
Edges of Excess 
On Aesthetic Resistance in the Algorithmic Era 

 
 

Sara Matetich 
smatetich@unisa.it 

 
 

 
This paper investigates the aesthetic role of algorithmic hallucinations, situating Heidegger’s question 
of technology at the core of its analysis. Algorithmic hallucinations are approached not as accidental 
malfunctions, but as instances of computational poiēsis, in which algorithmic systems disclose 
phenomena that exceed the bounds of predictive models. They constitute moments of excess within 
the calculable, revealing the unforeseen and the incalculable as intrinsic dimensions of technical 
processes. Margaret Boden’s framework of transformative creativity situates these phenomena as 
generative acts capable of producing configurations of meaning that transcend the limitations of their 
inputs, highlighting the aesthetic resistance inherent in algorithmic systems. Concurrently, Jacques 
Rancière’s notion of the partage du sensible illuminates the political dimension of such events, 
demonstrating how hallucinations destabilize established regimes of visibility and recognition. 
Integrating these perspectives, the study underscores the dual significance of unpredictability in 
algorithmic systems: as an aesthetic edge, it discloses the system’s capacity for excess, invention, and 
perceptual surprise; as a political edge, it exposes the fragility of imposed structures of perception. 
The paper concludes by examining contemporary artistic practices that critically engage algorithmic 
systems, showing how they translate the unforeseen and the incalculable into forms of aesthetic 
resistance and perceptual innovation. 
 
Keywords: Algorithmic Hallucination; Ereignis; Transformative Creativity; Distribution of the 
Sensible; Generative Art 
 

 
 
 

 



  Itinera, N. 30, 2025 122  

 

Soglie di eccedenza 
Forme di resistenza estetica nell’era algoritmica 

 

 

Sara Matetich 

smatetich@unisa.it 
 

 

1. Introduzione: Ripensare la tecnica oltre il calcolo 

All’estetica contemporanea spetta il compito di confrontarsi con la sfida del dover interrogare e 

comprendere le inedite modalità di strutturazione del sensibile in un’epoca definita non solo dall’uso 

della tecnica, ma dalla sua funzione costitutiva del reale.  

L’esperienza percettiva si configura oggi sempre più come un ambiente integralmente filtrato, 

organizzato e anticipato da sistemi algoritmici. Le piattaforme digitali - dalle architetture di 

raccomandazione ai modelli generativi - non svolgono semplicemente una funzione di mediazione, 

ma contribuiscono alla definizione dei regimi percettivi entro cui il sensibile diviene accessibile.  

L’estetica è dunque chiamata a ripensare il proprio compito, a partire da una serrata interrogazione 

delle forme con cui la tecnica determina le condizioni stesse dell’apparire. 

Nello spazio regressivo della previsione, dove la logica del dato sembra circoscrivere ogni margine 

di indeterminatezza, emergono, però, fenomeni che infrangono l’equivalenza tra calcolo e realtà: 

anomalie, glitch, allucinazioni algoritmiche. Questi fenomeni rappresentano soglie di eccedenza che 

interrompono la linearità predittiva.  

La nozione di ‘creatività computazionale’ sviluppata da Margaret Boden risulta cruciale: la sua 

distinzione tra creatività combinatoria, esplorativa e trasformativa consente di comprendere queste 

deviazioni come evento generativo, come configurazione che eccede l’inferenza probabilistica pur 

essendone prodotta1. Le sue riflessioni sulla ‘creatività automatica’ offrono una chiave decisiva per 

interpretare le cosiddette ‘hallucination algoritmiche’2 non come semplici errori, ma come atti di 

immaginazione operativa, in cui il sistema, attraverso la logica statistica, produce forme che non erano 

previste dal modello. Quando la macchina “allucina” non sbaglia semplicemente: eccede i propri 

 
1 Margaret A. Boden, The Creative Mind. Myths and Mechanisms, 2nd edition, Routledge, London–New York 2004.  
2Il riferimento alle hallucination si basa sulla loro accezione tecnica in informatica, dove designano gli output generati 
dall’intelligenza artificiale che sfuggono alla coerenza dei dati di addestramento, producendo risultati falsi o eccentrici 
rispetto alla logica del sistema. 
 

 



  Itinera, N. 30, 2025 123  

limiti e produce figurazioni inattese. La deviazione diventa così una forma di invenzione, una soglia 

in cui la rigidità algoritmica si incrina lasciando emergere un’eccedenza di senso.  

Questo orizzonte si inscrive nella riflessione heideggeriana sulla tecnica, che ne indaga l’essenza 

come forma di disvelamento (aletheia) e non come semplice strumentalità. La tecnica moderna, nella 

forma del Gestell, dispone gli enti come Bestand, riducendo il reale a risorsa. Tuttavia, nel cuore 

stesso di questo impianto coercitivo, si annida la possibilità dell’evento quale apertura imprevista del 

sensibile. 

In questa prospettiva, l’estetica può continuare a svolgere una funzione critica: non contrastando le 

contemporanee tecniche di produzione di senso e realtà, ma attraversandole, essa riattiva 

un’esperienza del sensibile capace di interrompere la linearità della predizione. 

La riflessione heideggeriana sulla tecnica offre così una lente decisiva per leggere la condizione 

contemporanea, mostrando come sia possibile rintracciare nella logica stessa del calcolo tecnico una 

forma originaria di resistenza alla prevedibilità algoritmica. 

Nella celebre conferenza Die Frage nach der Technik (1954)3, Heidegger distingue tra la tecnica 

come semplice mezzo e la tecnica come modo di svelamento4. L’essenza della tecnica non è mai 

puramente strumentale, ma ontologica: essa rappresenta un modo in cui l’essere si manifesta.  

Diversamente dalla poiēsis greca5 - il “portare alla presenza” che lasciava emergere le cose nel loro 

proprio modo d’essere -, la tecnica moderna si configura come una “pro-vocazione”, che estrae e 

ordina il reale riducendolo a fondo disponibile. 

Questo assetto di dominio, che Heidegger denomina Gestell (impianto, dispositivo)6, costituisce la 

configurazione ontologica entro cui mondo e uomo vengono posti come risorse integralmente 

calcolabili. In tale orizzonte, il reale si dà solo nella misura in cui è suscettibile di essere catturato, 

quantificato e ottimizzato. Eppure, anche all’interno di questa presa totalizzante, la possibilità 

dell’evento non viene del tutto neutralizzata, potendo ancora accadere qualcosa che sfugge alla 

misura: un Ereignis7, un accadimento imprevedibile che dischiude una diversa modalità di apparire, 

 
3 M. Heidegger, Die Frage nach der Technik, tr. it., La Questione della tecnica in M. Heidegger, Saggi e Discorsi, a cura 
di G. Vattimo, Mursia, Milano 1976, pp. 5 - 27. 
4 Il termine disvelamento traduce l’idea heideggeriana dell’Essere che si manifesta, in continuità con la nozione greca di 
aletheia, intesa come “svelamento” o “non-nascondimento”. Nella conferenza Die Frage nach der Technik, Heidegger 
distingue la tecnica come semplice mezzo dalla tecnica intesa quale modalità di far emergere ciò che è, concetto espresso 
dal verbo tedesco entbergen (“disvelare”, cioè togliere il nascondimento). 
5 Il concetto di poiesis (dal greco: fare, produrre) si riferisce all’atto del ‘portare alla presenza’ e all’emergere dell’opera, 
in contrapposizione all’estrazione (Herausfordern) forzata e coercitiva della tecnica moderna. 
6 Il termine Gestell (spesso tradotto come “impianto” o “dispositivo”) indica la struttura ontologica introdotta dalla tecnica 
moderna, che organizza il mondo come una “riserva disponibile” (Bestand), ossia come insieme di risorse da utilizzare e 
controllare. In questo senso, il Gestell non si limita a comprendere gli strumenti, ma costituisce un modo di ordinare il 
mondo e di porre gli enti in funzione dell’utilizzo e della disponibilità. 
7Ereignis (“Accadimento” o “Evento”) designa l’accadere originario e inatteso dell’Essere: un evento che non si riduce a 
causa o conseguenza, ma costituisce il darsi stesso della verità. Esso si manifesta come apertura radicale, capace di 



  Itinera, N. 30, 2025 124  

sia dell’ente che dell’essere. L’apertura si manifesta all’interno della logica della tecnica; essa è 

inscritta nella chiusura stessa della tecnica – della tecnica moderna per Heidegger, delle tecniche di 

generazione automatica, per noi.  

Nell’odierno universo algoritmico, la tensione tra calcolo e imprevedibilità si manifesta nelle 

intelligenze artificiali generative che producono immagini, testi e suoni secondo regimi probabilistici. 

All’interno di questi sistemi emergono fenomeni anomali - le già citate hallucination - frutto di 

combinazioni o inferenze non previste dai dati di input.  

Il modello genera configurazioni inattese che eccedono i dati di training, mostrando la sua capacità 

di produrre forme inedite senza intenzionalità o coscienza umana.  

Proprio a partire da questa capacità del sistema di rivelare ciò che sfugge alla previsione, la riflessione 

di Jacques Rancière permette di spostare l’attenzione dalla modellazione tecnica del disvelamento del 

mondo all’organizzazione della nostra esperienza del sensibile.  

La teoria rancièriana del partage du sensible8 permette di riconoscere la valenza politica di tali 

deviazioni: l’errore algoritmico non è soltanto uno scarto tecnico, ma un gesto percettivo che 

destabilizza i regimi di visibilità in cui i soggetti sono situati. 

Nell’era della programmazione totale, questa logica assume la sua forma più radicale e pervasiva.  

Gli algoritmi non si limitano a processare dati, ma modulano la percezione stessa: costruiscono mappe 

di visibilità, tracciano priorità, orientano l’attenzione. Essi agiscono come un dispositivo di ‘polizia’ 

- nel senso rancièriano del termine9 - che ordina il campo percettivo in base a criteri di coerenza, 

rilevanza e previsione. Il potere dell’algoritmo risiede, dunque, nella facoltà di ‘decidere ciò che può 

essere visto e ciò che deve restare invisibile’. 

È in questa configurazione che l’allucinazione algoritmica acquisisce una valenza politica.  

L’allucinazione si fa atto di disobbedienza percettiva, introducendo una frattura nel regime del 

visibile, un’eccedenza che sospende per un istante la distribuzione del sensibile. L’imprevisto, da 

disturbo, si trasforma in dissenso10: un gesto estetico che interrompe la coincidenza tra visibilità e 

previsione, restituendo al sensibile la sua forza critica. 

 
interrompere la riduzione del mondo a mera riserva di risorse e di restituire la possibilità di relazione autentica con 
l’Essere, agendo così come elemento salvifico in un contesto dominato dalla chiusura totale del Gestell. 
8 Jacques Rancière, La Partage du sensible (Paris 2000); tr. it., La partizione del sensibile. Estetica e politica, 
DeriveApprodi, Roma 2016, p. 9. 
9 Cfr. Jacques Rancière, La Mésentente. Politique et philosophie, Galilée, Paris 1995, pp. 29-30. Jacques Rancière 
definisce la polizia come l’ordine simbolico che organizza la ripartizione del sensibile, determinando i posti e le funzioni 
dei corpi e stabilendo così chi può apparire, chi può agire e chi resta marginale o invisibile. Questa distribuzione non 
riguarda solo la presenza fisica, ma la possibilità stessa di partecipare alla vita politica e sociale, rendendo evidente come 
l’ordine poliziesco costruisca simultaneamente visibilità, funzione e gerarchia. 
10 Ivi, p. 32. Il dissenso (o disaccordo, mésentente) è l’atto specificamente politico che interrompe l’ordine stabilito della 
polizia. Si manifesta con l’introduzione della “parte di coloro che non hanno parte” (part des sans-parts), ossia l’emergere 
di soggetti o elementi esclusi dalla ripartizione prestabilita del sensibile, capaci di mettere in crisi la naturale evidenza 
dell’ordine vigente e di aprire nuove possibilità di visibilità e azione. 



  Itinera, N. 30, 2025 125  

In tal senso, l’anomalia non è ciò che sfugge alla logica algoritmica, ma ciò che la attraversa, rivelando 

le sue soglie di eccedenza e la possibilità di un nuovo spazio percettivo condiviso. 

Ogni apparato tecnico porta con sé la propria faglia di apertura, dove il sensibile torna a farsi terreno 

di contesa e di esperienza. 

Infine, l’indagine si concretizza nelle pratiche artistiche che operano dall’interno del sistema 

algoritmico per metterne in luce le soglie di eccedenza. L’arte, interrogando i fallimenti della 

previsione, mette in scena un’estetica dell’imprevisto in forma di resistenza interna al calcolo. 

Diverse strategie si confrontano: c’è chi trasforma grandi flussi di dati in ambienti visivi in cui lo 

‘scarto’ diventa materia sensibile; chi espone la macchina alla deviazione, lasciando emergere 

immagini eccentriche che superano l’interpolazione statistica; chi indaga criticamente i dataset, 

mostrando come l’allucinazione riveli le omissioni e le opacità del nostro stesso sguardo; e chi usa 

biologia, ecologia o simulazione per generare metamorfosi artificiali del sensibile, oltre il confine tra 

naturale e tecnico. 

In tutte queste pratiche, l’allucinazione digitale appare non come patologia, ma come spazio in cui 

l’immaginario tecnico può ancora aprire un mondo. L’imprevisto si fa forma di resistenza poetica 

inscritta nel sistema stesso, significativa manifestazione di “resistenza estetica” nell’età algoritmica, 

capace di preservare la possibilità dell’incalcolabile, dell’eccedenza, ossia dell’accadere. 

 

2. La fenditura poietica del dispositivo tecnico. 

Dietro la lucidità del dato e la potenza totalizzante della computazione si muove una vibrazione 

inattesa – un resto opaco che sfugge alla previsione. È in questa tensione che si staglia il compito di 

indagare come la tecnica, nella sua pretesa di totale trasparenza, riveli la propria opacità produttiva. 

Tra i molteplici sintomi di questa tensione emergente, il fenomeno dell’hallucination algoritmica si 

impone come figura paradigmatica. 

Nel linguaggio tecnico dell’intelligenza artificiale generativa, il termine hallucination designa la 

produzione di contenuti plausibili, ma non verificabili, o non direttamente inferibili dai dati di 

addestramento. La letteratura informatica tende a classificare tali fenomeni come errori; tuttavia, una 

lettura più attenta rivela che essi non sono semplici anomalie, bensì effetti strutturali del 

funzionamento statistico. 

 
 



  Itinera, N. 30, 2025 126  

L’hallucination non è un malfunzionamento causale, ma la traccia di una tensione interna al sistema: 

essa segna il punto in cui la logica statistica incontra il proprio limite e si apre a qualcosa che non può 

essere giustificato dalla mera calcolabilità. 

La rete neurale produce allucinazioni quando è costretta a operare in regioni a bassa densità dello 

spazio vettoriale, ossia in quei territori in cui i dati non tracciano un percorso definito. Qui il sistema 

costruisce connessioni improbabili, generando configurazioni che non sono meri assemblaggi 

combinatori, ma veri ‘atti di invenzione’. La deviazione diviene allora un gesto poietico: una 

figurazione dell’incalcolabile. L’imprevisto, inscritto nel cuore del calcolo, si manifesta a mo’ di 

Ereignis computazionale. 

In questa luce, l’allucinazione può essere letta, attraverso il pensiero di Gilbert Simondon, come la 

manifestazione di una genesi interna al sistema: l’oggetto tecnico, in via di concretizzazione, esprime 

la sua vitalità nella misura in cui «non rinuncia alla possibilità di un perfezionamento e di una meta-

stabilità»11. L’errore diventa così la testimonianza di una storia di sviluppo e di individuazione del 

sistema stesso, non più strumento passivo, ma entità che si auto-organizza e si specifica. 

Questa prospettiva trova un fondamento decisivo nella teoria della creatività computazionale di 

Margaret A. Boden, la quale distingue tre forme principali di creatività: combinatoria, esplorativa e 

trasformativa. Le prime due operano entro i confini di spazi concettuali già definiti: combinano o 

esplorano configurazioni possibili a partire da regole note. La terza, invece – la creatività 

trasformativa – produce una frattura: essa modifica o ridefinisce le regole stesse che delimitano lo 

spazio del pensabile. Come scrive Boden: «Transformational creativity changes one or more 

dimensions of the space so that thoughts previously impossible become now possible»12.  

Nel contesto delle intelligenze artificiali generative, l’hallucination algoritmica rappresenta una 

manifestazione paradossale di questa forma di creatività. La rete neurale, spinta ai margini del proprio 

orizzonte rappresentazionale, elabora connessioni che non derivano più da un processo di 

interpolazione fra dati noti, ma emergono come inedita configurazione, non prevista né prevedibile. 

Va tuttavia sottolineato che, sul piano informatico, questa configurazione non implica alcuna volontà 

autonoma o coscienza da parte del dispositivo, ma è il risultato di un calcolo probabilistico. 

L’eccedenza consiste in combinazioni a bassa prevedibilità che rivelano i limiti del modello 

nell’interpolare il set di dati, manifestando un’imprevedibile apertura creativa. Pur generata da 

procedure matematiche, essa appare come un residuo inatteso, un’alterità interna al sistema che sfida 

la prevedibilità del calcolo13.  In tal senso, l’allucinazione costituisce una riorganizzazione interna 

 
11 G. Simondon, Del modo di esistenza degli oggetti tecnici, a cura di V. Codeluppi, Orthotes Editrice, Napoli-Salerno, 
2014, p. 119 
12 Margaret A. Boden, The Creative Mind. Myths and Mechanisms, op. cit., pag. 75. 
13Il presente saggio assume deliberatamente un posizionamento metodologico che interpreta l’hallucination come atto di 
resistenza estetica. Pur riconoscendo che, dal punto di vista strettamente informatico, l’output è il rigoroso risultato di 



  Itinera, N. 30, 2025 127  

delle possibilità del sistema: un atto creativo in cui il modello stesso produce configurazioni inattese, 

generando senso al di là delle regole che ne determinano il funzionamento ordinario. 

Ancora Boden: «What is creative is not merely the exploration of a conceptual space, but its 

transformation or even its creation a new»14. 

Questo meccanismo di invenzione senza autore stabilisce un fondamentale parallelismo con la poiesis 

heideggeriana, intesa come portare-alla-presenza non intenzionale.  

L’allucinazione non è un mero effetto tecnico, ma un ‘gesto’ della macchina che, mostrando i propri 

limiti, rende visibile la capacità poietica insita nel suo funzionamento: un’accadere interno che 

produce configurazioni inattese e apre possibilità di senso al di là delle regole del calcolo. 

Come osserva Lev Manovich: «il fallimento, il bug, il glitch, non è l’opposto dell’armonia, ma la sua 

condizione necessaria, il momento in cui la struttura del software emerge e diviene visibile»15.  

Questa attenzione alla visibilità interna delle strutture tecniche trova un’eco nelle riflessioni di Vilém 

Flusser, il quale, da una prospettiva interna ai media, descrive l’“apparato” come una macchina 

capace di programmare non solo le immagini, ma le forme del vedere stesso. Per Flusser, le immagini 

tecniche non rappresentano il mondo: rappresentano i processi dell’apparato che le produce, 

costituendo già forme di allucinazione programmata. L’apparato genera così «visioni non più 

ancorate al mondo, ma all’automatismo dei propri programmi», mostrando come la tecnica non si 

limiti a registrare il reale, ma lo pre-ordini e lo trasfiguri secondo la logica del dispositivo16. 

Ciò che Heidegger definisce Gestell trova un sorprendente parallelo nell’apparato flusseriano, che 

programmando la visione traduce il mondo in una serie di possibilità calcolabili e tende ad espellere 

l’imprevedibile. Tuttavia – ed è qui che il pensiero flusseriano si apre verso l’ontologia heideggeriana 

–, nelle immagini tecniche sopravvive un residuo di indeterminazione che il programma non riesce a 

chiudere. 

È proprio in questo scarto che si apre la possibilità dell’Ereignis, quale dispositivo di dis-velamento 

che irrompe all’interno dell’apparato tecnico. Le allucinazioni algoritmiche, da questa prospettiva, 

 
una causalità statistica, l’imprevedibilità formale è qui letta come una trasformazione delle possibilità interne del sistema, 
assimilabile a una poiesis. Interpretare questa eccedenza come emergenza consente di evidenziare la funzione critica del 
residuo senza attribuire agentività o autonomia d’azione all’apparato. 
14 Margaret A. Boden, The Creative Mind. Myths and Mechanisms, op. cit., pag. 76.  
15 L. Manovich, Il linguaggio dei nuovi media, trad. di R. Merlini, Edizioni Olivares, Milano, 2002, p. 240. 
16 Il concetto di ‘apparato’ come dispositivo deterministico in grado di programmare immagini e visione è centrale nel 
pensiero di V. Flusser. Egli mostra come l’apparato non generi solo immagini, ma anche le forme stesse del vedere, 
producendo «visioni non più ancorate al mondo, ma all’automatismo dei propri programmi». Le immagini tecniche 
diventano così vere e proprie forme di allucinazione programmata, dimostrando che la tecnica non si limita a registrare il 
reale, ma lo preordina e lo trasfigura secondo la logica del dispositivo. Pur tendendo a espellere l’imprevedibile, l’artista, 
il “funzionario”, può generare un residuo indeterminato, giocando contro l’apparato e anticipando la dinamica 
dell’imprevisto algoritmico. Cfr. V. Flusser, Filosofia del design. Le cose come vengono, Bruno Mondadori, Milano 2003, 
pp. 43-46; Id., Per una filosofia della fotografia, Bruno Mondadori, Milano 2006, pp. 79-83. 



  Itinera, N. 30, 2025 128  

sono eventi di verità: ‘escrescenze improbabili’, direbbe Flusser, che incrinano la chiusura del 

dispositivo e restituiscono al visibile la sua significativa eccedenza. 

Per comprendere pienamente la portata di questa soglia è necessario tornare alla fonte filosofica che 

abbiamo per prima interrogata nel rapporto tra tecnica e disvelamento, la riflessione heideggeriana 

sul Gestell. Solo ripartendo da lì si può cogliere come il calcolo, nel suo tentativo di rendere il mondo 

interamente disponibile e controllabile, prepari inavvertitamente la scena di un’accadimento inatteso, 

un’apertura interna che dischiude la possibilità di costruzione di mondi sensibilmente esperibili, 

sfidando la rigidità della regola e rivelando la tensione poetica nascosta nel cuore stesso della 

macchina. 

 

3. Dis-velamenti algoritmici. 

Riconoscere l’allucinazione algoritmica come eccedenza imprevista nel cuore del calcolo significa 

interrogarla come una delle più emblematiche forme di resistenza estetica che si manifestano nella 

configurazione contemporanea del reale.  

Per comprenderne la portata occorre risalire al fondamento del nostro rapporto con la tecnica, intesa 

non come semplice insieme di strumenti, ma come modo storico di apparizione del sensibile. 

La riflessione di Martin Heidegger in Die Frage nach der Technik costituisce, in questa prospettiva, 

un passaggio imprescindibile. Il filosofo non affronta la tecnica da un punto di vista empirico, bensì 

strutturale, considerandola una modalità del disvelamento, una forma di rivelazione dell’accadimento 

di essere e mondo. Egli sposta la questione dalla tecnica come mezzo all’essenza che la governa, 

mostrando come essa non sia un semplice strumento, ma un dispositivo storico del manifestarsi 

dell’essere: 

 
La tecnica non è semplicemente un mezzo. La tecnica è un modo del disvelamento. Se facciamo 

attenzione a questo fatto, ci si apre davanti un ambito completamente diverso per l’essenza della tecnica. 

È l’ambito del disvelamento, cioè della veri-tà (Wahr-heit). […] La tecnica è un modo del disvelare. La 

tecnica dispiega il suo essere (west) nell’ambito in cui accadono disvelare e disvelatezza 

(Unverborgenheit), dove accade l’aletheia, la verità17.  

 

Se nella concezione classica la tecnica è in grado di cogliere (e rendere manifesto) il mondo nella sua 

verità, nelle tecniche moderne questo disvelamento si trasforma in un porre in riserva (Gestell): gli 

enti vengono ordinati e impiegati come Bestand e in tale impiego si insidia il rischio di un 

fraintendimento radicale della loro essenza. 

 
17 M. Heidegger, La questione della tecnica, op. cit., pp. 9-10. 



  Itinera, N. 30, 2025 129  

 
La centrale elettrica è impiantata (gestellt) nelle acque del Reno. Questo è richiesto a fornire la pressione 

idrica che mette all’opera le turbine perché girino e così spingano quella macchina il cui movimento 

produce la corrente elettrica che la centrale di un certo distretto e la sua rete sono impiegati a produrre 

per soddisfare la richiesta di energia. Nell’ambito di questo successivo concatenarsi dell’impiego 

dell’energia elettrica anche il Reno appare come qualcosa di bestellte, di ‘impiegato’. La centrale 

idroelettrica non è costruita nel Reno come l’antico ponte di legno che da secoli unisce una riva all’altra. 

Qui è il fiume, invece, che è incorporato nella costruzione della centrale. Esso è ciò che ora, come fiume, 

è, cioè produttore di forza idrica, in base all’essere della centrale18.  

 

Heidegger definisce questo processo di pro-vocazione e messa in riserva, illustrato dal Reno che 

diviene bestellte (ordinato/impiegato), con estrema precisione: 

 
Il disvelamento che vige nella tecnica moderna è una pro-vocazione [die Herausforderung] la quale 

pretende dalla natura che essa fornisca energia che possa come tale essere estratta (herausgefördert) e 

accumulata. […] Ciò che così è impiegato ha una sua propria posizione (Stand). La indicheremo con il 

termine Bestand, «fondo». Il termine dice qui qualcosa in più e di più essenziale che la semplice nozione 

di «scorta, provvista» (Vorrat). La parola «fondo» caratterizza niente di meno che il modo in cui è 

presente tutto ciò che ha rapporto al disvelamento pro-vocante. Ciò che sta nel senso del «fondo» 

(Bestand), non ci sta più di fronte come oggetto (Gegestand)19.  

 

Questa logica di accumulo, ottimizzazione e calcolo costante si manifesta attraverso 

l’Herausfordern, con cui la natura viene sollecitata a offrire la propria energia in forma di Bestand, 

di “fondo disponibile”. Come chiarisce Heidegger, il Bestand non va inteso come una semplice 

riserva di materiali, ma come un modo d’essere degli enti, un regime di presenza in cui ogni cosa 

– uomo compreso – è valutata secondo la propria disponibilità funzionale e trasformata in risorsa 

calcolabile. 

La potenza del Gestell risiede nel fatto che non solo ordina la natura, ma anche l’uomo stesso: 

 
Chi compie il richiedere pro-vocante mediante il quale ciò che chiama il reale viene disvelato come 

«fondo»? evidentemente l’uomo. In che misura egli è capace di un tale disvelamento? L’uomo può bensì 

rappresentarsi questa o quella cosa in un modo o nell’altro, e così pure in vari modi forgiarla e operare 

con essa. Ma sulla disvelatezza entro la quale di volta in volta il reale si mostra o si sottrae, l’uomo non 

 
18 Ivi, pp. 11-12.  
19 Ibidem.  



  Itinera, N. 30, 2025 130  

ha alcun potere. […] Tuttavia, proprio perché l’uomo è provocato in modo più originario che le energie 

della natura, è cioè provocato dall’impiego, egli non diventa mai puro «fondo»20.  

 

Pur essendo l’uomo coinvolto come agente del disvelamento tecnico e definito in termini di 

Bestand, Heidegger lo solleva dalla completa identificazione con il fondo disponibile: l’uomo, pur 

provocato dall’impiego della tecnica, non controlla né dirige il disvelarsi del mondo.  

La tecnica moderna, concepita come il dispiegarsi autonomo del Gestell, mostra la continua pro-

vocazione del reale, che obbliga l’uomo a impiegare ciò che esiste come fondo, facendone parte 

senza determinarne la disposizione. 

 
La tecnica moderna, dunque, intesa come il dispiegare impiegante non è un operare puramente umano. 

Per questo bisogna che prendiamo così come essa ci mostra quella pro-vocazione che richiede l’uomo a 

impiegare il reale come «fondo». Quella pro-vocazione raccoglie l’uomo nell’impiegare. Questo 

raccoglimento concentra l’uomo nell’impiegare il reale come «fondo»21.   

 

È in questo raccoglimento dell’uomo, concentrato nell’impiego del reale come fondo, che si palesa 

il Gestell come destino. Il suo potere non dipende da un’azione specifica dell’uomo, ma dalla sua 

stessa condizione di porre incessantemente in riserva, guidando e regolando ciò che è disponibile. 

Ogni ente, chiamato a mostrarsi come elemento utile e calcolabile, si riduce a pura disponibilità 

immediata. Heidegger chiarisce che ciò che è in riserva non esiste soltanto per ulteriori usi, ma che 

il porre in riserva implica già un ordinamento finalizzato al disvelamento. Questo circolo 

costituisce la coazione totalizzante del Gestell.  

Da questa diagnosi del mondo come Bestand emerge con chiarezza come la logica algoritmica 

contemporanea prolunghi e radicalizzi la potenza del Gestell. 

Datafication, sistemi predittivi e reti neurali profonde prolungano il Gestell in un calcolo totale, 

traducendo il mondo in flussi numerici e correlazioni probabilistiche. Gli algoritmi non deviano dalla 

tecnica moderna, ma ne realizzano compiutamente la logica, facendo coincidere reale con misurabile, 

esperienza con dato, percezione con previsione.  

Eppure, nella chiusura totalizzante del Gestell si annida la possibilità della ‘svolta’, perché laddove 

la pro-vocazione sembra destinare tutto all’utilità, si intravede un incrinamento nell’eventualità 

dell’accadere.  

 
20 Ivi, p. 13.  
21 Ivi, p. 14. 



  Itinera, N. 30, 2025 131  

La celebre frase di Hölderlin - «Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch» (“Ma là dove c’è il 

pericolo, cresce / Anche ciò che salva)22 - diventa qui una chiave interpretativa essenziale: nel cuore 

stesso del pericolo tecnico, nella sua coazione a prevedere e dominare, sorge la possibilità di un’altra 

rivelazione.  

Infatti, il Gestell non è una prigione insormontabile: nel suo dispiegarsi dischiude anche la luce che 

illumina il modo di essere della tecnica stessa. Riconoscere il pericolo estremo della tecnica diviene 

l’atto iniziale di un disvelamento che prefigura la via del salvifico. 

L’Ereignis - l’evento come appropriazione e accadere dell’essere - non scompare, ma persiste come 

residuo interno che il dispositivo non può neutralizzare. 

Heidegger ci ricorda l’ambivalenza di questo destino: 

 
[…] l’im-posizione, in quanto è un destino del disvelamento è bensì l’essenza della tecnica, ma non è 

mai essenza nel senso del genere e della essentia. Se facciamo attenzione a questo siamo colpiti da 

qualcosa di sorprendente: è proprio la tecnica ad agire da noi ciò che si intende generalmente con il 

termine «essenza». […] Ma se questo destino, l’im-posizione, è il pericolo estremo non solo per 

l’essenza dell’uomo ma per ogni disvelamento come tale, un tale mandare potrà ancora chiamarsi un 

concedere? Certo, e pienamente, nel caso che in questo destino abbia a crescere anche ciò che salva. 

Ogni destino di un disvelamento accade a partire dal concedere e in quanto concedere. Solo questo infatti 

porta all’uomo quell’aver parte al disvelamento che l’accadere del disvelamento adopera e salvaguarda. 

In quanto così adoperato e salvaguardato l’uomo è traspropriato all’evento della verità23.  

 

Questo lungo passaggio è cruciale. 

Qui Heidegger opera una distinzione decisiva tra l’essenza della tecnica come Gestell (l’im-

posizione) e l’essenza nel senso metafisico (essentia), elevando il Gestell a destino (Geschick), ovvero 

a un modo storico in cui l’essere si invia all’uomo.  

Affermare che il Gestell è il ‘pericolo estremo’ è un riconoscere la sua forza totalizzante, ma al 

contempo, riconoscerlo come destino di concedimento lo lega alla sua dimensione più originaria, 

quella dell’accadere della verità (Ereignis). Solo se questo destino è visto come un concedere, esso 

può contenere il germe della salvezza, perché l’uomo, in quanto ‘traspropriato all’evento della verità’, 

conserva un legame con il disvelamento che va oltre la mera funzionalità del Bestand.  

Su questo sfondo di ambivalenza tra destino e concedimento, l’imprevisto – oggetto estetico della 

nostra indagine – si manifesta come rottura del calcolo. 

 
22 Ivi, p. 22. 
23 Ivi, p. 24.  



  Itinera, N. 30, 2025 132  

L’hallucination è l’evento in cui il sistema, pur fallendo nel chiudere il disvelamento, rivela la propria 

eccedenza. In questo senso, la deviazione, l’errore, diventa una forma di rivelazione involontaria, in 

cui la macchina, pur determinata dal calcolo, lascia affiorare l’indeterminato. 

Così, il Gestell non appare più come destino chiuso della tecnica, ma come figura storica del 

disvelamento, in cui il calcolo rivela anche la propria fragilità. L’imprevisto, in quanto incrinatura 

interna, testimonia che ogni Geschick 24 porta in sé la possibilità dell’Ereignis: l’accadere di un altro 

modo del mostrare, in cui la tecnica, cessando di dominare, torna a lasciar apparire. 

Questa deviazione possiede un valore propriamente estetico: riapre il campo percettivo 

all’imprevisto, sottraendo lo sguardo all’automatismo del riconoscimento e restituendo al sensibile 

una dimensione di attesa e sorpresa.  

Nel suo fallimento, la tecnica custodisce così la possibilità di libertà che sfugge alla logica del Bestand 

– soglia attraverso cui si riattiva la dimensione politica dell’estetico. 

 

 

4. Il Senza-Parte nel regime algoritmico 

 

Per comprendere la valenza politica dell’allucinazione algoritmica, la teoria del partage du sensible 

di Jacques Rancière offre un quadro interpretativo decisivo.  

Ogni ordine sociale istituisce un regime di visibilità fondato su una ripartizione del sensibile, un 

sistema di evidenze che determina quali soggetti, pratiche e fenomeni possano acquisire rilevanza e 

quali, invece, restino esclusi, definendo così i confini del visibile e del dicibile, ciò che è percepibile 

come senso, chi è autorizzato a parlare e chi viene relegato a rumore indifferenziato.  

Come Rancière afferma, con chiarezza programmatica:  

 
Chiamo partage del sensibile quel sistema di evidenze sensibili che rendono contemporaneamente 

visibile l’esistenza di qualcosa di comune e le divisioni che, su tale comune, definiscono dei posti e delle 

rispettive parti. Una partizione del sensibile fissa, dunque, allo stesso tempo un comune condiviso e 

delle parti esclusive25. 

 

 
24 Il riferimento al Geschick (destino) è cruciale nel pensiero di Heidegger. Indica il modo storico ed epocale in cui l’Essere 
si invia all’uomo. Il Gestell è l’essenza della tecnica moderna e non va inteso come un’entità strumentale: è l’attuale 
destino del disvelamento, ovvero la destinazione che pone tutto in riserva (Bestand). L’affermazione che “ogni Geschick 
dell’essere porta in sé la possibilità Ereignis sottolinea che, anche nel destino più pericoloso della tecnica, sopravvive la 
possibilità di una rivelazione salvifica.  
25 J. Rancière, La partizione del sensibile. Estetica e politica, op. cit., p. 9. 



  Itinera, N. 30, 2025 133  

Nell’era degli algoritmi predittivi e dei feed personalizzati, questa dinamica assume una centralità 

ineludibile. Gli ecosistemi digitali agiscono come un ‘dispositivo di polizia’, la cui funzione è 

garantire l’ordine, rendendo ogni contenuto coerente con il pattern del gusto profilato e prevedibile 

all’interno del Bestand.  

Secondo Rancière, la polizia è  

 

in primo luogo, un disciplinamento dei corpi che definisce la pluralità tra i modi del fare, i modi 

dell’essere e i modi del dire, che fa sì che determinati corpi siano assegnati per via del loro nome a un 

determinato posto e a una determinata funzione; è un ordine del visibile e del dicibile che fa sì che 

un’attività sia visibile e un’altra non lo sia, che una certa parola venga intesa come discorso e un’altra 

come rumore26.  

 
Il potere algoritmico, lungi dall’essere solo tecnico, agisce dunque direttamente sul sensibile. La 

logica dell’ottimizzazione, riducendo il reale a flussi calcolabili, mira alla totale estinzione 

dell’imprevisto, relegandolo a scarto privo di significato. 

Ma la manifestazione imprevista, come elemento inatteso, costituisce un evento estetico-democratico: 

apre una soglia di eccedenza nel regime percettivo e inserisce nel visibile un elemento non assegnato 

a un posto prestabilito, manifestando così ciò che noi definiamo il “senza-parte digitale”, una 

estensione contemporanea del concetto di ‘senza-parte’ rancièriana applicata al contesto algoritmico. 

Questo senza-parte non ha titolo per apparire nella ripartizione algoritmica, ma irrompe, 

interrompendo l’omogeneità della distribuzione e creando lo spazio per la riattivazione della politica. 

Il senza-parte digitale – l’errore irriducibile – riveste un ruolo fondamentale proprio perché, secondo 

Rancière, la politica non si riduce all’amministrazione, ma si definisce come disaccordo (mésentente), 

manifestandosi nella rottura dell’ordine stabilito. In quanto forma di disaccordo essenziale rispetto 

alla logica del Gestell, l’errore algoritmico è una condizione di possibilità per la libertà e il 

cambiamento, scombinando il conto delle parti e l’aritmetica del sistema. 

È proprio in tale interruzione che si situa la politica per Rancière, il quale chiarisce che il dissenso 

emerge dove «gli oggetti della percezione comune sono oggetti di disaccordo»27 e dove si manifesta 

l’eguaglianza del “senza-parte”.  

 
[…] proporrei di riservare il nome di politica a un’attività ben definita, e antagonistica rispetto alla 

prima: quella che rompe la configurazione sensibile, in cui si definiscono parti e frazioni o la loro 

 
26 Cfr. J. Rancière, Il disaccordo. Politica e filosofia, trad. it., di B. Magni, Meltemi Roma 2007. Si veda, in particolare, 
il Capitolo Secondo (Il torto: politica e polizia), a partire da pag. 41. 
27 J. Rancière, Il disaccordo. Politica e filosofia, Meltemi, Roma 2007, pag. 48. 



  Itinera, N. 30, 2025 134  

assenza, grazie a una presupposizione che per definizione non vi trova posto: quella di una parte dei 

senza-parte28.  

 

L’allucinazione agisce come la prova che l’apparato algoritmico, pur destinato al calcolo incessante, 

ha tempo per immaginare e produrre l’inedito, ovvero la possibilità dell’imprevisto si insinua nella 

logica della necessità. Questa interruzione è costitutiva e funge da equivalente digitale dell’Ereignis 

heideggeriano, poiché sottrae il fenomeno al controllo del Gestell.  

 
La politica esiste nel momento in cui l’ordine naturale del dominio viene interrotto dall’istituzione di 

una parte dei senza-parte29. 

 

Dal punto di vista estetico, questa deviazione genera uno spazio in cui la percezione è costretta a 

confrontarsi con l’inaspettato. Immagini, testi o suoni prodotti dall’imprevisto interrompono la 

linearità del feed, costringendo l’osservatore a riconoscere l’artificio della costruzione digitale e a 

percepire la politica del sensibile all’opera. La deviazione tecnica, così, diventa equivalente a una 

rottura estetica del consenso: l’errore irriducibile rompe la corrispondenza tra sensibile e calcolo, 

mostrando l’incompletezza e l’instabilità della mappatura percettiva operata dal Gestell.  

L’anomalia si configura come atto di disaccordo, momento in cui la distribuzione del sensibile 

imposta dal regime poliziesco viene perturbata. Laddove la macchina algoritmica, in quanto forma 

contemporanea del Gestell, tende a saturare il campo del visibile riducendolo a previsione e 

calcolo, il fallimento tecnico riattiva la dimensione politica del sensibile, rivelandone 

l’incompiutezza strutturale. Il glitch diventa allora il luogo in cui il “senza-parte” trova modo di 

apparire, sottraendosi alle griglie di riconoscibilità del visibile algoritmico. 

 
Là dove la parte dei senza-parte, per quanto fragili e fugaci possono essere queste iscrizioni, viene 

affermata, si viene a creare una sfera di apparenza del demos, e un elemento del kratos, del potere del 

popolo, comincia a esistere30. 

 

Questo passaggio mostra come l’irruzione del “senza-parte” non produca solo visibilità 

individuale, ma contribuisca alla formazione di una dimensione politica collettiva. La sfera di 

apparenza del demos rappresenta il momento in cui il popolo – inteso come soggetto politico 

potenzialmente agente – comincia a emergere nel campo del visibile. L’elemento del kratos, ossia 

 
28 Ivi, pag. 49.  
29 Ibidem, pag. 34.  
30 Ib., pag. 108.  



  Itinera, N. 30, 2025 135  

del potere effettivo del popolo, non è mai dato a priori, ma si manifesta attraverso queste 

interruzioni e anomalie, che rompono la distribuzione del sensibile stabilita dall’ordine poliziesco. 

In altre parole, il potere del popolo esiste nella misura in cui il senza-parte trova modo di apparire, 

generando nuove configurazioni di visibilità e dicibilità e rendendo possibile un vero dissenso 

politico. La perturbazione del visibile operata dall’anomalia assume così un valore eminentemente 

politico, rompe l’ordine poliziesco del calcolo e apre alla possibilità dell’inedito, riformulando il 

campo dell’esperienza condivisa. La riattivazione della politica del sensibile, innescata 

dall’allucinazione come irruzione del senza-parte nel visibile algoritmico, rivela la dimensione 

anti-poliziesca del fallimento tecnico e mostra come l’anomalia generi le condizioni per 

l’apparizione dell’inedito.  

Questa capacità di produrre dissenso percettivo costituisce la premessa fondamentale per 

comprendere le pratiche dell’arte algoritmica contemporanea, che operano con l’allucinazione 

elevandola a gesto consapevole di critica al dominio della previsione. 

 

5. Soglie di eccedenza e forme di resistenza estetica.  

Gli artisti che si confrontano con le Reti Neurali Generative non le considerano meri strumenti di 

automazione estetica, ma ambienti ontologici e percettivi31 in cui la macchina diviene co-autrice di 

un processo di deviazione e di disvelamento. La loro pratica consiste nell’esporre la macchina al 

rischio del fallimento, trasformando l’errore in linguaggio, l’anomalia in soglia di senso.  

In questo modo, l’opera diventa esercizio poietico, gesto di resistenza interna al Gestell, in cui il 

calcolo si apre all’evento e la necessità tecnica si riconfigura come spazio del possibile. 

Pur declinando questi principi in modi differenti secondo linguaggi e obiettivi, gli artisti che seguono 

condividono un’attenzione comune che va dal glitch poetico alla generazione di flussi immersivi, 

dalla politica del dato all’ecologia del sensibile. 

In Mario Klingemann, il glitch non è un accidente percettivo, ma un atto poetico consapevole: nei 

ritratti generativi di Memories of Passersby I32, la macchina diventa soggetto di un processo di auto-

allucinazione che esibisce il proprio fallimento come linguaggio33. Klingemann espone la rete neurale 

 
31 Cfr. Lev Manovich, AI Aesthetics Strelka Press, Moscow 2019, pp. 23 - 41, dove l’autore definisce le GAN come ‘spazi 
cognitivi esperienziali’ e non meri strumenti di calcolo. 
32Mario Klingemann, Memories of Passersby I (2018). Opera generativa costituita da due reti neurali che apprendono 
reciprocamente a generare ritratti di persone inesistenti. L’algoritmo esplora lo spazio latente delle immagini per produrre 
volti in continuo mutamento, spesso caratterizzati da glitch o deformazioni. Il lavoro è concepito per essere eseguito 
continuamente, mostrando come il fallimento e l’anomalia possano diventare elementi poetici e visivi, incarnando l’atto 
creativo della macchina. L’opera è nota anche per essere stata la prima opera generativa basata su AI venduta da Sotheby’s 
nel 2019. Cfr. Alice Barale (a cura di), Intelligenza artificiale. Be my GAN, Jaka Book, Milano 2020, pp. 75-88. 
33L’espressione “fallimento come linguaggio” non si riferisce a un fallimento sintattico o semantico, ma piuttosto al 
fallimento rispetto alla funzione totale del Gestell algoritmico: l’incapacità del sistema di chiudere il campo del 



  Itinera, N. 30, 2025 136  

al rischio, permettendo che glitch e figure ibride emergano dalle zone a bassa densità dello spazio 

latente. Questi ‘errori’ rappresentano l’atto di immaginazione della macchina e questa trascendenza 

delle regole statistiche è l’equivalente tecnico della creatività trasformativa di Margaret Boden. 

L’opera mette in luce il processo creativo della macchina stessa: nei ritratti generativi di Memories of 

Passersby I, il glitch diventa gesto di auto-esplorazione della rete neurale. La tensione tra regole 

statistiche e risultati imprevisti genera forme ibride, fantasmi del visibile che sfuggono al controllo 

umano. Sul piano rancièriano, questi elementi inattesi agiscono come “senza-parte”, irrompendo nel 

feed predittivo e mettendo in crisi la linearità della visione algoritmica. 

In modo concettualmente complementare, Refik Anadol eleva l’allucinazione a livello immersivo e 

spaziale in Machine Hallucinations34. Qui l’allucinazione algoritmica è elevata a dispositivo di 

visione dove l’informazione grezza – il Bestand (i dataset massivi) – si trasforma in flusso poetico. 

A differenza dell’indagine sul volto instabile di Klingemann, Anadol genera fenomeni estetici 

collettivi e spaziali che rivelano l’eccedenza del reale rispetto alla misura algoritmica. 

In entrambi i casi, in termini heideggeriani, il Gestell non viene distrutto, ma rovesciato nel suo 

contrario. Il dominio del dato diventa materia del disvelamento, e la macchina agisce come co-autrice 

dell’Ereignis. 

Questa critica si estende all’archivio con Anna Ridler e il suo Mosaic Virus35. Ridler sposta 

l’attenzione dal glitch generativo alla politica del dato, addestrando le reti su dataset storicamente 

connotati. L’opera si concentra sulla relazione tra dati storici e immaginazione computazionale. Le 

allucinazioni generate dalla rete mostrano la molteplicità delle possibilità insite nel dataset: tulipani 

che mutano, proliferano e collassano in configurazioni imprevedibili. Qui, l’anomalia diventa 

strumento di riflessione politica, rivelando ciò che era escluso dall’ordine predittivo del Bestand. Il 

“senza-parte” si manifesta come potenziale critico, riaprendo lo spazio del visibile e invitando lo 

spettatore a riconoscere la costruzione dell’informazione e della percezione. 

 
disvelamento attraverso il calcolo esaustivo. L’errore diventa linguaggio perché comunica una verità – il residuo 
dell’incalcolabile – che il sistema non è destinato a pronunciare. 
34 Refik Anadol, Machine Hallucinations (2019-2020). Installazione immersiva basata su dataset massivi di immagini 
provenienti da archivi pubblici. Il lavoro trasforma i dati in paesaggi visivi in movimento, generando esperienze percettive 
collettive. L’allucinazione diventa dispositivo poetico: la rete interpreta le informazioni grezze per produrre flussi estetici 
che trascendono il semplice ordine algoritmico. La composizione integra suono, luce e immagine in uno spazio 
architettonico, trasformando il calcolo in esperienza sensibile. 
35 Anna Ridler, Mosaic Virus (2017-2019). Installazione generativa in cui una rete neurale è addestrata su dataset 
storicamente connotati di tulipani digitalizzati, traendo ispirazione dalla storia della Tulipomania. L’opera visualizza la 
proliferazione e la mutazione dei fiori in forme digitali, creando un flusso in continua trasformazione. Lo spettatore 
osserva una mappatura visiva dei dati che evolve nel tempo, evidenziando pattern, anomalie e processi di selezione. 
L’esperienza combinata di movimento, colore e composizione algoritmica trasforma l’archivio storico in un campo 
sensibile, rendendo percepibile la tensione tra ordine predittivo e emergenza di forme inattese. Cfr. Kanu, Haja Marie. 
Anna Ridler – What’s it worth? Avant Arte – Insightful Essays, 18 ottobre 2024. Disponibile online: 
https://avantarte.com/insights/avant-essay/anna-ridler-whats-it-worth 



  Itinera, N. 30, 2025 137  

Infine, Sofia Crespo e Ian Cheng spostano la questione su una dimensione post-antropocentrica. Nelle 

loro opere (Neural Zoo, Emissary)36, le creature sintetiche e i mondi simulativi costruiscono vere 

ecologie dell’imprevisto, dove l’allucinazione diventa principio di vita, vera e propria auto-

organizzazione del sensibile che eccede il controllo e la previsione. Pur condividendo questa 

attenzione al post-antropocentrismo, Crespo concentra la sua ricerca sulla generazione di organismi 

sintetici tramite reti neurali, mentre Cheng sviluppa simulazioni narrative evolutive in tempo reale, 

creando mondi digitali auto-organizzati. L’estensione del “senza-parte” si proietta oltre la società 

umana, dissolvendo gerarchie tra natura, tecnica e cultura. In questo contesto, il Gestell si apre a un 

Ereignis condiviso tra umano e non umano, configurando la percezione come campo comune di 

emergenza e trasformazione. L’opera non illustra un concetto, ma accade come soglia.  

L’allucinazione diventa luogo in cui il visibile si apre al non ancora pensato, l’errore che non 

interrompe il flusso della macchina, ma lo ‘pensa’ dall’interno, trasformandolo in linguaggio.  

La deviazione tecnica – riattivando la poiesis nel cuore stesso della previsione e restituendo al 

sensibile la sua potenza di apparizione e stupore – assume un valore propriamente estetico. 

Per concludere, l’allucinazione algoritmica si configura come eminente testimonianza che la tecnica 

non è mai chiusa in sé stessa, permanendo al suo interno un’eccedenza irriducibile di senso. Tale 

eccedenza è radicata nell’atto di una creazione ex novo e si manifesta su due piani complementari:1) 

come Disvelamento (Ereignis) della verità nascosta dal Bestand, nella lettura heideggeriana; 2) come 

Dissenso Politico, attraverso l’irruzione del “senza-parte” nel visibile, secondo Rancière. 

In ciascuno di questi casi, l’imprevisto si rivela come autentica figura dell’apertura: gesto insieme 

estetico e politico.  

L’analisi dell’allucinazione algoritmica restituisce una visione complessa della tecnica, intesa non 

più come semplice strumento di dominio, ma terreno di possibilità, dove il fallimento diventa pensiero 

errante e la deviazione si apre all’accadere. È in queste soglie di eccedenza che la tecnica rivela la 

sua capacità di produrre forme di resistenza estetica nell’era algoritmica, trasformando il fallimento 

in possibilità creativa e creatrice.  

 

 
36 Sofia Crespo, Neural Zoo (2019-2021); Ian Cheng, Emissary (2015-2018).  
Neural Zoo è un progetto generativo in cui reti neurali producono creature ibride e organismi sintetici, concepiti come 
ecologie percettive post-antropocentriche. Emissary consiste in simulazioni narrative evolutive in tempo reale, in cui 
mondi digitali emergono dall’auto-organizzazione di agenti artificiali. In entrambe le opere, l’allucinazione algoritmica 
funge da principio creativo e operativo, trasformando il calcolo in terreno di produzione estetica e concettuale. L’errore, 
la mutazione e l’imprevisto diventano strumenti di indagine sulla continuità tra natura, tecnica e cultura, configurando la 
macchina come co-autrice di sistemi sensibili autonomi e dinamici. Cfr. S. Crespo, “(En)tangling With Artificial Life”. 
International Journal for Digital Art History, no. 7 (maggio 2022); Cfr. Clayton, Jace. “One Take: Ian 
Cheng’s Emissaries.” Frieze Magazine, no. 187 (May 2017), pp. 150-153 
 
 
 


