
The only Posture Possible: Hunger and Subjugation in Diderot’s Le neveu de 

Rameau  
 
 

Rita Messori 
 

rita.messori@unipr.it 
 

 
Le neveu de Rameau is a novel that provided many stimuli to philosophers. The dialogue 
between the two main characters, the philosopher and the servant, inspired the Hegelian 
reflections on the dialectic between servant and master. Le neveu de Rameau is a 
remarkable representation of the relationships of dependence and negation between those 
who have power and those who are affected by it. The servant is represented as a hungry 
man, with a knot in his stomach and his mouth open and awaiting; he assumes strained 
postures that show his subaltern position regarding the master. These bodily figures and 
behavioural schemes have a relevant ethical and social meaning within the novel: they 
express the reduction of the complex human unity to a mere condition of need. 
	



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 14 
 

L’uomo ridotto a una sola posizione. 

Fame e asservimento ne Le neveu de Rameau di Diderot 

 

di Rita Messori 
rita.messori@gmail.com 

Le neveu de Rameau is a novel that provided many stimuli to philosophers. The 
dialogue between the two main characters – the philosopher and the servant, the 
buffoon of the rich and powerful – inspired the Hegelian reflections on the 
dialectic between servant and master. Le neveu de Rameau is a remarkable 
representation of the relationships of dependence and negation between those 
who have power and who is affected by it. The servant is represented as a hungry 
man, with a knot in his stomach and his mouth open and awaiting; he assumes 
strained postures which show his subaltern position regarding the master. These 
bodily figures and behavioral schemes have a relevant ethical and social 
meaning within the novel: they express the reduction of the complex human 
unity to a mere condition of need.    

1. Rameau nipote e il linguaggio della disgregazione 

Le neveu de Rameau, tra le maggiori opere di Diderot, è uno dei romanzi che 
più ha esercitato la sua forza provocativa all’interno della storia della cultura 
e che più ha dato da pensare ai filosofi. Agli occhi di Moi, personaggio che 
incarna il filosofo moralmente integro, Rameau è «un po’ di lievito che 
fermenta, e che restituisce a ognuno qualche goccia della sua individualità 
naturale. Scuote, agita, induce ad approvare o a biasimare, fa venir fuori la 
verità, fa riconoscere le persone oneste, smaschera i furfanti»1. Come ricorda 
Starobinski, «pour Diderot, la fermentation est l’opération fondamentale de 
la nature. La fermentation, c’est l’acte même de la puissance active à l’origine 
du monde et des êtres vivants»2. Cercheremo, in questo breve saggio, di 
sottolineare il nesso, strettissimo, tra la verità che Rameau fa uscire in 
ciascuno dei suoi lettori e le modalità attraverso cui tale scaturigine avviene.  

Le vicissitudini della prima edizione de Le neveu de Rameau sembrano 
anch’esse tratte da un romanzo. Trafugato dalla biblioteca di S. Pietroburgo, 

                                                           
1 D. Diderot, Il nipote di Rameau (1891), tr. it. di A. Beretta Anguissola, Marsilio, Venezia 
2013, p. 53. 
2 J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, Gallimard, Paris 2012, pp. 132-133.  



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 15 
 

dove furono trasferiti i libri di Diderot insieme al corpus delle opere, il 
manoscritto fu venduto in Germania e finì nelle mani di Schiller prima e di 
Goethe poi. Fu Goethe stesso a tradurlo e a pubblicarlo col titolo di Rameau’s 
Neffe (1805). Questa prima edizione, tedesca, segnò profondamente la filosofia 
dell’Ottocento in Germania e possiamo dire che gettò le premesse della 
riflessione filosofica, sociologica e politica intorno al rapporto conflittuale tra 
servo e padrone. Come si vedrà in seguito, Hegel cita a più riprese il Rameau’s 
Neffe nella sua Phänomenologie des Geistes (1807), e Marx nel 1869 invia una 
copia del romanzo a Engels, con una entusiastica lettera di accompagnamento 
che fa esplicito riferimento ai rimandi al romanzo di Diderot contenuti nella 
Phänomenologie3.  

Una prima fortuna tutta tedesca quindi, che ci spinge a cogliere gli stretti 
rapporti culturali di quegli anni tra Francia e Germania, al di là di ogni 
specialismo, e al di là di ogni steccato disciplinare. Espressione 
dell’ecclettismo del suo autore, protagonista indiscusso dell’Epoca dei Lumi, 
Le neveu de Rameau è innanzitutto un testo che ha fatto la storia della cultura 
dell’Europa moderna. Al di là di questioni filologiche e ricostruzioni 
storiografiche, occorre da subito rimarcare che l’interpretazione data dai suoi 
primi autorevoli lettori si concentra sul conflitto tra i due protagonisti Moi e 
Lui, e tra Lui e il suo padrone. Nella Phänomenologie des Geistes Hegel tende 
a vedere in Moi, personaggio, e insieme voce narrante, la coscienza morale 
nobile e integra a cui si opporrebbe la coscienza disgregata, alienata e vile del 
nipote del celebre musicista Rameau4.  

                                                           
3 R. Mortier, Diderot en Allemagne (1750-1850) (1954), Slatkine Reprints, Genève-Paris 1986, 
pp. 283 e sgg. 
4 All’interno della vastissima bibliografia mi limito a segnalare gli studi a cui ho fatto mag-
giormente riferimento. Cfr. P. Quintili, “Le problème de l’individualité biologique et histori-
que dans Le neveu de Rameau”, in M. Mazzocut-Mis, R. Messori (a cura di) Actualité de Di-
derot. Pour une nouvelle Esthétique, Paris, Mimesis France, 2016; R. Mortier, “Diderot et la 
fonction du geste”, Recherches sur Diderot et sur l’Encyclopédie, XXIII, 1997, pp. 79-87; R. 
Mortier, “Diderot et le problème de l’expressivité: de la pensée au dialogue heuristique”, in 
Le Coeur et la Raison. Recueil d’études sur le dix-huitième siècle, Voltaire Foundation-Ed. de 
l’Université de Bruxelles-Universitas, Oxford-Bruxelles-Paris 1990, pp. 268 e sgg.; J. D’Hont, 
Diderot. Raison, philosophie et dialectique, Suivi du Neveu de Rameau, éd. par E. Puisais e 
P. Quintili, l’Harmattan, Paris 2012; Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du 
jeu, France Tosho, Tokyo 1975.  



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 16 
 

Come è noto, la Phänomenologie des Geistes costituisce l’esposizione del 
movimento storico e determinato dello Spirito: «la serie delle figurazioni 
percorse dalla coscienza lungo il proprio cammino costituisce la storia 
dettagliata della formazione della coscienza stessa nel suo elevarsi a 
scienza»5. All’interno di tale esposizione “figurata”, che assume l’aspetto di un 
romanzo, non è un caso che l’opera diderotiana Le neveu de Rameau venga 
tenuto da Hegel ben presente, soprattutto in alcuni decisivi passaggi. Il nipote 
di Rameau costituisce una importante figura nel percorso di formazione della 
coscienza, quella in cui l’io diviene cosciente di sé stesso, della propria 
essenziale disgregazione, mediante il linguaggio, che assume qui 
caratteristiche specifiche.  

Occorre precisare subito che il concetto di figura va per Hegel distinto da 
quello di figurazione. Mentre la figurazione (Gestaltung) è un momento 
astorico e concettuale dello spirito assoluto, e si colloca dunque su di un piano 
speculativo, la figura (Gestalt) rappresenta il momento concreto, finito del 
movimento dello spirito, e si colloca su di un piano esperienziale e storico. 
Ciascun momento speculativo (coscienza, autocoscienza, ragione e spirito),  

si differenzia a sua volta in un suo proprio processo e si dà delle figure diverse; 
nella coscienza, per esempio, si differenziavano la certezza sensibile e la 
percezione. Questi ultimi lati si separano l’uno dall’altro nel tempo e 
appartengono a un Tutto particolare. Lo Spirito, infatti, discende dalla sua 
universalità alla singolarità mediante la determinazione. La determinazione, 
cioè il termine medio, è a sua volta coscienza, autocoscienza, ecc. La singolarità, 
invece, è costituita dalle figure di questi momenti. Tali figure presentano perciò 
lo Spirito nella sua singolarità, nella sua realtà, e si differenziano nel tempo in 
modo tale che, tuttavia, la figura successiva contenga in sé le precedenti.6 

Cercheremo di cogliere, nei suoi tratti essenziali, l’essere-figura del nipote di 
Rameau all’interno della Phänomenologie des Geistes, al fine di sottolineare 
alcuni essenziali punti di forza, ma anche alcuni limiti, della lettura 
hegeliana del romanzo di Diderot. Lettura che ha segnato fortemente la 
ricezione del romanzo all’interno della vivacissima cultura filosofica e 

                                                           
5 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello Spirito (1807), tr. it. di V. Cicero, Bompiani, Milano 
2000, p. 155. 
6 Ivi, pp. 899-901. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 17 
 

letteraria tedesca del XIX secolo, e la cui autorevolezza è riconosciuta ancor 
oggi7. 

Si tratta in definitiva di chiedersi quale ruolo gioca Rameau nipote, e in 
particolare il suo linguaggio, recitato e dunque messo concretamente in scena, 
all’interno dell’essere-figura, o, ancor meglio, del divenire-figura di Rameau 
che, ricordiamolo, diversamente da altri esempi di figura descritti da Hegel, 
è un personaggio letterario; personaggio per di più costruito dal suo autore, 
Diderot, come un personaggio teatrale, dunque difficilmente separabile dalla 
sua messa in scena al cospetto di un pubblico8.  

Tale “teatralizzazione” del personaggio è una sorta di “presentazione”, 
concreta, reale, descritta dal filosofo Moi, personaggio e voce narrante dello 
stesso romanzo dialogico: «faire sortir la vérité, faire connaître, démasquer; 
c’est le triomphe même de l’extériorisation. Celle-ci ne se limite plus aux 
bonnes ou mauvaises qualités de Neveu; c’est une société entière que l’on 
aperçoit à découvert. Le Neveu n’est donc pas seulement celui qui se montre 
effrontément, innocemment; il est de surcroît celui qui donne à voir»9.  

A dover essere sottolineato è che Rameau rivela, mediante la descrizione 
di Moi-spettatore, una essenziale dimensione corporea, espressiva e mimetica 
del suo essere figura, tanto più sottolineata da Diderot, quanto meno 
considerata da Hegel. 

In definitiva a essere in gioco sono sia la concezione del linguaggio, che ne 
Le Neveau de Rameau non si riduce all’aspetto verbale poiché viene 
pronunciato e “agito” da un soggetto corporeo, sia la funzione del linguaggio 
stesso all’interno del processo figurativo. La recitazione di Rameau è in gran 
parte, anche se non sempre, una pantomima, una messa in scena dei rapporti 

                                                           
7 Chi voglia affrontare l’opera di Diderot in questione da una prospettiva filosofica, non può 
fare a meno di confrontarsi con la lettura hegeliana, anche nel tentativo di evidenziarne i 
limiti e di proporne un superamento. Cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques 
du jeu, cit., pp. 9-14. Secondo Sumi è possibile superare il paradigma interpretativo hege-
liano, fondamentalmente dualistico, riconoscendo nell’opera di Diderot tre livelli: uno biolo-
gico, uno sociologico e uno estetico.  
8 Un altro personaggio letterario a cui Hegel fa ampio riferimento è Antigone, così come viene 
tratteggiata da Sofocle. Anche in questo caso Hegel non considera la differenza tra il piano 
della realtà storica e quello della rappresentazione artistica. Cfr. G.W.F. Hegel, Fenomenolo-
gia dello spirito, cit., p. 601 e sgg.  
9  J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, cit., p. 134. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 18 
 

irrigiditi e convenzionali che caratterizzavano il sistema sociale del tempo; 
rapporti rappresentati per mezzo di posture corporee (positions) fisse e 
ripetibili, meccanicamente eseguite, tra le quali spicca quella assunta dal 
protagonista, servo-buffone affamato, la cui bocca è sempre pronta ad 
aprirsi10.  

Ma procediamo con ordine. Hegel fa diretto riferimento a Le neveu de 
Rameau nel corso dell’ampia e articolata trattazione di due figure della 
coscienza, quella nobile e quella vile. Mentre la coscienza nobile, durante il 
feudalesimo si rapporta allo stato e alla ricchezza in termini di uguaglianza, 
la coscienza vile si rapporta allo stato e alla ricchezza in termini di 
disuguaglianza. La coscienza nobile si mette al servizio del potere pubblico ed 
è riconoscente e grata nei confronti del proprio signore e benefattore, perché 
nel potere pubblico e in quello economico trova sé stessa, riconosce la propria 
essenza. 

La coscienza vile, per contro, 

nel potere sovrano essa vede dunque una catena e un’oppressione dell’essere-per-
sé, e odia perciò il sovrano: la sua obbedienza cela una malignità sempre pronta 
all’insurrezione. Analogamente, anche nella ricchezza mediante cui perviene al 
godimento del proprio essere-per-sé, la coscienza vile considera solo la 
disuguaglianza rispetto all’essenza permanente: infatti, poiché con la ricchezza 
giunge solo alla consapevolezza della singolarità e del godimento fugace, la 
coscienza vile ama la ricchezza ma anche la disprezza, e quando il godimento 
dilegua, quando cioè dilegua ciò che è in sé dileguante, essa considera dileguato 
anche il proprio comportamento verso chi è ricco.11  

Non è difficile riconoscere nella figura della coscienza vile alcuni aspetti del 
comportamento del protagonista de Le neveu de Rameau. Nei confronti del 
proprio signore e padrone, Rameau si sente oppresso, giungendo a opporsi a 
lui, e a ribellarsi agli schemi comportamentali convenzionali. Ciò diviene 
ancor più evidente quando Hegel prende in esame il linguaggio della 
coscienza nobile e il linguaggio della coscienza vile. Il linguaggio è in generale 
il luogo dell’estraniazione della coscienza, e del formarsi dell’autocoscienza; 
in particolare tale movimento di estraniazione raggiunge il suo più alto 

                                                           
10 Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du jeu, cit., pp. 220-221. 
11 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., p. 675. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 19 
 

livello, cioè il suo significato più proprio, nel linguaggio della coscienza vile 
che si ribella contro il potere pubblico e contro la ricchezza. 

Ora, questa estraniazione accade unicamente nel linguaggio, il quale emerge qui 
nel suo significato più proprio. Nel mondo dell’eticità, in cui si presenta come 
legge e comando, e nel mondo della realtà, finché vi appare come consiglio, il 
linguaggio ha per contenuto l’essenza e ne costituisce la forma. Adesso invece il 
linguaggio riceve per contenuto anche la forma che esso stesso è, e ha valore 
proprio in quanto linguaggio: è la forza della parola che attua ciò che è necessario 
attuare.12 

Il linguaggio acquista così un carattere spirituale (geistreich), soggettivo e 
animato, tanto che è la parola stessa ad attuare, a portare a compimento 
l’estrinsecazione della coscienza e dunque il passaggio dalla coscienza 
all’autocoscienza. Che nel linguaggio verbale l’io dica Io, cioè si enunci come 
soggetto, rende il linguaggio verbale stesso il luogo della sua riflessione. 

Oltre al linguaggio non c’è altro luogo in cui l’Io esista come Io puro. In ogni altra 
estrinsecazione, l’Io è immerso in una realtà e in una figura da cui può ritirarsi 
in qualsiasi istante: rispetto alla propria azione e alla fisionomia della propria 
espressione, l’Io è riflesso entro sé stesso e lascia esanime questa esistenza 
imperfetta in cui si trova in cui si trova, di volta in volta, troppo o troppo poco. Il 
linguaggio, invece, contiene l’io nella sua purezza. Solo il linguaggio enuncia Io, 
l’Io stesso.13 

Ciò che ci preme evidenziare è la capacità che ha il linguaggio di divenire 
enunciazione dell’Io, contenendolo nella sua purezza. L’azione e 
l’estrinsecazione fisiognomica sono estrinsecazioni in cui l’Io è sì immerso ma 
da cui può uscire14. Il linguaggio, verbale, è invece una estrinsecazione 
potremmo dire “pura” dell’Io puro, estrinsecazione che contiene 
perfettamente l’Io senza alcuna lacuna e senza alcuna eccedenza.  

In generale, lungo il suo percorso storico e determinato, lo spirito può 
assumere diverse figure, a cui corrispondono determinate forme di linguaggio. 
Quando dall’età feudale ci si avvicina all’età moderna, cioè al periodo storico 
in cui si inserisce Le neveu de Rameau, il linguaggio dell’adulazione nei 
confronti del benefattore si trasforma da nobile a ignobile, poiché la ricchezza, 
a differenza del potere pubblico, viene vista come essenza non essente in sé, 

                                                           
12 Ivi, pp. 681-683. 
13  Ibidem. 
14 Ivi, in particolare Osservazione del rapporto tra l’autocoscienza e la sua realtà immediata. 
Fisiognomica e frenologia, p. 427. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 20 
 

ma abbandonata, abietta. Le due figure del benefattore e del cliente sono 
dunque accomunate dall’abiezione; a distinguerle sono l’arroganza, del 
benefattore, e la rivolta, del cliente. Non a caso l’atteggiamento volutamente 
irriverente, di assoluta negazione, prende in Rameau la forma del linguaggio 
sferzante e provocatorio, che culmina in una battuta volgare, pronunciata in 
una lingua sì conosciuta al tempo, ma non parlata dagli interlocutori e dagli 
astanti: l’italiano15. 

Da un lato, infatti, la ricchezza e il suo cliente sanno entrambi che l’essere-per-sé 
è una cosa accidentale; dall’altro lato, però, questa accidentalità è la ricchezza 
stessa, e la personalità è in balia del suo potere. In questa sua arroganza, che 
con un tozzo di pane crede di tener in pugno l’Io-stesso di un altro e di averne 
perciò assoggettato l’intima essenza, la ricchezza trascura la ribellione interiore 
di questo altro, trascura la totale avversione per ogni catena. Nella sua superbia, 
la ricchezza trascura questa disgregazione pura.  
[…] Come l’autocoscienza aveva il proprio linguaggio rivolto al potere dello Stato, 
e quindi lo spirito emergeva come termine medio reale tra questi due estremi, 
allo stesso modo l’autocoscienza ha un proprio linguaggio anche rispetto alla 
ricchezza, nel senso che qui è la propria rivolta interiore a parlare. Il linguaggio 
che dà alla ricchezza la coscienza della sua essenzialità, e che dunque si 
impadronisce di essa, è anch’esso adulatorio, ma si tratta stavolta di 
un’adulazione ignobile.16 

L’adulazione ignobile, pur parlando dell’essenza sapendo bene che essa è 
l’essenza abbandonata, non ha però per oggetto il proprio sé in quanto tale. Il 
linguaggio dell’adulazione è quello pronunciato dai tanti servi pezzenti citati 
da Rameau, ma non il linguaggio di Rameau stesso, la cui impudenza e la cui 
provocazione si spingono al di là del limite accettato dalle convenzioni della 
cultura sociale del tempo17. 

Il linguaggio della provocazione è il linguaggio perfetto, è la vera esistenza dello 
spirito di tutto questo mondo della cultura. Questa autocoscienza, alla quale 
appartiene la rivolta che rigetta la propria abiezione, è immediatamente 
l’autouguaglianza assoluta nell’assoluta disgregazione, è la mediazione pura 
dell’autocoscienza pura con se stessa.18 

Nel linguaggio della disgregazione vengono raccolti e avvicinati pensieri che 
per la coscienza nobile sarebbero a grande distanza poiché in sé differenti, 

                                                           
15 A questo proposito Cfr. J. Starobinski, Le dîner chez Bertin, in Diderot, un diable de ra-
mage, cit., pp. 160-181. 
16 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., pp. 695-697. 
17 Cfr. J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, cit., pp. 115-243. 
18 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., pp. 697-699. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 21 
 

cioè di qualità etica, di valore assai diversi. Per la diretta e impudente 
esposizione di questa inversione, o trasmutazione continua dell’uno dell’altro 
dei pensieri, il linguaggio diviene spiritoso (geistreich), brillante e arguto, 
come quello del nipote di Rameau. È a tal punto che Hegel cita, per un paio 
di volte, il romanzo di Diderot.  

La prima citazione riguarda uno degli atti finali della pantomima di 
Rameau, dove, a essere mimate mediante la voce, sono le arie delle opere 
francesi e di quelle italiane19. La seconda citazione riguarda sia la confusione 
di saggezza e follia, di franchezza e immoralità, di verità e falsità contenuta 
nel discorso di Rameau, sia la confusione di sentimenti che il discorso stesso 
provoca nei confronti dell’ascoltatore (Moi), il cui discorso appare, agli occhi 
di Hegel, stentato, impacciato, e per questo monosillabico20. 

Nel linguaggio brillante [geistreichen Sprache], questo Sé particolare, in quanto 
sé puro che non appartiene a determinazioni reali né a determinazioni pensate, 
diviene ai propri occhi il Sé spirituale che ha un’autentica validità universale. Il 
Sé è la natura autodisgregante e la disgregazione [Zerissenheit] consapevole di 
tutti i rapporti; esso però giunge a sapere questa sua natura solo quando è 
autocoscienza che si è ribellata, perché mediante tale sapere il Sé si è 
immediatamente sollevato al di sopra di questa natura. In una tale vanità, ogni 
contenuto diviene un negativo che non può più essere colto positivamente. 
L’unico oggetto positivo è lo stesso Io puro: e la coscienza disgregata è, in sé, 
questa autouguaglianza pura dell’autocoscienza ritornata presso di sé.21 

Ciò che può apparire paradossale, tuttavia, è che l’analisi hegeliana del 
linguaggio della disgregazione non tenga in alcun conto le concrete modalità 
mediante cui il discorso di Rameau diviene brillante, pieno di spirito 
(geistreich). E come in definitiva l’estrinsecazione del sé raggiunga nel 
discorso brillante di Rameau il suo livello più alto; il che significa in quale 
modo l’autocoscienza si forma, cioè figura sé stessa.  

L’interpretazione hegeliana de Le neveu de Rameau ha in definitiva nel 
suo punto di forza anche il suo punto di debolezza. Se il rapporto tra 
linguaggio e disgregazione su cui ruota la lettura hegeliana ha ancor oggi 
forza interpretativa, non del tutto convincente ci pare l’implicita concezione 
del linguaggio come pura estrinsecazione che non considera debitamente il 

                                                           
19 Ivi, pp. 701-703. È lo stesso passo che cita Marx nella sua lettera a Engels. 
20 Ivi, p.707. 
21 Ivi, p. 709. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 22 
 

suo necessario aspetto formativo e figurativo; e che soprattutto non analizza, 
pur citandoli, gli aspetti non verbali del linguaggio stesso, decisivi per 
comprendere il personaggio Rameau. L’attenzione nei confronti della 
funzione del linguaggio all’interno del movimento storico e determinato dello 
Spirito, sembra in realtà allontanare Hegel da una analisi delle forme 
concrete del linguaggio stesso22.  

Occorrerà dunque chiedersi come il personaggio Rameau viene messo in 
scena, come egli stesso mette in scena la cultura sociale del tempo. In 
definitiva come avviene il processo della figurazione nel romanzo di Diderot e 
quali legami vi sono tra la pratica e la teoria della figurazione, cioè tra Diderot 
artista, nella fattispecie autore del romanzo, e Diderot filosofo dell’arte.  

A ben vedere, l’opera presenta una stratificazione molto complessa, 
irriducibile al solo conflitto tra Moi e Lui23. Proprio a partire dalla 
enfatizzazione hegeliana della funzione di mediazione del linguaggio, appare 
chiaro che Diderot non coincide sic et simpliciter con Moi. In quanto autore, 
cioè in quanto scrittore dell’opera in questione, egli utilizza il linguaggio sulla 
base di una sua teoria del linguaggio stesso, e il discorso che fa pronunciare a 
Rameau sottintende tale teoria. Che il gesto del pantomimo Rameau, le sue 
positions, non siano di mero accompagnamento ma facciano tutt’uno con le 
descrizioni, coi racconti, con le affermazioni rivolte a Moi, è frutto di una ben 
precisa posizione teorica di Diderot; senza la quale diviene difficile 
comprendere l’importanza che riveste l’opera all’interno della presa di 
coscienza della disgregazione, caratterizzante la società prerivoluzionaria. 

Impugnando un noto argomento marxiano, si potrebbe rimproverare a 
Hegel di non aver colto sino in fondo la concreta e materiale realtà della 
figura, concretezza e materialità che le vengono intenzionalmente conferite 
da Diderot. Sia l’opera sia il suo protagonista sono impensabili al di fuori del 
materialismo sensibile elaborato dal filosofo negli anni della maturità, in cui 

                                                           
22 Se è legittimo chiedersi quali conseguenze può avere la lettura hegeliana de Le neveu de 
Rameau all’interno della ricezione del testo di Diderot, se è legittimo porsi il problema di un 
vizio interpretativo introdotto da Hegel, è anche legittimo chiedersi se tale vizio interpreta-
tivo ha delle ripercussioni all’interno della stessa filosofia hegeliana, e in particolare per ciò 
che concerne l’estetica; questione assai complessa e ampia che non è certo possibile affrontare 
in questa sede.  
23 Su questo punto concordiamo con la tesi di fondo del saggio di Sumi. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 23 
 

l’arte gioca indubbiamente un ruolo di primo piano24. In particolare la 
figurazione linguistica (verbale e non-verbale) è responsabile della 
costruzione compositiva, cioè dell’unità organica dell’opera dell’arte in 
generale.  

Inoltre, Hegel fa di Rameau una figura all’interno della Phänomenologie 
des Geistes, cioè all’interno del romanzo dello spirito, senza interrogarsi sul 
fatto che Rameau è il protagonista di un romanzo. Hegel pare essere 
indifferente alla tipizzazione del personaggio, la quale è frutto di un lavoro 
formativo, figurativo, linguistico. E soprattutto Hegel si mostra estraneo alla 
differenza tra il piano della storia e il piano della finzione letteraria, cioè tra 
l’uomo realmente vissuto e il personaggio letterario.  

La mancata considerazione delle modalità linguistiche ed espressive da 
parte di Hegel, comporta anche una disattenzione nei confronti del rapporto 
tra teatralizzazione del discorso e funzione dell’esperienza dello spettatore; 
rapporto che potrebbe aiutarci a spiegare la stratificazione dell’opera in 
questione. L’essere dentro e l’essere fuori da parte di Diderot, cioè la funzione 
che ha il suo essere spettatore e compositore, crea una serie di sdoppiamenti. 
Sdoppiamenti in cui, a ben vedere, risiede la possibilità di prendere le 
distanze dalla realtà sociale e di esercitare uno sguardo critico nei confronti 
di essa. 

Paradossalmente, se si segue alla lettera l’interpretazione hegeliana, nella 
pantomima di Rameau viene allo scoperto una “tensione antifigurativa”. È 
come se nel suo movimento processuale la coscienza, che è ora cosciente di sé, 
avvertisse l’urgenza di superare lo stesso processo figurativo, nel suo aspetto 
più concreto e determinato (la figura in quanto Gestalt); come se in questo 
movimento figurativo e al suo stesso apice, la coscienza superasse se stessa 
in quanto figurazione.  

                                                           
24 Cfr. J. D’Hont, Diderot. Raison, Philosophie et Dialectique, cit., p. 104: quello di Diderot è 
«un matérialisme sensible, imaginatif, poétique, vitaliste, débordant largement le mécanisme 
passif et statique du matérialisme traditionnel, matérialisme qui ne réussit à s’exprimer con-
venablement que dans des dialogues animés et passionnés, tels que Le Rêve de D’Alembert». 
Cfr. P. Quintili, La pensée critique de Diderot. Matérialisme, science et poésie à l’âge de l’En-
cyclopédie (1742-1782), Champion, Paris 2001; P. Quintili, Matérialisme et Lumières. Philo-
sophie de la vie, autour de Diderot et quelques autres (1706-1789), Champion, Paris 2009; A. 
Ibrahim, Diderot. Un matérialisme éclectique, Vrin, Paris 2010. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 24 
 

In termini diderotiani, invece, la figura di linguaggio (sia esso verbale o 
non verbale) non è in sé superabile; superabile è semmai un certo modo di 
usarla, di “agirla”, cioè il modo disgregante, lacerante e conflittuale di cui 
Rameau è sia attore impudente sia vittima consapevole e consenziente. È 
nella concatenazione tra le figure, nel processo figurativo (al di là di ogni 
immediatezza espressiva e di ogni spontaneismo) che va ricercata l’unità 
dell’uomo; processo figurativo che, riattingendo la legge naturale che governa 
l’organismo vivente, fa della figurazione un vero e proprio movimento, vivo, 
animato, e non una mera accozzaglia di figure rigide, fisse, in definitiva 
esangui o morte. 

Hegel, ha senz’altro ragione quando afferma che Rameau denuncia 
l’assenza di unità e la discordia, senza cogliere l’unità stessa.  

Questo Sé sa dunque esprimere esattamente ciascun momento insieme al suo 
contrario, e in generale sa esprimere l’inversione di ogni cosa: qualunque sia la 
natura dei vari momenti particolari, il Sé conosce adesso ciascuno di essi meglio 
di quanto questi conoscano se stessi. Poiché conosce l’elemento sostanziale sotto 
l’aspetto dell’assenza di unità e della discordia, ma non sotto l’aspetto dell’unità 
in cui questo elemento le mantiene entrambe, il Sé è in grado di giudicare molto 
bene l’elemento sostanziale, ma ha perduto la facoltà di coglierlo.25 

Ma a essere in questione qui è l’idea stessa di unità e, conseguentemente, 
della sua disgregazione. Per Diderot l’unità è quella energica e vitale 
dell’organismo; la disgregazione coincide con la perdita dell’energia e della 
vitalità, cioè col venir meno dei legami sinergici e simultanei tra le parti. 
Come vedremo, il superamento della disgregazione viene dunque intravisto 
da Diderot in una ripresa del movimento organico, naturale dell’uomo (e della 
realtà tutta), solo all’interno del quale si può parlare di una consequenzialità, 
di una concatenazione tra le figure stesse. Un movimento inteso come atto 
ordinatore e razionale che anima la materia, e che il concetto, per Diderot, 
non può cogliere nella sua unità organica; verità che invece la figurazione 
artistica ci pone sotto gli occhi.  

Quanto vorremmo mettere in luce è l’importanza della figurazione 
corporea, cioè del processo figurativo-corporeo, mimico e gestuale del nipote 
di Rameau, come costitutiva di Rameau nipote stesso in quanto figura; 

                                                           
25 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., p. 707. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 25 
 

elemento che né Hegel né Marx prendono in considerazione. Ciò significa 
anche chiedersi quale importanza assume, a questo riguardo, la messa in 
scena come tale. Essa non è mera esplicitazione, mera presentazione, mera 
ostensività. Se vuole essere rappresentazione “animata”, l’arte non può 
ridursi, secondo Diderot, a una sorta di “illustrazione”, di “immediatezza 
visiva”, senza resto. La dimensione operativa non ha un ruolo secondario, di 
mera estrinsecazione di un contenuto veritativo. 

Si potrebbe dire che Hegel fa esperienza in quanto lettore dell’efficacia 
della rappresentazione, poiché ne rimane vivacemente colpito; egli però non 
tematizza tale esperienza, sovrapponendo implicitamente il piano della realtà 
a quello della finzione rappresentativa, piani da Diderot sempre tenuti ben 
distinti. La messa in scena è un atto poetico che necessita di regole e di 
pratiche operative26. In quanto frutto di una attività operativa, l’arte ha una 
sua poetica. E tale poetica, per Diderot, si lega strettamente a una metafisica 
dell’arte, cioè alla ricerca del principio fondativo dell’arte stessa. Il “cosa” 
dell’arte, la sua funzione veritativa, e conoscitiva, è strettamente legata al 
“come” l’arte viene concretamente prodotta, realizzata.  

Solo in tal modo è possibile comprendere perché il linguaggio di Rameau 
sia «pieno di spirito» Secondo D’Hont, vi è una relazione stretta tra 
l’ossessione del legame e dell’immagine della catena in Diderot e il concetto 
hegeliano di Zusammenhänge. Hegel nota giustamente che l’esprit dei 
francesi è una forma di razionalità, che riesce a mettere insieme cose diverse, 
a creare, potremmo aggiungere, delle unità nella varietà di tipo estetico27. Ma 
ciò che il nipote di Rameau mette in scena è la mancanza stessa di 
concatenazione, di enchaînures, di Zusammenhänge, cioè di un legame vitale 
e organico, e non di mera giustapposizione (o successione) tra le parti. 
Mancanza che viene mostrata e denunciata, in tutta la sua carica 
disgregativa; e la ricchezza di spirito del linguaggio di Rameau consiste 
proprio in questo “far vedere”.  

                                                           
26 A proposito dell’operatività in Diderot, cfr. M. Modica, L’estetica di Diderot: teorie delle arti 
e del linguaggio nell’età dell’Encyclopédie, Pellacani, Roma 1997. 
27 J. D’Hont, Diderot, Raison, Philosophie et dialectique, cit., pp. 82-86. Cfr. anche J.-C. Bour-
din, Diderot: le materialisme, PUF, Roma 1998, p. 36 e sgg. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 26 
 

Rameau è dunque sia personaggio sia attore che recita se stesso e i ruoli 
di altri protagonisti del teatro sociale del tempo. Se Rameau nipote ha uno 
spirito dialettico, come sostiene D’Hont, è perché coglie, denuncia 
l’opposizione, e nega l’atto di sottomissione al proprio signore. Ma, pur 
rifiutando il gesto estremo del servilismo, Rameau non si spinge al di là della 
negazione assoluta, cioè non riesce a “inventare” degli schemi sociali nuovi, 
che sappiano rinnovare radicalmente quelli convenzionali.  

Non dovremmo dimenticare che Rameau non è un gueux come gli altri: egli 
è un artista fallito. Pur disponendo di talento e pur disponendo di una buona 
tecnica, non riesce a essere geniale come lo zio; non riesce a ideare e a 
realizzare un’opera originale. Originalità che implica una presa di distanza 
dalle convenzioni artistiche, l’esercizio di una libera immaginazione creativa, 
che può rendere l’artista autonomo, non assoggettato a regole prestabilite.  

Potremmo dunque dire che l’arte dell’asservimento e l’asservimento 
dell’arte in Rameau giungono a coincidere. Per Diderot la positività del 
rinnovamento va intravista nella concreta poesis, nelle pratiche operative 
artistiche, le sole in grado di mettere in gioco l’unità dell’uomo e della società 
nelle loro materiali concatenazioni28.  

2. Il conflitto servo-padrone messo in scena 

Lui è un gueux, un pezzente, uno straccione, un poveraccio sempre affamato, 
il buffone – l’espressione francese, è fou du roi – del ricco Bertin, da cui 
dipende. Una dipendenza a dire il vero reciproca: se il servo buffone necessita 
del suo padrone per sopravvivere, per saziare la sua atavica fame, a sua volta 
il padrone necessita del servo adulatore che gli dà conferma della sua identità 
e della sua funzione sociale, soprattutto in occasioni di condivisione del pasto, 
in cui il servitore affamato ha modo di riempire lo stomaco. È durante la 
condivisione del pasto che emerge il rapporto sociale di dipendenza reciproca 
tra servo e padrone; tra i due vi è un “patto tacito”.  

                                                           
28 Se è vero, come afferma D’Hont, che Hegel prende sul serio Rameau, è anche vero che non 
coglie il nesso, assai importante per Diderot, tra menzogna e verità che l’arte testimonia. La 
verità necessita delle favole, dei racconti, delle figure, siano esse orchestiche, letterarie o pit-
toriche. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 27 
 

Come emerge dalle furberie di noti buffoni, le cui storie Lui racconta a Moi, 
mentre il padrone tiene il servo in una condizione di degradazione, il servo, 
mira a prendere il posto del suo padrone, a sostituirsi a lui fino al punto di 
ucciderlo. L’utile dell’uno può essere ottenuto solo a danno dell’altro; e, in 
definitiva, a scapito dell’intera società. Se il soddisfacimento dei bisogni è 
possibile solo a prezzo di una umiliante dipendenza, chi si trova a essere 
assoggettato restituirà il danno non appena ne avrà occasione, dando seguito 
a una catena infinita che oppone i soggetti sociali e allo stesso tempo li fa 
dipendere gli uni dagli altri, negando a ciascuno la propria autonomia.  

Ecco quanto ammette lo stesso Rameau: 

È ovvio che, se un giorno diventassi ricco, dovrò restituire; e sono ben deciso a 
restituire in tutti i modi possibili, con la tavola, col gioco, col vino, con le donne. 
[…] 
Farei come tutti i poveri arricchiti. Sarei il più insolente briccone che si sia mai 
visto. Allora mi ricorderei di tutto quello che mi hanno fatto patire e restituirei 
loro abbondantemente le villanie ricevute. Mi piace comandare e comanderò. Mi 
piace essere lodato e sarò lodato. Avrò a libro paga tutta la ciurma dei parassiti, 
e dirò loro come è stato detto a me: “Coraggio buffoni, divertitemi!”, e mi faranno 
divertire. “Dite Male delle perone oneste!”, e ne diranno male, purché ve ne siano 
ancora. E avremo donne, ci daremo del tu quando saremo ubriachi, ci 
ubriacheremo; faremo maldicenze e ogni sorta di sregolatezze e avremo ogni tipo 
di vizi. Sarà delizioso.29 

E ancora: 

Lui: Quando si decide di vivere con gente come noi, se si ha un po’ di buon senso, 
bisogna aspettarsi molte mascalzonate. Nel momento in cui si prendono in casa, 
non ci conoscono forse già per quello che siamo, cioè per anime interessate, vili e 
perfide? Se ci conoscono, tutto va bene. C’è un patto tacito secondo cui a noi sarà 
fatto del bene ma presto o tardi noi renderemo il male per il bene che ci sarà 
stato fatto. Questo patto non esiste forse tra l’uomo e la sua scimmia o il suo 
pappagallo?30 
 
Lui: Se portiamo un giovane provinciale nel giardino zoologico di Versailles e se 
costui ha la bella idea di infilare una mano nella gabbia della tigre o della 
pantera, se quel giovane lascia il braccio nelle fauci dell’animale feroce, chi è che 
ha torto? Tutto questo è scritto nel patto tacito. Peggio per chi non lo sa o per chi 
se lo dimentica. Con questo patto universale e sacro potrei giustificare molte 
persone che sono accusate di malvagità, mentre bisognerebbe accusare se stessi 
di stupidità.31 

                                                           
29 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 113; traduzione parzialmente modificata. 
30 Ivi, p. 167; traduzione parzialmente modificata. 
31 Ivi, p. 171. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 28 
 

Le neveu de Rameau è una magistrale messa in scena dell’uomo asservito, 
affamato, abbruttito dal conflitto col suo ricco padrone e dilaniato dal conflitto 
con se stesso32. A ben vedere, il rapporto conflittuale non è soltanto tra Moi e 
Lui (cioè tra il filosofo e il buffone) e tra Lui e Bertin (cioè tra il servo buffone 
e il padrone); il conflitto è a un tempo “esterno” e “interno”, in quanto sia Moi 
sia Lui sono entrambi soggetti tormentati, in preda a emozioni contrastanti. 
Non vi è unità relazionale né all’interno della comunità sociale né all’interno 
dell’uomo: 

Lui: conosco il disprezzo di me stesso o quel tormento della coscienza che deriva 
dall’inutilità dei doni che il cielo ci ha dato; è il più crudele di tutti. Sarebbe 
meglio non essere nati. 
Moi: Ascoltavo, e man mano che faceva la scenetta del mezzano e della ragazza 
sedotta, con l’animo agitato da due moti opposti, non sapevo se mi sarei 
abbandonato alla voglia di ridere oppure a un eccesso di indignazione. […] Ero 
confuso da tanta sagacia e da tanta bassezza, da tutte quelle idee così giuste e 
anche così false; da una così generale perversione dei sentimenti, da una così 
completa turpitudine, e da una sincerità così rara. Si accorse del conflitto che era 
in me.33 

Da Diderot, che amava definirsi filosofo-poeta, il conflitto viene non tanto 
fatto oggetto di una trattazione, quanto rappresentato artisticamente. E per 
mettere in scena il conflitto Diderot si serve sia del dialogo, cioè della parola, 
sia della pantomima, cioè della gestualità ridondante di Lui descritta da Moi 
voce narrante34. Quella di Rameau nipote è una faticosa, estenuante 
pantomima, che si presenta come una mera giustapposizione, come una serie 
discontinua di positions, di gesti irrigiditi.  

Mettendo in scena sé stesso come soggetto diviso – all’esterno e all’interno 
di sé – e altri protagonisti della società del tempo, il nipote di Rameau non 
realizza una coerente e organica unità rappresentativa ma soltanto un 
susseguirsi di piccole scene, in cui le posture, le positions sono slegate le une 

                                                           
32 A questo proposito: «Le Neveu ce charge d’exprimer, librement et impudemment, cette con-
tradictorialiténirréducible du réel. Il la rende visible, comme dans une mise en scène, à tra-
vers sa gestuelle corporelle et par la métaphore de la musique, art temporel par excellence, 
qui témoigne l’empire du devenir et de la dissonance dans son objet et dans sa structure elle-
même». E. Puisais e P. Quintili, “Introduction”, in J. D’Hont, Diderot. Raison, Philosophie et 
Dialectique, cit., p. 11. 
33 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 87; traduzione parzialmente modificata, sottoli-
neatura mia. 
34 Cfr. R. Mortier, “Diderot et la fonction du geste”, in Recherches sur Diderot et sur l’Ency-
clopédie, I, 1997, pp. 79-87. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 29 
 

dalle altre; e allo stesso tempo non realizza nemmeno sé stesso in quanto 
unità organica di corpo e pensiero. Se l’opera di Diderot è una composizione 
organica, lo stesso non si può dire della performance di Rameau nipote35. 

Il nipote di Rameau è un personaggio che si impone per la sua fisicità, che 
potremmo definire “corpulenta”: «fisico forte (organisation forte), di 
un’immaginazione singolarmente vivace e di una rara potenza polmonare»36. 
A caratterizzare Rameau è principalmente il rapporto col cibo, rapporto 
famelico e assai poco gustativo; non a caso a essere menzionate sono le parti 
del corpo, gli organi, che maggiormente sono interessati all’alimentazione e 
alla digestione37.  

Lui: E poi c’è la miseria. La voce della coscienza e dell’onore è molto debole 
quando le budella gridano.38 
 
Lui: Ah!, signor filosofo. La miseria è una cosa terribile. La vedo accovacciata, 
con la bocca spalancata, per ricevere qualche goccia d’acqua gelata che esce dalla 
botte delle Danaidi.39 
 
Io: A questo punto si fermò, passando successivamente dall’atteggiamento di un 
uomo che tiene in mano un violino tirando le corde con decisione a quello di un 
povero diavolo stremato per la stanchezza, privo di forze e con le gambe 
vacillanti, pronto a morire se non gli gettano un pezzo di pane. Faceva capire il 
suo estremo bisogno co gesto di un dito rivolto verso la bocca socchiusa. Poi 
aggiunse: “Questo è chiaro. Mi gettavano un po’ di cibo. Ce lo contendevamo in 
tre o in quattro affamati. E vi invito a pensare alla grande e a creare delle belle 
cose in preda a una simile miseria. 
Io: Non è facile. 
Lui: Di fallimento in fallimento ero arrivato a quella situazione. Per me era 
finita. Ne sono uscito. Dovrò tornare a raschiare le corde del violino e al gesto del 
dito verso la bocca spalancata.40 

Si potrebbe dire che il servo, degradato alla condizione di bisogno, è «una 
bocca su un bastone»: l’intero corpo, senza più una unitaria relazione vitale, 
si riduce a reggere la bocca, organo dell’alimentazione e della digestione. Si 

                                                           
35 Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Capriced et logiques du jeu, cit. pp. 268-269. 
36 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 50. Cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et 
logiques du jeu, cit., pp. 134-138. 
37 Cfr. D. Diderot, Éléments de physiologie, P. Quintili (éd. par), Champion, Paris 2004, p. 
274. Su gusto e appetito in Diderot, cfr. M. Mazzocut-Mis, “A tavola!... nel Settecento”, in M. 
Mazzocut-Mis, Dal gusto al disgusto. L’estetica del pasto, Raffaello Cortina, Milano 2015, pp. 
61-97; Ead., “A table avec Diderot”, in M. Mazzocut-Mis, R. Messori (a cura di), Actualité de 
Diderot. Pour une nouvelle Esthétique, cit. 
38 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 113. Traduzione parzialmente modificata. 
39 Ivi, p. 227. 
40 Ivi, p. 231. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 30 
 

tratta di un passaggio cruciale del dialogo, in cui Moi chiede a Lui le ragioni 
del suo fallimento artistico, pur essendo in possesso di talento naturale, 
tecnica acquisita, e capacità di cogliere la differenza tra le opere belle e quelle 
non belle, cioè buon gusto. Il musicista geniale, risponde Lui, è come la statua 
di Memnone, che all’alba risuona, emette una musica melodiosa, mentre le 
statue vicine possono solo ascoltare senza emettere suoni.  

Sia nel caso del musicista fallito sia nel caso del pezzente affamato (due 
figure che in Rameau coincidono) a venir meno è l’unità relazionale di tutto 
l’organismo e in definitiva la possibilità stessa della sua espressione unitaria. 
Come l’artista tutt’orecchi dipende dalla musica originale del genio, e limita 
il proprio talento alla ripetizione, così il servo affamato dipende dal suo 
padrone e si limita a ripetere delle convenzioni sociali; si tratta in entrambi i 
casi di forme di dipendenza e di assoggettamento che impediscono l’autonoma 
e unitaria formazione dell’uomo. La mancanza di autonomia è mancanza di 
una legge formativa che riesca a unire in modo melodico la varietà delle parti. 

La coincidenza di gueux e artista asservito mette allo scoperto 
l’assoggettamento dell’arte non solo a regole predeterminate, o a una 
concezione estremamente riduttiva della mimesis come mera copia del reale, 
ma anche, e per il nipote di Rameau soprattutto, a un certo posizionamento 
sociale dell’artista41. Per un tozzo di pane, l’artista-buffone mette il proprio 
talento a servizio del ricco signore, che ha in suo potere la sopravvivenza 
stessa del servo. 

La fame costringe l’uomo ad assumere delle positions, dei gesti meccanici, 
che riducono il corpo umano, alla sola bocca, aperta, al solo apparato digerente 
in perenne subbuglio. «La faim – leggiamo negli Éléments de physiologie –, 
est un sentiment douloureux qui naît de l’estomac. […] Dans la faim, 
l’estomac se tourmente comme un animal. Il se contracte, il se plisse, il ne 
pense qu’à lui. Ses plis se frôlent; des nerfs nus agissent contre des nerfs nus 
et la douleur naît. La faim appauvrit: alors les serpents mordent sans 

                                                           
41 Sulla critica di Diderot alle regole accademiche, convenzionali e lontane dalla natura, così 
come essa si dà, e sull’imitazione in quanto mera copia, vedi gli Essais sur la peinture e le 
Pensées détachées.  Sul rapporto tra art e natura in Diderot, cfr. E. Franzini, Arte, espressione 
e interpretazione della natura, in D. Diderot, Arte, bello e interpretazione della natura, a cura 
di E. Franzini, Mimesis, Milano 2013, pp. 7-38. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 31 
 

danger»42. L’uomo affamato è l’uomo ridotto a una sola position; che mette in 
scena la condizione di bisogno in cui vive; la posizione, in quanto postura, 
assetto corporeo, generale gestualità acquista qui una valenza morale e 
sociale43: 

Lui: Che diavolo di economia: alcuni uomini hanno sovrabbondanza di tutto 
mentre altri, che hanno uno stomaco importuno come il loro, non hanno nulla da 
mettere sotto i denti. La cosa peggiore è la posizione contratta cui ci obbliga il 
bisogno. L’uomo bisognoso non cammina come gli altri; salta, striscia, si contorce, 
si trascina, passa la vita ad assumere e a eseguire posizioni.  
Io: Cosa sono queste posizioni? 
Lui: Andate a chiederlo a Noverre. Il mondo ne offre molte più di quante la sua 
arte riesce a imitare.44 

L’uomo continuamente affamato, cioè tenuto in uno stato degradante e 
abbruttente di bisogno, è un uomo ridotto a una parte di sé; in quanto 
oeconomie animale, in quanto unità nella varietà, il corpo organico e vivente, 
viene a essere negato. Una oeconomie secondo Diderot dotata di appetitus, 
cioè di una tendence naturale, di una spinta ordinatrice che trova espressione 
nel movimento fluido e continuo del cammino, dell’andatura. 

A questo riguardo, il materialismo sensibile di Diderot è stato fortemente 
influenzato dalle ricerche dei medici della scuola di Montpellier; Bordeu, 
Fouquet, Ménuret de Chanbaud sono medici-filosofi autori di voci 
enciclopediche che costituiscono degli importanti contributi all’interno del 
lessico fisiologico-medico45. In gioco vi è una nuova concezione della natura, 
in sé animata e vivente, e in particolare dell’uomo; una nuova antropologia 

                                                           
42 Cfr. Éléments de physiologie, P. Quintili (éd. par), Champion, Paris 2004, p. 219. 
43 Sul valore biologico e sociale della fame cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et 
logiques du jeu, cit., p. 240. 
44 D. Diderot, Il nipote di Rameau, cit., 233. Le riflessioni sul ballet d’action o ballet en action 
sviluppate da Noverre nell’opera Lettres sur la danse del 1760, si inserisce in un vivace di-
battito, animato non solo da Diderot (la Lettera sui sordomuti è del 1752), ma anche da 
Etienne Bonnot de Condillac, il cui Essai sur l’origine des connaissances humaines è del 1746. 
Nell’Essai Condillac sviluppa una teoria genetica del linguaggio; i tratti salienti sono l’espres-
sività, la comunicabilità, la progressiva linearità. Il langage d’action, associazione di gesti e 
grida, è il linguaggio delle origini, che mette in relazione gli uomini allo spazio-ambiente che 
li circonda. La comunità umana nasce e si sviluppa attraverso il linguaggio. Grande impor-
tanza avrà la retorica, che mantiene un legame stretto col linguaggio delle origini. Cours 
d’études pur l’instruction du Prince de Parme (scritto nel 1758-1766; pubblicato nel 1775; dal 
1758 al 1767 Condillac vive a Parma come istruttore di Ferdinando, figlio del duca di Bor-
bone). 
45 A questo riguardo, cfr. in particolare A. Contini, Estétique et science du vivant. De l’école de 
Montpellier à Henri Bergson, L’Harmattan, Paris 2016, pp. 19-69. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 32 
 

che superi il dualismo cartesiano e che metta in evidenza la dimensione 
corporea, sensibile dell’essere umano.  

Per Diderot il Naturaliste è in generale colui che studia la natura come 
sostanza materiale, potremmo dire iuxta propria principia, senza fare 
riferimento né a un principio metafisico né a un principio teologico. 
Naturaliste è sinonimo di Athée, Spinosiste, Materialiste; e la fisiologia, 
praticata dai medici-filosofi, costituisce una branca importante di questa 
nuova filosofia, sperimentale, della natura46. 

Il concetto di organismo come un tutto dinamico, come una unità sinergica 
e relazionale, come unità nella varietà, diviene decisivo anche e soprattutto 
per l’elaborazione della filosofia dell’arte, quando l’oggetto della 
rappresentazione è l’uomo, nella sua unità di corpo, di pensiero, di emozione 
e di azione. In Diderot filosofo dell’arte, critico d’arte e artista, la dimensione 
corporea assume un ruolo determinante.  

Diderot già dai primi anni Cinquanta conosce le ricerche di Bordeu; 
durante il periodo di faticoso lavoro all’Encyclopédie il rapporto coi medici 
della scuola di Montpellier diviene ancor più stretto. Ricordiamo la voce 
Sensibilité, Sentiment di Fouquet. La sensibilità  

est la faculté de sentir, le principe sensitif, ou le sentiment même des parties, la 
base et l’agent conservateur de la vie, l’animalité par excellence, le plus beau, le 
plus singulier phénomène de la nature. La sensibilité est dans le corps vivant, 
une proprieté qu’ont certaines parties de percevoir les impressions des objets 
externes, et de produire en conséquence des mouvemens proportionnées au degré 
d’intensité de cette perception.47 

Due sono le azioni di tale facoltà: la sensazione, considerata una forma di 
intelligenza animale poiché consente di distinguere l’utile dal nocivo, e il 
movimento, di avvicinamento o allontanamento rispetto agli oggetti fisici: 
«c’est dans ce double rapport d’actions si étroitement liées entr’elle, que 

                                                           
46 D. Diderot, “Naturaliste”, Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, par une société de gens de lettres, Briasson, David, Le Breton, Durand, Paris-
Neuchâtel 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de la première édition, Friedrich 
Frommann Verlag, Stuttgart – Bad Cannstatt 1966, vol. XI, p. 39  
47 H. Fouquet, “Sensibilité, Sentiment”, in Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des 
sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres, vol. XV, Briasson, David, 
Le Breton, Durand, Paris-Neuchâtel 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de la pre-
mière édition, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart – Bad Cannstatt 1966, p. 38. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 33 
 

l’imagination peut seule les suivre ou les distinguer, que la sensibilité doit 
être considerée, et ces phénomènes estimés»48. Il piacere e il dolore sono le 
due sensazioni elementari sulla cui base vengono elaborate tutte le altre 
sensazioni, nella varietà delle loro modulazioni e sfumature: il sentire ha una 
fondamentale e ineludibile connotazione materiale.  

Ciò da un punto di vista speculativo; da un punto di vista sperimentale, 
Fouquet sottolinea l’importanza determinante della sensibilità per l’économie 
animale, per il corpo inteso come unità vivente. La sensibilità, con cui coincide 
la vita dell’animale, «est inérhente à la substance du nerf ou des parties 
nerveuses»49. Da un punto di vista sperimentale, dunque, è il sistema nervoso 
a essere responsabile della vita, vale a dire della duplicità di sensibilità e 
movimento, dell’animale: il reticolo nervoso costituisce gli organi, i quali sono 
organizzati in tre centri o regioni: testa, cuore, stomaco.  

Questi centri sono uniti da una relazione attiva e mutuale: «ces trépié de 
la vie, et cette circulation d’activité établira la marche des fonctions»50.  

La sensibilità è dunque circolazione, comunicazione organizzata, 
sistemica, dell’attività vitale. Per i medici della scuola di Montpellier (e per 
Bordeu in primis, le cui opere Fouquet consiglia di leggere), la sensibilità è 
principio vitale, che deve essere inteso come un ordinamento simultaneo delle 
parti, come la loro energica messa a sistema. Il principio vitale è l’attivarsi 
dell’ordinamento stesso. 

Mais lorsque cette distribution et cette action économique de la sensibilité se 
trouvent derangées à un certain point par l’indisposition des nerfs ou des parties 
organique, ce dérangement est l’état qu’on appelle de maladie, ou la maladie 
même, laquelle se borne pour l’ordinaire à ce dérangement, sans y supposer la 
destruction du principe sensitif.51 

Tale distruzione può portare alla morte, che consiste in un cambiamento di 
stato: da quello di corpo animale a quello di corpo fisico, in cui a venir meno è 
la vitale connessione degli organi e delle “regioni”, cioè la contexture, l’unità 
per continuità e non per contiguità delle parti.  

                                                           
48 Ibidem. 
49 Ivi, p. 41. 
50 Ivi, p. 42. 
51 Ibidem. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 34 
 

Voilà donc pourquoi l’animal meurt, c’est qu’il cesse d’avoir dans la contexture 
de ses parties la disposition qui y fixoit ou entretenoit la flamme sensitive qui en 
faisoit un être vivant; voilà pourquoi les parties des animaux morts de mort 
violente possedent pendant quelque tems un rest de vie ou de sensibilité, parce 
quel es filamens nerveux de ces parties n’ont pas encore reçu le coup mortel que 
leur porte seulement le commencement de corruption physique ou de 
putréfaction qui est directement opposée à la  vie.52 

La malattia e la morte sono l’impedimento o l’interruzione della marche, del 
cammino, cioè della formazione della contexture, la cui attività ordinatrice è 
formazione continua. L’immagine del cammino (degli organi, delle regioni, del 
corpo tutto) della natura, potremmo dire in atto, cioè naturante, ricorre 
frequentemente sia negli articoli dei medici-filosofi, sia negli scritti di 
Diderot. Se vivere è sentire, il sentire è un procedere passo dopo passo, in cui 
ogni passo deve essere inteso come un ordine momentaneo del movimento 
dell’atto ordinatore, con cui coincide l’économie animale. 

Altra voce enciclopedica importante per comprendere il materialismo 
diderotiano è quella dedicata all’Oeconomie animale, redatta da Ménuret de 
Chambaud53. L’autore molto insiste sull’unità dell’organismo, sul suo ordine 
interno, e sulle ricadute di tale concezione vitalistica del corpo all’interno di 
una antropologia filosofica. La vita, l’animazione del corpo viene ricondotta 
principalmente al consensus, alla connexion delle parti. Se per un verso il 
principio estetico dell’unità nella varietà viene utilizzato dai medici-filosofi 
per spiegare la corporeità vivente, per altro verso il principio estetico viene 
ripensato dai filosofi sulla base del principio vitalistico della sensibilità, che 
mette in primo piano una straordinaria importanza della relazione, e di 
interdipendenza delle parti.  

Nella filosofia dell’arte di Diderot, e in particolare negli Essai sur la 
peinture, la rappresentazione della corporeità umana deve tener conto della 
“conspiration générale” che caratterizza il corpo, sensibile e in movimento. 
Quando si muove in uno spazio-ambiente naturale e sociale, il corpo assume 

                                                           
52 Ibidem. 
53 J.J. Menuret de Chambaud, “Oeconomie animale”, in Encyclopédie, ou Dictionnaire rai-
sonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres, vol XI, Briasson, 
David, Le Breton, Durand, Paris-Neuchâtel, 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de 
la première édition, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart – Bad Cannstatt 1966, p. 360. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 35 
 

delle “positions” cioè degli assetti corporei, degli schemi, delle figure, dei gesti 
espressivi. 

Nessuno al di fuori di voi, amico mio, leggerà queste carte; posso quindi scrivere 
tutto ciò che mi piace. Quei sette anni passati all’Accademia a disegnare col 
modello vi sembrano spesi bene? Volete sapere cosa ne penso? Penso che proprio 
in quel luogo, proprio durante quei sette anni penosi e crudeli si apprende la 
maniera nel disegno. Cosa hanno in comune le posizioni (positions) e le azioni 
naturali tutte quelle pose (positions) accademiche forzate, affettate, calcolate, e 
tutte qulle azioni espresse in modo freddo e goffo da un povero diavolo, e sempre 
allo stesso povero diavolo, pagato per venire tre volte a settimana a svestirsi e a 
farsi trasformare in manichino da un professore? […] Nulla, amico mio, nulla. 
Tanto varrebbe che alla fine di quei sette anni, per essere assurdi fino in fondo, 
si mandassero gli allievi a lezione di danza da Vestris o da Gardel, o da qualsiasi 
altro maestro di danza. È così che si dimentica la verità della natura, che 
l’immaginazione si riempie di azioni, posizioni e figure false, affettate, fredde e 
ridicole. Esse vi vengono immagazzinate e poi ne usciranno fuori per posarsi 
sulla tela. […] Non è certo nelle scuole che si impara quell’armonica disposizione 
generale dei movimenti (conspiration générale des mouvements) che è piuttosto 
qualcosa che si avverte e si vede, che scorre e si insinua (serpente) dalla testa ai 
piedi. Una donna lascia cadere la testa in avanti: tutte le membra ubbidiranno a 
quel peso; essa la rialza e la tiene eretta: altro riflesso in tutto il meccanismo.54 

A ben vedere, quando in gioco vi è la rappresentazione del corpo umano nelle 
sue diverse posture, le riflessioni diderotiane si inseriscono implicitamente 
all’interno della storia del concetto di figura in quanto “schema”; termine che 
Aristotele nella Poetica utilizza più volte col significato di figura della danza, 
gesto dell’attore, figura del discorso poetico e del discorso retorico (sulla base 
del riferimento alla retorica potremmo aggiungere la gestualità del retore, 
quella che i latini chiameranno actio)55. Il riferimento al passo di danza e al 
gesto dell’attore (o del declamatore), e di altri aspetti non-verbali del 
linguaggio, come il tono della voce, sono presenti nella storia del concetto di 
figura ogni qualvolta la dimensione corporea assume un ruolo decisivo nella 
teoria dell’arte e nella pratica artistica. 

Ciò accade soprattutto nell’Illuminismo francese. Il progetto stesso 
dell’Encyclopédie si costruisce in buona parte su una concezione naturalistica 
e materialistica dell’uomo, su una antropologia a cui, come si è visto, 
fortemente contribuiscono gli studi di fisiologia dei medici della scuola 
vitalistica di Montpellier. L’obiettivo che accomuna filosofi e medici è 

                                                           
54 D. Diderot, Sulla pittura (1766), tr. it. di M. Modica, Aesthetica edizioni, Palermo 2004, pp. 
41-42. 
55 Cfr. Arist., Poetica 1456b 9; 1462a 3. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 36 
 

superare il dualismo cartesiano, l’immagine cartesiana dell’uomo-macchina 
la cui vitalità verrebbe conferita da un principio esterno al corpo: l’anima.  

Gli enciclopedisti si orientano verso un monismo, verso un’unità di corpo e 
pensiero che immagina il corpo, vivo e animato, come una Oeconomie animale, 
come un’unità di parti, come un’unità nella varietà. Il principio vitale è 
l’unirsi energico, simultaneo e ordinato delle parti; gli organi non devono 
essere pensati come ingranaggi, come leve e pulegge giustapposte, 
semplicemente accostate le une alle altre, ma come elementi “sensibili”, 
“reattivi” gli uni nei confronti degli altri. In tal senso lo “schema” diviene 
l’assetto, l’ordine momentaneo che il soggetto corporeo assume di volta in 
volta in situazione. Lo schema diviene la concreta relazione figurativa tra le 
parti del soggetto e tra l’unità del soggetto e l’ambiente, anche sociale, in cui 
è immerso.  

È il caso del nipote di Rameau: se da un lato l’ambiente sociale ha una 
funzione attiva nella figurazione del soggetto, dall’altro lato il soggetto a sua 
volta forma l’ambiente sociale. Questa doppia relazione, interna ed esterna, 
si concretizza attraverso la figura-schema. Più lo schema si irrigidisce e più 
la relazione tende a ripetersi in modo sempre uguale, perdendo via via 
quell’energia vitale che è data dall’incontro, dall’apertura tra il soggetto e 
l’altro da sé56. L’incontro, che avviene a livello sensibile-corporeo, provoca un 
aggiustamento continuo dello schema comportamentale, una sua continua 
variazione, come del resto un certo ordinamento delle parti del corpo orienta 
diversamente il soggetto corporeo nello spazio ambientale. 

Tale principio materialistico viene individuato anche nell’arte: l’arte più 
efficace è quella che produce delle concatenazioni di parti, delle composizioni 
organiche. Uno degli esempi più emblematici è indubbiamente costituito da 
Le neveu de Rameau. L’uomo è asservito, ridotto a una condizione che viene 
messa in scena come position; la posizione, come postura, acquista dunque 
una valenza etica e sociale. Una valenza etica perché il gesto è 
comportamento, è azione; una valenza sociale poiché il gesto, la postura 
caratterizzano dei ruoli sociali ben precisi, e in questo caso la posizione sociale 
di chi dipende da altri per soddisfare i propri bisogni. 

                                                           
56 Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du jeu, cit., pp. 204-205. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 37 
 

Vale la pena citare per intero uno scambio di battute tra Moi e Lui, in cui 
chiaramente Moi riflette sulla funzione esplicativa dello schema per 
comprendere l’interazione sociale, e Lui rimarca la dimensione figurativa, 
corporea, degli schemi sociali: 

Lui: Io volo basso. Guardo attorno a me e assumo le mie posizioni o mi diverto 
delle posizioni che vedo prendere agli altri. Sono un pantomimo eccellente, come 
potrete giudicare.  
Poi comincia a sorridere, a imitare l’uomo che ammira, l’uomo che supplica, 
l’uomo compiacente. Ha il piede destro avanti e il sinistro indietro, la schiena 
curva, la testa sollevata, lo sguardo immobile come se fissasse altri occhi, la bocca 
semiaperta, le braccia tese verso qualche oggetto. Attende un ordine, lo riceve, 
parte come una freccia, ritorna, ha eseguito il suo compito, ne rende conto. È 
attento a tutto, raccoglie ciò che cade, mette un cuscino o uno sgabello sotto i 
piedi di qualcuno, regge un vassoio, avvicina una sedia, apre una porta, chiude 
una finestra, tira le tende, osserva il padrone e la padrona, è immobile con le 
braccia penzoloni, le gambe parallele; ascolta, cerca di leggere sul volto di 
qualcuno, e aggiunge: “Ecco la mia pantomima più o meno uguale a quella degli 
adulatori, dei cortigiani, dei servi e dei mendicanti”. 
Le pazzie dell’uomo, i racconti dell’abate Galiani, le stravaganze di Rabelais mi 
hanno talvolta fatto riflettere in modo profondo. Sono tre magazzini dove mi sono 
rifornito di maschere ridicole che metto sul volto dei personaggi più seri, e vedo 
Pantalone in un prelato, un satiro in un presidente, un maiale in un monaco, uno 
struzzo in un ministro, un’oca nel suo primo segretario. “Mi sembra che, secondo 
voi”, dissi, “ci siano molti miserabili in questo mondo; e in effetti io non conosco 
nessuno che non esegua qualche passo della vostra danza”. 
Lui: Avete ragione. In un regno c’è un solo uomo che cammina, il sovrano. Tutti 
gli altri assumono delle posizioni.  
Io: Il sovrano? Anche su questo ci sarebbe qualcosa da dire. Non credete che di 
tanto in tanto anche accanto al re si possano trovare un piedino, un fazzolettino, 
un nasetto che gli fanno fare una pantomima? Chiunque abbuia bisogno di 
un’altra persona è indigente e assume una posizione. Il re prende una posizione 
davanti alla sua amante e davanti a Dio: fa anche lui la sua pantomima. Il 
ministro fa il passo del cortigiano, dell’adulatore, del servo o del pezzente davanti 
al suo re. La folla degli ambiziosi danza le vostre posizioni in cento modi più vili 
gli uni degli altri davanti al ministro. L’abate di rango fa la pantomima, con il 
collare e il mantello lungo, almeno una volta alla settimana, davanti a colui che 
assegna i benefici. In verità, quella che chiamate la pantomima dei pezzenti è il 
grande movimento (branle) della terra. Ognuno ha la sua piccola Hus e il suo 
Bertin.  
Lui: Questo mi consola. 
Però, mentre io parlavo, contraffaceva in un modo da far morir dal ridere le 
posizioni dei personaggi che nominavo. Per esempio, per l’abatino teneva il 
cappello sotto il braccio e il breviario nella mano sinistra, con la destra sollevava 
la coda del mantello; avanzava con la testa piegata verso la spalla, gli occhi bassi, 
imitando così perfettamente l’ipocrita che mi sembrò proprio di vedere l’autore 
delle Réfutations davanti al vescovo di Orléans. Quand’io parlavo degli adulatori, 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 38 
 

degli ambiziosi, stava ventre a terra. Era Bouret, all’ufficio centrale delle 
imposte.57 

L’uomo asservito è dunque un uomo affamato, che non vive il proprio 
appetitus come tendenza autonoma, unitaria e organizzatrice, la quale tiene 
insieme le diverse parti in un incessante movimento formativo: «l’appetit, le 
vrai appétit est fait pour l’homme laborieux»58. Ad essergli negata non è tanto 
una immateriale dimensione di spiritualità, che potrebbe essere coltivata una 
volta che i bisogni primari si sono placati, quanto la possibilità stessa di 
gustare. Il nipote di Rameau divora famelicamente il cibo che gli viene offerto, 
lo trangugia senza assaporarlo. Il gusto, inteso qui come il piacere della 
tavola, ha per Diderot strettamente a che fare con l’unità dell’essere umano. 
L’uomo affamato e asservito non è in grado di gustare, di sentire e apprezzare 
ciò che può concorrere alla propria felicità, al proprio benessere come 
realizzazione dell’unità indissolubile di corpo e pensiero. 

Ma se è vero che l’uomo non può essere ridotto a una sola posizione, è anche 
vero che l’uomo non può fare a meno di assumere delle posizioni, cioè degli 
schemi corporei e comportamentali. La pantomima di Rameau fa capire a Moi 
che la società disgregata è tutta una grande e vile pantomima ma che della 
pantomima stessa non è possibile fare a meno.  

Che nel Salon del 1767 per position Diderot intenda sia la postura dei 
personaggi dipinti sia la figura della danza è indicativo dell’importanza che 
riveste la dimensione corporea, sensibile ed espressiva all’interno della 
visione antropologica diderotiana e della capacità dell’arte di rappresentare 
l’unità organica dell’uomo. A proposito di un ritratto di donna Diderot 
osserva:  

On en voit la tête de face et le corps de deux tiers. La figure est un peu roide et 
droite, fichée comme elle l’aurait été par le mâitre à danser, la position la plus 
maussade, la plus insipide pour l’art, à qui il faut un modèle, simple, naturel, 
vrai, nullement maniéré, une tête qui s’incline un peu, des membres qui s’en 
aillent négligemment prendre la place ordonnée par la pensée ou l’action de la 
personne; le maître des graces, le maître à danser détruisent le mouvement réel, 

                                                           
57 D. Diderot, Il nipote di Rameau, cit., p. 235-237. Il termine francese Branle, oltre a oscilla-
zione, impulso e movimento, indica un tipo di danza rinascimentale (di origini francesi), ca-
ratterizzata dalla continua oscillazione del corpo. Vedi la voce “Branle” dell’Encyclopédie, 
scritta da Chausac (vol 2, p. 397). 
58 Cfr. Éléments de physiologie, éd. par P. Quintili, Champion, Paris 2004, p. 219. 



Itinera, N. 12, 2016. Pagina 39 
 

cet enchaînement s précieux des parties qui se commandent et s’obéissent 
réciproquement les unes aux autres. [Marcel cherche à pallier les défauts; Vanloo 
cherche à rendre leur influence sur toute la personne; il faut che la figure soit 
une.59 

Diderot non nega certo l’importanza della position, come gesto espressivo, ma 
afferma la necessità di un suo inserimento all’interno di un movimento 
continuo; e ad intuire ciò sono più i pittori che i maestri di danza. Al contrario 
della fissità e della rigidezza delle isolate positions, il movimento esprime il 
soggetto corporeo come unità. 

Ogni uomo è attore sulla scena sociale. Ciò che Rameau mostra a Moi, la 
verità che fa emergere, è che non esiste un grado figurativo zero dell’azione 
morale e sociale; all’origine dell’azione vi è un soggetto corporeo che assume 
degli schemi corporei e comportamentali. Se la società “animata” è un sistema 
di interazioni, tale sistema si costruisce per mezzo delle figure. La figura ha 
dunque un ruolo straordinario di mediazione e di coesione, in cui risiede il suo 
essere moralmente giusta e socialmente efficace. 

Non è dunque solo la compresenza di lucidità e bassezza morale in Rameau 
a colpire Moi; a indurlo a riflettere, a fargli capire qual è la struttura sociale, 
e attraverso quali modalità si realizza, è la figurazione; la messa in scena 
dell’abiezione del corpo irrigidito in posizioni senza vita. Per questo Rameau 
è a più riprese un grano di lievito. Tutte le convenzioni sociali vengono messe 
allo scoperto e ne viene mostrato il limite intrinseco, cioè la fissazione, la 
ripetizione di schemi corporei e comportamentali.  

Diderot non intende certo condannare lo schema in sé ma la sua fissità. Il 
personaggio Rameau mostra tutti i limiti dell’uomo ridotto a una sola 
position; come se l’avvilimento dell’artista che sceglie consapevolmente di 
essere asservito, si trascinasse il fallimento stesso di una intera società. 
L’asservimento dell’artista si prospetta dunque come la negazione di ogni 
società “animata”, in cui il principio di animazione risiede nell’esercizio 
paziente e incessante della mediazione, nel faticoso lavoro di interazione sia 
all’interno, sia all’esterno di sé. Ridotta a un assembramento di positions, la 
società diviene inanimata, perde vita, si sfinisce nel conflitto.

                                                           
59 D. Diderot, Ruines et paysages, Salon de 1767, Hermann, Paris 1995, p. 244. Sottolineatura 
mia. 


