The only Posture Possible: Hunger and Subjugation in Diderot’s Le neveu de

Rameau

Rita Messori

rita.messori@unipr.it

Le neveu de Rameau is a novel that provided many stimuli to philosophers. The dialogue
between the two main characters, the philosopher and the servant, inspired the Hegelian
reflections on the dialectic between servant and master. Le neveu de Rameauis a
remarkable representation of the relationships of dependence and negation between those
who have power and those who are affected by it. The servant is represented as a hungry
man, with a knot in his stomach and his mouth open and awaiting; he assumes strained
postures that show his subaltern position regarding the master. These bodily figures and
behavioural schemes have a relevant ethical and social meaning within the novel: they
express the reduction of the complex human unity to a mere condition of need.



L’uomo ridotto a una sola posizione.
Fame e asservimento ne Le neveu de Rameau di Diderot

di Rita Messori

rita.messori@gmail.com

Le neveu de Rameau is a novel that provided many stimuli to philosophers. The
dialogue between the two main characters — the philosopher and the servant, the
buffoon of the rich and powerful — inspired the Hegelian reflections on the
dialectic between servant and master. Le neveu de Rameau is a remarkable
representation of the relationships of dependence and negation between those
who have power and who is affected by it. The servant is represented as a hungry
man, with a knot in his stomach and his mouth open and awaiting; he assumes
strained postures which show his subaltern position regarding the master. These
bodily figures and behavioral schemes have a relevant ethical and social
meaning within the novel: they express the reduction of the complex human
unity to a mere condition of need.

1. Rameau nipote e il linguaggio della disgregazione

Le neveu de Rameau, tra le maggiori opere di Diderot, € uno dei romanzi che
piu ha esercitato la sua forza provocativa all'interno della storia della cultura
e che piu ha dato da pensare ai filosofi. Agli occhi di Moi, personaggio che
incarna il filosofo moralmente integro, Rameau e «un po’ di lievito che
fermenta, e che restituisce a ognuno qualche goccia della sua individualita
naturale. Scuote, agita, induce ad approvare o a biasimare, fa venir fuori la
verita, fa riconoscere le persone oneste, smaschera i furfanti»!. Come ricorda
Starobinski, «pour Diderot, la fermentation est 'opération fondamentale de
la nature. La fermentation, c’est 'acte méme de la puissance active a 'origine
du monde et des étres vivants»2. Cercheremo, in questo breve saggio, di
sottolineare il nesso, strettissimo, tra la verita che Rameau fa uscire in
ciascuno dei suoi lettori e le modalita attraverso cui tale scaturigine avviene.

Le vicissitudini della prima edizione de Le neveu de Rameau sembrano

anch’esse tratte da un romanzo. Trafugato dalla biblioteca di S. Pietroburgo,

1 D. Diderot, Il nipote di Rameau (1891), tr. it. di A. Beretta Anguissola, Marsilio, Venezia
2013, p. 53.
2 J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, Gallimard, Paris 2012, pp. 132-133.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 14



dove furono trasferiti i libri di Diderot insieme al corpus delle opere, il
manoscritto fu venduto in Germania e fini nelle mani di Schiller prima e di
Goethe poi. Fu Goethe stesso a tradurlo e a pubblicarlo col titolo di Rameau’s
Neffe (1805). Questa prima edizione, tedesca, segno profondamente la filosofia
dell’Ottocento in Germania e possiamo dire che getto le premesse della
riflessione filosofica, sociologica e politica intorno al rapporto conflittuale tra
servo e padrone. Come si vedra in seguito, Hegel cita a piu riprese 1l Rameau’s
Neffe nella sua Phdnomenologie des Geistes (1807), e Marx nel 1869 invia una
copia del romanzo a Engels, con una entusiastica lettera di accompagnamento
che fa esplicito riferimento ai rimandi al romanzo di Diderot contenuti nella
Phdnomenologies.

Una prima fortuna tutta tedesca quindi, che ci spinge a cogliere gli stretti
rapporti culturali di quegli anni tra Francia e Germania, al di la di ogni
specialismo, e al di la di ogni steccato disciplinare. Espressione
dell’ecclettismo del suo autore, protagonista indiscusso dell’Epoca dei Lumi,
Le neveu de Rameau € innanzitutto un testo che ha fatto la storia della cultura
dell’Europa moderna. Al di la di questioni filologiche e ricostruzioni
storiografiche, occorre da subito rimarcare che I'interpretazione data dai suoi
primi autorevoli lettori si concentra sul conflitto tra 1 due protagonisti Moi e
Lui, e tra Lui e il suo padrone. Nella Phdnomenologie des Geistes Hegel tende
a vedere in Moi, personaggio, e insieme voce narrante, la coscienza morale
nobile e integra a cui si opporrebbe la coscienza disgregata, alienata e vile del

nipote del celebre musicista Rameau*.

3 R. Mortier, Diderot en Allemagne (1750-1850) (1954), Slatkine Reprints, Genéve-Paris 1986,
pp. 283 e sgg.

4 All'interno della vastissima bibliografia mi limito a segnalare gli studi a cui ho fatto mag-
giormente riferimento. Cfr. P. Quintili, “Le probléme de l'individualité biologique et histori-
que dans Le neveu de Rameau”, in M. Mazzocut-Mis, R. Messori (a cura di) Actualité de Di-
derot. Pour une nouvelle Esthétique, Paris, Mimesis France, 2016; R. Mortier, “Diderot et la
fonction du geste”, Recherches sur Diderot et sur I’Encyclopédie, XXIII, 1997, pp. 79-87; R.
Mortier, “Diderot et le probleme de 'expressivité: de la pensée au dialogue heuristique”, in
Le Coeur et la Raison. Recueil d’études sur le dix-huitiéme siécle, Voltaire Foundation-Ed. de
I'Université de Bruxelles-Universitas, Oxford-Bruxelles-Paris 1990, pp. 268 e sgg.; J. D’Hont,
Diderot. Raison, philosophie et dialectique, Suivi du Neveu de Rameau, éd. par E. Puisais e
P. Quintili, ’Harmattan, Paris 2012; Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du
Jjeu, France Tosho, Tokyo 1975.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 15



Come € noto, la Phdnomenologie des Geistes costituisce I'esposizione del
movimento storico e determinato dello Spirito: «la serie delle figurazioni
percorse dalla coscienza lungo il proprio cammino costituisce la storia
dettagliata della formazione della coscienza stessa nel suo elevarsi a
scienza»®. All'interno di tale esposizione “figurata”, che assume l'aspetto di un
romanzo, non € un caso che l'opera diderotiana Le neveu de Rameau venga
tenuto da Hegel ben presente, soprattutto in alcuni decisivi passaggi. Il nipote
di Rameau costituisce una importante figura nel percorso di formazione della
coscienza, quella in cui lI'lo diviene cosciente di sé stesso, della propria
essenziale disgregazione, mediante il linguaggio, che assume qui
caratteristiche specifiche.

Occorre precisare subito che il concetto di figura va per Hegel distinto da
quello di figurazione. Mentre la figurazione (Gestaltung) € un momento
astorico e concettuale dello spirito assoluto, e si colloca dunque su di un piano
speculativo, la figura (Gestalt) rappresenta il momento concreto, finito del
movimento dello spirito, e si colloca su di un piano esperienziale e storico.

Ciascun momento speculativo (coscienza, autocoscienza, ragione e spirito),

si differenzia a sua volta in un suo proprio processo e si da delle figure diverse;
nella coscienza, per esempio, si differenziavano la certezza sensibile e la
percezione. Questi ultimi lati si separano l'uno dall’altro nel tempo e
appartengono a un Tutto particolare. Lo Spirito, infatti, discende dalla sua
universalita alla singolarita mediante la determinazione. La determinazione,
cioe 1l termine medio, € a sua volta coscienza, autocoscienza, ecc. La singolarita,
invece, € costituita dalle figure di questi momenti. Tali figure presentano percio
lo Spirito nella sua singolarita, nella sua realta, e si differenziano nel tempo in
modo tale che, tuttavia, la figura successiva contenga in sé le precedenti.6

Cercheremo di cogliere, nei suoi tratti essenziali, 'essere-figura del nipote di
Rameau all'interno della Phdnomenologie des Geistes, al fine di sottolineare
alcuni essenziali punti di forza, ma anche alcuni limiti, della lettura

hegeliana del romanzo di Diderot. Lettura che ha segnato fortemente la

ricezione del romanzo all'interno della vivacissima cultura filosofica e

5 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello Spirito (1807), tr. it. di V. Cicero, Bompiani, Milano
2000, p. 155.
6 Ivi, pp. 899-901.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 16



letteraria tedesca del XIX secolo, e la cuil autorevolezza é riconosciuta ancor
oggi’.

Si tratta in definitiva di chiedersi quale ruolo gioca Rameau nipote, e in
particolare il suo linguaggio, recitato e dunque messo concretamente in scena,
all'interno dell’essere-figura, o, ancor meglio, del divenire-figura di Rameau
che, ricordiamolo, diversamente da altri esempi di figura descritti da Hegel,
€ un personaggio letterario; personaggio per di piu costruito dal suo autore,
Diderot, come un personaggio teatrale, dunque difficilmente separabile dalla
sua messa in scena al cospetto di un pubblico8.

Tale “teatralizzazione” del personaggio ¢ una sorta di “presentazione”,
concreta, reale, descritta dal filosofo Moi, personaggio e voce narrante dello
stesso romanzo dialogico: «faire sortir la vérité, faire connaitre, démasquer;
c’est le triomphe méme de l'extériorisation. Celle-ci ne se limite plus aux
bonnes ou mauvaises qualités de Neveu; c’est une société entiere que l'on
apercoit a découvert. Le Neveu n’est donc pas seulement celui qui se montre
effrontément, innocemment; il est de surcroit celui qui donne & voir»®.

A dover essere sottolineato € che Rameau rivela, mediante la descrizione
di Moi-spettatore, una essenziale dimensione corporea, espressiva e mimetica
del suo essere figura, tanto piu sottolineata da Diderot, quanto meno
considerata da Hegel.

In definitiva a essere in gioco sono sia la concezione del linguaggio, che ne
Le Neveau de Rameau non si riduce all’aspetto verbale poiché viene
pronunciato e “agito” da un soggetto corporeo, sia la funzione del linguaggio
stesso all'interno del processo figurativo. La recitazione di Rameau € in gran

parte, anche se non sempre, una pantomima, una messa in scena dei rapporti

7 Chi voglia affrontare I'opera di Diderot in questione da una prospettiva filosofica, non puo
fare a meno di confrontarsi con la lettura hegeliana, anche nel tentativo di evidenziarne 1
limiti e di proporne un superamento. Cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques
du jeu, cit., pp. 9-14. Secondo Sumi ¢ possibile superare il paradigma interpretativo hege-
liano, fondamentalmente dualistico, riconoscendo nell’'opera di Diderot tre livelli: uno biolo-
gico, uno sociologico e uno estetico.

8 Un altro personaggio letterario a cui Hegel fa ampio riferimento € Antigone, cosi come viene
tratteggiata da Sofocle. Anche in questo caso Hegel non considera la differenza tra il piano
della realta storica e quello della rappresentazione artistica. Cfr. G.W.F. Hegel, Fenomenolo-
gia dello spirito, cit., p. 601 e sgg.

9 J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, cit., p. 134.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 17



irrigiditi e convenzionali che caratterizzavano il sistema sociale del tempo;
rapporti rappresentati per mezzo di posture corporee (positions) fisse e
ripetibili, meccanicamente eseguite, tra le quali spicca quella assunta dal
protagonista, servo-buffone affamato, la cui bocca € sempre pronta ad
aprirsilo,

Ma procediamo con ordine. Hegel fa diretto riferimento a Le neveu de
Rameau nel corso dell’ampia e articolata trattazione di due figure della
coscienza, quella nobile e quella vile. Mentre la coscienza nobile, durante 1l
feudalesimo si rapporta allo stato e alla ricchezza in termini di uguaglianza,
la coscienza vile s1 rapporta allo stato e alla ricchezza in termini di
disuguaglianza. La coscienza nobile si mette al servizio del potere pubblico ed
€ riconoscente e grata nei confronti del proprio signore e benefattore, perché
nel potere pubblico e in quello economico trova sé stessa, riconosce la propria
essenza.

La coscienza vile, per contro,

nel potere sovrano essa vede dunque una catena e un’oppressione dell’essere-per-
sé, e odia percio il sovrano: la sua obbedienza cela una malignita sempre pronta
all'insurrezione. Analogamente, anche nella ricchezza mediante cui perviene al
godimento del proprio essere-per-sé, la coscienza vile considera solo la
disuguaglianza rispetto all’essenza permanente: infatti, poiché con la ricchezza
giunge solo alla consapevolezza della singolarita e del godimento fugace, la
coscienza vile ama la ricchezza ma anche la disprezza, e quando il godimento
dilegua, quando cioé dilegua cio che ¢ in sé dileguante, essa considera dileguato
anche il proprio comportamento verso chi € ricco.!
Non ¢ difficile riconoscere nella figura della coscienza vile alcuni aspetti del
comportamento del protagonista de Le neveu de Rameau. Nei confronti del
proprio signore e padrone, Rameau si sente oppresso, giungendo a opporsi a
lui, e a ribellarsi agli schemi comportamentali convenzionali. Cio diviene
ancor piu evidente quando Hegel prende in esame il linguaggio della
coscienza nobile e il linguaggio della coscienza vile. Il linguaggio € in generale
1l luogo dell’estraniazione della coscienza, e del formarsi dell’autocoscienza;

in particolare tale movimento di estraniazione raggiunge il suo piu alto

10Y, Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du jeu, cit., pp. 220-221.
11 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., p. 675.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 18



livello, cioe il suo significato piu proprio, nel linguaggio della coscienza vile

che si ribella contro i1l potere pubblico e contro la ricchezza.

Ora, questa estraniazione accade unicamente nel linguaggio, il quale emerge qui
nel suo significato piu proprio. Nel mondo dell’eticita, in cui si presenta come
legge e comando, e nel mondo della realta, finché vi appare come consiglio, il
linguaggio ha per contenuto 'essenza e ne costituisce la forma. Adesso invece il
linguaggio riceve per contenuto anche la forma che esso stesso &, e ha valore
proprio in quanto linguaggio: € la forza della parola che attua cio che € necessario
attuare.12
Il linguaggio acquista cosi un carattere spirituale (geistreich), soggettivo e
animato, tanto che e la parola stessa ad attuare, a portare a compimento
lestrinsecazione della coscienza e dunque 1l passaggio dalla coscienza
allautocoscienza. Che nel linguaggio verbale I'io dica lo, cioé si enunci come

soggetto, rende il linguaggio verbale stesso il luogo della sua riflessione.

Oltre al linguaggio non c’e altro luogo in cui I'Jo esista come o puro. In ogni altra

estrinsecazione, I'lo ¢ immerso in una realta e in una figura da cui puo ritirarsi

in qualsiasi istante: rispetto alla propria azione e alla fisionomia della propria

espressione, 1'To € riflesso entro sé stesso e lascia esanime questa esistenza

imperfetta in cui si trova in cui si trova, di volta in volta, troppo o troppo poco. Il

linguaggio, invece, contiene I'io nella sua purezza. Solo il linguaggio enuncia o,

I'To stesso.13
Ci10 che ci preme evidenziare € la capacita che ha il linguaggio di divenire
enunciazione dell’lo, contenendolo nella sua purezza. L’azione e
Pestrinsecazione fisiognomica sono estrinsecazioni in cui I'To € si immerso ma
da cui puo uscire!4. Il linguaggio, verbale, ¢ invece una estrinsecazione
potremmo dire “pura’ delllo puro, estrinsecazione che contiene
perfettamente I'lo senza alcuna lacuna e senza alcuna eccedenza.

In generale, lungo il suo percorso storico e determinato, lo spirito puod
assumere diverse figure, a cui corrispondono determinate forme di linguaggio.
Quando dall’eta feudale ci si avvicina all’eta moderna, cioé al periodo storico
in cul si inserisce Le neveu de Rameau, il linguaggio dell’adulazione nei
confronti del benefattore si trasforma da nobile a ignobile, poiché la ricchezza,

a differenza del potere pubblico, viene vista come essenza non essente in sé,

12 Tvi, pp. 681-683.

13 Ibidem.

14 Ivi, in particolare Osservazione del rapporto tra l'autocoscienza e la sua realtd immediata.
Fisiognomica e frenologia, p. 427.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 19



ma abbandonata, abietta. Le due figure del benefattore e del cliente sono
dunque accomunate dall’abiezione; a distinguerle sono l'arroganza, del
benefattore, e la rivolta, del cliente. Non a caso I'atteggiamento volutamente
irriverente, di assoluta negazione, prende in Rameau la forma del linguaggio
sferzante e provocatorio, che culmina in una battuta volgare, pronunciata in
una lingua si conosciuta al tempo, ma non parlata dagli interlocutori e dagli

astanti: 'italianots.

Da un lato, infatti, la ricchezza e il suo cliente sanno entrambi che I'essere-per-sé
€ una cosa accidentale; dall’altro lato, perd, questa accidentalita € la ricchezza
stessa, e la personalita é in balia del suo potere. In questa sua arroganza, che
con un tozzo di pane crede di tener in pugno I'lo-stesso di un altro e di averne
percio assoggettato 'intima essenza, la ricchezza trascura la ribellione interiore
di questo altro, trascura la totale avversione per ogni catena. Nella sua superbia,
la ricchezza trascura questa disgregazione pura.

[...] Come I'autocoscienza aveva il proprio linguaggio rivolto al potere dello Stato,
e quindi lo spirito emergeva come termine medio reale tra questi due estremi,
allo stesso modo l'autocoscienza ha un proprio linguaggio anche rispetto alla
ricchezza, nel senso che qui ¢ la propria rivolta interiore a parlare. Il linguaggio
che da alla ricchezza la coscienza della sua essenzialita, e che dunque si
impadronisce di essa, € anch’esso adulatorio, ma si tratta stavolta di
un’adulazione ignobile.16

L’adulazione ignobile, pur parlando dell’essenza sapendo bene che essa e
lessenza abbandonata, non ha pero per oggetto il proprio sé in quanto tale. Il
linguaggio dell’adulazione e quello pronunciato dai tanti servi pezzenti citati
da Rameau, ma non il linguaggio di Rameau stesso, la cui impudenza e la cui

provocazione si spingono al di la del limite accettato dalle convenzioni della

cultura sociale del tempol7.

I1 linguaggio della provocazione ¢ il linguaggio perfetto, ¢ la vera esistenza dello
spirito di tutto questo mondo della cultura. Questa autocoscienza, alla quale
appartiene la rivolta che rigetta la propria abiezione, ¢ immediatamente
lPautouguaglianza assoluta nell’assoluta disgregazione, ¢ la mediazione pura
dell’autocoscienza pura con se stessa.8

Nel linguaggio della disgregazione vengono raccolti e avvicinati pensieri che

per la coscienza nobile sarebbero a grande distanza poiché in sé differenti,

15 A questo proposito Cfr. J. Starobinski, Le diner chez Bertin, in Diderot, un diable de ra-
mage, cit., pp. 160-181.

16 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., pp. 695-697.

17 Cfr. J. Starobinski, Diderot, un diable de ramage, cit., pp. 115-243.

18 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., pp. 697-699.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 20



cioe di qualita etica, di valore assai diversi. Per la diretta e impudente
esposizione di questa inversione, o trasmutazione continua dell’'uno dell’altro
dei pensieri, il linguaggio diviene spiritoso (geistreich), brillante e arguto,
come quello del nipote di Rameau. E a tal punto che Hegel cita, per un paio
di volte, 1l romanzo di Diderot.

La prima citazione riguarda uno degli atti finali della pantomima di
Rameau, dove, a essere mimate mediante la voce, sono le arie delle opere
francesi e di quelle italianel®. La seconda citazione riguarda sia la confusione
di saggezza e follia, di franchezza e immoralita, di verita e falsita contenuta
nel discorso di Rameau, sia la confusione di sentimenti che 1l discorso stesso
provoca nei confronti dell’ascoltatore (Moi), il cui discorso appare, agli occhi

di Hegel, stentato, impacciato, e per questo monosillabico20,

Nel linguaggio brillante [geistreichen Sprache], questo Sé particolare, in quanto

sé puro che non appartiene a determinazioni reali né a determinazioni pensate,

diviene ai propri occhi il Sé spirituale che ha un’autentica validita universale. 11

Sé € la natura autodisgregante e la disgregazione [Zerissenheit] consapevole di

tutti 1 rapporti; esso perd giunge a sapere questa sua natura solo quando &

autocoscienza che si € ribellata, perché mediante tale sapere il Sé si &

immediatamente sollevato al di sopra di questa natura. In una tale vanita, ogni

contenuto diviene un negativo che non puo piu essere colto positivamente.

L’unico oggetto positivo € lo stesso lo puro: e la coscienza disgregata e, in sé,

questa autouguaglianza pura dell’autocoscienza ritornata presso di sé.2!
Cio che puo apparire paradossale, tuttavia, € che l'analisi hegeliana del
linguaggio della disgregazione non tenga in alcun conto le concrete modalita
mediante cuil 1l discorso di Rameau diviene brillante, pieno di spirito
(geistreich). E come in definitiva l'estrinsecazione del sé raggiunga nel
discorso brillante di Rameau il suo livello piu alto; il che significa in quale
modo 'autocoscienza si forma, cioe figura sé stessa.

L’interpretazione hegeliana de Le neveu de Rameau ha in definitiva nel
suo punto di forza anche il suo punto di debolezza. Se il rapporto tra
linguaggio e disgregazione su cuil ruota la lettura hegeliana ha ancor oggi
forza interpretativa, non del tutto convincente ci pare I'implicita concezione

del linguaggio come pura estrinsecazione che non considera debitamente il

19 Tyvi, pp. 701-703. E lo stesso passo che cita Marx nella sua lettera a Engels.
20 Tvi, p.707.
21 Ivi, p. 709.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 21



suo necessario aspetto formativo e figurativo; e che soprattutto non analizza,
pur citandoli, gli aspetti non verbali del linguaggio stesso, decisivi per
comprendere il personaggio Rameau. L’attenzione nei confronti della
funzione del linguaggio all'interno del movimento storico e determinato dello
Spirito, sembra in realta allontanare Hegel da una analisi delle forme
concrete del linguaggio stesso?2,

Occorrera dunque chiedersi come il personaggio Rameau viene messo in
scena, come egli stesso mette in scena la cultura sociale del tempo. In
definitiva come avviene il processo della figurazione nel romanzo di Diderot e
quali legami vi sono tra la pratica e la teoria della figurazione, cioe tra Diderot
artista, nella fattispecie autore del romanzo, e Diderot filosofo dell’arte.

A ben vedere, l'opera presenta una stratificazione molto complessa,
irriducibile al solo conflitto tra Moi e Lui?3. Proprio a partire dalla
enfatizzazione hegeliana della funzione di mediazione del linguaggio, appare
chiaro che Diderot non coincide sic et simpliciter con Moi. In quanto autore,
cioe in quanto scrittore dell’'opera in questione, egli utilizza il linguaggio sulla
base di una sua teoria del linguaggio stesso, e il discorso che fa pronunciare a
Rameau sottintende tale teoria. Che il gesto del pantomimo Rameau, le sue
positions, non siano di mero accompagnamento ma facciano tutt'uno con le
descrizioni, col racconti, con le affermazioni rivolte a Moi, é frutto di una ben
precisa posizione teorica di Diderot; senza la quale diviene difficile
comprendere l'importanza che riveste l'opera all'interno della presa di
coscienza della disgregazione, caratterizzante la societa prerivoluzionaria.

Impugnando un noto argomento marxiano, si potrebbe rimproverare a
Hegel di non aver colto sino in fondo la concreta e materiale realta della
figura, concretezza e materialita che le vengono intenzionalmente conferite
da Diderot. Sia l'opera sia il suo protagonista sono impensabili al di fuori del

materialismo sensibile elaborato dal filosofo negli anni della maturita, in cui

22 Se ¢ legittimo chiedersi quali conseguenze pud avere la lettura hegeliana de Le neveu de
Rameau all'interno della ricezione del testo di Diderot, se € legittimo porsi il problema di un
vizio interpretativo introdotto da Hegel, & anche legittimo chiedersi se tale vizio interpreta-
tivo ha delle ripercussioni all'interno della stessa filosofia hegeliana, e in particolare per cid
che concerne 'estetica; questione assai complessa e ampia che non € certo possibile affrontare
in questa sede.

23 Su questo punto concordiamo con la tesi di fondo del saggio di Sumi.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 22



Parte gioca indubbiamente un ruolo di primo piano24. In particolare la
figurazione linguistica (verbale e mnon-verbale) e responsabile della
costruzione compositiva, cioe dell'unita organica dell'opera dell’arte in
generale.

Inoltre, Hegel fa di Rameau una figura all'interno della Phdnomenologie
des Geistes, cioe all'interno del romanzo dello spirito, senza interrogarsi sul
fatto che Rameau ¢ il protagonista di un romanzo. Hegel pare essere
indifferente alla tipizzazione del personaggio, la quale é frutto di un lavoro
formativo, figurativo, linguistico. E soprattutto Hegel si mostra estraneo alla
differenza tra il piano della storia e il piano della finzione letteraria, cioe tra
I'uomo realmente vissuto e il personaggio letterario.

La mancata considerazione delle modalita linguistiche ed espressive da
parte di Hegel, comporta anche una disattenzione nei confronti del rapporto
tra teatralizzazione del discorso e funzione dell’esperienza dello spettatore;
rapporto che potrebbe aiutarci a spiegare la stratificazione dell’opera in
questione. L’essere dentro e I'essere fuori da parte di Diderot, cioe la funzione
che ha il suo essere spettatore e compositore, crea una serie di sdoppiamenti.
Sdoppiamenti in cui, a ben vedere, risiede la possibilita di prendere le
distanze dalla realta sociale e di esercitare uno sguardo critico nei confronti
di essa.

Paradossalmente, se si segue alla lettera 'interpretazione hegeliana, nella
pantomima di Rameau viene allo scoperto una “tensione antifigurativa”. E
come se nel suo movimento processuale la coscienza, che € ora cosciente di sé,
avvertisse 'urgenza di superare lo stesso processo figurativo, nel suo aspetto
piu concreto e determinato (la figura in quanto Gestalt); come se in questo
movimento figurativo e al suo stesso apice, la coscienza superasse se stessa

in quanto figurazione.

24 Cfr. J. D’Hont, Diderot. Raison, Philosophie et Dialectique, cit., p. 104: quello di Diderot &
«un matérialisme sensible, imaginatif, poétique, vitaliste, débordant largement le mécanisme
passif et statique du matérialisme traditionnel, matérialisme qui ne réussit a s’exprimer con-
venablement que dans des dialogues animés et passionnés, tels que Le Réve de D’Alembert».
Cfr. P. Quintili, La pensée critique de Diderot. Matérialisme, science et poésie a l'dge de ’En-
cyclopédie (1742-1782), Champion, Paris 2001; P. Quintili, Matérialisme et Lumiéeres. Philo-
sophie de la vie, autour de Diderot et quelques autres (1706-1789), Champion, Paris 2009; A.
Ibrahim, Diderot. Un matérialisme éclectique, Vrin, Paris 2010.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 23



In termini diderotiani, invece, la figura di linguaggio (sia esso verbale o
non verbale) non € in sé superabile; superabile ¢ semmai un certo modo di
usarla, di “agirla”, cioe il modo disgregante, lacerante e conflittuale di cui
Rameau & sia attore impudente sia vittima consapevole e consenziente. E
nella concatenazione tra le figure, nel processo figurativo (al di la di ogni
immediatezza espressiva e di ogni spontaneismo) che va ricercata l'unita
dell’'uomo; processo figurativo che, riattingendo la legge naturale che governa
lorganismo vivente, fa della figurazione un vero e proprio movimento, vivo,
animato, e non una mera accozzaglia di figure rigide, fisse, in definitiva
esangui o morte.

Hegel, ha senz’altro ragione quando afferma che Rameau denuncia

lassenza di unita e la discordia, senza cogliere I'unita stessa.

Questo Sé sa dunque esprimere esattamente ciascun momento insieme al suo

contrario, e in generale sa esprimere I'inversione di ogni cosa: qualunque sia la

natura dei vari momenti particolari, il Sé conosce adesso ciascuno di essi meglio

di quanto questi conoscano se stessi. Poiché conosce I'elemento sostanziale sotto

Paspetto dell’assenza di unita e della discordia, ma non sotto 'aspetto dell’'unita

in cul questo elemento le mantiene entrambe, il Sé € in grado di giudicare molto

bene I'elemento sostanziale, ma ha perduto la facolta di coglierlo.25
Ma a essere in questione qui ¢ I'idea stessa di unita e, conseguentemente,
della sua disgregazione. Per Diderot l'unita e quella energica e vitale
dell’'organismo; la disgregazione coincide con la perdita dell’energia e della
vitalita, cioe col venir meno dei legami sinergici e simultanei tra le parti.
Come vedremo, il superamento della disgregazione viene dunque intravisto
da Diderot in una ripresa del movimento organico, naturale dell'uomo (e della
realta tutta), solo all'interno del quale s1 puo parlare di una consequenzialita,
di una concatenazione tra le figure stesse. Un movimento inteso come atto
ordinatore e razionale che anima la materia, e che il concetto, per Diderot,
non puo cogliere nella sua unita organica; verita che invece la figurazione
artistica ci pone sotto gli occhi.

Quanto vorremmo mettere in luce e l'importanza della figurazione

corporea, cioe del processo figurativo-corporeo, mimico e gestuale del nipote

di Rameau, come costitutiva di Rameau nipote stesso in quanto figura;

25 G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., p. 707.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 24



elemento che né Hegel né Marx prendono in considerazione. Cio significa
anche chiedersi quale importanza assume, a questo riguardo, la messa in
scena come tale. Essa non € mera esplicitazione, mera presentazione, mera
ostensivita. Se vuole essere rappresentazione “animata”, 'arte non puo
ridursi, secondo Diderot, a una sorta di “illustrazione”, di “immediatezza
visiva”, senza resto. La dimensione operativa non ha un ruolo secondario, di
mera estrinsecazione di un contenuto veritativo.

Si potrebbe dire che Hegel fa esperienza in quanto lettore dell’efficacia
della rappresentazione, poiché ne rimane vivacemente colpito; egli pero non
tematizza tale esperienza, sovrapponendo implicitamente il piano della realta
a quello della finzione rappresentativa, piani da Diderot sempre tenuti ben
distinti. La messa in scena € un atto poetico che necessita di regole e di
pratiche operative2é. In quanto frutto di una attivita operativa, I'arte ha una
sua poetica. E tale poetica, per Diderot, si lega strettamente a una metafisica
dell’arte, cioe alla ricerca del principio fondativo dell’arte stessa. Il “cosa”
dell’arte, la sua funzione veritativa, e conoscitiva, € strettamente legata al
“come” arte viene concretamente prodotta, realizzata.

Solo in tal modo € possibile comprendere perché il linguaggio di Rameau
sia «pieno di spirito» Secondo D’Hont, vi € una relazione stretta tra
l'ossessione del legame e del'immagine della catena in Diderot e il concetto
hegeliano di Zusammenhdnge. Hegel nota giustamente che lesprit dei
francesi € una forma di razionalita, che riesce a mettere insieme cose diverse,
a creare, potremmo aggiungere, delle unita nella varieta di tipo estetico??. Ma
ci0 che 1l nipote di Rameau mette in scena € la mancanza stessa di
concatenazione, di enchainures, di Zusammenhdnge, cioe di un legame vitale
e organico, e non di mera giustapposizione (o successione) tra le parti.
Mancanza che viene mostrata e denunciata, in tutta la sua carica
disgregativa; e la ricchezza di spirito del linguaggio di Rameau consiste

proprio in questo “far vedere”.

26 A proposito dell'operativita in Diderot, cfr. M. Modica, Lestetica di Diderot: teorie delle arti
e del linguaggio nell’etd dell’Encyclopédie, Pellacani, Roma 1997.

27J. D’Hont, Diderot, Raison, Philosophie et dialectique, cit., pp. 82-86. Cfr. anche J.-C. Bour-
din, Diderot: le materialisme, PUF, Roma 1998, p. 36 e sgg.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 25



Rameau e dunque sia personaggio sia attore che recita se stesso e 1 ruoli
di altri protagonisti del teatro sociale del tempo. Se Rameau nipote ha uno
spirito dialettico, come sostiene D’Hont, e perché coglie, denuncia
lopposizione, e nega l'atto di sottomissione al proprio signore. Ma, pur
rifiutando il gesto estremo del servilismo, Rameau non si spinge al di 1a della
negazione assoluta, cioe non riesce a “inventare” degli schemi sociali nuovi,
che sappiano rinnovare radicalmente quelli convenzionali.

Non dovremmo dimenticare che Rameau non € un gueux come gli altri: egli
e un artista fallito. Pur disponendo di talento e pur disponendo di una buona
tecnica, non riesce a essere geniale come lo zio; non riesce a ideare e a
realizzare un’opera originale. Originalita che implica una presa di distanza
dalle convenzioni artistiche, ’esercizio di una libera immaginazione creativa,
che puo rendere I'artista autonomo, non assoggettato a regole prestabilite.

Potremmo dunque dire che l'arte dell'asservimento e l'asservimento
dell’'arte in Rameau giungono a coincidere. Per Diderot la positivita del
rinnovamento va intravista nella concreta poesis, nelle pratiche operative
artistiche, le sole in grado di mettere in gioco I'unita dell'uomo e della societa

nelle loro materiali concatenazioni?s.

2. Il conflitto servo-padrone messo in scena

Lui € un gueux, un pezzente, uno straccione, un poveraccio sempre affamato,
il buffone — l'espressione francese, € fou du roi — del ricco Bertin, da cui
dipende. Una dipendenza a dire il vero reciproca: se il servo buffone necessita
del suo padrone per sopravvivere, per saziare la sua atavica fame, a sua volta
il padrone necessita del servo adulatore che gli da conferma della sua identita
e della sua funzione sociale, soprattutto in occasioni di condivisione del pasto,
in cul il servitore affamato ha modo di riempire lo stomaco. E durante la
condivisione del pasto che emerge il rapporto sociale di dipendenza reciproca

tra servo e padrone; tra 1 due vi € un “patto tacito”.

28 Se ¢ vero, come afferma D’Hont, che Hegel prende sul serio Rameau, ¢ anche vero che non
coglie il nesso, assai importante per Diderot, tra menzogna e verita che I'arte testimonia. La
verita necessita delle favole, dei racconti, delle figure, siano esse orchestiche, letterarie o pit-
toriche.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 26



Come emerge dalle furberie di noti buffoni, le cui storie Lui racconta a Mo,
mentre il padrone tiene il servo in una condizione di degradazione, il servo,
mira a prendere il posto del suo padrone, a sostituirsi a lui fino al punto di
ucciderlo. L'utile dell'uno puo essere ottenuto solo a danno dell’altro; e, in
definitiva, a scapito dell'intera societa. Se il soddisfacimento dei bisogni e
possibile solo a prezzo di una umiliante dipendenza, chi si trova a essere
assoggettato restituira il danno non appena ne avra occasione, dando seguito
a una catena infinita che oppone 1 soggetti sociali e allo stesso tempo li fa
dipendere gli uni dagli altri, negando a ciascuno la propria autonomia.

Ecco quanto ammette lo stesso Rameau:

E ovvio che, se un giorno diventassi ricco, dovro restituire; e sono ben deciso a
restituire in tutti 1 modi possibili, con la tavola, col gioco, col vino, con le donne.
[...]

Farei come tutti 1 poveri arricchiti. Sarei il pit insolente briccone che si sia mai
visto. Allora mi ricorderei di tutto quello che mi hanno fatto patire e restituirei
loro abbondantemente le villanie ricevute. Mi piace comandare e comandero. Mi
piace essere lodato e saro lodato. Avro a libro paga tutta la ciurma dei parassiti,
e diro loro come € stato detto a me: “Coraggio buffoni, divertitemi!”, e mi faranno
divertire. “Dite Male delle perone oneste!”, e ne diranno male, purché ve ne siano
ancora. E avremo donne, ci daremo del tu quando saremo ubriachi, ci
ubriacheremo; faremo maldicenze e ogni sorta di sregolatezze e avremo ogni tipo
di vizi. Sara delizioso.2?

E ancora:

Lui: Quando si decide di vivere con gente come noi, se si ha un po’ di buon senso,
bisogna aspettarsi molte mascalzonate. Nel momento in cui si prendono in casa,
non ci conoscono forse gia per quello che siamo, cioé per anime interessate, vili e
perfide? Se ci conoscono, tutto va bene. C’é un patto tacito secondo cui a noi sara
fatto del bene ma presto o tardi noi renderemo il male per il bene che ci sara
stato fatto. Questo patto non esiste forse tra 'uomo e la sua scimmia o il suo
pappagallo?30

Lui: Se portiamo un giovane provinciale nel giardino zoologico di Versailles e se
costui ha la bella idea di infilare una mano nella gabbia della tigre o della
pantera, se quel giovane lascia il braccio nelle fauci dell’animale feroce, chi é che
ha torto? Tutto questo é scritto nel patto tacito. Peggio per chi non lo sa o per chi
se lo dimentica. Con questo patto universale e sacro potrei giustificare molte
persone che sono accusate di malvagita, mentre bisognerebbe accusare se stessi
di stupidita.3!

29 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 113; traduzione parzialmente modificata.
30 Ivi, p. 167; traduzione parzialmente modificata.
31 Tvi, p. 171.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 27



Le neveu de Rameau ¢ una magistrale messa in scena dell'uomo asservito,
affamato, abbruttito dal conflitto col suo ricco padrone e dilaniato dal conflitto
con se stesso32. A ben vedere, il rapporto conflittuale non ¢ soltanto tra Moi e
Lusi (cioé tra 1l filosofo e 1l buffone) e tra Lui e Bertin (cioe tra il servo buffone
e il padrone); il conflitto € a un tempo “esterno” e “interno”, in quanto sia Mot
sia Lui sono entrambi soggetti tormentati, in preda a emozioni contrastanti.
Non vi € unita relazionale né all'interno della comunita sociale né all'interno

dell’uomo:

Lui: conosco il disprezzo di me stesso o quel tormento della coscienza che deriva

dallinutilita dei doni che il cielo ci ha dato; & il piu crudele di tutti. Sarebbe

meglio non essere nati.

Moi: Ascoltavo, e man mano che faceva la scenetta del mezzano e della ragazza

sedotta, con I'animo agitato da due moti opposti, non sapevo se mi sarei

abbandonato alla voglia di ridere oppure a un eccesso di indignazione. [...] Ero

confuso da tanta sagacia e da tanta bassezza, da tutte quelle idee cosi giuste e

anche cosi false; da una cosi generale perversione dei sentimenti, da una cosi

completa turpitudine, e da una sincerita cosi rara. Si accorse del conflitto che era

in me.33
Da Diderot, che amava definirsi filosofo-poeta, il conflitto viene non tanto
fatto oggetto di una trattazione, quanto rappresentato artisticamente. E per
mettere in scena il conflitto Diderot si serve sia del dialogo, cioe della parola,
sia della pantomima, cioe della gestualita ridondante di Lui descritta da Moz
voce narrante34. Quella di Rameau nipote € una faticosa, estenuante
pantomima, che si presenta come una mera giustapposizione, come una serie
discontinua di positions, di gesti irrigiditi.

Mettendo in scena sé stesso come soggetto diviso — all’esterno e all'interno

di sé — e altri protagonisti della societa del tempo, il nipote di Rameau non
realizza una coerente e organica unita rappresentativa ma soltanto un

susseguirsi di piccole scene, in cui le posture, le positions sono slegate le une

32 A questo proposito: «Le Neveu ce charge d’exprimer, librement et impudemment, cette con-
tradictorialiténirréducible du réel. Il la rende visible, comme dans une mise en scéne, a tra-
vers sa gestuelle corporelle et par la métaphore de la musique, art temporel par excellence,
qui témoigne I'empire du devenir et de la dissonance dans son objet et dans sa structure elle-
méme». E. Puisais e P. Quintili, “Introduction”, in J. D’Hont, Diderot. Raison, Philosophie et
Dialectique, cit., p. 11.

33 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 87; traduzione parzialmente modificata, sottoli-
neatura mia.

34 Cfr. R. Mortier, “Diderot et la fonction du geste”, in Recherches sur Diderot et sur I’Ency-
clopédie, 1, 1997, pp. 79-87.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 28



dalle altre; e allo stesso tempo non realizza nemmeno sé stesso in quanto
unita organica di corpo e pensiero. Se I'opera di Diderot € una composizione
organica, lo stesso non si puo dire della performance di Rameau nipote35.

Il nipote di Rameau e un personaggio che si impone per la sua fisicita, che
potremmo definire “corpulenta”. «fisico forte (organisation forte), di
un’immaginazione singolarmente vivace e di una rara potenza polmonare»36,
A caratterizzare Rameau e principalmente il rapporto col cibo, rapporto
famelico e assai poco gustativo; non a caso a essere menzionate sono le parti
del corpo, gli organi, che maggiormente sono interessati all’alimentazione e

alla digestione3”.

Lui: E poi c’¢ la miseria. La voce della coscienza e dell’onore & molto debole
quando le budella gridano.38

Lui: Ah!, signor filosofo. La miseria & una cosa terribile. La vedo accovacciata,
con la bocca spalancata, per ricevere qualche goccia d’acqua gelata che esce dalla
botte delle Danaidi.3?

Io: A questo punto si fermo, passando successivamente dall’atteggiamento di un
uomo che tiene in mano un violino tirando le corde con decisione a quello di un
povero diavolo stremato per la stanchezza, privo di forze e con le gambe
vacillanti, pronto a morire se non gli gettano un pezzo di pane. Faceva capire il
suo estremo bisogno co gesto di un dito rivolto verso la bocca socchiusa. Poi
aggiunse: “Questo € chiaro. Mi gettavano un po’ di cibo. Ce lo contendevamo in
tre o in quattro affamati. E vi invito a pensare alla grande e a creare delle belle
cose in preda a una simile miseria.

Io: Non é facile.

Lui: Di fallimento in fallimento ero arrivato a quella situazione. Per me era
finita. Ne sono uscito. Dovro tornare a raschiare le corde del violino e al gesto del
dito verso la bocca spalancata.40

S1 potrebbe dire che il servo, degradato alla condizione di bisogno, € «una
bocca su un bastone»: I'intero corpo, senza piu una unitaria relazione vitale,

si riduce a reggere la bocca, organo dell’alimentazione e della digestione. Si

35Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Capriced et logiques du jeu, cit. pp. 268-269.

36 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 50. Cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et
logiques du jeu, cit., pp. 134-138.

87 Cfr. D. Diderot, Eléments de physiologie, P. Quintili (éd. par), Champion, Paris 2004, p.
274. Su gusto e appetito in Diderot, cfr. M. Mazzocut-Mis, “A tavola!... nel Settecento”, in M.
Mazzocut-Mis, Dal gusto al disgusto. L'estetica del pasto, Raffaello Cortina, Milano 2015, pp.
61-97; Ead., “A table avec Diderot”, in M. Mazzocut-Mis, R. Messori (a cura di), Actualité de
Diderot. Pour une nouvelle Esthétique, cit.

38 D. Diderot, Le neveu de Rameau, cit., p. 113. Traduzione parzialmente modificata.

39 Ivi, p. 227.

40 Tvi, p. 231.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 29



tratta di un passaggio cruciale del dialogo, in cui Moi chiede a Lui le ragioni
del suo fallimento artistico, pur essendo in possesso di talento naturale,
tecnica acquisita, e capacita di cogliere la differenza tra le opere belle e quelle
non belle, cioe buon gusto. Il musicista geniale, risponde Lui, € come la statua
di Memnone, che all’alba risuona, emette una musica melodiosa, mentre le
statue vicine possono solo ascoltare senza emettere suoni.

Sia nel caso del musicista fallito sia nel caso del pezzente affamato (due
figure che in Rameau coincidono) a venir meno e 'unita relazionale di tutto
lorganismo e in definitiva la possibilita stessa della sua espressione unitaria.
Come l'artista tutt’orecchi dipende dalla musica originale del genio, e limita
il proprio talento alla ripetizione, cosi il servo affamato dipende dal suo
padrone e si limita a ripetere delle convenzioni sociali; si tratta in entrambi 1
casi di forme di dipendenza e di assoggettamento che impediscono 'autonoma
e unitaria formazione dell'uomo. La mancanza di autonomia € mancanza di
una legge formativa che riesca a unire in modo melodico la varieta delle parti.

La coincidenza di gueux e artista asservito mette allo scoperto
Passoggettamento dell’arte non solo a regole predeterminate, o a una
concezione estremamente riduttiva della mimesis come mera copia del reale,
ma anche, e per il nipote di Rameau soprattutto, a un certo posizionamento
sociale dell’artista4l. Per un tozzo di pane, I'artista-buffone mette il proprio
talento a servizio del ricco signore, che ha in suo potere la sopravvivenza
stessa del servo.

La fame costringe 'uomo ad assumere delle positions, dei gesti meccanici,
che riducono il corpo umano, alla sola bocca, aperta, al solo apparato digerente
in perenne subbuglio. «La faim — leggiamo negli Eléments de physiologie —,
est un sentiment douloureux qui nait de l'estomac. [...] Dans la faim,
lestomac se tourmente comme un animal. Il se contracte, il se plisse, 1l ne
pense qu’a lui. Ses plis se frolent; des nerfs nus agissent contre des nerfs nus

et la douleur nait. La faim appauvrit: alors les serpents mordent sans

41 Sulla critica di Diderot alle regole accademiche, convenzionali e lontane dalla natura, cosi
come essa si da, e sull'imitazione in quanto mera copia, vedi gli Essais sur la peinture e le
Pensées détachées. Sul rapporto tra art e natura in Diderot, cfr. E. Franzini, Arte, espressione
e interpretazione della natura, in D. Diderot, Arte, bello e interpretazione della natura, a cura
di E. Franzini, Mimesis, Milano 2013, pp. 7-38.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 30



danger»2. L'uomo affamato € 'uvomo ridotto a una sola position; che mette in
scena la condizione di bisogno in cui vive; la posizione, in quanto postura,
assetto corporeo, generale gestualita acquista qui una valenza morale e

socliale43:

Lui: Che diavolo di economia: alcuni uomini hanno sovrabbondanza di tutto

mentre altri, che hanno uno stomaco importuno come il loro, non hanno nulla da

mettere sotto 1 denti. La cosa peggiore € la posizione contratta cui ci obbliga il

bisogno. L'uomo bisognoso non cammina come gli altri; salta, striscia, si contorce,

si trascina, passa la vita ad assumere e a eseguire posizioni.

Io: Cosa sono queste posizioni?

Lui: Andate a chiederlo a Noverre. Il mondo ne offre molte pitu di quante la sua

arte riesce a imitare.44
L’'uomo continuamente affamato, cioe tenuto in uno stato degradante e
abbruttente di bisogno, € un uomo ridotto a una parte di sé; in quanto
oeconomie animale, in quanto unita nella varieta, il corpo organico e vivente,
viene a essere negato. Una oeconomie secondo Diderot dotata di appetitus,
cioe di una tendence naturale, di una spinta ordinatrice che trova espressione
nel movimento fluido e continuo del cammino, dell’andatura.

A questo riguardo, il materialismo sensibile di Diderot e stato fortemente
influenzato dalle ricerche dei medici della scuola di Montpellier; Bordeu,
Fouquet, Ménuret de Chanbaud sono medici-filosofi autori di voci
enciclopediche che costituiscono degli importanti contributi all'interno del

lessico fisiologico-medico45. In gioco vi € una nuova concezione della natura,

in sé animata e vivente, e in particolare dell'uomo; una nuova antropologia

42 Cfr. Eléments de physiologie, P. Quintili (éd. par), Champion, Paris 2004, p. 219.

43 Sul valore biologico e sociale della fame cfr. Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et
logiques du jeu, cit., p. 240.

44 D. Diderot, Il nipote di Rameau, cit., 233. Le riflessioni sul ballet d’action o ballet en action
sviluppate da Noverre nell’'opera Lettres sur la danse del 1760, si inserisce in un vivace di-
battito, animato non solo da Diderot (la Lettera sui sordomuti € del 1752), ma anche da
Etienne Bonnot de Condillac, il cui Essai sur l'origine des connaissances humaines € del 1746.
Nell’Essai Condillac sviluppa una teoria genetica del linguaggio; i tratti salienti sono 'espres-
sivita, la comunicabilita, la progressiva linearita. Il langage d’action, associazione di gesti e
grida, ¢ il linguaggio delle origini, che mette in relazione gli uomini allo spazio-ambiente che
li circonda. La comunita umana nasce e si sviluppa attraverso il linguaggio. Grande impor-
tanza avra la retorica, che mantiene un legame stretto col linguaggio delle origini. Cours
d’études pur linstruction du Prince de Parme (scritto nel 1758-1766; pubblicato nel 1775; dal
1758 al 1767 Condillac vive a Parma come istruttore di Ferdinando, figlio del duca di Bor-
bone).

45 A questo riguardo, cfr. in particolare A. Contini, Estétique et science du vivant. De l’école de
Montpellier a Henri Bergson, L’'Harmattan, Paris 2016, pp. 19-69.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 31



che superi i1l dualismo cartesiano e che metta in evidenza la dimensione
corporea, sensibile dell’essere umano.

Per Diderot il Naturaliste € in generale colui che studia la natura come
sostanza materiale, potremmo dire iuxta propria principia, senza fare
riferimento né a un principio metafisico né a un principio teologico.
Naturaliste ¢ sinonimo di Athée, Spinosiste, Materialiste; e la fisiologia,
praticata dai medici-filosofi, costituisce una branca importante di questa
nuova filosofia, sperimentale, della natura46.

I1 concetto di organismo come un tutto dinamico, come una unita sinergica
e relazionale, come unita nella varieta, diviene decisivo anche e soprattutto
per lelaborazione della filosofia dell’'arte, quando loggetto della
rappresentazione € I'uomo, nella sua unita di corpo, di pensiero, di emozione
e di azione. In Diderot filosofo dell’arte, critico d’arte e artista, la dimensione
corporea assume un ruolo determinante.

Diderot gia dai primi anni Cinquanta conosce le ricerche di Bordeu;
durante il periodo di faticoso lavoro all’Encyclopédie il rapporto coi medici
della scuola di Montpellier diviene ancor piu stretto. Ricordiamo la voce

Sensibilité, Sentiment di Fouquet. La sensibilita

est la faculté de sentir, le principe sensitif, ou le sentiment méme des parties, la
base et 'agent conservateur de la vie, 'animalité par excellence, le plus beau, le
plus singulier phénomeéne de la nature. La sensibilité est dans le corps vivant,
une proprieté quont certaines parties de percevoir les impressions des objets
externes, et de produire en conséquence des mouvemens proportionnées au degré
d’intensité de cette perception.47

Due sono le azioni di tale facolta: la sensazione, considerata una forma di
intelligenza animale poiché consente di distinguere I'utile dal nocivo, e il

movimento, di avvicinamento o allontanamento rispetto agli oggetti fisici:

«c’est dans ce double rapport d’actions si étroitement liées entr’elle, que

46 D. Diderot, “Naturaliste”, Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et
des métiers, par une société de gens de lettres, Briasson, David, Le Breton, Durand, Paris-
Neuchatel 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de la premiére édition, Friedrich
Frommann Verlag, Stuttgart — Bad Cannstatt 1966, vol. XI, p. 39

47 H. Fouquet, “Sensibilité, Sentiment”, in Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres, vol. XV, Briasson, David,
Le Breton, Durand, Paris-Neuchatel 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de la pre-
miere édition, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart — Bad Cannstatt 1966, p. 38.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 32



I'imagination peut seule les suivre ou les distinguer, que la sensibilité doit
étre considerée, et ces phénomenes estimés»48. Il piacere e il dolore sono le
due sensazioni elementari sulla cui base vengono elaborate tutte le altre
sensazioni, nella varieta delle loro modulazioni e sfumature: il sentire ha una
fondamentale e ineludibile connotazione materiale.

Ci10 da un punto di vista speculativo; da un punto di vista sperimentale,
Fouquet sottolinea 'importanza determinante della sensibilita per I'’économie
animale, per il corpo inteso come unita vivente. La sensibilita, con cui coincide
la vita dell’animale, «est inérhente a la substance du nerf ou des parties
nerveuses»49, Da un punto di vista sperimentale, dunque, € il sistema nervoso
a essere responsabile della vita, vale a dire della duplicita di sensibilita e
movimento, dell’animale: il reticolo nervoso costituisce gli organi, i quali sono
organizzatl in tre centri o regioni: testa, cuore, stomaco.

Questi centri sono uniti da una relazione attiva e mutuale: «ces trépié de
la vie, et cette circulation d’activité établira la marche des fonctions»?9.

La sensibilita € dunque circolazione, comunicazione organizzata,
sistemica, dell’attivita vitale. Per 1 medici della scuola di Montpellier (e per
Bordeu in primis, le cui opere Fouquet consiglia di leggere), la sensibilita e
principio vitale, che deve essere inteso come un ordinamento simultaneo delle
parti, come la loro energica messa a sistema. Il principio vitale e Iattivarsi

dell’ordinamento stesso.

Mais lorsque cette distribution et cette action économique de la sensibilité se
trouvent derangées a un certain point par I'indisposition des nerfs ou des parties
organique, ce dérangement est I’état qu’on appelle de maladie, ou la maladie
méme, laquelle se borne pour 'ordinaire a ce dérangement, sans y supposer la
destruction du principe sensitif.51
Tale distruzione puo portare alla morte, che consiste in un cambiamento di
stato: da quello di corpo animale a quello di corpo fisico, in cui a venir meno &
la vitale connessione degli organi e delle “regioni”, cioé la contexture, 'unita

per continuita e non per contiguita delle parti.

48 Jbidem.
49 Tvi, p. 41.
50 Tvi, p. 42.
51 Ibidem.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 33



Voila donc pourquoi 'animal meurt, c’est qu’il cesse d’avoir dans la contexture

de ses parties la disposition qui y fixoit ou entretenoit la flamme sensitive qui en

faisoit un étre vivant; voila pourquoi les parties des animaux morts de mort

violente possedent pendant quelque tems un rest de vie ou de sensibilité, parce

quel es filamens nerveux de ces parties n’ont pas encore recu le coup mortel que

leur porte seulement le commencement de corruption physique ou de

putréfaction qui est directement opposée a la vie.52
La malattia e la morte sono 'impedimento o I'interruzione della marche, del
cammino, cioe della formazione della contexture, la cuil attivita ordinatrice e
formazione continua. 'immagine del cammino (degli organi, delle regioni, del
corpo tutto) della natura, potremmo dire in atto, cioé naturante, ricorre
frequentemente sia negli articoli dei medici-filosofi, sia negli scritti di
Diderot. Se vivere e sentire, il sentire € un procedere passo dopo passo, in cui
ogni passo deve essere inteso come un ordine momentaneo del movimento
dell’atto ordinatore, con cui coincide I'économie animale.

Altra voce enciclopedica importante per comprendere il materialismo
diderotiano e quella dedicata all’Oeconomie animale, redatta da Ménuret de
Chambaud?3. L’autore molto insiste sull'unita dell’organismo, sul suo ordine
interno, e sulle ricadute di tale concezione vitalistica del corpo all'interno di
una antropologia filosofica. La vita, 'animazione del corpo viene ricondotta
principalmente al consensus, alla connexion delle parti. Se per un verso il
principio estetico dell’'unita nella varieta viene utilizzato dai medici-filosofi
per spiegare la corporeita vivente, per altro verso il principio estetico viene
ripensato dai filosofi sulla base del principio vitalistico della sensibilita, che
mette in primo piano una straordinaria importanza della relazione, e di
interdipendenza delle parti.

Nella filosofia dell’arte di Diderot, e in particolare negli Essai sur la
peinture, la rappresentazione della corporeita umana deve tener conto della
“conspiration générale” che caratterizza il corpo, sensibile e in movimento.

Quando si muove in uno spazio-ambiente naturale e sociale, il corpo assume

52 [bidem.

53 J.J. Menuret de Chambaud, “Oeconomie animale”, in Encyclopédie, ou Dictionnaire rai-
sonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres, vol XI, Briasson,
David, Le Breton, Durand, Paris-Neuchatel, 1751-1765, nouvelle impression en facsimilé de
la premiere édition, Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart — Bad Cannstatt 1966, p. 360.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 34



delle “positions” cioe degli assetti corporei, degli schemi, delle figure, dei gesti

espressivi.

Nessuno al di fuori di voi, amico mio, leggera queste carte; posso quindi scrivere
tutto cio che mi piace. Quei sette anni passati all’Accademia a disegnare col
modello vi sembrano spesi bene? Volete sapere cosa ne penso? Penso che proprio
in quel luogo, proprio durante quel sette anni penosi e crudeli si apprende la
maniera nel disegno. Cosa hanno in comune le posizioni (positions) e le azioni
naturali tutte quelle pose (positions) accademiche forzate, affettate, calcolate, e
tutte qulle azioni espresse in modo freddo e goffo da un povero diavolo, e sempre
allo stesso povero diavolo, pagato per venire tre volte a settimana a svestirsi e a
farsi trasformare in manichino da un professore? [...] Nulla, amico mio, nulla.
Tanto varrebbe che alla fine di quei sette anni, per essere assurdi fino in fondo,
s1 mandassero gli allievi a }ezione di danza da Vestris o da Gardel, o da qualsiasi
altro maestro di danza. E cosi che si dimentica la verita della natura, che
I'immaginazione si riempie di azioni, posizioni e figure false, affettate, fredde e
ridicole. Esse vi vengono immagazzinate e pol ne usciranno fuori per posarsi
sulla tela. [...] Non € certo nelle scuole che siimpara quell’armonica disposizione
generale deil movimenti (conspiration générale des mouvements) che € piuttosto
qualcosa che si avverte e si vede, che scorre e si insinua (serpente) dalla testa ai
piedi. Una donna lascia cadere la testa in avanti: tutte le membra ubbidiranno a
quel peso; essa la rialza e la tiene eretta: altro riflesso in tutto il meccanismo. 54

A ben vedere, quando in gioco vi € la rappresentazione del corpo umano nelle
sue diverse posture, le riflessioni diderotiane si inseriscono implicitamente
all'interno della storia del concetto di figura in quanto “schema”; termine che
Aristotele nella Poetica utilizza piu volte col significato di figura della danza,
gesto dell’attore, figura del discorso poetico e del discorso retorico (sulla base
del riferimento alla retorica potremmo aggiungere la gestualita del retore,
quella che 1 latini chiameranno actio)5. Il riferimento al passo di danza e al
gesto dell’attore (o del declamatore), e di altri aspetti non-verbali del
linguaggio, come 1l tono della voce, sono presenti nella storia del concetto di
figura ogni qualvolta la dimensione corporea assume un ruolo decisivo nella
teoria dell’arte e nella pratica artistica.

Cio accade soprattutto nell'Illuminismo francese. Il progetto stesso
dell’Encyclopédie si costruisce in buona parte su una concezione naturalistica
e materialistica dell'uomo, su una antropologia a cul, come si e visto,
fortemente contribuiscono gli studi di fisiologia dei medici della scuola

vitalistica di Montpellier. L’obiettivo che accomuna filosofi e medici e

54 D. Diderot, Sulla pittura (1766), tr. it. di M. Modica, Aesthetica edizioni, Palermo 2004, pp.
41-42.
55 Cfr. Arist., Poetica 1456b 9; 1462a 3.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 35



superare il dualismo cartesiano, 'immagine cartesiana dell'uomo-macchina
la cui vitalita verrebbe conferita da un principio esterno al corpo: 'anima.

Gli enciclopedisti si orientano verso un monismo, verso un’unita di corpo e
pensiero che immagina il corpo, vivo e animato, come una Oeconomie animale,
come un’unita di parti, come un’unita nella varieta. Il principio vitale é
I'unirsi energico, simultaneo e ordinato delle parti; gli organi non devono
essere pensatli come Ingranaggi, come leve e pulegge giustapposte,
semplicemente accostate le une alle altre, ma come elementi “sensibili”,
“reattivi” gli uni nei confronti degli altri. In tal senso lo “schema” diviene
lassetto, 'ordine momentaneo che il soggetto corporeo assume di volta in
volta in situazione. Lo schema diviene la concreta relazione figurativa tra le
parti del soggetto e tra I'unita del soggetto e 'ambiente, anche sociale, in cui
€ Immerso.

E il caso del nipote di Rameau: se da un lato 'ambiente sociale ha una
funzione attiva nella figurazione del soggetto, dall’altro lato il soggetto a sua
volta forma 'ambiente sociale. Questa doppia relazione, interna ed esterna,
si concretizza attraverso la figura-schema. Piu lo schema si irrigidisce e piu
la relazione tende a ripetersi in modo sempre uguale, perdendo via via
quell’energia vitale che ¢ data dall'incontro, dall’apertura tra il soggetto e
Ialtro da sé56. L’incontro, che avviene a livello sensibile-corporeo, provoca un
aggiustamento continuo dello schema comportamentale, una sua continua
variazione, come del resto un certo ordinamento delle parti del corpo orienta
diversamente il soggetto corporeo nello spazio ambientale.

Tale principio materialistico viene individuato anche nell’arte: I'arte piu
efficace € quella che produce delle concatenazioni di parti, delle composizioni
organiche. Uno degli esempi piu emblematici € indubbiamente costituito da
Le neveu de Rameau. I'uomo € asservito, ridotto a una condizione che viene
messa in scena come position; la posizione, come postura, acquista dunque
una valenza etica e sociale. Una valenza etica perché il gesto e
comportamento, € azione; una valenza sociale poiché il gesto, la postura
caratterizzano dei ruoli sociali ben precisi, e in questo caso la posizione sociale

di chi dipende da altri per soddisfare 1 propri bisogni.

56Y. Sumi, Le neveu de Rameau. Caprices et logiques du jeu, cit., pp. 204-205.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 36



Vale la pena citare per intero uno scambio di battute tra Moi e Lui, in cui
chiaramente Moi riflette sulla funzione esplicativa dello schema per
comprendere I'interazione sociale, e Lui rimarca la dimensione figurativa,

corporea, degli schemi sociali:

Lui: To volo basso. Guardo attorno a me e assumo le mie posizioni o mi diverto
delle posizioni che vedo prendere agli altri. Sono un pantomimo eccellente, come
potrete giudicare.

Poi comincia a sorridere, a imitare I'uomo che ammira, I'uomo che supplica,
I'uvomo compiacente. Ha il piede destro avanti e il sinistro indietro, la schiena
curva, la testa sollevata, lo sguardo immobile come se fissasse altri occhi, la bocca
semiaperta, le braccia tese verso qualche oggetto. Attende un ordine, lo riceve,
parte come una freccia, ritorna, ha eseguito il suo compito, ne rende conto. K
attento a tutto, raccoglie cio che cade, mette un cuscino o uno sgabello sotto 1
piedi di qualcuno, regge un vassoio, avvicina una sedia, apre una porta, chiude
una finestra, tira le tende, osserva il padrone e la padrona, ¢ immobile con le
braccia penzoloni, le gambe parallele; ascolta, cerca di leggere sul volto di
qualcuno, e aggiunge: “Ecco la mia pantomima pit o0 meno uguale a quella degli
adulatori, dei cortigiani, dei servi e dei mendicanti”.

Le pazzie dell'uomo, 1 racconti dell’abate Galiani, le stravaganze di Rabelais mi
hanno talvolta fatto riflettere in modo profondo. Sono tre magazzini dove mi sono
rifornito di maschere ridicole che metto sul volto dei personaggi piu seri, e vedo
Pantalone in un prelato, un satiro in un presidente, un maiale in un monaco, uno
struzzo in un ministro, un’oca nel suo primo segretario. “Mi sembra che, secondo
voi”, dissi, “ci siano molti miserabili in questo mondo; e in effetti io non conosco
nessuno che non esegua qualche passo della vostra danza”.

Lui: Avete ragione. In un regno c’¢ un solo uomo che cammina, il sovrano. Tutti
gli altri assumono delle posizioni.

Io: 11 sovrano? Anche su questo ci sarebbe qualcosa da dire. Non credete che di
tanto in tanto anche accanto al re si possano trovare un piedino, un fazzolettino,
un nasetto che gli fanno fare una pantomima? Chiunque abbuia bisogno di
un’altra persona ¢ indigente e assume una posizione. Il re prende una posizione
davanti alla sua amante e davanti a Dio: fa anche lui la sua pantomima. Il
ministro fa il passo del cortigiano, dell’adulatore, del servo o del pezzente davanti
al suo re. La folla degli ambiziosi danza le vostre posizioni in cento modi piu vili
gli uni deghi altri davanti al ministro. L’abate di rango fa la pantomima, con il
collare e il mantello lungo, almeno una volta alla settimana, davanti a colui che
assegna 1 benefici. In verita, quella che chiamate la pantomima dei pezzenti é il
grande movimento (branle) della terra. Ognuno ha la sua piccola Hus e il suo
Bertin.

Lui: Questo mi consola.

Pero, mentre io parlavo, contraffaceva in un modo da far morir dal ridere le
posizioni dei personaggi che nominavo. Per esempio, per I'abatino teneva il
cappello sotto il braccio e il breviario nella mano sinistra, con la destra sollevava
la coda del mantello; avanzava con la testa piegata verso la spalla, gli occhi bassi,
imitando cosi perfettamente I'ipocrita che mi sembro proprio di vedere 'autore
delle Réfutations davanti al vescovo di Orléans. Quand’io parlavo degli adulatori,

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 37



degli ambiziosi, stava ventre a terra. Era Bouret, all’ufficio centrale delle

1imposte.57
L’'uomo asservito € dunque un uomo affamato, che non vive il proprio
appetitus come tendenza autonoma, unitaria e organizzatrice, la quale tiene
insieme le diverse parti in un incessante movimento formativo: «l’appetit, le
vral appétit est fait pour ’'homme laborieux»58. Ad essergli negata non ¢ tanto
una immateriale dimensione di spiritualita, che potrebbe essere coltivata una
volta che 1 bisogni primari si sono placati, quanto la possibilita stessa di
gustare. Il nipote di Rameau divora famelicamente il cibo che gli viene offerto,
lo trangugia senza assaporarlo. Il gusto, inteso qui come il piacere della
tavola, ha per Diderot strettamente a che fare con I'unita dell’essere umano.
L’'uomo affamato e asservito non € in grado di gustare, di sentire e apprezzare
ci0 che puo concorrere alla propria felicita, al proprio benessere come
realizzazione dell’'unita indissolubile di corpo e pensiero.

Ma se € vero che 'uomo non puo essere ridotto a una sola posizione, € anche
vero che 'uvomo non puo fare a meno di assumere delle posizioni, cioe degli
schemi corporei e comportamentali. La pantomima di Rameau fa capire a Moi
che la societa disgregata e tutta una grande e vile pantomima ma che della
pantomima stessa non € possibile fare a meno.

Che nel Salon del 1767 per position Diderot intenda sia la postura dei
personaggi dipinti sia la figura della danza e indicativo dell'importanza che
riveste la dimensione corporea, sensibile ed espressiva all'interno della
visione antropologica diderotiana e della capacita dell’arte di rappresentare
l'unita organica dell'uomo. A proposito di un ritratto di donna Diderot

osserva:

On en voit la téte de face et le corps de deux tiers. La figure est un peu roide et
droite, fichée comme elle 'aurait été par le maitre a danser, la position la plus
maussade, la plus insipide pour I'art, a qui il faut un modele, simple, naturel,
vrai, nullement maniéré, une téte qui s’incline un peu, des membres qui s’en
aillent négligemment prendre la place ordonnée par la pensée ou l'action de la
personne; le maitre des graces, le maitre a danser détruisent le mouvement réel,

57 D. Diderot, Il nipote di Rameau, cit., p. 235-237. Il termine francese Branle, oltre a oscilla-
zione, impulso e movimento, indica un tipo di danza rinascimentale (di origini francesi), ca-
ratterizzata dalla continua oscillazione del corpo. Vedi la voce “Branle” dell’Encyclopédie,
scritta da Chausac (vol 2, p. 397).

58 Cfr. Eléments de physiologie, éd. par P. Quintili, Champion, Paris 2004, p. 219.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 38



cet enchainement s précieux des parties qui se commandent et s’obéissent
réciproquement les unes aux autres. [Marcel cherche a pallier les défauts; Vanloo
cherche a rendre leur influence sur toute la personne; il faut che la figure soit
une.5?
Diderot non nega certo I'importanza della position, come gesto espressivo, ma
afferma la necessita di un suo inserimento all'interno di un movimento
continuo; e ad intuire ci0 sono piu 1 pittori che 1 maestri di danza. Al contrario
della fissita e della rigidezza delle isolate positions, il movimento esprime il
soggetto corporeo come unita.

Ogni uomo ¢ attore sulla scena sociale. Ci6 che Rameau mostra a Moi, la
verita che fa emergere, & che non esiste un grado figurativo zero dell’azione
morale e sociale; all’'origine dell’azione vi € un soggetto corporeo che assume
degli schemi corporei e comportamentali. Se la societa “animata” € un sistema
di interazioni, tale sistema si costruisce per mezzo delle figure. La figura ha
dunque un ruolo straordinario di mediazione e di coesione, in cui risiede il suo
essere moralmente giusta e socialmente efficace.

Non é dunque solo la compresenza di lucidita e bassezza morale in Rameau
a colpire Moi; a indurlo a riflettere, a fargli capire qual é la struttura sociale,
e attraverso quali modalita si realizza, € la figurazione; la messa in scena
dell’abiezione del corpo irrigidito in posizioni senza vita. Per questo Rameau
€ a piu riprese un grano di lievito. Tutte le convenzioni sociali vengono messe
allo scoperto e ne viene mostrato il limite intrinseco, cioé la fissazione, la
ripetizione di schemi corporei e comportamentali.

Diderot non intende certo condannare lo schema in sé ma la sua fissita. Il
personaggio Rameau mostra tutti 1 limiti dell'uomo ridotto a una sola
position; come se l'avvilimento dell’artista che sceglie consapevolmente di
essere asservito, si trascinasse il fallimento stesso di una intera societa.
L’asservimento dell’artista si prospetta dunque come la negazione di ogni
societa “animata”, in cui il principio di animazione risiede nell’esercizio
paziente e incessante della mediazione, nel faticoso lavoro di interazione sia
all'interno, sia all’esterno di sé. Ridotta a un assembramento di positions, la

societa diviene inanimata, perde vita, si sfinisce nel conflitto.

59 D. Diderot, Ruines et paysages, Salon de 1767, Hermann, Paris 1995, p. 244. Sottolineatura
mia.

Itinera, N. 12, 2016. Pagina 39



