
Coreografie dantesche:
il Dante Estense

KEY WORDS
Paradise, Dance, 
Music, Angels, 
Dante Estense

Giulia Di Pierro 
Universitat Rovira i Virgili, Spagna
https://orcid.org/0009-0004-1759-2708

ABSTRACT
The so-called Dante Estense (Ms. It. 474 = alfa.R.4.8, Biblioteca 
Estense Universitaria di Modena) is unique among illuminated 
manuscripts of the Divine Comedy. Created between the end of 
the 14th and the beginning of the 15th century, it stands out for 
the breadth and coherence of its illustrative cycle: two hundred 
and seventy-one watercolour drawings, systematically placed 
in the upper margin of each folio, create a continuous visual 
narrative parallel to Dante's text. The Paradiso is particularly 
original, characterised by a rich musical and choreographic 
iconography featuring a continuous procession of dancing 
angels and musicians accompanying Dante's ascent. The in-
tertwining of dance and music, structured in two articulated, 
interdependent and specular sections, creates a refined visual 
counterpoint that reflects the tension between movement and 
contemplation, an essential feature of the third Canticle. Its fi-
delity to the text, the originality of its iconographic choices and 
the centrality of its performative dimension make Dante Estense 
an exceptional example of Dante's figurative reception, in 
which words, images and performance merge to produce one of 
the most evocative and complete interpretations of the poem.

CITATION
Di Pierro, Giulia,
"Coreografie dantesche: il 
'Dante estense'". 
Muse. Rivista di Musica, 
Arte, Drammaturgia, Danza 
e Design, no. 1 (2025): 
13-42

No. 1 — 2025Milano University Press

CC BY-SA 4.0 License ISSN 3103-3733  DOI 10.54103/3103-3733/29920Copyright © 2025 Author(s)

https://ror.org/00g5sqv46
https://orcid.org/0009-0004-1759-2708
https://milanoup.unimi.it/catalogo-riviste.html


Coreografie dantesche: il Dante Estense

14

Considerazioni generali

Il manoscritto noto come Dante Estense,1 custodito presso la Biblioteca Estense Uni-
versitaria di Modena, segnatura Ms. It. 474 = α. R.4.8,2 è un particolare esemplare di 
codice miniato della Divina Commedia.3 Secondo gli studi più recenti, il codice (mm 
356 x 241) sarebbe stato prodotto intorno alla fine del XIV o all’inizio del XV seco-
lo in Emilia Romagna. Lo studio di Domenico Fava e Mario Salmi propone l’origine 
toscana del manoscritto,4 mentre il contributo più datato ma fondamentale di Peter 
Brieger, Millard Meiss e Charles S. Singleton5 suggerisce una localizzazione del codice 
nell’area emiliana, tesi appoggiata dalle studiose Marcella Roddewig e Maria Grazia 
Ciardi Dupré6 e più recentemente da Chiara Ponchia.7 Per quanto concerne la collo-
cazione cronologica del manoscritto, gli studiosi sono concordi nel collocarlo tra la 
fine del XIV secolo e l’inizio del XV:8 D. Fava e M. Salmi collocano il ciclo illustrativo 
agli inizi del XV secolo, mentre attribuiscono gli stemmi nei margini inferiori dei ff. 
49r e 95r alla seconda metà del secolo.9 Diversamente, P. Briger, M. Meiss e C. S. Sin-
gleton datano l’intero manoscritto, senza distinguere tra decorazione e illustrazione, 
agli inizi del XV secolo. C. Ponchia propone una datazione compresa tra la fine del XIV 
e l’inizio del XV secolo,10 mentre la scheda di catalogo Dante e la Divina Commedia in 
Emilia Romagna, curata da Maria Grazia De Rubeis, lo colloca anch’essa all’inizio del 
XV secolo.11 Ernesto Milano, a proposito della distinzione cronologica tra acquerelli 
e decorazione miniata, propone un confronto stilistico tra il Dante Estense e il codice 
SC-MS 1162 (Rimini, Biblioteca Civica Gambalunga): il Dante Gradenighiano, datato tra 
il 1392 e il 1394, evidenziando “notevoli punti di contatto nel gioco di bottoni e delle 
filigrane a penna marginali”.12 

1   Questo articolo è estratto dalla mia tesi di Laurea Magistrale dal titolo “Figure danzanti nel Paradiso dantesco: l’iconografia coreutica 
nel Dante Estense [Modena, Biblioteca Estense Universitaria, it. 474 = α.R.4.8]”, svolta sotto la supervisione della Prof.ssa Francesca Man-
zari e della Dott.ssa Lola Massolo, Università di Roma La Sapienza, 2021-2022, e completata nell’ambito del progetto di ricerca “MUDANZA. 
Dancing Women, Idolatry and Rituals: Visual Culture and Cultural History of Dance during the Long Middle Ages”, diretto dalla Prof.ssa Licia 
Buttà, Università Rovira i Virgili.
2   Digitalizzato in Estense Digital Library, Ministero della Cultura, ultima cons. 30 maggio 2025, https://edl.cultura.gov.it/item/koj8pd2mr2.
3   Il manoscritto è stato oggetto di una ricca produzione bibliografica, della quale si riportano qui i contributi più rilevanti: D’Ancona, “La 
Divina Commedia”, 23-27; Ceresi, Collezione manoscritta, 7-13; Brieger, Meiss e Singleton, Illuminated Manuscripts, 282-291; Roddewig, Dante 
Alighieri, 200-201; Fava e Salmi, I manoscritti miniati, 58-67; Bertacchini, Lectura dantis modenese; Milano, Biblioteca Estense, 80-83; Ciardi Du-
prè, “Narrar Dante”, 121; Milano, Testimonianze, 59-95; Giunti, “Ital. 474”, 882-883; Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 39-58, 247-249; Boschi 
Rotiroti, “I manoscritti miniati”, 134; De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83. 
4   Fava e Salmi, I manoscritti miniati, 58-67.
5   Brieger, Meiss e Singleton, Illuminated Manuscripts, 282-291.
6   Roddewig, Dante Alighieri, 200-201; Ciardi Dupré, “Narrar Dante”, 121.
7   Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 247.
8   Dal punto di vista stilistico, gli acquerelli del margine superiore sembrano appartenere a un periodo compreso tra la fine del Trecento e 
l’inizio del Quattrocento e sarebbero quindi precedenti ai primi trattati di danza conosciuti, come quelli di Domenico da Piacenza, Guglielmo 
Ebreo da Pesaro o Antonio Cornazzano.
9   Fava, Salmi, I manoscritti miniati, 67.
10   Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 247.
11   De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83.
12   Milano, Testimonianze dantesche, 91.

https://edl.cultura.gov.it/item/koj8pd2mr2


Giulia Di Pierro

15 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

Il testo integrale della Divina Commedia è scritto in un’unica colonna di testo 
(numero di linee di scrittura da un minimo di quarantasei a un massimo di cinquan-
tasei) in littera textualis di una sola mano, con l’aggiunta di sporadiche glosse margi-
nali coeve ma di mano diversa.13 Il codice è classificato “E” da Federico Sanguineti e 
indicato come appartenente al sottogruppo m della tradizione β, una delle due linee 
principali di trasmissione manoscritta della Commedia.14 La decorazione è costitui-
ta da duecentosettantuno disegni a penna acquarellati in campo aperto nel margine 
superiore di ogni foglio. I disegni, ampiamente rifilati nel margine superiore, presen-
tano un uso esteso della pergamena a risparmio e una gamma cromatica ristretta: 
prevalente l’utilizzo dei bruni, soprattutto nella prima Cantica, del verde, del rosso 
e dell’azzurro.  All’incipit dell’Inferno (f. 1r) è presente un’iniziale maggiore figurata 
[Fig. 1]:15 Dante a figura intera rivolto verso sinistra e con in mano un libro; dal corpo 
della lettera miniata nasce un tralcio vegetale policromo (azzurro, rosso, rosa e verde) 
che si snoda lungo il margine interno, con bolli d’oro e due volti umani; nel margine 
inferiore due figure femminili sostengono uno scudo gentilizio di rosso alla banda 
d’azzurro bordata d’argento, sormontato da una figura animale fantastica con testa 
antropomorfa [Fig. 2]. 

13   De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83.
14   Sanguineti, “Sui manoscritti Estense It. 474”, 654-665; Trovato, “Fuori dall’antica vulgata”, 670-673, 702.
15   © Biblioteca Estense Universitaria, Modena.

Fig. 1 
Inferno, Canto I, f. 1r, particolare 
iniziale figurata

Fig. 2
Inferno, Canto I, f. 1r, particolare 
margine inferiore, stemma della 
famiglia Superbi



Coreografie dantesche: il Dante Estense

16

Lo stemma è stato riconosciuto come appartenente alla famiglia Superbi di 
Ferrara in occasione della mostra Dante illustrato nei secoli.16 Ugualmente agli incipit del 
Purgatorio (f. 49r) e del Paradiso (f. 95r) sono presenti iniziali maggiori decorate con tralcio 
vegetale policromo e bolli d’oro, mentre nei margini inferiori si trovano rispettivamente 
il medesimo stemma del f. 1r entro una ghirlanda d’alloro azzurro bordata d’oro [Fig. 3] e 
il monogramma di Cristo “ΙΗΣ” cinto da una raffigurazione solare in foglia d’oro [Fig. 4]. 
Le iniziali di canto medie, campite di rosso e rosa su fondo blu per l’Inferno, rosa su fondo 
blu per il Purgatorio e blu su fondo rosso per il Paradiso, sono arricchite con decorazioni 
vegetali policrome [Fig. 5, 6, 7]. Presenti all’inizio di ogni Canto, appartengono al tipo di 
lettera ‘a nastro’; questa, descritta nel saggio di Francesca Manzari dedicato alla miniatu-
ra gotica e tardogotica in Abruzzo, è di origine transalpina e caratterizzata da un nastro 
che si ripiega su sé stesso.17 Si ipotizza che l’esecuzione sia delle iniziali di Canto, che 
spesso coincidono o si sovrappongono alle illustrazioni presenti nel margine superiore 
(si vedano, ad esempio, ff. 8v, 16v, 58r, 64v, 70r, 95r, 107r, 111r, 138r), sia degli stemmi nel 
margine inferiore, sia avvenuta in un momento successivo. A supporto di questa ipotesi, 
si osserva come il monogramma cristiano all’incipit del Paradiso si sovrapponga al fregio 
vegetale, suggerendo che gli acquerelli del margine superiore, la decorazione miniata 
vera e propria (composta da fregi vegetali e iniziali di Canto), e gli stemmi inferiori siano 
frutto di fasi esecutive differenti. Il manoscritto appare per la prima volta nell’Inventario 
del bibliotecario ducale Benedetto Bacchini (in carica negli anni 1697-1700). 

16   De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83.
17   Manzari, “La miniatura abruzzese”, 58-88.

Fig. 3
Purgatorio, Canto I, f. 49r, 
particolare margine inferiore, 
stemma della famiglia Superbi

Fig. 4
Paradiso, Canto I, f. 95r, particolare 
margine inferiore, monogramma 
di Cristo



Giulia Di Pierro

17 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

Una lettera datata 5 ottobre 1687, conservata presso l’Archivio di Stato di Mo-
dena, testimonia che il codice fu donato da Alfonso Gioia a Francesco II d’Este, duca 
di Modena,18 e funge da testamento del ferrarese, che lasciò in eredità al duca la sua 
libreria, strumenti matematici e pitture di area ferrarese.19 La presenza del codice a 
Modena trova ulteriore conferma nella testimonianza del monaco benedettino Bernard 
de Montfaucon, il quale visita la città nel 1702. Il monaco nel Diarium italicum menziona 
il manoscritto come “Dantis d’Aligeri, codex auctoris pene aequalis, egregie descriptu-
s”.20 L’11 ottobre 1796 il manoscritto risulta essere tra i codici portati in Francia duran-
te le spoliazioni napoleoniche ad opera del matematico Gaspare Monge da cui risultano 
i timbri “Bibliotheque Nationale” ai ff. 1r e 139r.21 In seguito, il codice verrà riportato 
alla Biblioteca Estense nel 1816 dal bibliotecario Antonio Lombardi dopo essere stato 
riconsegnato per errore alla Biblioteca Ambrosiana di Milano.22 Il 13 aprile 1859, Fran-
cesco V, Duca di Modena, fugge dalla città a seguito dell’avanzare degli eserciti di Napo-
leone III e Vittorio Emanuele II, portando con sé a Vienna le gemme e le monete della 
Biblioteca, nonché tredici manoscritti. Tra questi, figura anche il Dante Estense. Il 20 giu-
gno 1868, grazie al Protocollo di Firenze, il manoscritto viene riportato definitivamente 
a Modena con una solenne cerimonia di consegna celebrata il 22 settembre 1868.23 

18   De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83.
19   Milano, Testimonianze dantesche, 61.
20   Montfaucon, Diarium italicum, 33.
21   De Rubeis, “Il Dante Estense”, 83.
22   L’episodio è segnalato su una carta rettangolare all’interno del piatto posteriore del codice, che riporta la seguente dicitura: “Modena 16 
marzo 1816 | questo codice che è il CCCCLXXIV fra gli italiani fu portato via dalla biblioteca Estense il giorno 11 8bre 1796 dai Commissarii 
francesi fra i quali vi era il matematico Monge. Quando io sottoscritto andai a Parigi nel mese di 8bre del passato anno 1814 in compagnia 
del Sig. re Cav. Antonio Boccolari per ricuperare i Codici ed i Quadri non si trovò nella Biblioteca Reali di Parigi questo Dante, poiché il Com-
missario Tedesco Sig. re Barone Ottenfels, aveva già ritirato per isbaglio e spedito alla Biblioteca Ambrosiana di Milano, dalla quale si è ricu-
perato, come aveva promesso il prefato Sig. re Ottenfels, mediante però le cure di S. A. Reale e dell’Augusto Fratello l’Arciduca Massimiliano. 
Antonio Lombardi I Bib.rio”. Milano, Testimonianze dantesche, 65.
23   Milano, Testimonianze dantesche, 69.

Fig. 5
Inferno, Canto III, f. 4r, 
particolare iniziale di Canto

Fig. 6
Purgatorio, Canto X, f. 60v, 
particolare iniziale di Canto

Fig. 7
Paradiso, Canto VI, f. 101v, 
particolare iniziale di Canto



Coreografie dantesche: il Dante Estense

18

L’estensione e la disposizione delle illustrazioni del ciclo illustrativo del Dan-
te Estense, secondo Chiara Ponchia, rendono il manoscritto un peculiare e rilevante 
esemplare nel panorama della produzione miniata della Divina Commedia: 

il sistema illustrativo del Dante Estense si configura così come un 
unicum, sia per la costanza con cui il progetto illustrativo papyrus 
style è portato avanti, sia per l’insolita scelta di collocare le minia-
ture nel margine superiore del foglio invece che nel bas de page 24 
[Fig. 8]. 

Secondo l’autrice, la disposizione dei disegni nel margine superiore, piutto-
sto che in quello inferiore come generalmente accade, e la puntualità con cui le imma-
gini riportano il contenuto del testo sottostante, fanno sì che si formi una “narrazione 
parallela a quella del racconto”, una narrazione per immagini che anticipa il testo e 
ne orienta la lettura, svolgendo una funzione di supporto e chiarimento, come una 
sequenza visiva continua, quasi cinematografica.25 Ernesto Milano sottolinea come 
l’impiego della tecnica del disegno acquerellato rappresenti la soluzione più efficace 
per rendere in modo più agile e immediato figurazioni complesse, soprattutto in rela-
zione alla sola terza Cantica, caratterizzata da uno stile più allegorico che descrittivo: 

24   Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 233.
25   Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 233.

Fig. 8
Paradiso, Canti VIII-IX, ff. 105v-106r



Giulia Di Pierro

19 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

risulta chiaro che nessun artista, per quanto impegnato ed ispirato, 
è riuscito a dare, e difficilmente poteva, attraverso la tecnica della 
miniatura, un’illustrazione esauriente e definitiva, sia perché il la-
voro era troppo esteso sia perché presentava enormi difficoltà di 
interpretazione di una materia in gran parte fantastica e allegori-
ca che esige una certa facilità e speditezza di esecuzione, che non 
è propria della miniatura ed anzi appartiene ad altro campo, cioè 
quello del disegno. 26 

Notevole, di conseguenza, continua l’autore, l’impegno dell’artista del codice 
estense – gli acquarelli sono riconducibili ad una stessa mano, considerando la ripeti-
tività delle figure e delle rappresentazioni riprodotte foglio dopo foglio27 – nello sforzo 
di riprodurre interamente e fedelmente il contenuto del Poema, seppure con qualche 
difficoltà stilistica.28 La gamma cromatica utilizzata è piuttosto ristretta, ma diversi-
ficata: toni più scuri e giocati principalmente sulla variazione di bruni per la prima 
Cantica; toni chiari per il Purgatorio e il Paradiso, con abbondante uso del verde e toc-
chi di azzurro e rosso. Le ambientazioni naturali in cui si svolge l’azione differiscono 
anch’esse nelle tre Cantiche: paesaggi montagnosi e aridi per l’Inferno (fanno eccezio-
ne le illustrazioni del canto XI, unico caso in cui la rappresentazione non segue pe-
dissequamente il testo, ma mette misteriosamente in scena dei peccatori immersi in 
una natura verdeggiante),29 mentre prati verdi e corsi d’acqua costituiscono lo sfondo 
del Purgatorio e del Paradiso. Le montagne sono stilizzate e costruite secondo forme 
geometriche, spesso piramidali; gli alberi sono stilizzati, resi con macchie di colore di 
forma diversa e veloci tratti a penna, presenti nei paesaggi dell’Inferno e del Purgatorio 
ma totalmente assenti nell’ultima Cantica (ad eccezione del f. 118r, nel testo sotto-
stante viene infatti citato un albero: “El cominciò: ‘In questa quinta soglia / de l’albero 
che vive de la cima’ (Pd., XVIII, vv. 28-29). I prati, i corsi d’acqua e i bacini chiusi sono 

26   Milano, Testimonianze dantesche, 86.
27   Milano, Testimonianze dantesche, 92.
28   Milano, Testimonianze dantesche, 88-89.
29   Milano, Testimonianze dantesche, 88-89.

Fig. 9
Paradiso, Canto XXXI, f. 135v



Coreografie dantesche: il Dante Estense

20

resi con gli stessi toni di verde; le acque sono distinguibili grazie alle linee ondulate 
che ne indicano il flusso; le costellazioni, le stelle e il sole sono raffigurati con il rosso 
e con tratti veloci e radianti a indicarne la maggiore o minore luminosità. La prospet-
tiva è suggerita ma insufficiente ad una resa corretta ed esaustiva, basti guardare la 
costruzione delle poche architetture presenti nelle tre Cantiche (si vedano ad esem-
pio i ff. 13v; 14r; 60r; 95r). I personaggi sono iconograficamente caratterizzati: Dante 
indossa una tunica bruna e un copricapo dello stesso colore; Virgilio una veste e un 
copricapo rossi e Beatrice è ammantata di azzurro e circondata da raggi rossi, espres-
sione di luminosità e beatitudine. I peccatori sono nudi e spesso macchiati di rosso, 
sangue o lingue di fuoco a seconda della pena; i diavoli sono bruni con ali verdi o 
rosse; nel Purgatorio i beati sono rappresentati in nudità o indossando tuniche brune 
mentre gli angeli hanno abiti e ali alternatamente verdi o azzurre e spade fiammeg-
gianti rosse. Nel Paradiso gli angeli indossano tuniche bianche e la maggior parte sono 
dotati di ali. Gli incarnati sono generalmente rosati e ombreggiati. 

Anche in questo caso, le eccezioni sono il risultato di un’interpretazione par-
ticolarmente attenta e precisa del testo: ai ff. 135v, 136r e 136v il volto degli angeli è 
colorato di rosso e le ali sono toccate di ocra come indicato nei versi sottostanti [Fig. 9].

Le facce tutte avean di fiamma viva,
e l’ali d’oro, e l’altro tanto bianco,
che nulla neve a quel termine arriva
(Pd., XXXI, vv. 13-15)

La puntualità tra testo e immagine rende il Dante Estense una trasposizione 
visiva dell’opera dantesca, proponendo una riproduzione fedele e quasi pedissequa 
del testo dantesco. Alla maggiore dinamicità dell’Inferno, data dalla ricchezza compo-
sitiva ed espressiva propria della Cantica, segue un progressivo aumento della rigidi-
tà e della ripetitività delle azioni nelle Cantiche successive, in particolar modo nella 
raffigurazione del Paradiso, Cantica caratterizzata da un forte dogmatismo: “questo fa 
sì che nel Paradiso, cantica in cui il procedere della storia è sovente interrotto da excur-
sus a carattere teologico e dottrinario, la figurazione si faccia più monotona e ripeti-
tiva”.30 Nell’ultima Cantica la monotonia dell’azione e dello spazio, una striscia con-
tinua di prato verde, è compensata dalla diversificazione degli angeli, nel numero e 
nelle coreografie di danza, azione preminente nel Paradiso estense e unico fattore che 
rende conto dello scorrere del tempo e dell’ascesa ai diversi cieli. Allo stesso modo, la 
presenza di numerosi strumenti musicali anima i personaggi in pose e composizioni 
differenziate foglio dopo foglio, contribuendo a formare una visione ritmata, seppur 
seriale, della narrazione. Se dunque ad una prima analisi il ciclo illustrativo del codice 
estense risulta essere costruito con uno stile primitivo o abbozzato e secondo formule 
ripetitive,31 a una seconda lettura l’unicità dell’estensione delle figurazioni – il codice 
è uno dei pochi esemplari ad illustrare per intero il Poema32 – così come la preminen-

30   Ponchia, Frammenti dell’aldilà, 233.
31   Milano, Testimonianze dantesche, 92.
32   Milano, Testimonianze dantesche, 92.



Giulia Di Pierro

21 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

za delle stesse in relazione al testo e la centralità dell’iconografica coreutica e musi-
cale della terza Cantica, fanno del Dante Estense un testimone prezioso del panorama 
artistico della fine del XIV secolo; la preminenza delle stesse in relazione al testo e la 
centralità dell’iconografia coreutica e musicale della terza Cantina, fanno del Dante 
Estense un testimone prezioso del panorama artistico della fine del XIV secolo. Pro-
pongo quindi una selezione di esempi particolarmente significativi dei manoscritti 
della Divina Commedia tutti realizzati nell’Italia centro-settentrionale tra il XIV e il XV 
secolo. Questi codici, oltre a documentare la varietà delle soluzioni iconografiche uti-
lizzate per la visualizzazione della terza Cantica – sia sul piano stilistico sia su quello 
dell’impaginazione – intendono offrire un complemento interpretativo e un utile ter-
mine di confronto per lo studio del manoscritto della Biblioteca Estense Universita-
ria. Il manoscritto di Parigi (Paris, Bibliothèque de l’Arsenal, Ms. 8530)33 si limita a 
raffigurare Dante e Beatrice circondati dai beati, disposti entro clipei; altri esemplari, 
come quello di New York (New York, The Morgan Library & Museum, Ms. 676),34 il ce-
lebre Yates Thompson (London, British Library, Yates Thompson Ms. 36)35 o il Pluteo 
40.7 conservato a Firenze (Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Ms. Plut.40.7),36 
dedicano al Paradiso solo un numero esiguo di scene illustrative – quattro nel caso di 
New York, uno o due negli altri – collocate esclusivamente nei margini inferiori o la-
terali. Tutti questi esempi confermano come il cosidetto Dante Estense rappresenti un 
unicum nel vasto panorama della produzione  miniata della Divina Commedia, sia per 
l’ampiezza che per l’articolazione del suo ciclo iconografico.

33  Bibliothèque de l’Arsenal, ultima cons. 14 gennaio 2025, https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc807456. Bibliografia di riferimento: 
Rotili, I Codici danteschi miniati a Napoli; Tavoni, “The vision of God”.
34   The Morgan Library & Museum, ultima cons. 14 gennaio 2025, https://www.themorgan.org/collection/dante-alighieri/divina-commedia. Bibli-
ografia di riferimento: Collins, “Copying Illustrations”; Perriccioli Saggese, “Le illustrazioni della Divina Commedia”.
35   Digitalizzazione non disponibile. Bibliografia di riferimento: Bollati, La Divina Commedia di Alfonso D’Aragona; David, “Sites of Confluence”.
36   Biblioteca Medicea Laurenziana Digital Library, ultima cons. 14 gennaio 2025, https://tecabml.contentdm.oclc.org/digital/collection/plutei/
id/630460/rec/1. Bibliografia di riferimento: Labriola, I libri miniati tra Trecento e Quattrocento.

https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc807456
https://www.themorgan.org/collection/dante-alighieri/divina-commedia
https://tecabml.contentdm.oclc.org/digital/collection/plutei/id/630460/rec/1
https://tecabml.contentdm.oclc.org/digital/collection/plutei/id/630460/rec/1


Coreografie dantesche: il Dante Estense

22

La danza dei cori angelici

Analizzando nel complesso il ciclo illustrativo dell’ultima Cantica, le immagini ricondu-
cibili all’iconografia musicale e coreutica risultano preponderanti: queste compaiono in 
venticinque Canti su trentatré, distribuite su sessantatré fogli degli ottantanove totali. 
Nel ciclo illustrativo del Paradiso, accanto agli episodi narrativo-discorsivi legati all’asce-
sa di Dante verso Dio, si sviluppa una presenza costante di angeli danzanti e musicanti. 
La composizione delle scene segue una struttura ricorrente: sulla sinistra sono raffigu-
rati Dante e Beatrice, talvolta affiancati dal beato o dai beati protagonisti del canto speci-
fico; al centro si colloca un gruppo di angeli musicanti, solitamente composto da duve o 
tre figure; sulla destra, infine, appare il gruppo degli angeli danzanti, il cui numero varia 
frequentemente. Tale composizione appare per la prima volta ai ff. 100r e 100v (Canto 
V) [e 11], segue una breve interruzione ai ff. 101r-102v, per poi riprendere stabilmente 
dal f. 103r [Fig. 12] fino al f. 131r (Canto XXVII). Si registra quindi una seconda pausa dal 
f. 131v al f. 133r compreso, seguita da una ripresa ai ff. 133v, 134r-v. Sono assenti nel f. 
135r e ricompaiono per l’ultima volta nel f. 135v (Canto XXXI). Da questa distribuzione 
emerge come l’iconografia musicale e coreutica si concentri principalmente nella parte 
centrale della Cantica, con un inizio e una conclusione sostanzialmente privi di tali ri-
ferimenti figurativi. Di fatto, la presenza stabile di queste immagini si estende dal Canto 
VII al Canto XXXI. Risulta inoltre una piccola differenza: le immagini relative alla danza 
sono in numero maggiore, anche se di poco, rispetto a quelle relative alla musica. In ter-
mini numerici, la presenza di immagini musicali si riduce a ventiquattro Canti su tren-
tatré (sessantuno fogli su ottantanove); i ff. 100r e 100v (Canto V) infatti presentano solo 
illustrazioni coreutiche non accompagnate da strumenti musicali, traduzione visiva dei 
versi iniziali della Cantica che riferiscono solo del canto di Beatrice; questo potrebbe giu-
stificare la presenza esclusiva di angeli danzanti, piuttosto che di altre rappresentazioni 
musicali. Le danze dalle anime del Paradiso del Dante Estense sono generalmente la carola 
e la farandola,37 fanno eccezione sette passi coreografici (ff. 105r, 105v, 107r, 110r, 114v, 
116r, 117r) che non sono identificabili con queste specifiche danze e verranno perciò 
analizzati singolarmente. La farandola [Fig. 11], attestata ben quarantanove volte, è defi-
nita da Alessandro Pontremoli come una danza in cui i partecipanti si dispongono in fila, 
uno dietro l’altro, tenendosi per mano.38 È composta generalmente da una catena di tre 
angeli (fanno eccezione i fogli 100v, 104r, 106r in cui è composta da 4 angeli e il f. 104v, 
da 5) che avanza da destra verso sinistra, tranne nei ff. 115v e 118v orientata in senso 
contrario. Nella carola invece i partecipanti girano in cerchio tenendosi per mano39 [Fig. 
12]. Le rappresentazioni della carola, presenti in sette occorrenze, mostrano variazioni 

37   La definizione e la nomenclatura delle danze è tutt’ora oggetto di investigazione. Nel testo presente si farà riferimento alla nomenclatu-
ra generalmente in uso per maggiore semplicità discorsiva. La carola è comunemente definita come una danza circolare o a catena chiusa in 
cui i partecipanti girano in cerchio tenendosi per mano, mentre la farandola è una danza a catena aperta in cui partecipanti avanzano dispo-
sti in fila tenendosi per mano; si veda Pontremoli, Storia della danza, 246-247.
38   Pontremoli, Storia della danza, 247.
39   Mullally, The Carole, 50.



Giulia Di Pierro

23 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

sia nel numero degli angeli coinvolti sia nella configurazione coreografica delle danze:

f. 100r, Canto V 
cinque angeli formano un cerchio, tenendosi per mano e danzando in senso 
orario mentre un sesto angelo, collocato all’esterno della circonferenza die-
tro il gruppo in primo piano, sembra sul punto di unirsi alla danza; 
f. 103r, Canto VII
carola composta da quattro angeli in rotazione antioraria;
f. 103v, Canto VII 
configurazione a catena semi-chiusa, in cui quattro angeli interrompono la 
rotazione aprendo il cerchio per accogliere un quinto angelo in ingresso;
f. 106v, Canto IX 
carola di cinque angeli disposti in rotazione antioraria;
f. 107v, Canto X 
quattro angeli formano una carola che ruota in senso orario;
f. 109r, Canto XI 
tre angeli compongono la carola (i due laterali sono rappresentati di profilo, 
mentre quello centrale è in posizione frontale); l’assenza di dinamismo nella 
scena suggerisce non tanto un passo coreutico quanto piuttosto uno sche-
mata, ovvero una pausa tra due movimenti40 [Fig. 13];
f. 118r, Canto XVIII 
analoga disposizione a quella del f. 109r, con tre angeli, ovvero due laterali di pro-
filo e uno centrale di spalle; anche qui, la staticità dell’immagine indica la rap-
presentazione di uno schemata piuttosto che di un movimento danzato [Fig. 20].

In generale, sebbene le carole compaiano in numero inferiore rispetto alle 
farandole, presentano una maggiore varietà compositiva e una più ampia gamma di 
combinazioni formali. La complessità rappresentativa insita in questo tipo di danza 
potrebbe costituire una delle motivazioni della predominanza della raffigurazione 
della farandola – danza a catena aperta – in virtù della maggiore semplicità esecutiva 
e rapidità di resa visiva di quest’ultima. Come già accennato, la coreografia paradi-
siaca non si esaurisce nelle sole forme della danza a catena, sia essa chiusa o aperta, 
ma comprende anche una serie di passi di raccordo che contribuiscono ad animare e 
articolare il movimento complessivo delle scene. Pur in assenza di riscontri puntuali 
che permettano un’identificazione coreutica sicura di questi movimenti intermedi, 
propongo di seguito una descrizione analitica delle figurazioni:

40   Lo schemata non indica un passo o una sequenza in movimento bensì una posa coreografica codificata e statica, parte integrante della 
coreografia. Si veda in merito: Tronca, Christiana choreia, 75-125; Cieri Via, “La danza come movimento”, 31-66.



Coreografie dantesche: il Dante Estense

24

f. 105r, Canto VIII 
due coppie di angeli avanzano in fila da destra verso sinistra e all’interno di 
ciascuna coppia gli angeli si tengono per mano (la scena segue una farando-
la raffigurata nel f. 104v);
f. 105v, Canto VIII
sei angeli disposti su due file parallele di tre figure ciascuna avanzano da 
destra verso sinistra, tenendosi per mano all’interno delle rispettive file (la 
scena anticipa una farandola nel f. 106r);
f. 107r, Canto IX
tre coppie di angeli, in fila, si muovono da sinistra verso destra e i membri di 
ciascuna coppia si tengono per mano (il foglio si colloca tra due raffigurazio-
ni di carola, ff. 106v e 107v);
f. 110r, Canto XII 
quattro angeli, ciascuno in una posa differente, con le mani sui fianchi; par-
tendo da destra, uno è di profilo (verso sinistra), uno frontale, uno di spalle 
ruotato di tre quarti e infine uno di profilo (verso destra); l’asimmetria e la 
varietà delle pose suggeriscono l’intento dell’artista di creare un effetto di 
dinamismo, in contrasto con la staticità (il foglio è incorniciato da due faran-
dole, ff. 109v e 110v) [Fig. 14];
f. 114v, Canto XV 
due coppie di angeli; nella prima coppia, l’angelo arretrato appoggia la mano 
destra sulla spalla destra del compagno e con la sinistra ne afferra la mano 
destra; nella seconda coppia, il gesto è speculare, con la destra sulla spalla 
sinistra e la sinistra che afferra la mano sinistra (il movimento si inserisce 
tra due farandole ff. 114r e 115r);
f. 116r, Canto XVI
due coppie di angeli disposte frontalmente in modo speculare; ogni ange-
lo tiene una mano del compagno e con l’altra si appoggia sul fianco, in una 
postura simmetrica (il foglio è compreso tra due farandole, con andamento 
opposto, da sinistra a destra nel f. 115v, e da destra a sinistra nel f. 116v);
f. 117r, Canto XVII 
sei angeli suddivisi in due gruppi di tre, disposti frontalmente l’uno rispetto 
all’altro, formano un corridoio centrale; gli angeli di ciascun gruppo si tengo-
no per mano (la scena è collocata tra due farandole, ff. 116v e 117v) [Fig. 15].

Queste figurazioni intermedie, pur prive di una corrispondenza coreutica 
definita, sembrano svolgere una funzione di raccordo tra le sequenze danzanti mag-
giori, contribuendo alla costruzione visiva del movimento corale e armonico che per-
vade l’intero ciclo illustrativo del Paradiso. Emerge la presenza di due macro-sezio-
ni all’interno della coreografia paradisiaca. La prima macro-sezione si estende dal 
f. 103v al f. 118v (Canti VII-XVIII): è contraddistinta da un più accentuato senso del 
movimento, da una maggiore varietà di passi e posizioni, e include tutti e sette gli 



Giulia Di Pierro

25 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

esempi di carola, i due casi di farandola con andamento inverso (da sinistra verso 
destra), nonché i sette episodi coreutici non identificati precedentemente analizzati. 
L’insieme di queste figurazioni contribuisce a comporre una coreografia articolata, 
caratterizzata da un’alternanza dinamica di movimenti e da un marcato effetto cine-
tico. La seconda macro-sezione si estende dal f. 119r fino al f. 135v (Canti XIX-XXXI) 
e presenta esclusivamente illustrazioni della farandola da destra verso sinistra. Di 
conseguenza, si configura come una sezione più statica e meno articolata rispetto 
alla prima, in cui l’artista propone composizioni coreutiche di maggiore complessità 
e dinamismo. La prima macro-sezione si suddivide a sua volta in tre micro-sezioni di-
stinte: ff. 103v-110r; ff. 110v-114r; ff. 114v-118v. Nella prima e nella terza micro-se-
zione i passi di danza variano da un foglio all’altro, senza che si ripetano configura-
zioni identiche tra recto e verso (ad esempio, al f. 103v è rappresentata una carola, 
mentre al f. 104r una farandola). La seconda micro-sezione, invece, è composta esclu-
sivamente da una successione di farandole. Complessivamente, la parte iniziale della 
coreografia si presenta come un’alternanza tra due sezioni articolate e complesse, 
poste ai margini di una porzione centrale caratterizzata da formule ripetitive e mono-
tone; tuttavia, nel loro insieme, queste tre micro-sezioni costituiscono un flusso co-
reutico dinamico e in continua evoluzione. A sua volta, la seconda macro-sezione, no-
nostante la ripetitività della sola formula della danza a catena aperta, presenta delle 
variazioni che movimentano l’azione. Nella prima sezione coreografica, la farandola, 
quando presente, è composta da un numero di angeli non sempre uguale che danza-
no in entrambe le direzioni; nella seconda sezione invece gli angeli sono sempre tre 
e l’andamento è sempre da destra verso sinistra. L’espediente con cui l’artista cerca, 
anche se con scarsi risultati, di dare movimento alla composizione, è la posizione 
delle braccia. In entrambe le sezioni, la disposizione delle braccia segue generalmen-
te uno schema costante: il braccio sinistro è teso in avanti per afferrare la mano de-
stra del compagno di fronte, mentre il braccio destro è teso all’indietro – ad eccezione 
dell’ultimo angelo della fila, che, non avendo nessuno alle spalle, tiene il braccio destro 
lungo il fianco. All’interno di questa regolarità, la seconda sezione introduce alcune 
varianti: nei fogli 119v, 122r, 122v, 123v, 125v, 127r, 128r, 129v e 131r, l’ultimo angelo 
della catena afferra la mano del compagno di fronte con il braccio destro anziché con il 
sinistro, mantenendo invece il braccio sinistro disteso lungo il fianco – fatta eccezione 
per il f. 122v, dove il braccio sinistro appare leggermente piegato in avanti. Come evi-
denzia la disposizione sui fogli, queste variazioni non seguono uno schema regolare di 
alternanza, ma compaiono a partire dall’inizio della seconda sezione. 



Coreografie dantesche: il Dante Estense

26

Fig. 11
Paradiso, Canto V, f. 100v, particolare del margine superiore

Fig. 12
Paradiso, Canto VII, f. 103r, particolare margine superiore

Fig. 10
Paradiso, Canto V, f. 100r, particolare margine superiore



Giulia Di Pierro

27 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

Fig. 13
Canto XI, f. 109r, particolare margine superiore

Fig. 14
Paradiso, Canto XII, f. 110r, particolare margine superiore

Fig. 15
Paradiso, Canto XVII, f. 117r, particolare margine superiore



Coreografie dantesche: il Dante Estense

28

La musica del Paradiso

La presenza di strumenti musicali accompagna costantemente l’iconografia coreuti-
ca, fatta eccezione per i due fogli iniziali già menzionati (ff. 100r-v). Questi strumenti 
sono suonati da angeli alati – a differenza degli angeli danzanti, che acquisiscono le ali 
solo a partire dal f. 107r – generalmente in gruppi di due per foglio [Fig. 16], salvo nei 
ff. 103r-104v, dove il numero sale a tre [Fig. 12], e nei ff. 118r e 135v, in cui è presente 
un solo angelo musicante. Di norma, gli angeli suonatori sono collocati al centro della 
scena, seguendo il senso della narrazione da sinistra verso destra, e precedendo gli 
angeli danzanti, i quali occupano il margine destro di ogni foglio. Fanno eccezione i ff. 
112r e 119r (quest’ultimo, primo foglio della seconda macro-sezione), dove gli angeli 
musicanti si trovano nel margine destro, dietro al gruppo danzante. È rappresentata 
un’ampia varietà di strumenti musicali – circa una ventina di tipologie diverse – at-
traverso cui l’artista mira a ricreare un effetto realistico, in coerenza con la precisione 
delle raffigurazioni coreutiche. Non mancano dettagli mimetici di grande accuratez-
za, come le guance gonfie dei suonatori di strumenti a fiato, le posizioni differenziate 
delle mani, e particolari organologici quali il numero di corde, i fori di risonanza, le 
aperture dei flauti, le canne degli organi portativi o le sacche colorate e decorate delle 
cornamuse. In totale, sono raffigurati centotrentuno strumenti musicali appartenenti 
alle famiglie degli aerofoni, cordofoni e membranofoni a percussione. Di seguito si 
riportano le tipologie e le frequenze di occorrenza degli strumenti rappresentati.

Fig. 16
Paradiso, Canto XII, f.110r, 
particolare del margine superiore

Fig. 17
Paradiso, Canto XVII, f. 116v, 
particolare del margine superiore



Giulia Di Pierro

29 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

Aerofoni (sessantaquattro totali)
cornamusa x9 [Fig. 17];
ciaramella x25;
tromba x5;
organo portativo x5;
flauto x6;
flauto e tamburello x2;
corno lungo x4;
flauto doppio x6;
strumento a fiato di fantasia x2.
Cordofoni (cinquantuno totali)
liuto x15;
arpa x6;
ribeca piccola al ginocchio x4;
salterio con lati non paralleli rettilinei x2
salterio a media ala x2;
citola/mandora x7 [Fig. 18];
ribeca x6;
viella/viola da braccio x6;
ghironda x2;
salterio ad ala integra x1.
Strumenti a percussione (sedici totali)
timpano x10;
tamburello a cornice con sonagli x6 [Fig. 19].

Fig. 18
Paradiso, Canto XIV, f. 113r, 
particolare del margine superiore

Fig. 19
Paradiso, Canto XVI, f.115v, 
particolare del margine superiore



Coreografie dantesche: il Dante Estense

30

Risulta chiara la preponderanza di strumenti a fiato, seguiti da quelli a cor-
da e infine dalle percussioni. Seguendo la divisione di Evrard de Conty, analizzata 
da Martine Clouzot41 in strumenti haut e bas in base all’intensità del suono, si riscon-
tra una maggiore presenza di strumenti bassi, settanta su centotrentuno, mentre gli 
strumenti alti sono sessantuno. Negli strumenti bassi, infatti, sono compresi tutti i 
cordofoni, molti strumenti a fiato come i flauti e gli organi portativi, nonché piccoli 
strumenti a percussione, mentre negli strumenti alti rientrano gli aerofoni con so-
norità più forte come le trombe e le cornamuse e tutte le percussioni più grandi. La 
sinfonia risulta così composta da toni bassi piuttosto che alti, armonizzando un’in-
tonazione più dolce e dai toni meno trionfali, in linea con la descrizione paradisiaca 
fornita dal Poeta:

più dolci in voce che in vista lucenti
(Pd., X, v. 64)

così vid’io la gloriosa rota
muoversi e render voce a voce in tempra 
e in dolcezza ch’esser non po’ nota
se non colà dove gioir s’insempra.
(Pd., X, vv. 145-148)

la dolce sinfonia di paradiso
(Pd., XXI, v. 59)

Anche nell’ambito dell’iconografia musicale si possono individuare due 
principali sezioni all’interno del ciclo illustrativo, che coincidono significativamente 
con le due macro-sezioni coreutiche. Nella prima sezione, dal f. 103r al f. 118v, l’alter-

41   Clouzot, “Le immagini dei musicisti”, 194-197.

Fig. 20
Paradio, Canto V, f. 100r, particolare margine superiore



Giulia Di Pierro

31 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

nanza degli strumenti musicali segue uno schema ben definito. Nei primi otto fogli 
(103r-106v) le combinazioni di strumenti musicali per foglio, si ripetono per quattro 
volte: la prima combinazione – cornamusa, ciaramella e tromba – compare nei ff. 
103r-104v; la seconda combinazione – coppie di liuti – nei ff. 105r-106v. A partire dal 
f. 107r, il ritmo cambia: gli strumenti, di norma presenti in coppie identiche all’inter-
no dello stesso foglio, si alternano regolarmente tra recto e verso, evitando che due 
fogli consecutivi presentino la stessa combinazione. L’unica eccezione a questo sche-
ma è rappresentata dal f. 118r, che raffigura un solo strumento – una viella o una viola 
da braccio – anziché una coppia [Fig. 20]. Questa anomalia è probabilmente dovuta 
alla scelta dell’illustratore di inserire un albero nella scena, riducendo lo spazio di-
sponibile per la rappresentazione degli strumenti, come indicato precedentemente. 
A partire dall’inizio della seconda sezione non è invece presente alcun tipo di orga-
nizzazione nelle combinazioni degli strumenti, che variano non solo di foglio in foglio 
ma anche all’interno della coppia di angeli. Per una visione più completa si rimanda 
alle Tavole contenenti la tabella costruita allo scopo di classificare analiticamente il 
ciclo illustrativo del Paradiso.42 

Dall’analisi complessiva delle illustrazioni a tema musicale e coreutico 
emerge una netta articolazione del ciclo in due sezioni distinte e complementari. Alla 
prima sezione musicale, segnata da una certa ripetitività nella resa degli strumenti, 
corrisponde una parte coreutica ricca, articolata e dinamica; viceversa, alla seconda 
sezione musicale, più varia e sperimentale nella scelta degli strumenti e delle com-
binazioni iconografiche, si affianca una componente coreutica più statica e monoto-
na. Le due dimensioni – musicale e coreutica – si pongono dunque in una relazione 
dialettica di contrappunto visivo: si alternano e si bilanciano nella distribuzione della 
complessità compositiva. Là dove la danza domina l’illustrazione con varietà di sche-
mi e vivacità scenografica, la musica assume un ruolo subordinato, ritmico e ripeti-
tivo, che ne esalta le movenze. Al contrario, quando la coreografia si fa prevedibile e 
rallenta, è la musica a prendere il sopravvento, arricchendosi di forme, strumenti e 
dettagli, fino a diventare l’elemento trainante della scena. In questo equilibrio alter-
nato, il ciclo illustrativo del Dante Estense si configura – dal punto di vista iconografi-
co-musicale e coreico – come una costruzione bipartita, speculare e complementare: 
due sezioni opposte ma integrate, ciascuna funzionale all’esaltazione dell’altra. Rima-
ne aperta la questione sull’intenzionalità di tale suddivisione. L’artista o committente 
potrebbe aver programmato tale alternanza in principio, durante la fase di ideazione 
del progetto iconografico o una volta realizzata metà può aver scelto di concentrar-
si sulla rappresentazione degli strumenti musicali piuttosto che sulle coreografie, in 
quanto meno dispendiosi di tempo. Un’ulteriore ipotesi riguarda l’interpretazione del 
ciclo illustrativo nella sua totalità, in relazione alla puntualità tra immagini e testo – 
cifra stilistica dell’intero ciclo illustrativo. I versi danteschi impongono un movimento 
circolare sempre maggiore nell’approssimarsi alla figura di Dio, mentre il Dante Estense 

42   La tabella è strutturata in nove sezioni: 1) numero del foglio; 2) numero del Canto; 3) ambientazione; 4) personaggi; 5) numero comples-
sivo di angeli 6) numero di angeli danzanti; 7) tipo di danza; 8) numero di angeli musicanti; 9) tipi di strumenti musicali.



Coreografie dantesche: il Dante Estense

32

avrebbe optato attraverso la farandola per una compostezza coreutica più solenne e di 
stampo liturgico/processionale in rispetto della figura divina. La seconda parte dell’ope-
ra, quindi, in virtù dell’accostamento alla divinità, riserverebbe più libertà compositiva 
per le combinazioni strumentali che per le danze, costruendo un’atmosfera di maggiore 
religiosità e raccoglimento. Una conferma di tale ipotesi potrebbe trovarsi nella man-
canza dell’iconografia coreutica e musicale nell’illustrazione degli ultimi Canti del Po-
ema – le iconografie si interrompono al Canto XXXI – in cui la rotazione e la musica 
paradisiaca dovrebbero raggiungere l’apice dell’irradiazione divina. In questa fase fi-
nale del Paradiso, infatti, l’illustratore sembra privilegiare, così come indicato nei versi, 
la rappresentazione dei Beati disposti nella Candida Rosa, una struttura simbolica e te-
ologica di grande centralità che non ammette ulteriori elementi figurativi. La fedeltà al 
Poema, in questo caso, sembra dunque orientare l’impostazione iconografica, limitando 
lo spazio per inserzioni coreutiche o musicali e riservando l’attenzione esclusivamente 
alla solenne disposizione celeste dei beati. 



Giulia Di Pierro

33 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

N.
 F.

CA
NT

O
LU

OG
O

PE
RS

ON
AG

GI
N.

 
AN

GE
LI

N.
 A

NG
EL

I 
DA

NZ
AN

TI
TI

PO
 

DI
 D

AN
ZA

N.
 A

NG
EL

I 
M

US
IC

AN
TI

ST
RU

M
EN

TI
M

US
IC

AL
I

95
r

I
Pa

ra
di

so
 te

rre
st

re
Sf

er
a 

de
l F

uo
co

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

An
ge

li
8

–
–

–
–

95
v

I
Pa

ra
di

so
 te

rre
st

re
Sf

er
a 

de
l F

uo
co

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

An
ge

li
7

–
–

–
–

96
r

I
Pa

ra
di

so
 te

rre
st

re
Sf

er
a 

de
l F

uo
co

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

An
ge

li
8

–
–

–
–

96
v

II
I C

ie
lo

: L
un

a
Da

nt
e 

(x
2)

 | 
Be

at
ric

e 
(x

2)
 | 

Sp
iri

ti 
m

an
ca

nt
i a

i v
ot

i
7

–
–

–
–

97
r

II
I C

ie
lo

: L
un

a
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i

6
–

–
–

–

97
v

II
I C

ie
lo

: L
un

a
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i

6
–

–
–

–

98
r

II
I

I C
ie

lo
: L

un
a

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
m

an
ca

nt
i a

i v
ot

i
7

–
–

–
–

98
v

II
I

I C
ie

lo
: L

un
a

Da
nt

e 
(x

2)
 | 

Be
at

ric
e 

(x
2)

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i

8
–

–
–

–

99
r

IV
I C

ie
lo

: L
un

a
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i

8
–

–
–

–

99
v

IV
I C

ie
lo

: L
un

a
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i

7
–

–
–

–

10
0r

V
I C

ie
lo

: L
un

a
II

 C
ie

lo
: M

er
cu

rio
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i 

| S
pi

rit
i a

tti
vi 

pe
r g

lo
ria

 te
rre

na
 | 

Fi
gu

ra
 in

gi
no

cc
hi

at
a

7
6

Ca
ro

la
–

–

10
0v

V
I C

ie
lo

: L
un

a
II

 C
ie

lo
: M

er
cu

rio
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

m
an

ca
nt

i a
i v

ot
i 

| S
pi

rit
i a

tti
vi 

pe
r g

lo
ria

 te
rre

na
 | 

Fi
gu

ra
 in

gi
no

cc
hi

at
a

5
4

Fa
ra

nd
ol

a
–

–

10
0r

V
I C

ie
lo

: L
un

a
II

 C
ie

lo
 M

er
cu

rio
Da

nt
e 

(x
2)

 | 
Be

at
ric

e 
(x

2)
 | 

Sp
iri

ti 
m

an
ca

nt
i a

i v
ot

i |
 S

pi
rit

i a
tti

vi 
pe

r g
lo

ria
 te

rre
na

7
–

–
–

–

10
1v

VI
II

 C
ie

lo
: M

er
cu

rio
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | G
iu

st
in

ia
no

 | S
pi

rit
i a

tti
vi 

pe
r g

lo
ria

 te
rre

na
6

–
–

–
–

10
2r

VI
II

 C
ie

lo
: M

er
cu

rio
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

m
eo

 d
i V

ill
an

ov
a 

| S
pi

rit
i a

tti
vi 

pe
r g

lo
ria

 te
rre

na
7|

8
–

–
–

–

10
2v

VI
II

 C
ie

lo
: M

er
cu

rio
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

m
eo

 d
i V

ill
an

ov
a 

| S
pi

rit
i a

tti
vi 

pe
r g

lo
ria

 te
rre

na
8

–
–

–
–

10
3r

VI
I

II
 C

ie
lo

: M
er

cu
rio

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
7

4
Ca

ro
la

 
3

Co
rn

am
us

a 
| C

ia
ra

m
el

la
 | 

Ci
ar

am
el

la
?

10
3v

VI
I

II
 C

ie
lo

: M
er

cu
rio

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
7

5
Ca

ro
la

 a
 ca

te
na

se
m

i c
hi

us
a

3
Co

rn
am

us
a 

| C
ia

ra
m

el
la

 | 
Ci

ar
am

el
la

?

10
4r

VI
I

II
 C

ie
lo

: M
er

cu
rio

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 

13
4

Fa
ra

nd
ol

a
3

Co
rn

am
us

a 
| C

ia
ra

m
el

la
 | 

Ci
ar

am
el

la
?

10
4v

VI
II

II
I C

ie
lo

: V
en

er
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ca
rlo

 M
ar

te
llo

 | 
Sp

iri
ti 

am
an

ti
9

5
Fa

ra
nd

ol
a

3
Co

rn
am

us
a 

| C
ia

ra
m

el
la

 | 
Ci

ar
am

el
la

?

10
5r

VI
II

II
I C

ie
lo

: V
en

er
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
am

an
ti

11
4

No
n 

id
en

tifi
ca

ta
2

Liu
to

 x2

10
5v

VI
II

II
I C

ie
lo

: V
en

er
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ca
rlo

 M
ar

te
llo

 | 
Sp

iri
ti 

am
an

ti
9

6
No

n 
id

en
tifi

ca
ta

2
Liu

to
 x2

10
6r

IX
II

I C
ie

lo
: V

en
er

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ca

rlo
 M

ar
te

llo
 | 

Cu
ni

zz
a 

da
 R

om
an

o 
| F

ol
ch

et
to

 d
a 

M
ar

sig
lia

 | 
Sp

iri
ti 

am
an

ti
9

4
Fa

ra
nd

ol
a

2
Liu

to
 x2



Coreografie dantesche: il Dante Estense

34

10
6v

IX
II

I C
ie

lo
: V

en
er

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ca

rlo
 M

ar
te

llo
 | 

Cu
ni

zz
a 

da
 R

om
an

o 
| F

ol
ch

et
to

 d
a 

M
ar

sig
lia

 | 
Sp

iri
ti 

am
an

ti
10

5
Ca

ro
la

 
2

Liu
to

 x2

10
7r

IX
II

I C
ie

lo
: V

en
er

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ca

rlo
 M

ar
te

llo
 | 

Cu
ni

zz
a 

da
 R

om
an

o 
| F

ol
ch

et
to

 d
a 

M
ar

sig
lia

 | 
Sp

iri
ti 

am
an

ti
12

6
No

n 
id

en
tifi

ca
ta

2
Or

ga
no

 p
or

ta
tiv

o 
x2

10
7v

X
IV

 C
ie

lo
: S

ol
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

To
m

m
as

o 
d’

Aq
ui

no
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
10

4
Ca

ro
la

 
2

Or
ga

no
 p

or
ta

tiv
o 

x2

10
8r

X
IV

 C
ie

lo
: S

ol
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

To
m

m
as

o 
d’

Aq
ui

no
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ar

pa
 x2

10
8v

XI
IV

 C
ie

lo
: S

ol
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

To
m

m
as

o 
d’

Aq
ui

no
 | 

Sa
n 

Fr
an

ce
sc

o 
| S

pi
rit

i S
ap

ie
nt

i
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ar

pa
 x2

10
9r

XI
IV

 C
ie

lo
: S

ol
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
9

3
Ca

ro
la

 
2

Ri
be

ca
 p

icc
ol

a 
al

 g
in

oc
ch

io
 x2

10
9v

XI
IV

 C
ie

lo
: S

ol
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ri

be
ca

 p
icc

ol
a 

al
 g

in
oc

ch
io

 x2

11
0r

XI
I

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Do

m
en

ico
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
11

4
No

n 
id

en
tifi

ca
ta

2
Sa

lte
rio

 co
n 

la
ti 

no
n 

pa
ra

lle
li 

re
tti

lin
ei

 x2

11
0v

XI
I

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Do

m
en

ico
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Sa

lte
rio

 a
 m

ed
ia

 a
la

 x2

11
1r

XI
II

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ra

pp
re

se
nt

az
io

ne
 d

el
la

 Tr
in

ità
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Fl

au
to

 | 
Co

rn
et

to
 x2

11
1v

XI
II

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ra

pp
re

se
nt

az
io

ne
 d

el
la

 Tr
in

ità
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Fl

au
to

 | 
Co

rn
et

to
 x2

11
2r

XI
II

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ra

pp
re

se
nt

az
io

ne
 d

el
la

 Tr
in

ità
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

3
Tr

om
be

 x2
 | 

Ti
m

pa
ni

 x2

11
2v

XI
V

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e 
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ra
pp

re
se

nt
az

io
ne

 d
el

la
 Tr

in
ità

 | 
Sp

iri
ti 

Sa
pi

en
ti 

| S
pi

rit
i C

om
ba

tte
nt

i
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

3
Tr

om
be

 x2
 | 

Ti
m

pa
ni

 x2

11
3r

XI
V

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e 
 V

 C
ie

lo
: M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti 
| S

pi
rit

i C
om

ba
tte

nt
i

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
to

la
 | 

M
an

do
ra

 x2

11
3v

XI
V

IV
 C

ie
lo

: S
ol

e 
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Sa

pi
en

ti 
| S

pi
rit

i C
om

ba
tte

nt
i

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
to

la
 | 

M
an

do
ra

 x2

11
4r

XV
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

m
ba

tte
nt

i
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ri

be
ca

 x2
11

4v
XV

V 
Ci

el
o:

 M
ar

te
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Co
m

ba
tte

nt
i

11
4

No
n 

id
en

tifi
ca

ta
2

Ri
be

ca
 x2

11
5r

XV
I

V 
Ci

el
o:

 M
ar

te
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Co
m

ba
tte

nt
i

11
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ta
m

bu
re

lli
 a

 co
rn

ice
 co

n 
so

na
gl

i x
2

11
5v

XV
I

V 
Ci

el
o:

 M
ar

te
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Co
m

ba
tte

nt
i

10
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ta
m

bu
re

lli
 a

 co
rn

ice
 co

n 
so

na
gl

i x
2

11
6r

XV
I

V 
Ci

el
o:

 M
ar

te
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Co
m

ba
tte

nt
i

11
4

No
n 

id
en

tifi
ca

ta
2

Co
rn

am
us

a 
x2

11
6v

XV
II

V 
Ci

el
o:

 M
ar

te
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Co
m

ba
tte

nt
i

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Co
rn

am
us

a 
| C

ia
ra

m
el

la
 p

icc
ol

a 
| T

ro
m

ba
11

7r
XV

II
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

m
ba

tte
nt

i |
 C

ac
cia

gu
id

a 
/ C

an
gr

an
de

?
12

6
No

n 
id

en
tifi

ca
ta

2
Ci

ar
am

el
la

 x2
11

7v
XV

II
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

m
ba

tte
nt

i
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ci

ar
am

el
la

 x2

11
8r

XV
II

I
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

 
VI

 C
ie

lo
: G

io
ve

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

m
ba

tte
nt

i |
 S

pi
rit

i G
iu

st
i

11
3

Ca
ro

la
 

1
Vi

el
la

| V
io

la
 d

a 
br

ac
cio

11
8v

XV
II

I
V 

Ci
el

o:
 M

ar
te

 
VI

 C
ie

lo
: G

io
ve

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

m
ba

tte
nt

i |
 S

pi
rit

i G
iu

st
i |

 A
qu

ila
 d

el
la

 G
iu

st
izi

a
14

 | 
15

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
2 

st
ru

m
en

ti 
a 

fia
to

 d
i f

an
ta

sia

11
9r

XI
X

VI
 C

ie
lo

: G
io

ve
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Gi
us

ti 
| A

qu
ila

 d
el

la
 G

iu
st

izi
a

10
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Gh
iro

nd
a 

x2

11
9v

XI
X

VI
 C

ie
lo

: G
io

ve
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Gi
us

ti 
| A

qu
ila

 d
el

la
 G

iu
st

izi
a

8
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
ar

am
el

la
 | 

Vi
el

la
 / 

Vi
ol

a 
da

 b
ra

cc
io



Giulia Di Pierro

35 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

12
0r

XI
X

VI
 C

ie
lo

: G
io

ve
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Gi
us

ti 
| A

qu
ila

 d
el

la
 G

iu
st

izi
a

8
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
ar

am
el

la
 | 

Ta
m

bu
ro

 a
 co

rn
ice

 co
n 

so
na

gl
i

12
0v

XX
VI

 C
ie

lo
: G

io
ve

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Gi

us
ti 

| A
qu

ila
 d

el
la

 G
iu

st
izi

a
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Pi

pe
 a

nd
 Ta

bo
r |

 C
ia

ra
m

el
la

12
1r

XX
VI

 C
ie

lo
: G

io
ve

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Gi

us
ti 

| A
qu

ila
 d

el
la

 G
iu

st
izi

a
8

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Or

ga
no

 p
or

ta
tiv

o 
| C

ia
ra

m
el

la
 

12
1v

XX
VI

 C
ie

lo
: G

io
ve

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Gi

us
ti 

| A
qu

ila
 d

el
la

 G
iu

st
izi

a
8

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Pi

pe
 a

nd
 Ta

bo
r |

 C
ia

ra
m

el
la

 

12
2r

XX
I

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

nt
em

pl
at

ivi
 | 

Pi
er

 D
am

ia
ni

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
ar

am
el

la
 / 

Tr
om

ba
 | 

Ri
be

ca
 

12
2v

XX
I

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Co

nt
em

pl
at

ivi
 | 

Pi
er

 D
am

ia
ni

8
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Co
rn

o 
lu

ng
o 

x2

12
3r

XX
II

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Be

ne
de

tto
 

| S
pi

rit
i C

on
te

m
pl

at
ivi

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
8

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Liu

to
 | 

Fl
au

to
 d

ol
ce

12
3v

XX
II

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Be

ne
de

tto
 

| S
pi

rit
i C

on
te

m
pl

at
ivi

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
8/

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Fl
au

to
 d

ol
ce

 | 
Ar

pa

12
4r

XX
II

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Be

ne
de

tto
 

| S
pi

rit
i C

on
te

m
pl

at
ivi

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Liu

to
 | 

Ri
be

ca
 

12
4v

XX
II

VI
I C

ie
lo

: S
at

ur
no

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Be

ne
de

tto
 

| S
pi

rit
i C

on
te

m
pl

at
ivi

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Tr

om
ba

 | 
Ci

ar
am

el
la

 

12
5r

XX
II

I
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ar
ca

ng
el

o 
Ga

br
ie

le
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Fl
au

to
 d

op
pi

o 
| S

al
te

rio
 a

d 
al

a 
in

te
gr

a
12

5v
XX

II
I

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Vi

el
la

 / 
Vi

ol
a 

da
 b

ra
cc

io
 | 

Co
rn

o 
lu

ng
o

12
6r

XX
IV

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ci

ar
am

el
la

 | 
Ti

m
pa

no
 x2

12
6v

XX
IV

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Su

or
a 

| S
pi

rit
i T

rio
nf

an
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Fl
au

to
 d

op
pi

o 
x2

12
7r

XX
IV

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Pi

et
ro

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
8

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Liu

to
 | 

Fl
au

to
 d

op
pi

o
12

7v
XX

V
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

Gi
ac

om
o 

| S
pi

rit
i T

rio
nf

an
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Vi
el

la
 / 

Vi
ol

a 
da

 b
ra

cc
io

 | 
Ti

m
pa

no
 x2

12
8r

XX
V

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Gi

ov
an

ni
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Liu
to

 | 
Vi

el
la

/V
io

la
 d

a 
br

ac
cio

12
8v

XX
VI

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sa

n 
Gi

ov
an

ni
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti

8
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Liu
to

 | 
Fl

au
to

 d
op

pi
o

12
9r

XX
VI

VI
II

 C
ie

lo
: S

te
lle

 F
iss

e
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Sp

iri
ti 

Tr
io

nf
an

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ci

to
la

 | 
Co

rn
o 

lu
ng

o
12

9v
XX

VI
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Co
rn

am
us

a 
x2

13
0r

XX
VI

I
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e 

Pr
im

o 
M

ob
ile

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti 

| C
or

i A
ng

el
ici

10
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ci
ar

am
el

la
 | 

Ci
to

la

13
0v

XX
VI

I
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e 

Pr
im

o 
M

ob
ile

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti 

| C
or

i A
ng

el
ici

8
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Ar
pa

 | 
Ci

to
la

13
1r

XX
VI

I
VI

II
 C

ie
lo

: S
te

lle
 F

iss
e 

Pr
im

o 
M

ob
ile

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sp
iri

ti 
Tr

io
nf

an
ti 

| C
or

i A
ng

el
ici

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Liu
to

 | 
Fl

au
to

13
1v

XX
VI

II
Pr

im
o 

M
ob

ile
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Co

ri 
An

ge
lic

i
8

–
–

–
–

13
2r

XX
VI

II
Pr

im
o 

M
ob

ile
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Co

ri 
An

ge
lic

i
8

–
–

–
–

13
2v

XX
IX

Pr
im

o 
M

ob
ile

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Co
ri 

An
ge

lic
i

8
–

–
–

–
13

3r
XX

IX
Pr

im
o 

M
ob

ile
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Co

ri 
An

ge
lic

i
9

–
–

–
–

13
3v

XX
IX

Pr
im

o 
M

ob
ile

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Co
ri 

An
ge

lic
i

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
2

Vi
el

la
 / 

Vi
ol

a 
da

 b
ra

cc
io

 | 
Ci

ar
am

el
la

13
4r

XX
X

Pr
im

o 
M

ob
ile

 
Em

pi
re

o 
/ C

an
di

da
 R

os
a

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ro
sa

 d
ei

 B
ea

ti
9

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ci

ar
am

el
la

 | 
Ti

m
pa

no
 x2



Coreografie dantesche: il Dante Estense

36

13
4v

XX
X

Pr
im

o 
M

ob
ile

 
Em

pi
re

o 
/ C

an
di

da
 R

os
a

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ro
sa

 d
ei

 B
ea

ti
10

3
Fa

ra
nd

ol
a

2
Ta

m
bu

re
llo

 a
 co

rn
ice

 co
n 

so
na

gl
i 

Ci
ar

am
el

la

13
5r

XX
X

Pr
im

o 
M

ob
ile

 
Em

pi
re

o 
/ C

an
di

da
 R

os
a

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Ro
sa

 d
ei

 B
ea

ti
8

–
–

–
–

13
5v

XX
XI

Em
pi

re
o

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

Be
rn

ar
do

 
| R

os
a 

de
i B

ea
ti

9
3

Fa
ra

nd
ol

a
1

Liu
to

13
6r

XX
XI

Em
pi

re
o

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

Be
rn

ar
do

 
| R

os
a 

de
i B

ea
ti 

| T
rin

ità
9

–
–

–
–

13
6v

XX
XI

Em
pi

re
o

Da
nt

e 
| B

ea
tri

ce
 | 

Sa
n 

Be
rn

ar
do

 
| R

os
a 

de
i B

ea
ti 

| T
rin

ità
11

–
–

–
–

13
7r

XX
XI

I
Em

pi
re

o
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

sa
 d

ei
 B

ea
ti 

| T
rin

ità
15

–
–

–
–

13
7v

XX
XI

I
Em

pi
re

o
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

sa
 d

ei
 B

ea
ti 

| T
rin

ità
17

–
–

–
–

13
8r

XX
XI

II
Em

pi
re

o
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

sa
 d

ei
 B

ea
ti 

| T
rin

ità
13

 / 
14

–
–

–
–

13
8v

XX
XI

II
Em

pi
re

o
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

sa
 d

ei
 B

ea
ti 

| T
rin

ità
18

–
–

–
–

13
9r

XX
XI

II
Em

pi
re

o
Da

nt
e 

| B
ea

tri
ce

 | 
Ro

sa
 d

ei
 B

ea
ti 

| T
rin

ità
12

–
–

–
–



Giulia Di Pierro

37 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

Testo e immagine

Nel Paradiso di Dante, il canto costituisce un elemento strutturale e simbolico ricor-
rente che scandisce l’ascesa del poeta attraverso i Cieli e riflette la crescente perfe-
zione spirituale dell’Empireo. Già nel Canto III si ode l’Ave Maria, mentre il Canto VII 
si apre con un inno delle anime composto da Dante stesso, mescolando parole latine 
ed ebraiche: 

Osanna, sanctus Deus sabaòth, 
Superillustrans claritate tua
Felices ignes horum malacòth!
(Pd., VII, vv. 1-3)

Nel Canto VIII, i Serafini intonano l’Osanna con tale dolcezza che il poeta 
confessa di non aver mai cessato di desiderarne il ricordo: “sì, che unque poi | di rïud-
ir non fui senza disirio” (Pd., VIII, vv. 29-30). Nel cielo del Sole, a partire dal Canto X, 
il canto dei beati si alterna ai momenti di discorso diretto, creando un’alternanza di 
musica e parola. Nei Canti XII e XIII, il canto celeste accompagna e intervalla i dialo-
ghi tra Dante e le figure di San Tommaso d’Aquino e San Bonaventura. Nel Canto XIV 
le anime intonano un canto di lode di cui Dante riesce a cogliere soltanto le parole 
‘Resurgi’ e ‘Vinci’ (Pd., XIV, v. 125). Nel Canto XVIII le anime volteggiano nel cielo di-
segnando forme simboliche di luce e suono: “il movimento è una strategia retorica 
utilizzata per esprimere concetti teologici ineffabili”.43 

volitando cantavano, e faciensi
or D, or I, or L in sue figure.
Prima, cantando, a sua nota moviensi;
poi, diventando l’un di questi segni,
un poco s’arrestavano e taciensi
(Pd., XVIII, vv. 77-81)

L’Aquila, protagonista del diciannovesimo Canto, volteggia cantando nel cie-
lo di Giove mentre nel Canto successivo il suono e il silenzio delle anime viene para-
gonato armonicamente a quello della cetra e della zampogna. Nel XXIII Canto si ode 
l’armoniosa invocazione del nome di Maria e del Regina Coeli, tanto dolce che “mai da 
me non si partì l’diletto” (Pd., XXIII, v. 129). Risuona nelle sfere celesti (Canto XXIV) il 
“Dio laudamo” (Pd., XXIV, v. 113) e nel Canto successivo le carole dei beati si uniscono 
nel “Sperent in te” (Pd., XXV, v. 98). Ancora nel Canto XXVI: 

Sì com’io tacqui, un dolcissimo canto
risonò per lo cielo, e la mia donna
dicea con li altri: “Santo, santo, santo!”
(Pd., XXVI, vv. 67-69)

43   Vettori, L’ascesa a Dio, 177.



Coreografie dantesche: il Dante Estense

38

Il Canto XXVII si apre con un solenne Gloria, mentre nel XXVIII Dante descri-
ve il canto eterno dell’Osanna da parte delle gerarchie angeliche. Secondo il saggio 
di Ronald Martinez, l’uso di quest’ultimo inno nel Paradiso risponde a uno schema 
simmetrico che connette il canto delle tre sfere centrali – Sole, Marte e Giove – con 
quello del Primo Mobile in un poetico gioco di rimandi.44 Infine, nel penultimo Canto 
gli angeli intonano il Miserere mei e nuovamente l’Ave Maria, chiudendo il cerchio del-
la lode con un richiamo alle suppliche e alle preghiere che avevano segnato l’inizio 
dell’ascesa. Martine Clouzot afferma che 

la fonction psychopompe des anges et de la musique, telle que Pla-
ton notamment la décrit le Timée (47 c-d), prend la forme de cette 
danse céleste, symbolique de l’harmonie des âmes des Elus et de la 
perfection de la musique du monde […] La poésie, qui harmonise le 
rythme et la consonance des mots, chante la perfection de l’harmo-
nie des anges et des sphères. Le plus bel exemple appartient aux 
chants du Paraidis dans la Divine Comédie de Dante […] À travers 
le tournoiement céleste s’exprime toute la jubilation angélique à 
danser en harmonie avec les âmes en Paradis. 45 

Il canto e la musica detengono un’indubbia funzione liturgica e devozionale 
di lode nei confronti della divinità e delle sue emanazioni ma al contempo strutturano 
l’andamento narrativo del terzo Regno. Il primissimo riferimento alla musica, di fatto, 
appare già nel primo Canto in seguito alla trasumanazione di Dante al primo Cielo 
della Luna: 

la novità del suono e’l grande lume
di lor cagione m’accesero un disio
mai non sentinto di cotanto acume
(Pd. I, vv. 82-84)

Le danze hanno luogo esplicitamente a partire dal settimo Canto, in occasio-
ne dell’inno composto da Dante, a cui corrisponde l’inizio alla sequenza ininterrotta 
di angeli danzanti del Dante Estense (f. 103r) [Fig. 12]:

Così, volgendosi a la nota sua,
fu viso a me cantare essa sustanza,
sopra la qual doppio lume s’addua;
ed essa e l’altre mossero a sua danza
(Pd., VII, vv. 4-7)

In seguito, l’ascesa attraverso i cieli è strutturata sull’alternanza di momenti di-
scorsivo-narrativi e momenti coreico-musicali. L’ultimo Regno dantesco attinge, secondo 
Francesco Ciabattoni, alla tradizione teatrale, mistica e musicale medievale, trasfiguran-
dola in veicoli della verità teologica: “the sky as a teather” suggerisce l’autore, suffragan-

44   Martinez, “Anna and the Angels”, 293-309.
45   Clouzot, Images du musiciens, 291-292.



Giulia Di Pierro

39 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

do l’interpretazione performativa dell’intera Divina Commedia.46 Una buona parte della 
storiografia dedicata all’iconografia musicale e coreutica del Paradiso dantesco, concen-
tra la propria analisi sui canti X-XIII, ambientati nel quarto cielo, quello del Sole.47 È la 
sede degli Spiriti Sapienti: i primi undici vengono presentati a Dante e Beatrice da 
San Tommaso d’Aquino nel canto X; gli altri, da Bonaventura da Bagnoregio nel canto 
XII. I canti XI e XII sono i canti gemelli, legati da una struttura a chiasmo e dedicati al 
panegirico di San Francesco, prima, e a San Domenico, dopo. Il canto XIII è prevalen-
temente dottrinario, volto a risolvere i dubbi di Dante secondo le strutture logiche e 
ai principi della Scolastica. Infine, il canto XIV segna il passaggio dal cielo del Sole a 
quello di Marte. Chiara Cappuccio, analizza la costruzione narrativa dantesca fondata 
sull’intreccio di episodi musicali affiancati a episodi propriamente narrativi, dando 
luogo a una ricercata coerenza strutturale: “in questo luogo del Paradiso, infatti, tutti 
gli interventi verbali, cinque, si svolgono all’interno di una cornice musicale formata 
da sei descrizioni melodiche intrinsecamente relazionate l’una con l’altra”.48 Allo stes-
so modo, l’interpretazione di Nicola Catelli sulle coreografie luminose dei canti del 
Sole evidenzia come il movimento dei beati formi una struttura coreutica ordinata e 
circolare, simbolo di coesione teologica dei Canti e del cosmo intero,49 mentre il saggio 
di Claudia Cieri Via esplora il rapporto tra immagine e poesia in Dante sostenendo che 
il vero luogo della danza è l’immagine, una ‘pausa viva’ e non semplice stasi.50 L’autri-
ce distingue tra passi o movimenti e schemata o pose finali, figurazioni iconiche, come 
quelle delle arti visive, che ritroviamo ai ff. 109r e 118r dell’esemplare estense, ma al-
trettanto riferibili alla totalità del ciclo illustrativo. I termini legati al movimento e alla 
danza sono presenti in modo particolarmente ricco e significativo nella terza Cantica. 
Svolgendo una ricerca su IntraText51 – uno strumento di consultazione digitale che 
permette l’accesso ipertestuale al testo e alle concordanze lessicali – si può constatare 
l’alta frequenza di vocaboli connessi al moto nel Paradiso, con una predominanza di 
quelli che indicano il movimento circolare. Ecco alcuni dati emersi: il vero ‘rotar’ e le 
sue varianti (‘rotando’, ‘rotante’, ‘rotare’, ‘roteando’, ecc.) compaiono sette volte, di cui 
cinque nel Paradiso; il sostantivo ‘rota’ appare venti volte, di cui undici nella Cantica 
finale, mentre il suo plurale compare quattordici volte, di cui sei nel Paradiso. Il verbo 
‘girar’/‘girare’ e le sue coniugazioni sono usati quarantaquattro volte, la metà nel Pa-
radiso; i termini ‘gir’, ‘giro’ e ‘giri’ si contano trentotto volte, di cui diciotto nella terza 
Cantica; la parola ‘moto’ appare nel Paradiso undici volte su quindici; infine, i termini 
‘circular’, ‘circulazion’, ‘circunferenza’, ‘circumcinto’ e ‘circuncidere’ compaiono più 
volte solo nella Cantica finale. Questi dati rivelano come, pur non essendo esclusivi 
del terzo Regno, i termini legati al movimento circolare raggiungono in questa Can-
tica una densità e un valore simbolico particolarmente rilevanti. La loro abbondanza 

46   Ciabattoni, Dante’s performance, 191-235.
47   Si veda: Cherchi e Sarteschi, “Il cielo del Sole”, 311-331; Ciabattoni, Coreografie dantesche, 11-30; De Ventura, “Donne mi parver, non da 
ballo sciolte”, 125-136; Saiber e Mbirika, “The three giri of Paradiso”, 237-272.
48   Cappuccio, “Strutture musicali”, 147-178.
49   Catelli, “Coreografie paradisiache”, 119-138.
50   Cieri Via, “La danza come movimento”, 31-66.
51   IntraText, ultima cons. 30 maggio 2025, https://www.intratext.com/.

https://www.intratext.com/


Coreografie dantesche: il Dante Estense

40

riflette l’essenza stessa del Paradiso dantesco dove il moto ordinato, armonico e co-
reografico dei cieli e delle anime diventa espressione visibile della perfezione divina. 

La struttura stessa del Paradiso si basa su un modello centrato sulla figu-
ra del cerchio e sul movimento rotatorio: al centro dell’universo è la Terra, intorno 
alla quale ruotano nove sfere celesti concentriche, i nove Cieli danteschi. I primi sette 
prendono il nome dai pianeti che orbitano intorno alla Terra (Luna, Mercurio, Venere, 
Sole, Marte, Giove e Saturno), l’ottavo è quello delle Stelle Fisse in cui orbitano tutti 
gli astri, sede dei Cherubini e sfera in cui ha luogo il Trionfo di Cristo, di Maria e dei 
Beati; infine, il nono e ultimo Cielo è chiamato Primo Mobile o Cristallino, cielo che 
imprime il moto a tutti gli altri sottostanti. Essendo adiacente all’Empireo – spazio 
eterno e infinito di pura luce e amore, immobile sede di Dio – il Primo Mobile, in virtù 
del desiderio di unirsi a Lui, gira con la massima velocità trasmettendo il moto a tutte 
le altre sfere, con intensità digradante: più si è lontani da Dio, più il moto circolare 
sarà lento. Come i Cieli, anche le anime dei Beati si muovono con maggiore intensità 
e velocità nell’approssimarsi a Dio, per poi disporsi intorno a lui nella Candida Rosa:

vid’io in essa luce altre lucerne
muoversi in giro più e men correnti,
al modo, credo, do lor viste interne.
(Pd., VIII, vv. 19-21)

È la ‘vacanza’ paradisiaca sospesa tra stasis e kinesis codificata da Roberto 
Fratini,52 ovvero l’alternanza equivalente tra l’ipermovimento – tanto ascensionale 
quanto rotatorio – dei cieli e la stasi della contemplazione divina. Allo stesso modo, 
l’erranza delle anime non è immobilità, ma movimento continuo intorno alla propria 
origine immobile, Dio: il moto perpetuo e l’immobilità coincidono in una paradossale 
dinamica cinetica, di cui la danza delle anime e dei cieli è parte essenziale. Nel Dante 
Estense, l’importanza del moto circolare ininterrotto viene enfatizzata e rielaborata 
attraverso soluzioni iconografiche evocative e originali. Le danze descritte dal poeta 
si accompagnano a quelle raffigurate nelle illustrazioni dando vita a un dialogo conti-
nuo tra testo e immagine. La teoria continua di angeli danzanti nel margine superiore 
del manoscritto funge da specchio al testo dantesco, dove i concetti legati al movi-
mento, alla struttura del Regno di Dio e all’ineffabile dinamismo fisico e sonoro delle 
anime, trovano un’esplicazione visuale, restituendo – attraverso il dolce e luminoso 
fluire delle danze e della musica angelica – il senso ultimo della Terza Cantica.

52   Fratini, “Vacabimus”, 85-108.



Giulia Di Pierro

41 No. 1 — 2025

 DOI 10.54103/3103-3733/29920

BIBLIOGRAFIA

Bertacchini, Renato. Lectura dantis modenese. 
Introduzione. Società Dante Alighieri, 1984-1986.

Bertelli, Sandro. “La ‘Commedia’ di Dante alla corte degli 
Este (con una scheda paleografica su Anicio 
Bonucci falsario)”. La Bibliofilia 120, no. 3 (2018): 
377-397.

Bertelli, Sandro. “Qualche altra considerazione sui codici 
puntati della ‘Commedia’”. In Nuove prospettive 
sulla tradizione della ‘Commedia’. III, Terza serie, 
a cura di M. Cita, F. Marchetti e P. Trovato. 
Librariauniversitaria.it, 2021.

Bollati, Milvia. La Divina Commedia di Alfonso D’Aragona re 
di Napoli: Manoscritto Yates Thompson 36. Franco 
Cosimo Panini, 2006.

Boschi Rotiroti, Marisa. Codicologia trecentesca della 
Commedia. Viella, 2004.

Boschi Rotiroti, Marisa. “I manoscritti miniati trecenteschi 
della ‘Commedia’. Analisi codicologica”. In Dante 
visualizzato. Carte ridenti. I. XIV secolo, a cura di R. 
Arqués Corominas e M. Ciccuto. Franco Cesati 
Editore, 2017.

Brieger, Peter, Millard Meiss e Charles S. Singleton. 
Illuminated Manuscripts of the Divine Comedy. 
Princeton University Press, 1969.

Cappuccio, Chiara. “Strutture musicali del cielo del Sole: 
Dante e Beatrice al centro della danza dei beati”. 
Tenzone 9 (2008): 147-178.

Catelli, Nicola. “Coreografie paradisiache. Le danze dei 
sapienti (Par. X-XIV)”. L’Alighieri 32 (2008): 119–
138.

Ceresi, Maddalena. “Collezione manoscritta di codici 
danteschi della ‘Divina Commedia’, esistenti 
in riproduzione fotografica presso la filmoteca 
dell’Istituto di Patologia del libro ‘Alfonso Gallo’. 
IV. Manoscritti posseduti da varie biblioteche 
governative, comunali ed ecclesiastiche”. Bollettino 
dell’Istituto di Patologia del Libro Alfonso Gallo 26 
(1967): 3-48.

Cherchi, Paolo e Selene Sarteschi. “Il cielo del Sole. Per 
una lettura della ‘Commedia’ a ‘lunghe campate’”. 
Critica del testo 14, no.2 (2011): 311-331.

Ciabattoni, Francesco. “Coreografie dantesche”. Dante e 
l’arte 4 (2017), fascicolo monografico Dante e la 
danza: 11-30. 

Ciabattoni, Francesco. Dante’s Performance: Music, Dance, and 
Drama in the “Commedia”. De Gruyter, 2024.

Ciardi Dupré, Maria Grazia. “Narrar Dante attraverso le 
immagini. Le prime illustrazioni della Commedia”. 
In Pagine di Dante: le edizioni della Divina Commedia 
dal torchio al computer. Catalogo della mostra 
(Foligno, Oratorio del Gonfalone, 11 marzo – 28 
maggio 1989. Ravenna, Biblioteca Classense, 8 
luglio – 16 ottobre 1989). Electa – Editori Umbri 
associati, 1989.

Cieri Via, Claudia. “La danza come movimento ed 
espressione nelle immagini poetiche della 
Commedia di Dante”. Dante e l’arte 4 (2017), 

fascicolo monografico Dante e la danza: 31-66.
Clouzot, Martine. Images du musiciens (1350-1500): tipologies, 

figurations et pratique sociales. Brepols, 2007. 
Clouzot, Martine. “Le immagini dei musicisti”. In Atlante 

storico della musica nel Medioevo, a cura di V. Minazzi, 
C. Ruini. Jaca Book, 2011.

Collins, Matthew. “Copying Illustrations of Dante’s 
‘Commedia’ from Print to Manuscript: Variations, 
Ideology, Pedagogy, and Visual Editing”. 
Manuscripta 63, no.1 (2019): 1-62.

D’Ancona, Paolo. “La Divina Commedia e le arti figurative”. 
In La Divina Commedia, a cura di N. Zingarelli. 
Istituti Italiani d’Arti Grafiche, 1934.

De Rubeis, Maria Grazia. “Il Dante Estense”. In Dante 
e la Divina Commedia in Emilia Romagna. 
Testimonianze dantesche negli archivi e nelle 
biblioteche, a cura di G. Albanese, S. Bertelli e P. 
Pontari. Silvana, 2021.

De Ventura, Paolo. “‘Donne mi parver, non da ballo 
sciolte’: appunti su danza e pericoresi tra gli 
spiriti sapienti”. Dante e l’arte 4 (2017), fascicolo 
monografico Dante e la danza: 125-136. 

Fava, Domenico, e Mario Salmi. I manoscritti miniati della 
Biblioteca Estense di Modena. 2 voll. Electa, 1950–
1973.

Fratini, Roberto. “Vacabimus. Appunti per una cinesiologia 
dantesca”. In Danses imaginades, danses relatades. 
Paradigmes iconogràfics del ball des de l’antiguitat 
clàssica fins a l’edat mitjana, a cura di L. Buttà, J. 
Carruesco, F. Massip, E. Subìas, Trama 1, 2014.

Giunti, Camilla. “Ital. 474”. In Censimento dei commenti 
danteschi, II, no. 480, a cura di E. Malato e A. 
Mazzucchi. Salerno Editrice, 2011.

Inglese, Giorgio. “‘Cara piota’. Proposte per la ‘Commedia’”. 
Studi Danteschi 84 (2019): 15-55.

Labriola, Ada. “I libri miniati tra Trecento e Quattrocento: 
innovazione nella continuità”. In Bagliori dorati. Il 
Gotico internazionale a Firenze 1375-1440, Galleria 
degli Uffizi, 19 giugno – 4 novembre 2012. Giunti, 
2012.

Lo Monaco, Mauro. Danzare con misura.   Indicazioni per 
un’esecuzione consapevole di musiche e coreografie dei 
balli di Domenico da Piacenza. Piretti Editore, 2024.

Manzari, Francesca. “La miniatura abruzzese di epoca 
gotica e tardogotica”. In Illuminare l’Abruzzo. Codici 
miniati tra Medioevo e Rinascimento (Chieti, Palazzo 
de’ Mayo, 10 maggio–31 agosto 2013), a cura di G. 
Curzi, F. Manzari, F. Tentarelli e A. Tomei. Carsa, 
2012.

Martinez, Ronald L. “Anna and the Angels Sing Osanna: 
Psalm Sunday and the Cristo-rhyme in Dante’s 
Purgatorio and Paradiso”. Critica del testo 14, no.2 
(2011): 293-309.

Miglio, Luisa. “I commenti danteschi: i commenti figurati”. 
In Intorno al testo. Tipologie del corredo esegetico e 
soluzioni editoriali. Atti del convegno (Urbino, 1-3 
ottobre 2001). Salerno Editrice, 2003.

Milano, Ernesto. Biblioteca Estense. Nardini, 1987.
Milano, Ernesto. Testimonianze dantesche della Biblioteca 



Coreografie dantesche: il Dante Estense

42

Estense Universitaria (secc. XIV-XX). Catalogo della 
mostra (Modena, Biblioteca Estense Universitaria, 
27 marzo 2000 – 28 febbraio 2001). Il Bulino, 2000.

Molina Figueras, Joan. “L’avara povertà di Catalogna? 
Il manoscritto Yates Thompson, un canto al 
lusso tardogotico e alla cultura umanistica nella 
corte napoletana di Alfonso d’Aragona”. In Dante 
visualizzato. Carte ridenti. II. XV secolo. I, a cura di M. 
Ciccuto e M. L. G. Livraghi. Franco Cesati Editore, 
2019.

Montfaucon, Bernard de. Diarium italicum: Sive 
monumentorum veterum, bibliothecum, musæorum, 
&c. 1702.

Mullally, Robert. The Carole: A Study of Medieval Dance. 
Ashgate, 2011.

Pegoretti, Anna. Indagine su un codice dantesco: la ‘Commedia’ 
Egerton 943 della British Library. Felici, 2014.

Perriccioli Saggese, Alessandra. “Le illustrazioni della 
‘Divina Commedia’ Morgan 676 fra Firenze e 
Napoli”. In Dante Visualizzato, a cura di M. Ciccuto 
e L. M. G. Livraghi, 265-276. Franco Cesati Editore, 
2019.

Ponchia, Chiara. Frammenti dell’aldilà. Miniature trecentesche 
della Divina Commedia. Il Poligrafo, 2015.

Pontremoli, Alessandro, e Patrizia La Rocca. Il ballare 
lombardo. Teoria e prassi coreutica nella festa di corte 
del XV secolo. Vita e Pensiero, 1987.

Pontremoli, Alessandro. Storia della danza dal Medioevo ai 
giorni nostri. Le Lettere, 2002.

Pontremoli, Alessandro. Danza e Rinascimento. Cultura 
coreica e “buone maniere” nella società di corte del XV 
secolo. Ephemeria Editrice, 2011.

Roddewig, Marcella. Dante Alighieri. Die Göttliche Komödie. 
Vergleichende Bestandsaufnahme der Commedia–
Handsdschriften. Hiersemann, 1984.

Romanini, Fabio. “Altri testimoni della ‘Commedia’”. In 
Nuove prospettive sulla tradizione della ‘Commedia’. I. 
Una guida filologica–linguistica al poema dantesco, a 
cura di P. Trovato. Franco Cesati Editore, 2007.

Rotili, Mario.  I Codici danteschi miniati a Napoli. Libreria 
Scientifica Editrice, 1972.

Saiber, Arielle, e Aba Mbirika. “The three giri of Paradiso 
XXXIII”. Dante studies 131 (2013):  237-272.

Sanguineti, Federico. “Sui manoscritti Estense It. 474, 
Florio, Urbinati Lat. 365 e 366”. In Nuove prospettive 
sulla tradizione della ‘Commedia’. I. Una guida 
filologica–linguistica al poema dantesco, a cura di P. 
Trovato. Franco Cesati Editore, 2007.

Sansone, Salvatore. “Dante nell’Eden. Matelda, Beatrice e 
la processione mistica in alcuni esemplari miniati 
della ‘Commedia’”. In Dante visualizzato. Carte 
ridenti. I. XV secolo. I, a cura di M. Ciccuto e M. L. G. 
Livraghi. Franco Cesati Editore, 2019.

Sowell, U. Madison. “Dentro a ‘La Danza Dve Le Quattro Belle’ 
(Purg. 31.104): Dance in Dante’s ‘Commedia’”. 
Bibliotheca Dantesca 1 (2018): 157-176.

Spagnesi, Alvaro. “Le miniature del Dante Poggiali”. In 
Chiose palatine: ms. Pal. 313 della Biblioteca nazionale 
centrale di Firenze, a cura di R. Abardo, Salerno 

Editrice, 2005.
Tavoni, Mirko. “The vision of God (Paradiso XXXIII) and Its 

iconography”.  In Interpretation and visual poetics 
in medieval and early modern texts Essays in honor of 
H. Wayne Storey, a cura di B. Arduini, I. Magni y J. 
Todorovic, 94-121. Brill, 2021.

Tronca, Donatella. Christiana choreia. Danza e cristianesimo 
tra Antichità e Medioevo. Viella, 2022.

Trovato, Paolo. “Fuori dall’antica vulgata. Nuove prospettive 
sulla tradizione della ‘Commedia’”. In Nuove 
prospettive sulla tradizione della ‘Commedia’. I. Una 
guida filologica–linguistica al poema dantesco, a cura 
di P. Trovato. Franco Cesati Editore, 2007.

Trovato, Paolo. “Intorno agli stemmi della ‘Commedia’”. In 
Nuove prospettive sulla tradizione della ‘Commedia’. I. 
Una guida filologica–linguistica al poema dantesco, a 
cura di P. Trovato. Franco Cesati Editore, 2007.

Vettori, Alessandro. L’ascesa a Dio. Tipologie della preghiera 
nella ‘Commedia’ di Dante. Edizioni di Storia e 
Letteratura, 2021.


