
La diglossia nel linguaggio letterario, 
artistico e museale – Un approccio alla 
comprensione delle diversità culturali

KEY WORDS
Diglossia, Visual 
Diglossia, Museo-
logical Language, 
Cultural Hybridiza-
tion, Post-colonial

Marco Izzolino 
Accademia di Belle Arti, Napoli
https://orcid.org/0009-0007-2683-1557

ABSTRACT
This article aims to analyze the concept of diglossia, historically 
linked to the linguistic field, and to extend its applicability to a 
broader cultural dimension that includes literary, artistic, and, 
finally, museological language. It is argued that diglossia — 
understood as the coexistence of different communicative lan-
guages and codes within the individual and the community — 
is not a marginal phenomenon, but an intrinsic and pervasive 
condition of contemporary life. 

The essay is based on a research project concern-
ing the historical-artistic context of post-unification Sardinia, 
where the concept of visual diglossia was introduced. The Sar-
dinian case, with its historical trajectory of local artists medi-
ating between 'native' languages and dominant cultural codes, 
offers an innovative paradigm for understanding the dialogue 
between hegemonic and subaltern cultures, anticipating phe-
nomena later extended to Italy and other post-colonial contexts.

This visual diglossia, originating in art and reflected 
in the organizational models of international bodies like ICOM, 
facilitates the translation between a global exhibition 'lan-
guage' and local cultural languages. Considering diglossia as a 
widespread competence in dissemination enables a dynamic 
process that favors the re-emergence of even peripheral cultural 
meanings and their access to a wide audience, overcoming spa-
tio-temporal and cultural barriers. In an era of increasing inter-
connectedness, the ability to manage this diglossia is crucial for 
transforming museum heritage into a 'shared communication 
theater,' where cultural diversity is actively mediated.

CITATION
Izzolino, Marco. “La diglos-
sia nel linguaggio letterario, 
artistico e museale – Un 
approccio alla comprensio-
ne delle diversità culturali”. 
Muse. Rivista di Musica, 
Arte, Drammaturgia, Danza 
e Design, no. 1 (2025): 
103-119

No. 1 — 2025Milano University Press

CC BY-SA 4.0 License ISSN 3103-3733 DOI 10.54103/3103-3733/29929Copyright © 2025 Author(s)

https://ror.org/01xk4y863
https://orcid.org/0009-0007-2683-1557
https://milanoup.unimi.it/catalogo-riviste.html


La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

104

Premessa

La complessità delle società contemporanee è caratterizzata da un’intensa dinamica 
di scambi culturali e da una profonda interconnessione globale. In questo contesto, 
l’individuo è esposto continuamente a una pluralità di linguaggi, codici e sistemi di 
significazione, fenomeno che può essere efficacemente interpretato attraverso la len-
te della diglossia. Originariamente elaborato in ambito linguistico da Charles A. Fergu-
son1 nel 1959 e successivamente ampliato da Joshua A. Fishman2 nel 1967, il concet-
to di diglossia descrive la coesistenza di due varietà linguistiche distinte, impiegate 
in contesti sociali differenziati all’interno di una stessa comunità. Il presente studio 
propone un’estensione di tale concetto al più ampio dominio dei linguaggi culturali 
e comunicativi, con particolare attenzione all’ambito museale. Si sostiene che la di-
glossia, intesa come la compresenza, nel singolo e nella collettività, di differenti idio-
mi comunicativi e repertori simbolici, rappresenti oggi una condizione strutturale e 
ubiquitaria nell’esperienza umana dell’era globalizzata.3

Questo contributo intende esplorare come il concetto di diglossia, tradizio-
nalmente riferito alla sfera verbale, possa essere esteso all’ambito visivo e, successi-
vamente, ai linguaggi museali, al fine di offrire una cornice interpretativa utile a fa-
vorire la comprensione e la valorizzazione del patrimonio culturale. Tale estensione 
si rende necessaria per fornire agli spazi espositivi strumenti concettuali e operativi 
capaci di rispondere alla crescente diversità del pubblico e alla natura composita del-
le espressioni culturali contemporanee. La capacità dei musei di configurarsi come 
un ‘teatro di comunicazione condivisa’, in cui la diversità non è un mero oggetto di 
esposizione ma viene attivamente mediata e resa intelligibile,4 dipende in larga mi-
sura dalla consapevolezza e dalla gestione di questa condizione diglossica. L’analisi 
si radica in un progetto di ricerca focalizzato sul contesto storico-artistico della Sar-
degna post-unitaria, che ha consentito di sviluppare una prospettiva interpretativa 
di diglossia visiva.5 Il caso sardo si presta a fungere da laboratorio emblematico di 
ibridazione culturale, in cui artisti locali hanno mediato fra codici espressivi ‘nativi’ 
e linguaggi culturali egemoni imposti dalla neonata Nazione italiana. Tale esperienza 
storica e artistica costituisce un paradigma utile non solo per comprendere le dina-
miche interne alla cultura italiana post-unitaria, ma anche per delineare un model-
lo metodologico applicabile a contesti più ampi, inclusi quelli derivanti da processi 
post-coloniali a scala globale. La diglossia, e in particolare la sua interpretazione in 
termini visivi proposta rispetto all’esperienza artistica sarda, si configura come un 
precursore dei meccanismi comunicativi che informano il linguaggio museale con-
temporaneo. Organizzazioni come l’International Council of Museums6 promuovono 

1   Ferguson, “Diglossia”.
2   Fishman, “Bilingualism with and without Diglossia; Diglossia with and without Bilingualism”.
3   Bauman, Liquid Modernity; Fabietti, Il destino della 'cultura'.
4   Hooper-Greenhill, The Educational Role.
5   Izzolino, Didattica Museale, in particolare su questo argomento si rimanda al capitolo 3 “Diglossia visiva”, 92-119.
6   ICOM, “Standards and Guidelines”.



Marco Izzolino

105 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

modelli organizzativi che, pur non menzionando esplicitamente il termine diglossia, 
ne riflettono la logica intrinseca: un ponte tra un ‘linguaggio globale’ dell’esposizione, 
caratterizzato da codici e pratiche universalmente riconosciute, e i linguaggi specifi-
ci, ‘nativi’ o locali, dei patrimoni esposti. Questa prospettiva permette di riconosce-
re la diglossia come una competenza diffusa nel pubblico, su cui i musei possono 
fare affidamento per attivare processi dinamici di interpretazione e coinvolgimento. 
Il contributo si sviluppa seguendo un percorso che parte dall’analisi della diglossia in 
senso stretto, procede con l’approfondimento della sua manifestazione nella sfera vi-
siva e conclude con la sua applicazione al contesto museale. Verranno discusse le im-
plicazioni di questo approccio per la valorizzazione del patrimonio culturale, sottoline-
ando come la consapevolezza e l’applicazione strategica della diglossia nel linguaggio 
museale rivestano un ruolo cruciale nella costruzione di nuove identità culturali e nella 
promozione di un autentico dialogo interculturale nell’epoca contemporanea.

Origine del concetto di diglossia

Il concetto di diglossia, nella sua accezione più consolidata, affonda le radici negli stu-
di sociolinguistici del XX secolo. La formulazione pionieristica di Charles A. Ferguson 
(1959) ha descritto la diglossia come una situazione linguistica stabile in cui, all’inter-
no di una comunità, due varietà della stessa lingua (o, in alcuni casi, due lingue distinte 
ma strettamente correlate) coesistono e sono impiegate in funzioni sociali complemen-
tari e ben definite. Una varietà è considerata ‘alta’ (H, da High) ed è utilizzata in contesti 
formali, ufficiali e prestigiosi (ad esempio religione, istruzione, governo), mentre l’altra 
è considerata ‘bassa’ (L, da Low) ed è impiegata nella comunicazione informale, fami-
liare e quotidiana. Questa distinzione funzionale, più che una mera gerarchia di presti-
gio, è ciò che caratterizza la diglossia, differenziandosi dal semplice bilinguismo, dove 
l’uso delle lingue può essere più intercambiabile o non rigidamente legato a specifici 
domini sociali. Ferguson identificò nove caratteristiche chiave della diglossia, tra cui 
la specializzazione funzionale delle varietà, il prestigio di H, l’acquisizione di L come 
lingua madre e H attraverso l’educazione formale, l’esistenza di un vasto corpus let-
terario in H, e l’assenza di parlanti nativi che usino H in contesti informali. Esempi 
classici citati da Ferguson includono l’arabo colloquiale e standard, il greco demotico 
e kαθαρεύουσα, il tedesco svizzero e lo standard, e il creolo haitiano e il francese.

Successivamente, Joshua A. Fishman ampliò il concetto, distinguendo tra 
‘bilinguismo con diglossia’ (dove una comunità è bilingue e le lingue hanno funzioni 
sociali separate), ‘diglossia senza bilinguismo’ (dove ci sono due lingue o varietà, ma 
gruppi distinti all’interno della comunità usano predominantemente l’una o l’altra, 
senza che tutti i membri siano bilingue), “bilinguismo senza diglossia” (dove gli in-
dividui sono bilingue ma le lingue sono usate in modo intercambiabile senza chiara 
specializzazione funzionale) e “né bilinguismo né diglossia” (comunità monolingue). 
L’apporto di Fishman è stato cruciale per chiarire che diglossia e bilinguismo non 
sono sinonimi e possono presentarsi in diverse combinazioni, influenzando profon-



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

106

damente la dinamica sociale e culturale di una comunità. La pertinenza del concetto 
di diglossia per la comprensione delle dinamiche culturali va oltre il mero ambito 
linguistico. L’idea di coesistenza funzionale di codici differenti, impiegati in contesti 
sociali specifici e con diversi gradi di prestigio o formalità, può essere estesa a tutti i 
sistemi di significazione che strutturano una cultura. In un’ottica sociologica e antro-
pologica della cultura, si osserva come fenomeni di compresenza di repertori gestua-
li, simbolici, iconografici e narrativi rispondano a esigenze comunicative diverse, dal 
quotidiano all’istituzionale, dal locale al globale.7 Questa ‘diglossia culturale’ diventa 
particolarmente rilevante in contesti di intersezione tra culture, dove l’emergere di 
una cultura egemone porta all’assimilazione, all’adattamento o alla resistenza di co-
dici culturali ‘subalterni’ o ‘nativi’.

La diglossia nel contesto italiano post-unitario: il caso di Grazia Deledda

Il processo di unificazione italiana, culminato nel 1861, non comportò un’immediata 
creazione di un’unità linguistica a livello nazionale. Al contrario, il panorama italia-
no post-unitario risultava profondamente frammentato dal punto di vista linguistico, 
con una moltitudine di dialetti e lingue regionali che costituivano la lingua madre per 
la maggioranza della popolazione. L’italiano standard, fondato sul fiorentino lettera-
rio, era la lingua dell’amministrazione, dell’istruzione e della cultura ‘alta’, parlata e 
scritta da una ristretta élite intellettuale e borghese. Questa situazione configurava 
una chiara condizione di diglossia su scala nazionale, in cui il dialetto rappresentava 
la varietà ‘bassa’ e l’italiano la varietà ‘alta’.

In questo contesto, la figura di Grazia Deledda (1871-1936), Premio Nobel 
per la Letteratura nel 1926, rappresenta un esempio paradigmatico della diglossia 
linguistica e delle sue implicazioni culturali. Nata e cresciuta a Nuoro, in Sardegna, 
Deledda apprese l’italiano non come lingua materna, ma attraverso un percorso di 
studio autonomo iniziato intorno ai tredici anni e proseguito con perseveranza fino 
all’età di circa trent’anni. La sua affermazione:

Leggo relativamente poco, ma cose buone, e cerco sempre di mi-
gliorare il mio stile. Io scrivo ancora male in italiano ma anche 
perché ero abituata al dialetto sardo che è per se stesso una lingua 
diversa dall’italiana,8

non solo testimonia la sua umiltà intellettuale, ma rivela anche una profonda 
consapevolezza della condizione diglossica in cui operava.9 Il sardo non è un dialetto 
territoriale, bensì una lingua romanza distinta, con una propria grammatica, un pro-
prio lessico e una tradizione orale e scrittura autonoma. La scelta di Deledda di adottare 
l’italiano come lingua letteraria non rappresentò una semplice adesione a una norma, 

7   Crespi, Manuale di sociologia; Monceri-Gili, Comprendersi o no.
8   La citazione è tratta da una pagina di diario autografa esposta in una vetrina della casa natale della scrittrice, oggi museo dedicato alla 
sua memoria.
9   Cavanaugh, Language Ideologies; Manca, Tradizione e innovazione.



Marco Izzolino

107 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

ma una decisione strategica che le permise di superare i confini regionali, portando 
le storie, i miti, le tradizioni e le peculiarità della Sardegna a un pubblico nazionale e 
internazionale. Attraverso l’italiano, Deledda diede voce a una cultura che altrimen-
ti sarebbe rimasta confinata, permettendole di “sopravvivere e continuare a essere 
raccontata in un contesto mutato”.10 Questa scelta linguistica fu sintomatica di una 
più ampia trasformazione culturale e sociale in Sardegna, innescata dalla cosiddet-
ta Fusione Perfetta del 1847, che anticipò l’unificazione italiana. L’isola, già integrata 
negli stati governati dai Savoia, subì profondi processi di cambiamento e adattamento 
a una nuova realtà politica, economica e sociale. La cultura sarda, con le sue tradizio-
ni peculiari – molte volte considerate ‘di nazione’ per la loro diffusione trasversale 
a tutti i livelli sociali, anziché meri retaggi folkloristici – si trovò a dialogare con una 
cultura italiana post-unitaria in costruzione. L’isolamento storico e la coesione socia-
le dell’isola avevano generato una forte coscienza collettiva e una ‘voce’ delle masse, 
presente in ogni aspetto della vita quotidiana.11 La diglossia, in questo senso, non fu 
solo una condizione subalterna, ma divenne un meccanismo di resilienza culturale. 
L’apprendimento e l’uso della lingua ‘alta’ (l’italiano) non comportò l’annientamento 
della lingua ‘bassa’ (il sardo e la cultura che essa veicolava), bensì una complessa in-
terazione che permise alla cultura sarda di adattarsi senza perdere la propria identi-
tà profonda. Grazia Deledda rappresenta dunque un’autrice che utilizzò la diglossia 
come strumento di emancipazione culturale e diffusione di un patrimonio altrimenti 
inaccessibile. La sua opera dimostra come l’incontro tra linguaggi diversi possa ge-
nerare nuove forme d’espressione, arricchendo il panorama culturale complessivo.

Diglossia visiva: un paradigma dall’arte sarda post-unitaria

Le dinamiche di diglossia che si sono manifestate nel contesto linguistico e letterario 
della Sardegna post-unitaria trovano un riscontro parallelo nella sfera delle arti visive. 
Tra Otto e Novecento, così come alcuni letterati affrontarono la sfida di esprimersi in 
italiano pur provenendo da un contesto dialettale, anche gli artisti figurativi si confron-
tarono con una sorta di diglossia nel dominio della visione. Se la distinzione tra due lin-
gue parlate o scritte è relativamente definita, trasporre tale distinzione nel linguaggio 
visivo richiede un’analisi più sottile, poiché la struttura e la grammatica dell’immagine 
risultano meno codificate rispetto a quelle verbali. Nonostante questa complessità, si 
possono riconoscere forme di diglossia visiva in diversi artisti sardi attivi nel periodo 
post-unitario. Per uno scrittore dell’epoca la diglossia consisteva nel comporre in una 
lingua differente da quella che aveva formato il proprio pensiero e la propria visione 
del mondo. Per l’artista visivo, la diglossia si traduceva nell’esprimersi attraverso mate-
riali, tecniche e contesti espressivi differenti da quelli in cui aveva sviluppato le proprie 
capacità plastiche e grafiche, spesso interiorizzate in ambito tradizionale e familiare.

10   Izzolino, Didattica museale, 95.
11   Gumperz, Linguistic and Social Interaction; Hawkins, Diglossia Revisited.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

108

Un esempio emblematico è offerto da Costantino Nivola (1911-1988), uno 
dei maggiori artisti sardi del Novecento. In un’intervista del 1977 con Tonino Casula,12 
Nivola raccontò che, pur riconoscendo l’importanza dei suoi studi artistici al di fuori 
della Sardegna – in particolare all’ISIA di Monza – e delle esperienze internazionali, 
la sua formazione giovanile come muratore e scalpellino nel paese natio di Orani co-
stituì il fondamento della sua pratica artistica. La sua prima opportunità di esercitare 
le competenze plastiche e grafiche in un contesto esterno avvenne grazie alla colla-
borazione con Mario Delitala, anch’egli originario di Orani, nella decorazione dell’Aula 
Magna dell’Università di Sassari. Delitala (1887-1990) apparteneva a una generazione 
di artisti sardi attivi a cavallo tra Otto e Novecento che, grazie ai cambiamenti politici e 
sociali, ebbero accesso a un contesto culturale più ampio rispetto a quanto precedente-
mente offerto dall’isola. Altri artisti coevi come Francesco Ciusa (1883-1949), Giuseppe 
Biasi (1885-1945), Melkiorre Melis (1885-1982), Mario Mossa de Murtas (1902-1986) e 
Tarquinio Sini (1889-1943) appresero un linguaggio artistico e compositivo estraneo 
alla tradizione locale, ispirato da ambiti accademici, avanguardie e contesti industriali 
come l’editoria, la grafica e il design.13 Le commissioni pubbliche statali, come quelle 
per l’Università di Sassari e altri edifici istituzionali, furono occasioni di incontro tra due 
linguaggi culturali distinti della Sardegna: quello tradizionale locale e quello naziona-
le moderno. La generazione successiva, rappresentata anche da Nivola, ebbe modo di 
sperimentare la propria espressività tradizionale in contesti definiti da requisiti estetici 
nazionali, delineando così un processo di confronto e mediazione tra codici differenti. 
Il linguaggio visivo sardo tradizionale, infatti, si era sviluppato per secoli prescindendo 
quasi totalmente dall’evoluzione storica della cultura figurativa classica. Caratterizzato 
da una forza espressiva ‘barbarica’ nel senso di a-classica, essenziale e sintetica nella 
composizione della figura, e tendente all’astratto nella differenziazione delle superfici 
per imitare le incisioni e le modellature naturali del paesaggio, esso possedeva una pro-
pria “matrice mediterranea pre-classica, comune a molte civiltà affacciate sul Mediter-
raneo. Questa specificità è stata ben riassunta nell’idea che in Sardegna 

il divenire del tempo sta contro la fissità dell’origine; qui vi è quasi 
una sorta di terrore religioso della perfettibilità; qui una rude for-
za ancestrale sembra debba imprimere in tutto il suggello dell’es-
senziale senza contorni. Terra di espressioni pure è la Sardegna, 
che non amano conchiudersi nel binomio classico, non superabile, 
del pulchrum-verum. […] In codesta essenziale soddisfazione delle 
piccole cose, senza aspri tormenti, è uno dei suoi tratti più sugge-
stivi: la freschezza primordiale caratteristica di ogni mondo barba-
rico. […] Pure espressioni e piccole cose costituiscono i segni, oggi 
come in antico, della civiltà e dell’arte, nell’Isola.14

12   Tonino Casula, intervista a Costantino Nivola.
13   Gusti-Manca, Arte contemporanea.
14   Lilliu, Sardegna: isola anticlassica, 130.



Marco Izzolino

109 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

L’incontro con una civiltà figurativa fondata sulla cultura classica, o con la 
quale essa si era sempre confrontata, ebbe un impatto significativo sulla generazione 
di artisti sardi della seconda metà dell’Ottocento. Da qui nacque una sorta di diglos-
sia visiva: il possesso contemporaneo di due linguaggi visivi differenti. L’uno nativo, 
a-classico, e l’altro acquisito, di derivazione classica. Inizialmente, nella generazione 
di Delitala, i due linguaggi si incontrarono sul terreno del realismo espressivo. Gli ar-
tisti sardi adattarono l’immediatezza delle proprie attitudini alle regole della prospet-
tiva e della composizione geometrica, assecondando le esigenze di verità e sincerità 
della rappresentazione naturalistica diffuse nel resto d’Italia. Impararono a contene-
re una tecnica espressiva istintiva all’interno di una rigorosa griglia razionale. Questo 
incontro generò conseguenze feconde: approcci e attitudini grafiche o d’intervento 
sulla materia, inizialmente latenti, emersero con prepotenza come cifre espressive 
all’interno di composizioni figurative comprensibili a livello nazionale. Artisti come 
Ciusa o Biasi non solo portarono alla luce storie e personaggi della Sardegna, ma lo 
fecero con uno stile personale, capace di fondere la minuziosità del dettaglio con l’ac-
costamento di volumi e superfici astratti, esito di una tecnica che organizzava in una 
visione d’insieme strategie e approcci provenienti da diverse tradizioni artigiane.

Se per la generazione a cavallo tra i due secoli il dialogo tra i due linguaggi av-
venne sul piano del realismo figurativo (estraneo alla tradizione sarda), per la genera-
zione successiva (quella di Nivola e Giovanni Pintori, suo compagno di studi a Monza) 
quel dialogo poté avvenire attraverso il recupero di matrici astratte e a-classiche, fino 
a quel momento quiescenti. Questo fu favorito dalla mutazione del contesto artistico 
nazionale, stimolato dalle avanguardie e dalle nuove tecnologie (fotografia, cinema), 
che portarono alla ribalta interessi verso i ‘primitivi’ e l’astrattismo, forme più vicine 
alla tradizione artistica e artigiana sarda. Il dialogo tra matrici culturali diverse sti-
molò il cambiamento anche nell’ambiente artistico del resto d’Italia, con il linguaggio 
comune come strumento di questo processo e la diglossia come presupposto. L’arte 
italiana si nutrì di storie, simboli e linguaggi provenienti da contesti un tempo errone-
amente definiti periferici. Lo sforzo degli autori di apprendere un linguaggio diverso 
da quello d’origine generò processi di traduzione di elementi nativi o la creazione di 
elementi linguistici e simbolici ibridi e nuovi, soprattutto in ambiti espressivi emer-
genti grazie alle nuove tecnologie e ai processi industriali. È significativo che la diglos-
sia visiva degli artisti sardi abbia avuto un impatto maggiore in discipline ‘nascenti’ 
dove la creatività si associava alla produzione industriale, come il graphic design (Pin-
tori), la scultura applicata all’architettura moderna in cemento (Nivola), l’illustrazione 
(Edina Altara, Tarquinio Sini), e la connessione tra design industriale e artigianato 
(Eugenio Tavolara), con potenziali contributi anche nella scultura e ceramica (Salva-
tore Fancello). Ciò si spiega con l’approccio pragmatico dell’industria e l’apertura di un 
nuovo e più ampio pubblico, che consentivano soluzioni non convenzionali, superan-
do le gerarchie artistiche tradizionali e l’apparente conflitto tra il linguaggio espressi-
vo più libero della tradizione sarda e quello più razionale della tradizione classica.15

15   Crispolti, Come studiare l’arte contemporanea.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

110

In breve, la Sardegna ha trasformato la situazione di subalternità culturale 
in una scelta strategica di adattamento e innovazione, con la diglossia visiva che ha 
svolto il ruolo di catalizzatore. Questo fenomeno, lungi dall’essere circoscritto all’I-
sola, è espressione di un processo universale che si ripresenta ogniqualvolta culture 
diverse si incontrano in un rapporto di egemonia e subalternità, toccando tutti gli 
ambiti espressivi in grado di evolvere all’interno della cultura dominante.

Cornice teorica: Antonio Gramsci, Alberto Mario Cirese
e i dislivelli culturali

Per inquadrare la diglossia visiva in un contesto teorico più ampio, è indispensabile 
fare riferimento alle riflessioni di Antonio Gramsci sui dislivelli culturali e alla suc-
cessiva elaborazione di Alberto Mario Cirese in ambito antropologico e sociologico.16 
Tali contributi permettono di comprendere non solo le dinamiche culturali interne 
alle società nazionali, ma anche le interazioni tra culture a livello globale, con parti-
colare riguardo ai fenomeni post-coloniali.

Antonio Gramsci, nei suoi Quaderni del carcere (1929-1935), si rivelò uno dei 
primi pensatori a investigare in modo approfondito la relazione tra dislivelli culturali 
e lotta di classe nella società italiana. Egli attribuiva grande importanza allo studio del-
la formazione degli intellettuali e dei fatti culturali legati ai gruppi sociali, includendo 
in quest’ultimo ambito anche attività, atteggiamenti e prodotti spesso sottovalutati o 
considerati marginali dalla cultura ufficiale, quali la letteratura popolare, il folklore 
e il senso comune. In particolare, Gramsci sottolineava la necessità di comprendere 
la cultura popolare come espressione rappresentativa delle classi subalterne, intese 
come “l’insieme delle classi subalterne e strumentali di ogni forma e società finora 
esistita”.17 Egli osservava una netta contrapposizione tra la visione del mondo popo-
lare e quella ufficiale o colta, correlata ai contrasti economici e politici, ma anche a 
differenze culturali e di percezione del reale. Per Gramsci, la cultura popolare con-
teneva sia stratificazioni ‘fossilizzate’, più conservative, sia innovazioni spontanee e 
progressive, originate da nuove condizioni di vita. Queste innovazioni culturali pote-
vano trasformarsi in una coscienza di classe più consapevole e articolata, sfidata e ali-
mentata da un confronto continuo tra gruppi sociali. Questa concezione gramsciana 
fornisce una solida base teorica per leggere la diglossia culturale come un fenomeno 
dinamico, in cui la compresenza di codici e repertori diversi nelle classi subalterne 
diventa terreno fertile per la resistenza, l’innovazione e l’emancipazione culturale.

Negli anni Settanta, Alberto Mario Cirese ha ripreso e sviluppato le intuizio-
ni di Gramsci sui dislivelli culturali,18 introducendo un approccio antropologico più 
ampio e meno legato alla valenza politica esplicita. Cirese ha utilizzato la distinzione 
tra cultura egemonica e culture subalterne come modello analitico per comprendere 
la dialettica culturale che si instaura sia all’interno di una società sia tra culture di-

16   Gramsci, Quaderni del carcere; Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne; Id., “Gramsci e il folklore”.
17   Gramsci, Quaderni del carcere, 2312.
18   Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne.



Marco Izzolino

111 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

verse in relazione di dominio e subordinazione. Secondo Cirese, non esiste un tratto 
culturale intrinsecamente ‘alto’ o ‘basso’: la sua natura dipende sempre dal contesto 
storico-sociale in cui si colloca. I dislivelli culturali si manifestano nelle differenze tra 
classi sociali o società, determinati da fattori come isolamento territoriale, discrimi-
nazione culturale e resistenza all’omologazione imposta dai ceti dominanti. Cirese 
evidenzia inoltre come le culture, pur differenziate, siano legate da una rete di scambi 
continui, che includono processi di tradizione, acculturazione, innovazione e circo-
lazione culturale o sociale. La circolazione culturale assume particolare importanza 
per la comprensione della diglossia, perché implica che i codici e i repertori culturali 
subiscono modificazioni, appropriazioni e nuove ibridazioni nei processi di scambio 
tra gruppi dominanti e subalterni. Questa visione permette di analizzare la diglossia 
non solo come una condizione di separazione o subordinazione, ma come un luogo di 
negoziazione e trasformazione culturale continua.

Il doppio linguaggio della globalizzazione

Le riflessioni gramsciane sulla relazione tra egemonia e subalternità sono state ripre-
se e applicate a livello globale, dando origine a una serie di studi critici nei Cultural 
Studies e nei Subaltern Studies. Studiosi come Étienne Balibar, Ranajit Guha, Stuart Hall, 
Eric Hobsbawm e Edward Said hanno rielaborato il pensiero di Gramsci per analizzare 
le dinamiche culturali e politico-sociali di contesti post-coloniali e di trasformazioni 
globali.19 In particolare, la corrente dei Subaltern Studies, nata in India negli anni Ottan-
ta, si ispira esplicitamente al pensiero gramsciano per dare voce alle classi subalterne 
tradizionalmente escluse dalla storiografia nazionale e post-coloniale, contribuendo a 
mettere in luce la complessità delle culture marginalizzate e a sfidare narrazioni ege-
moniche. Queste elaborazioni internazionali confermano l’importanza di una cornice 
teorica che consideri la diglossia culturale come un meccanismo di relazione dinami-
ca e spesso conflittuale tra culture dominanti e subalterne, con esiti sia di subordina-
zione sia di innovazione e rinnovamento culturale. La contrapposizione tra cultura 
egemone e subalterna, come analizzata da Gramsci e Cirese, è utile non solo per le 
dinamiche socio-politiche della globalizzazione, ma anche per i meccanismi comuni-
cativi attraverso cui essa si manifesta. Negli ultimi quattro decenni, l’interdipendenza 
globale ha generato un’ibridazione culturale che rende difficoltoso assegnare contorni 
precisi alle pratiche culturali. La circolazione di persone, beni e informazioni, unita al 
sistema informativo di massa e in rete, rende l’incontro con la diversità inevitabile e 
soggetto a continue negoziazioni. Ciò rende sempre più difficile immaginare le culture 
come realtà separate, stabili e coerenti. Prevale, come Franco Crespi afferma, la 

possibilità che forme culturali diverse, anche contrapposte tra loro, 
siano compresenti in uno stesso contesto sociale. Mentre determina-
te forme culturali possono essere l’espressione dell’esperienza sociale 
di nuovi ceti emergenti [...] altre forme culturali, legate alle tradizioni, 

19   Cfr. Schirru, Gramsci, le culture e il mondo; Deias et al., Gramsci ritrovato.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

112

possono invece continuare a persistere [...]. Il conflitto tra queste di-
verse forme può avere esiti diversi, a seconda che le forme “progres-
siste” prevalgano su quelle tradizionali o queste ultime sulle prime, 
oppure che si diano in entrambe processi di reciproco adattamento.20

La globalizzazione ha così creato il multiculturalismo, ovvero la coesistenza di 
culture differenti, la cui origine è spesso di difficile identificazione. Parlare di società 
multiculturale equivale a descrivere una società composta da individui appartenenti 
a culture diverse, le cui manifestazioni cambiano continuamente a seguito dell’adat-
tamento delle mediazioni simboliche a nuove condizioni o della creatività interna. Gli 
effetti della globalizzazione si manifestano in crisi di appartenenza sociale, generate 
dalla nascita di categorie più complesse, instabili e spesso transnazionali. L’identità 
come appartenenza è sempre meno definita dal contesto geografico e più dalla capa-
cità autoriflessiva del singolo, che costruisce e rinegozia quotidianamente le proprie 
relazioni sociali e culturali. Come afferma Bauman:

Rappresentare i propri membri come individui è il marchio di fab-
brica della società moderna. Tale rappresentazione [...] è piuttosto 
un’attività quotidianamente esplicata. La società moderna esiste 
nella sua quotidiana riformulazione e rinegoziazione della rete 
di obblighi reciproci chiamata “società”. [...] Oggi “individualizza-
zione” significa qualcosa di molto diverso rispetto a cent’anni fa e 
nelle prime fasi dell’età moderna – il periodo di decantata “eman-
cipazione” dell’uomo dalla fitta rete di dipendenza, sorveglianza e 
imposizione comunitaria.21

Ogni individuo si trova oggi a vivere una curiosa contraddizione: una società 
che richiede scambi e contaminazioni a livello planetario, e al contempo un intimo 
meccanismo di salvaguardia del sé e del gruppo di appartenenza da ciò che è esterno. 
Ne deriva che all’individuo è assegnata una responsabilità maggiore: oggi è il singolo 
a decidere la propria appartenenza, in una continua tensione tra due spinte opposte 
– quella a incrementare i legami e quella a frammentarli.

Ogni individuo ha una sua “cultura” individuale, che è il modo parti-
colare e unico in cui tutte le sue diverse appartenenze e riferimenti 
sociali e culturali si compongono a formare una configurazione uni-
ca e distintiva. [...] L’identità individuale [...] nasce da e si compone di 
una pluralità di appartenenze e di riferimenti, più o meno coerenti 
tra loro, più o meno stabili e duraturi. [...] Questa struttura di ap-
partenenze e riferimenti può assumere per ognuno una forma e un 
ordine diversi e anche mutare nel tempo e a seconda del contesto.22

20  Crespi, Manuale di sociologia, 251-252.
21   Bauman, Liquid Modernity, 22.
22   Gili, Le condizioni della comunicazione, 7-39, in par. 30.



Marco Izzolino

113 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

Questo contrasto si manifesta non solo a livello individuale e interno alla so-
cietà, ma anche nelle relazioni internazionali, con regionalismi e radicalizzazioni cul-
turali come tentativo di far prevalere le identità comunitarie tradizionali. Ma gli ele-
menti tradizionali perdono autorità nel confronto con le diversità espresse dal proprio 
vicino. La costruzione di una relazione corretta e libera con la diversità diventa più im-
portante della ricerca delle origini. Per alcuni autori, ‘multiculturalità’ dovrebbe essere 
sostituita da ‘interculturalità’, ponendo l’accento sull’‘inter’ per risaltare la ricchezza e 
la produttività del confronto come terreno fecondo di negoziazione. Il patrimonio cul-
turale diventa così un veicolo per l’interculturalità, aiutandoci a comprendere come in 
ognuno di noi ci sia un poco dell’altro.23 Per la comunicazione interculturale, essenziale 
è la condivisione di codici comunicativi. Se a culture differenti corrispondono linguaggi 
in tutto o in parte diversi, è anche vero che con la costituzione del mondo come unità 
globale si è diffusa una cultura globale: un sistema condiviso di segni misti (testuali, vi-
sivi, sonori) utilizzati da una pluralità internazionale di interpreti che mantengono una 
costanza di significazione. Questo amalgama linguistico-culturale è determinato dagli 
effetti della globalizzazione: scambio internazionale di merci, movimento di persone e 
soprattutto comunicazione in rete e uso degli stessi strumenti tecnologici. Esistono se-
gni internazionalmente condivisi per molteplici aspetti delle nostre vite, dal trasporto 
alla lettura di immagini. Ogni individuo oggi possiede due piani culturali di riferimento: 
quello di appartenenza e quello globale. Di conseguenza, per ogni aspetto culturale esi-
stono due linguaggi paralleli, uno intra-culturale e uno inter-culturale, usati a seconda 
degli interlocutori. Si può parlare di una ‘diglossia diffusa’, capacità di utilizzare l’uno 
o l’altro tipo di linguaggio a seconda delle circostanze. L’uso del termine diglossia non 
è improprio, poiché questa facoltà si è creata per necessità storicamente determinate, 
comuni a buona parte del globo, in seguito alle unità nazionali e alle invasioni colonia-
li, quando le masse subalterne hanno dovuto apprendere il linguaggio delle culture 
egemoni. La diglossia contemporanea è figlia della diglossia coloniale o post-unitaria.

La struttura di questa diglossia è principalmente di natura visiva, poiché 
attraverso simboli grafici riusciamo a comunicare al di là delle differenze di lingua. 
Esiste una fitta rete di codici iconici che ci indicano come muoverci, dove guardare, 
come usare utensili, come nutrirci, ecc. 

Nel libro Principi di psicologia della forma (1935), lo psicologo tede-
sco Kurt Koffka scrisse che una maniglia “vuole essere afferrata” e che 
una cassetta delle lettere invita a spedirne. Sosteneva che “le cose ci 
dicono cosa fare con esse” e usava la parola Aufforderungscharakter 
(l’affordance, l’invito all’uso) per descrivere come essi ci stimolano a 
capire come dovremmo usarli. Chiedere se qualcosa è ben progetta-
to significa domandarsi se è una soluzione, se funziona bene nel suo 
contesto, se ci fa pensare ma certo, se usa correttamente i materiali, 
se la forma è semplice o fantasiosa, se rende desiderabile l’oggetto.24

23   Donati, Oltre il multiculturalismo.
24   Cousins, Storia dello sguardo, 82-83.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

114

Lo sviluppo delle tecnologie dell’informazione e della comunicazione (TIC) 
ha influenzato l’evoluzione delle capacità d’espressione visiva, configurando una 
“svolta iconica”25 nella cultura contemporanea. Questa svolta implica un cambia-
mento qualitativo nella produzione e nell’impatto delle immagini, influenzato dall’e-
mersione e valorizzazione di tratti culturali non europei/occidentali. L’attrazione di 
artisti europei (come Picasso, Matisse) verso il “primitivismo” e l’astrattismo può es-
sere interpretata come apertura a estetiche e sistemi simbolici delle culture extra-eu-
ropee, ricche di linguaggi visivi autonomi. Questo interesse ha permesso di superare 
le convenzioni rappresentative classiche, aprendo nuove vie espressive.

La globalizzazione odierna amplifica questo fenomeno. La diffusione ca-
pillare di immagini attraverso i media digitali ha creato un ambiente comunicativo 
dove linguaggi visivi di diversa provenienza si incontrano, si mescolano e si evolvono 
rapidamente. Ciò che un tempo era distintivo di una cultura può ora essere ripreso 
e diffuso globalmente, diventando parte di un repertorio visivo comune, spesso con 
significati nuovi. Questo processo è intrinsecamente diglossico: le immagini operano 
su più livelli, combinando un’immediatezza universale con risonanze culturali speci-
fiche. Questa condizione di “doppio linguaggio” è un elemento distintivo dell’era glo-
bale. La cultura è di per sé un insieme di stratificazioni diverse di significati e di forme 
espressive che si sono venute accumulando nel corso della storia. Perciò l’identifica-
zione di un unico codice culturale o di un’unica lingua è quasi sempre una forzatura 
ideologica. Quest’ultima osservazione è calzante per la comprensione della diglos-
sia culturale. Non esiste una ‘cultura pura’ monolitica, ma un intreccio dinamico di 
codici. La ‘svolta iconica’ non è solo quantitativa, ma qualitativa: le immagini sono 
agenti attivi nella costruzione di realtà e significati. La capacità di comprendere que-
sta complessità visiva richiede una competenza diglossica da parte del fruitore, per 
decodificare sia il messaggio universale che le stratificazioni culturali native. Questa 
competenza permette di apprezzare la ricchezza dell’ibridazione e riconoscere le di-
verse voci visive. L’industria creativa globale attinge a un vasto repertorio, generando 
appropriazione o ibridazione creativa.

L’opera di Maria Lai (1919-2013), radicata nelle tradizioni sarde ma espressa 
attraverso linguaggi universali (arte tessile, installazione), esemplifica questa diglossia 
visiva. I suoi ‘libri cuciti’, i ‘telami’ e le ‘legature’ dimostrano come un linguaggio ‘basso’ 
e locale possa elevarsi a ‘alto’ e universale. L’opera di Lai è stata una chiara manifesta-
zione pratica di diglossia visiva: usando tecniche e materiali tradizionali per parlare 
a un pubblico globale. La diglossia visiva è una lente essenziale per analizzare come 
elementi nativi e a-classici influenzano le estetiche globali, e come i linguaggi globali 
diano nuova vita alle espressioni locali. Questa capacità di essere universalmente leg-
gibile pur veicolando specificità culturali profonde arricchisce il panorama globale e 
promuove la consapevolezza della diversità culturale. La diglossia visiva è una compe-
tenza chiave per la produzione e fruizione di significato nell’era delle immagini.

25   Boehm, La svolta iconica.



Marco Izzolino

115 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

La diglossia nel linguaggio museale

Il museo, per sua natura, è un’istituzione dedicata alla conservazione, esposizione e 
interpretazione del patrimonio culturale. In un mondo caratterizzato dalla diglossia 
culturale e dalla svolta iconica, il linguaggio museale non può più limitarsi a una co-
municazione unidirezionale e monologica. Al contrario, deve evolvere per diventare 
un vero e proprio “teatro di comunicazione condivisa”,26 in cui la diversità culturale è 
non solo esposta ma attivamente mediata e resa accessibile a un pubblico eterogene-
o.27 È qui che il concetto di diglossia trova la sua applicazione più innovativa.

La musealizzazione non è esente da questo sguardo globalmente condiviso. 
Il museo e tutti i luoghi della musealizzazione sono i contesti per eccellenza dove si 
ricorre all’utilizzo di codici internazionalmente condivisi, attraverso lo sguardo, per 
incontrare e comprendere la diversità; luoghi nei quali ciò che non è capito, perché 
parla una lingua lontana da noi nello spazio o nel tempo, può essere tradotto in una 
lingua condivisa da tutti. L’ICOM stessa costituisce una piattaforma internazional-
mente condivisa per aggiornare, ampliare, rinegoziare e discutere di questi codici 
affinché possano essere in grado di tradurre e rendere comprensibili la più grande 
varietà di manifestazioni culturali, materiali e immateriali, presenti nel mondo. Uno 
dei compiti della didattica museale è di utilizzare i codici museali per mettere le per-
sone in grado di comprendere ciò che è distante da loro, traducendo il linguaggio na-
tivo dei beni culturali in un linguaggio contemporaneo condiviso. Il linguaggio mu-
seale può essere inteso come un insieme complesso di codici comunicativi: testuali 
(didascalie, pannelli, audioguide), visivi (allestimenti, grafica, illuminazione, display 
digitali), spaziali (percorsi espositivi, architettura) e performativi (eventi, laboratori). 
Tradizionalmente, questi linguaggi hanno spesso rispecchiato una cultura ‘alta’, pri-
vilegiando narrative e interpretazioni derivanti da un canone occidentale o nazionale 
egemone. Tuttavia, la crescente consapevolezza della diversità culturale e la necessi-
tà di un’inclusione autentica spingono i musei a sviluppare un approccio diglossico 
alla comunicazione. Questo approccio si manifesta nella capacità del museo di ope-
rare simultaneamente su due livelli linguistici e culturali, simili alle varietà ‘alta’ e 
‘bassa’ della diglossia linguistica:

Linguaggio Globale/Universale (livello H): rappresenta il sistema di codi-
ci comunicativi condivisi per l’accoglienza del pubblico internazionale e la 
divulgazione di conoscenze su larga scala. Include l’uso di lingue veicolari 
(spesso l’inglese), una grafica chiara e intuitiva, un layout espositivo che se-
gue standard internazionali di accessibilità e leggibilità, e l’impiego di tec-
nologie digitali per un’interazione facilitata. Questo livello mira a rendere il 
museo immediatamente comprensibile a visitatori provenienti da contesti 
culturali diversi, stabilendo un terreno comune di comunicazione. Questo 

26   Cataldo-Paraventi, Il museo oggi.
27   Hooper-Greenhill, The Educational Role.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

116

è in linea con le raccomandazioni di enti come l’ICOM,28 che promuovono 
una definizione di museo sempre più inclusiva e orientata alla comunità, 
dove l’istituzione opera per la società e il suo sviluppo. L’obiettivo è crea-
re una base di comprensione comune, superando le barriere immediate e 
rendendo il museo un ambiente accogliente per un pubblico culturalmente 
eterogeneo.
Linguaggio Specifico/Nativo (livello L): questo livello, complementare al 
primo, si basa sulla valorizzazione di codici culturali, linguistici e visivi lo-
cali. Invece di ignorare le varietà linguistiche o le tradizioni narrative spe-
cifiche di una comunità, il museo le integra attivamente. Si pensi all’uso di 
dialetti o di lingue minoritarie nelle audioguide, alla narrazione di storie lo-
cali da parte dei membri della comunità o all’esposizione di oggetti con una 
forte valenza simbolica all’interno della cultura di riferimento. Questa inte-
grazione non è un mero esercizio folkloristico, ma una strategia per connet-
tere il patrimonio esposto alle radici identitarie del pubblico, trasformando 
l’esperienza museale in un dialogo autentico e significativo.

La direzione del museo, rispetto al tema della diglossia, è quindi quella di 
mediare attivamente tra questi due livelli. L’applicazione della diglossia nel linguag-
gio museale non significa semplicemente fornire traduzioni linguistiche o descrizio-
ni aggiuntive. Implica una profonda integrazione curatoriale e comunicativa in cui i 
due livelli interagiscono dinamicamente. Il ‘linguaggio globale’ dell’esposizione agi-
sce come un ponte, un primo approccio che facilita l’ingresso del visitatore, men-
tre il ‘linguaggio specifico/nativo’ permette un’immersione più profonda, attivando 
significati culturali complessi e spesso ‘quiescenti’ o originariamente periferici. La 
capacità di un museo di gestire questa diglossia è cruciale per la sua rilevanza nel 
XXI secolo. Riconoscere la diglossia come una competenza diffusa nel pubblico – che 
molti individui possiedono naturalmente, navigando tra diversi codici nella vita quo-
tidiana – consente ai musei di farvi affidamento nella divulgazione. Questo attiva un 
processo dinamico virtuoso: da un lato, il museo offre al visitatore strumenti per de-
codificare il patrimonio in un quadro universalmente comprensibile; dall’altro, per-
mette al visitatore di attingere alle proprie competenze diglossiche per accedere a 
strati di significato più autentici e contestualizzati. Il museo diviene così un luogo di 
traduzione culturale,29 non solo linguistica. È uno spazio dove il visitatore può com-
piere un percorso di acculturazione (nella logica di Cirese) dinamica, mediando tra la 
propria visione del mondo e quella proposta dalla cultura esposta. Questo processo 
facilita il riaffiorare di valori e significati che, in un contesto monologico, rimarrebbe-
ro inaccessibili o male interpretati. Si pensi all’arte contemporanea che spesso attin-
ge a simboli e stili da culture non occidentali, o al design che fonde estetiche globali 
con artigianato locale:30 il museo deve essere in grado di comunicare queste ibrida-

28   ICOM, “Standards and Guidelines”.
29   Monceri-Gili, Comprendersi o no.
30   Gusti-Manca, Arte contemporanea.



Marco Izzolino

117 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

zioni in modo coerente e significativo. La diglossia nel linguaggio museale permette 
di superare le barriere spazio-temporali e culturali, trasformando il museo da mero 
depositario di oggetti a agente attivo nella costruzione di nuove identità e nella pro-
mozione del dialogo interculturale. Questo è particolarmente importante in un’epoca 
di crescente interconnessione, dove la comprensione reciproca e il riconoscimento 
della diversità sono fondamentali per la coesistenza pacifica e la valorizzazione delle 
molteplici manifestazioni culturali del mondo.

Conclusioni

Il presente articolo ha proposto una rilettura del concetto di diglossia, estendendone 
la sua applicabilità dalla sfera linguistica a quella visiva e, in ultima analisi, al linguag-
gio museale. Partendo dall’analogia con la diglossia linguistica, esemplificata dalla 
figura di Grazia Deledda e dalla sua capacità di navigare tra il sardo e l’italiano, si è 
esplorato il caso della Sardegna post-unitaria come un laboratorio storico per com-
prendere la diglossia visiva. Artisti sardi come Costantino Nivola e la sua generazione 
hanno dimostrato come l’incontro tra un linguaggio artistico ‘a-classico’ nativo e i 
codici estetici di derivazione classica e industriale abbia generato forme espressive 
ibride e innovative, particolarmente fertili nelle ‘discipline nascenti’ come il graphic 
design e il design industriale.

Le teorie di Antonio Gramsci sui dislivelli culturali e di Alberto Mario Cirese 
sulla circolazione culturale hanno fornito la cornice teorica per interpretare la diglos-
sia non solo come una condizione di subalternità, ma come una strategia di resilienza 
e adattamento che può condurre all’innovazione e all’emancipazione culturale. Il caso 
sardo, in questo senso, ha anticipato dinamiche di ibridazione culturale che si sono 
poi estese ad altri contesti italiani e globali, specialmente in relazione ai processi 
post-coloniali. La globalizzazione, lungi dall’essere un mero processo di omologazio-
ne, è stata presentata come un’arena in cui le culture tradizionali e subalterne pos-
sono trovare nuove vie di espressione e influenzare il panorama estetico dominante, 
manifestando una forma di diglossia a scala planetaria.

L’applicazione del concetto di diglossia al linguaggio museale rappresenta 
il cuore di questa ricerca. La direzione del museo rispetto a questo tema è quella di 
operare simultaneamente su due livelli comunicativi, integrando in modo strategico 
entrambi per un’esperienza più profonda e inclusiva. Si è argomentato che i musei 
contemporanei devono adottare un approccio diglossico alla comunicazione, operan-
do simultaneamente su un ‘linguaggio globale’ (standard universali di accoglienza e 
divulgazione) e su ‘linguaggi specifici/nativi’ (codici culturali locali e interpretazioni 
contestualizzate). Questa duplice modalità comunicativa non solo rende il patrimonio 
più accessibile a un pubblico diversificato, ma attiva anche la competenza diglossi-
ca intrinseca negli individui, facilitando un processo dinamico di traduzione e com-
prensione culturale profonda.



La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale

118

La capacità del museo di gestire consapevolmente questa diglossia è cru-
ciale per la sua missione nel XXI secolo. Essa permette al museo di trasformarsi da 
mero custode di oggetti in un agente attivo di dialogo interculturale e di costruzione 
di nuove identità. Riconoscere che la diversità non è un ostacolo, ma una risorsa, e 
che la diglossia è una condizione diffusa, consente ai musei di valorizzare appieno le 
molteplici manifestazioni culturali nel mondo contemporaneo.

In definitiva, la comprensione e l’applicazione strategica della diglossia nel 
linguaggio museale sono fondamentali per posizionare il contesto museale diffuso 
come catalizzatore di processi di acculturazione e di innovazione. Questo approccio 
non solo arricchisce l’esperienza del visitatore, ma rafforza anche il ruolo del museo 
come istituzione vitale e dinamica, capace di rispecchiare la complessità del mondo 
e di promuovere una cultura della comprensione e del rispetto reciproco. Future ri-
cerche potrebbero esplorare l’applicazione empirica di questo modello in specifici 
contesti museali, valutando l’efficacia di strategie comunicative diglossiche e il loro 
impatto sulla partecipazione e l’engagement del pubblico.



Marco Izzolino

119 No. 1 — 2025

DOI 10.54103/3103-3733/29929

BIBLIOGRAFIA

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Polity Press, 2000. 
Trad. it. Modernità liquida. Laterza, 2002.

Belting, Hans. “Il museo: riflessione e sensazionalismo?”. 
In Dopo il museo, a cura di Franco Luisetti e 
Giovanni Maragliano. Trauben, 2006.

Boehm, Gottfried. La svolta iconica. Meltemi, 2009.
Casula, Tonino. Intervista a Costantino Nivola, programma 

radiofonico Arte 24, Radio Ventiquattrore, 1977, 
video, disponibile su YouTube, durata 18:49, 
https://www.youtube.com/watch?v=GsE71-gr-0s.

Cavanaugh, John R. “Language Ideologies and the Media: 
The Case of Sardinia”. Language in Society 33, no. 3 
(2004): 359-380.

Cataldo, Lucia, e Marta Paraventi. Il museo oggi. Modelli 
museologici e museografici nell’era della digital 
transformation. Hoepli, 2023.

Cirese, Alberto Mario. Cultura egemonica e culture subalterne. 
Rassegna degli studi sul mondo popolare tradizionale. 
Palumbo Editore, 1971.

Cirese, Alberto Mario. “Gramsci e il folklore come 
concezione tradizionale del mondo delle classi 
subalterne”. Problemi, no. 49 (1977): 155-167.

Cousins, Mark. Storia dello sguardo. Il Saggiatore, 2018.
Crespi, Franco. Manuale di sociologia della cultura. Laterza, 

2002.
Crispolti, Enrico. Come studiare l’arte contemporanea. 

Donzelli, 1997.
Deias, Antonio, Giovanni Mimmo Boninelli, Eugenio 

Testa, cur.  Lares 74, no. 2 (maggio-giugno 2008). 
Numero monografico Gramsci ritrovato. Raccolta di 
interventi a seguito della tavola rotonda Gramsci 
ritrovato tra Cultural Studies e Antropologia, Isre-
Nuoro, 26 giugno 2007, e del Seminario di studi 
Gramsci ritrovato tra Cirese e i Cultural Studies, Isre-
Nuoro, 24-25 ottobre 2008.

Demma, Alessandro. Il museo come spazio critico. Artista, 
museo, pubblico. PostmediaBook, 2018.

Donati, Pierpaolo. Oltre il multiculturalismo. Laterza, 2008.
Fabietti, Ugo. “Il destino della ‘cultura’ nel ‘traffico delle 

culture’”. Rassegna Italiana di Sociologia 45, no. 1 
(2004): 37-48.

Ferguson, Charles A. “Diglossia”. Word 15, no. 2 (1959): 
325-340. 

Fishman, Joshua A. “Bilingualism with and without 
Diglossia; Diglossia with and without Bilingualism”. 
Journal of Social Issues 23, no. 2 (1967): 29-38.

Giusti, Lorenzo, e Emanuela Manca, cur. Arte contemporanea 
in Sardegna (1957-2017). Magonza, 2018.

Gili, Guido. “Le condizioni della comunicazione 
interculturale: una proposta di quadro 
concettuale”. Sociologia 43, no. 1 (2009): 7-39.

Gramsci, Antonio. Quaderni del carcere. Giulio Einaudi, 
1948-1951.

Gumperz, John J. “Linguistic and Social Interaction in Two 
Communities”. American Anthropologist 66, no. 6, 
Part 2 (1964): 137-53.

Hawkins, Philip. “Diglossia Revisited”. Language Sciences 5 

(1983): 1-20.
Hooper-Greenhill, Eilean. The Educational Role of the 

Museum. Routledge, 1999.
International Council of Museums (ICOM), “Standards 

and Guidelines,” ICOM Museum, consultato 26 
settembre 2025, https://icom.museum/en/resources/
standards-guidelines/.

International Council of Museums (ICOM). Museum Definition 
and the Contemporary Challenges. ICOM, 2022.

International Council of Museums (ICOM) Italia. 
Concetti chiave di Museologia Vers. it. a cura della 
Commissione Tematica Museologia di ICOM Italia, 
con il sostegno di IBC-Istituto per Beni artistici, 
Culturali e naturali della Regione Emilia Romagna, 
2022.

Izzolino, Marco. Didattica Museale. Nuovi approcci al racconto 
dei Beni Culturali. iemme, 2020.

Karp, Ivan, Christine Mullen Kreamer, e Steven D. Lavine, 
cur. Musei e identità: politica culturale e collettività. 
Traduzione italiana di Museums and Communities. 
The Politics of Public Culture, (Washington, DC: 
Smithsonian Institution, 1992). CLUEB, 1995.

Lilliu, Giovanni. “Cultura prevalente e cultura alternativa 
popolare nella regione sarda”. Cultura e Politica 2 
(1972): 3-25.

Lilliu, Giovanni. “Sardegna: isola anticlassica”. Il Convegno, 
no. 10 (1946): 9-11. Ripubblicato in La costante 
resistenziale sarda, a cura di Antonello Mattone.
Ilisso, 2002: 129-32.

Manca, Salvatore. “Tradizione e innovazione nella 
letteratura sarda contemporanea”. Bollettino 
dell’Atlante Linguistico Italiano, 2010. 

Monceri, Flavia, e Guido Gili, cur. Comprendersi o no. Significati 
e pratiche della comunicazione interculturale. Aracne 
Editrice, 2009.

Schirru, Giancarlo, cur. Gramsci, le culture e il mondo. Atti 
del convegno promosso dalla Fondazione Istituto 
Gramsci in collaborazione con la International 
Gramsci Society, Roma, 27-28 aprile 2007. Viella, 
2009.

Trumper, John Basset, e Salvatore Iemmello. Per una 
semasiologia di ‘bilinguis’ e ‘diylottos’: una prima 
discussione ragionata. Università della Calabria, 
Centro Editoriale e Librario, 2002.

Zuliani, Stefania. Effetto museo. Arte critica educazione. Bruno 
Mondadori, 2009.


