niversity Pr

Jnuse Milan

No. 1 —2025

La diglossia nel linguaggio letterario,
artistico e museale — Un approccio alla
comprensione delle diversita culturali

Marco Izzolino
Accademia di Belle Arti, Napoli
https://orcid.org/0009-0007-2683-1557

ABSTRACT
This article aims to analyze the concept of diglossia, historically
linked to the linguistic field, and to extend its applicability to a
broader cultural dimension that includes literary, artistic, and,
finally, museological language. It is argued that diglossia —
understood as the coexistence of different communicative lan-
guages and codes within the individual and the community —
is not a marginal phenomenon, but an intrinsic and pervasive
condition of contemporary life.

The essay is based on a research project concern-
ing the historical-artistic context of post-unification Sardinia,
where the concept of visual diglossia was introduced. The Sar-
dinian case, with its historical trajectory of local artists medi-
ating between 'native' languages and dominant cultural codes,
offers an innovative paradigm for understanding the dialogue
between hegemonic and subaltern cultures, anticipating phe-
nomena later extended to Italy and other post-colonial contexts.

This visual diglossia, originating in art and reflected
in the organizational models of international bodies like ICOM,
facilitates the translation between a global exhibition 'lan-
guage' and local cultural languages. Considering diglossia as a
widespread competence in dissemination enables a dynamic
process that favors the re-emergence of even peripheral cultural
meanings and their access to a wide audience, overcoming spa-
tio-temporal and cultural barriers. In an era of increasing inter-
connectedness, the ability to manage this diglossia is crucial for
transforming museum heritage into a 'shared communication
theater, where cultural diversity is actively mediated.
ISSN 3103-3733

CC BY-SA 4.0 License Copyright © 2025 Author(s)

KEY WORDS
Diglossia, Visual
Diglossia, Museo-
logical Language,
Cultural Hybridiza-
tion, Post-colonial

CITATION

Izzolino, Marco. “La diglos-
sia nel linguaggio letterario,
artistico e museale — Un
approccio alla comprensio-
ne delle diversita culturali”.
Muse. Rivista di Musica,
Arte, Drammaturgia, Danza
e Design, no. 1 (2025):
103-119

DOI 10.54103/3103-3733/29929


https://ror.org/01xk4y863
https://orcid.org/0009-0007-2683-1557
https://milanoup.unimi.it/catalogo-riviste.html

Juse 104

Premessa

La complessita delle societa contemporanee é caratterizzata da un’intensa dinamica
di scambi culturali e da una profonda interconnessione globale. In questo contesto,
I'individuo & esposto continuamente a una pluralita di linguaggi, codici e sistemi di
significazione, fenomeno che puo essere efficacemente interpretato attraverso la len-
te della diglossia. Originariamente elaborato in ambito linguistico da Charles A. Fergu-
son’ nel 1959 e successivamente ampliato da Joshua A. Fishman?® nel 1967, il concet-
to di diglossia descrive la coesistenza di due varieta linguistiche distinte, impiegate
in contesti sociali differenziati all'interno di una stessa comunita. Il presente studio
propone un’estensione di tale concetto al pitt ampio dominio dei linguaggi culturali
e comunicativi, con particolare attenzione all'ambito museale. Si sostiene che la di-
glossia, intesa come la compresenza, nel singolo e nella collettivita, di differenti idio-
mi comunicativi e repertori simbolici, rappresenti oggi una condizione strutturale e
ubiquitaria nell'esperienza umana dell’era globalizzata.?

Questo contributo intende esplorare come il concetto di diglossia, tradizio-
nalmente riferito alla sfera verbale, possa essere esteso all'ambito visivo e, successi-
vamente, ai linguaggi museali, al fine di offrire una cornice interpretativa utile a fa-
vorire la comprensione e la valorizzazione del patrimonio culturale. Tale estensione
si rende necessaria per fornire agli spazi espositivi strumenti concettuali e operativi
capaci dirispondere alla crescente diversita del pubblico e alla natura composita del-
le espressioni culturali contemporanee. La capacita dei musei di configurarsi come
un ‘teatro di comunicazione condivisa’, in cui la diversita non & un mero oggetto di
esposizione ma viene attivamente mediata e resa intelligibile,* dipende in larga mi-
sura dalla consapevolezza e dalla gestione di questa condizione diglossica. L’'analisi
si radica in un progetto di ricerca focalizzato sul contesto storico-artistico della Sar-
degna post-unitaria, che ha consentito di sviluppare una prospettiva interpretativa
di diglossia visiva.® 11 caso sardo si presta a fungere da laboratorio emblematico di
ibridazione culturale, in cui artisti locali hanno mediato fra codici espressivi ‘nativi’
e linguaggi culturali egemoni imposti dalla neonata Nazione italiana. Tale esperienza
storica e artistica costituisce un paradigma utile non solo per comprendere le dina-
miche interne alla cultura italiana post-unitaria, ma anche per delineare un model-
lo metodologico applicabile a contesti piu ampi, inclusi quelli derivanti da processi
post-coloniali a scala globale. La diglossia, e in particolare la sua interpretazione in
termini visivi proposta rispetto all'esperienza artistica sarda, si configura come un
precursore dei meccanismi comunicativi che informano il linguaggio museale con-
temporaneo. Organizzazioni come I'International Council of Museums® promuovono

Ferguson, “Diglossia”.

Fishman, “Bilingualism with and without Diglossia; Diglossia with and without Bilingualism”.

Bauman, Liquid Modernity; Fabietti, Il destino della ‘cultura'.

Hooper-Greenbhill, The Educational Role.

1zzolino, Didattica Museale, in particolare su questo argomento si rimanda al capitolo 3 “Diglossia visiva”, 92-119.
ICOM, “Standards and Guidelines”.

o Ul R W N

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



105 No. 1 —2025

modelli organizzativi che, pur non menzionando esplicitamente il termine diglossia,
ne riflettono la logica intrinseca: un ponte tra un ‘linguaggio globale’ dell’'esposizione,
caratterizzato da codici e pratiche universalmente riconosciute, e i linguaggi specifi-
ci, ‘nativi’ o locali, dei patrimoni esposti. Questa prospettiva permette di riconosce-
re la diglossia come una competenza diffusa nel pubblico, su cui i musei possono
fare affidamento per attivare processi dinamici di interpretazione e coinvolgimento.
11 contributo si sviluppa seguendo un percorso che parte dall’analisi della diglossia in
senso stretto, procede con I'approfondimento della sua manifestazione nella sfera vi-
siva e conclude con la sua applicazione al contesto museale. Verranno discusse le im-
plicazioni di questo approccio per la valorizzazione del patrimonio culturale, sottoline-
ando come la consapevolezza e 'applicazione strategica della diglossia nel linguaggio
museale rivestano un ruolo cruciale nella costruzione di nuove identita culturali e nella
promozione di un autentico dialogo interculturale nell'epoca contemporanea.

Origine del concetto di diglossia

Il concetto di diglossia, nella sua accezione piu consolidata, affonda le radici negli stu-
di sociolinguistici del XX secolo. La formulazione pionieristica di Charles A. Ferguson
(1959) ha descritto la diglossia come una situazione linguistica stabile in cui, all'inter-
no di una comunita, due varieta della stessa lingua (o, in alcuni casi, due lingue distinte
ma strettamente correlate) coesistono e sono impiegate in funzioni sociali complemen-
tari e ben definite. Una varieta e considerata ‘alta’ (H, da High) ed € utilizzata in contesti
formali, ufficiali e prestigiosi (ad esempio religione, istruzione, governo), mentre l'altra
€ considerata ‘bassa’ (L, da Low) ed & impiegata nella comunicazione informale, fami-
liare e quotidiana. Questa distinzione funzionale, pit che una mera gerarchia di presti-
gio, e cio che caratterizza la diglossia, differenziandosi dal semplice bilinguismo, dove
I'uso delle lingue pud essere piu intercambiabile o non rigidamente legato a specifici
domini sociali. Ferguson identifico nove caratteristiche chiave della diglossia, tra cui
la specializzazione funzionale delle varietd, il prestigio di H, 'acquisizione di L. come
lingua madre e H attraverso I'educazione formale, I'esistenza di un vasto corpus let-
terario in H, e 'assenza di parlanti nativi che usino H in contesti informali. Esempi
classici citati da Ferguson includono I'arabo colloquiale e standard, il greco demotico
e kaBapebovoo, il tedesco svizzero e lo standard, e il creolo haitiano e il francese.
Successivamente, Joshua A. Fishman amplio il concetto, distinguendo tra
‘bilinguismo con diglossia’ (dove una comunita ¢ bilingue e le lingue hanno funzioni
sociali separate), ‘diglossia senza bilinguismo’ (dove ci sono due lingue o varieta, ma
gruppi distinti all’'interno della comunita usano predominantemente 'una o l'altra,
senza che tutti i membri siano bilingue), “bilinguismo senza diglossia” (dove gli in-
dividui sono bilingue ma le lingue sono usate in modo intercambiabile senza chiara
specializzazione funzionale) e “né bilinguismo né diglossia” (comunita monolingue).
L’apporto di Fishman e stato cruciale per chiarire che diglossia e bilinguismo non
sono sinonimi e possono presentarsi in diverse combinazioni, influenzando profon-

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 106

damente la dinamica sociale e culturale di una comunita. La pertinenza del concetto
di diglossia per la comprensione delle dinamiche culturali va oltre il mero ambito
linguistico. L’idea di coesistenza funzionale di codici differenti, impiegati in contesti
sociali specifici e con diversi gradi di prestigio o formalita, puo essere estesa a tutti i
sistemi di significazione che strutturano una cultura. In un’ottica sociologica e antro-
pologica della cultura, si osserva come fenomeni di compresenza di repertori gestua-
li, simbolici, iconografici e narrativi rispondano a esigenze comunicative diverse, dal
quotidiano all'istituzionale, dal locale al globale.” Questa ‘diglossia culturale’ diventa
particolarmente rilevante in contesti di intersezione tra culture, dove 'emergere di
una cultura egemone porta all'assimilazione, all’adattamento o alla resistenza di co-
dici culturali ‘subalterni’ o ‘nativi’.

La diglossia nel contesto italiano post-unitario: il caso di Grazia Deledda

Il processo di unificazione italiana, culminato nel 1861, non comporto un’immediata
creazione di un’unita linguistica a livello nazionale. Al contrario, il panorama italia-
no post-unitario risultava profondamente frammentato dal punto di vista linguistico,
con una moltitudine di dialetti e lingue regionali che costituivano la lingua madre per
la maggioranza della popolazione. L’italiano standard, fondato sul fiorentino lettera-
rio, era la lingua dell'amministrazione, dell'istruzione e della cultura ‘alta’, parlata e
scritta da una ristretta élite intellettuale e borghese. Questa situazione configurava
una chiara condizione di diglossia su scala nazionale, in cui il dialetto rappresentava
la varieta ‘bassa’ e I'italiano la varieta ‘alta’.

In questo contesto, la figura di Grazia Deledda (1871-1936), Premio Nobel
per la Letteratura nel 1926, rappresenta un esempio paradigmatico della diglossia
linguistica e delle sue implicazioni culturali. Nata e cresciuta a Nuoro, in Sardegna,
Deledda apprese l'italiano non come lingua materna, ma attraverso un percorso di
studio autonomo iniziato intorno ai tredici anni e proseguito con perseveranza fino
all’eta di circa trent’anni. La sua affermazione:

Leggo relativamente poco, ma cose buone, e cerco sempre di mi-
gliorare il mio stile. Io scrivo ancora male in italiano ma anche
perché ero abituata al dialetto sardo che ¢ per se stesso una lingua
diversa dall’italiana,®

non solo testimonia la sua umilta intellettuale, ma rivela anche una profonda
consapevolezza della condizione diglossica in cui operava.’ Il sardo non € un dialetto
territoriale, bensi una lingua romanza distinta, con una propria grammatica, un pro-
priolessico e una tradizione orale e scrittura autonoma. La scelta di Deledda di adottare
I'italiano come lingua letteraria non rappresentd una semplice adesione a una norma,

7  Crespi, Manuale di sociologia; Monceri-Gili, Comprendersi o no.
8 Lacitazione e tratta da una pagina di diario autografa esposta in una vetrina della casa natale della scrittrice, oggi museo dedicato alla
sua memoria.

9 Cavanaugh, Language Ideologies; Manca, Tradizione e innovazione.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



107 No. 1 —2025

ma una decisione strategica che le permise di superare i confini regionali, portando
le storie, i miti, le tradizioni e le peculiarita della Sardegna a un pubblico nazionale e
internazionale. Attraverso l'italiano, Deledda diede voce a una cultura che altrimen-
ti sarebbe rimasta confinata, permettendole di “sopravvivere e continuare a essere
raccontata in un contesto mutato”.*® Questa scelta linguistica fu sintomatica di una
piu ampia trasformazione culturale e sociale in Sardegna, innescata dalla cosiddet-
ta Fusione Perfetta del 1847, che anticipo 'unificazione italiana. L'isola, gia integrata
negli stati governati dai Savoia, subi profondi processi di cambiamento e adattamento
a una nuova realta politica, economica e sociale. La cultura sarda, con le sue tradizio-
ni peculiari — molte volte considerate ‘di nazione’ per la loro diffusione trasversale
a tutti i livelli sociali, anziché meri retaggi folkloristici — si trovo a dialogare con una
cultura italiana post-unitaria in costruzione. L'isolamento storico e la coesione socia-
le dell’isola avevano generato una forte coscienza collettiva e una ‘voce’ delle masse,
presente in ogni aspetto della vita quotidiana.™ La diglossia, in questo senso, non fu
solo una condizione subalterna, ma divenne un meccanismo di resilienza culturale.
L’'apprendimento e I'uso della lingua ‘alta’ (I'italiano) non comporto I'annientamento
della lingua ‘bassa’ (il sardo e la cultura che essa veicolava), bensi una complessa in-
terazione che permise alla cultura sarda di adattarsi senza perdere la propria identi-
ta profonda. Grazia Deledda rappresenta dunque un’autrice che utilizzo la diglossia
come strumento di emancipazione culturale e diffusione di un patrimonio altrimenti
inaccessibile. La sua opera dimostra come 'incontro tra linguaggi diversi possa ge-
nerare nuove forme d’espressione, arricchendo il panorama culturale complessivo.

Diglossia visiva: un paradigma dall’arte sarda post-unitaria

Le dinamiche di diglossia che si sono manifestate nel contesto linguistico e letterario
della Sardegna post-unitaria trovano un riscontro parallelo nella sfera delle arti visive.
Tra Otto e Novecento, cosi come alcuni letterati affrontarono la sfida di esprimersi in
italiano pur provenendo da un contesto dialettale, anche gli artisti figurativi si confron-
tarono con una sorta di diglossia nel dominio della visione. Se la distinzione tra due lin-
gue parlate o scritte e relativamente definita, trasporre tale distinzione nel linguaggio
visivo richiede un’analisi piu sottile, poiché la struttura e la grammatica del'immagine
risultano meno codificate rispetto a quelle verbali. Nonostante questa complessita, si
possono riconoscere forme di diglossia visiva in diversi artisti sardi attivi nel periodo
post-unitario. Per uno scrittore dell’epoca la diglossia consisteva nel comporre in una
lingua differente da quella che aveva formato il proprio pensiero e la propria visione
del mondo. Per l'artista visivo, la diglossia si traduceva nell’esprimersi attraverso mate-
riali, tecniche e contesti espressivi differenti da quelli in cui aveva sviluppato le proprie
capacita plastiche e grafiche, spesso interiorizzate in ambito tradizionale e familiare.

10 Izzolino, Didattica museale, 95.
11 Gumperz, Linguistic and Social Interaction; Hawkins, Diglossia Revisited.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 108

Un esempio emblematico & offerto da Costantino Nivola (1911-1988), uno
dei maggiori artisti sardi del Novecento. In un’intervista del 1977 con Tonino Casula,**
Nivola racconto che, pur riconoscendo I'importanza dei suoi studi artistici al di fuori
della Sardegna — in particolare all'ISIA di Monza — e delle esperienze internazionali,
la sua formazione giovanile come muratore e scalpellino nel paese natio di Orani co-
stitui il fondamento della sua pratica artistica. La sua prima opportunita di esercitare
le competenze plastiche e grafiche in un contesto esterno avvenne grazie alla colla-
borazione con Mario Delitala, anch’egli originario di Orani, nella decorazione dell’Aula
Magna dell’Universita di Sassari. Delitala (1887-1990) apparteneva a una generazione
di artisti sardi attivi a cavallo tra Otto e Novecento che, grazie ai cambiamenti politici e
sociali, ebbero accesso a un contesto culturale pit1 ampio rispetto a quanto precedente-
mente offerto dall’isola. Altri artisti coevi come Francesco Ciusa (1883-1949), Giuseppe
Biasi (1885-1945), Melkiorre Melis (1885-1982), Mario Mossa de Murtas (1902-1986) e
Tarquinio Sini (1889-1943) appresero un linguaggio artistico e compositivo estraneo
alla tradizione locale, ispirato da ambiti accademici, avanguardie e contesti industriali
come l'editoria, la grafica e il design.”® Le commissioni pubbliche statali, come quelle
perl'Universita di Sassari e altri edifici istituzionali, furono occasioni di incontro tra due
linguaggi culturali distinti della Sardegna: quello tradizionale locale e quello naziona-
le moderno. La generazione successiva, rappresentata anche da Nivola, ebbe modo di
sperimentare la propria espressivita tradizionale in contesti definiti da requisiti estetici
nazionali, delineando cosi un processo di confronto e mediazione tra codici differenti.
Il linguaggio visivo sardo tradizionale, infatti, si era sviluppato per secoli prescindendo
quasi totalmente dall’evoluzione storica della cultura figurativa classica. Caratterizzato
da una forza espressiva ‘barbarica’ nel senso di a-classica, essenziale e sintetica nella
composizione della figura, e tendente all’astratto nella differenziazione delle superfici
per imitare le incisioni e le modellature naturali del paesaggio, esso possedeva una pro-
pria “matrice mediterranea pre-classica, comune a molte civilta affacciate sul Mediter-
raneo. Questa specificita e stata ben riassunta nell'idea che in Sardegna

il divenire del tempo sta contro la fissita dell’'origine; qui vi € quasi
una sorta di terrore religioso della perfettibilita; qui una rude for-
za ancestrale sembra debba imprimere in tutto il suggello dell’es-
senziale senza contorni. Terra di espressioni pure € la Sardegna,
che non amano conchiudersi nel binomio classico, non superabile,
del pulchrum-verum. [...] In codesta essenziale soddisfazione delle
piccole cose, senza aspri tormenti, € uno dei suoi tratti piu sugge-
stivi: la freschezza primordiale caratteristica di ogni mondo barba-
rico. [...] Pure espressioni e piccole cose costituiscono i segni, oggi
come in antico, della civilta e dell’arte, nell'Isola.**

12 Tonino Casula, intervista a Costantino Nivola.
13  Gusti-Manca, Arte contemporanea.
14 Lilliu, Sardegna: isola anticlassica, 130.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



109 No. 1 —2025

L'incontro con una civilta figurativa fondata sulla cultura classica, o con la
quale essa si era sempre confrontata, ebbe un impatto significativo sulla generazione
di artisti sardi della seconda meta dell’Ottocento. Da qui nacque una sorta di diglos-
sia visiva: il possesso contemporaneo di due linguaggi visivi differenti. L'uno nativo,
a-classico, e l'altro acquisito, di derivazione classica. Inizialmente, nella generazione
di Delitala, i due linguaggi si incontrarono sul terreno del realismo espressivo. Gli ar-
tisti sardi adattarono 'immediatezza delle proprie attitudini alle regole della prospet-
tiva e della composizione geometrica, assecondando le esigenze di verita e sincerita
della rappresentazione naturalistica diffuse nel resto d’Italia. Impararono a contene-
re una tecnica espressiva istintiva all'interno di una rigorosa griglia razionale. Questo
incontro genero conseguenze feconde: approcci e attitudini grafiche o d’intervento
sulla materia, inizialmente latenti, emersero con prepotenza come cifre espressive
all'interno di composizioni figurative comprensibili a livello nazionale. Artisti come
Ciusa o Biasi non solo portarono alla luce storie e personaggi della Sardegna, ma lo
fecero con uno stile personale, capace di fondere la minuziosita del dettaglio con l'ac-
costamento di volumi e superfici astratti, esito di una tecnica che organizzava in una
visione d’insieme strategie e approcci provenienti da diverse tradizioni artigiane.

Se perla generazione a cavallo tra i due secoli il dialogo tra i due linguaggi av-
venne sul piano del realismo figurativo (estraneo alla tradizione sarda), per la genera-
zione successiva (quella di Nivola e Giovanni Pintori, suo compagno di studi a Monza)
quel dialogo poté avvenire attraverso il recupero di matrici astratte e a-classiche, fino
a quel momento quiescenti. Questo fu favorito dalla mutazione del contesto artistico
nazionale, stimolato dalle avanguardie e dalle nuove tecnologie (fotografia, cinema),
che portarono alla ribalta interessi verso i ‘primitivi’ e 'astrattismo, forme piu vicine
alla tradizione artistica e artigiana sarda. Il dialogo tra matrici culturali diverse sti-
molo il cambiamento anche nell’ambiente artistico del resto d’Italia, con il linguaggio
comune come strumento di questo processo e la diglossia come presupposto. L'arte
italiana si nutri di storie, simboli e linguaggi provenienti da contesti un tempo errone-
amente definiti periferici. Lo sforzo degli autori di apprendere un linguaggio diverso
da quello d’'origine genero processi di traduzione di elementi nativi o la creazione di
elementi linguistici e simbolici ibridi e nuovi, soprattutto in ambiti espressivi emer-
genti grazie alle nuove tecnologie e ai processi industriali. E significativo che la diglos-
sia visiva degli artisti sardi abbia avuto un impatto maggiore in discipline ‘nascenti’
dove la creativita si associava alla produzione industriale, come il graphic design (Pin-
tori), la scultura applicata all'architettura moderna in cemento (Nivola), I'illustrazione
(Edina Altara, Tarquinio Sini), e la connessione tra design industriale e artigianato
(Eugenio Tavolara), con potenziali contributi anche nella scultura e ceramica (Salva-
tore Fancello). Cio si spiega con I'approccio pragmatico dell'industria e 'apertura di un
nuovo e pitt ampio pubblico, che consentivano soluzioni non convenzionali, superan-
do le gerarchie artistiche tradizionali e 'apparente conflitto tra il linguaggio espressi-
vo piu libero della tradizione sarda e quello piu razionale della tradizione classica.*®

15 Crispolti, Come studiare I'arte contemporanea.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 110

In breve, la Sardegna ha trasformato la situazione di subalternita culturale
in una scelta strategica di adattamento e innovazione, con la diglossia visiva che ha
svolto il ruolo di catalizzatore. Questo fenomeno, lungi dall’essere circoscritto all’l-
sola, € espressione di un processo universale che si ripresenta ogniqualvolta culture
diverse si incontrano in un rapporto di egemonia e subalternita, toccando tutti gli
ambiti espressivi in grado di evolvere all'interno della cultura dominante.

Cornice teorica: Antonio Gramsci, Alberto Mario Cirese
e i dislivelli culturali

Per inquadrare la diglossia visiva in un contesto teorico pitt ampio, & indispensabile
fare riferimento alle riflessioni di Antonio Gramsci sui dislivelli culturali e alla suc-
cessiva elaborazione di Alberto Mario Cirese in ambito antropologico e sociologico.*®
Tali contributi permettono di comprendere non solo le dinamiche culturali interne
alle societa nazionali, ma anche le interazioni tra culture a livello globale, con parti-
colare riguardo ai fenomeni post-coloniali.

Antonio Gramsci, nei suoi Quaderni del carcere (1929-1935), si rivelo uno dei
primi pensatori a investigare in modo approfondito la relazione tra dislivelli culturali
e lotta diclasse nella societa italiana. Egli attribuiva grande importanza allo studio del-
la formazione degli intellettuali e dei fatti culturali legati ai gruppi sociali, includendo
in quest’ultimo ambito anche attivita, atteggiamenti e prodotti spesso sottovalutati o
considerati marginali dalla cultura ufficiale, quali la letteratura popolare, il folklore
e il senso comune. In particolare, Gramsci sottolineava la necessita di comprendere
la cultura popolare come espressione rappresentativa delle classi subalterne, intese
come “l'insieme delle classi subalterne e strumentali di ogni forma e societa finora
esistita”.’” Egli osservava una netta contrapposizione tra la visione del mondo popo-
lare e quella ufficiale o colta, correlata ai contrasti economici e politici, ma anche a
differenze culturali e di percezione del reale. Per Gramsci, la cultura popolare con-
teneva sia stratificazioni ‘fossilizzate’, piti conservative, sia innovazioni spontanee e
progressive, originate da nuove condizioni di vita. Queste innovazioni culturali pote-
vano trasformarsiin una coscienza di classe pit consapevole e articolata, sfidata e ali-
mentata da un confronto continuo tra gruppi sociali. Questa concezione gramsciana
fornisce una solida base teorica per leggere la diglossia culturale come un fenomeno
dinamico, in cui la compresenza di codici e repertori diversi nelle classi subalterne
diventa terreno fertile per la resistenza, I'innovazione e 'emancipazione culturale.

Negli anni Settanta, Alberto Mario Cirese ha ripreso e sviluppato le intuizio-
ni di Gramsci sui dislivelli culturali,*® introducendo un approccio antropologico piu
ampio e meno legato alla valenza politica esplicita. Cirese ha utilizzato la distinzione
tra cultura egemonica e culture subalterne come modello analitico per comprendere
la dialettica culturale che si instaura sia all'interno di una societa sia tra culture di-
16 Gramsci, Quaderni del carcere; Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne; 1d., “Gramsci e il folklore”.

17 Gramsci, Quaderni del carcere, 2312.
18 Cirese, Cultura egemonica e culture subalterne.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



111 No. 1 —2025

verse in relazione di dominio e subordinazione. Secondo Cirese, non esiste un tratto
culturale intrinsecamente ‘alto’ o ‘basso’: la sua natura dipende sempre dal contesto
storico-sociale in cui si colloca. I dislivelli culturali si manifestano nelle differenze tra
classi sociali o societd, determinati da fattori come isolamento territoriale, discrimi-
nazione culturale e resistenza allomologazione imposta dai ceti dominanti. Cirese
evidenzia inoltre come le culture, pur differenziate, siano legate da una rete di scambi
continui, che includono processi di tradizione, acculturazione, innovazione e circo-
lazione culturale o sociale. La circolazione culturale assume particolare importanza
per la comprensione della diglossia, perché implica che i codici e i repertori culturali
subiscono modificazioni, appropriazioni e nuove ibridazioni nei processi di scambio
tra gruppi dominanti e subalterni. Questa visione permette di analizzare la diglossia
non solo come una condizione di separazione o subordinazione, ma come un luogo di
negoziazione e trasformazione culturale continua.

Il doppio linguaggio della globalizzazione

Le riflessioni gramsciane sulla relazione tra egemonia e subalternita sono state ripre-
se e applicate a livello globale, dando origine a una serie di studi critici nei Cultural
Studies e nei Subaltern Studies. Studiosi come Etienne Balibar, Ranajit Guha, Stuart Hall,
Eric Hobsbawm e Edward Said hanno rielaborato il pensiero di Gramsci per analizzare
le dinamiche culturali e politico-sociali di contesti post-coloniali e di trasformazioni
globali.” In particolare, la corrente dei Subaltern Studies, nata in India negli anni Ottan-
ta, siispira esplicitamente al pensiero gramsciano per dare voce alle classi subalterne
tradizionalmente escluse dalla storiografia nazionale e post-coloniale, contribuendo a
mettere in luce la complessita delle culture marginalizzate e a sfidare narrazioni ege-
moniche. Queste elaborazioni internazionali confermano I'importanza di una cornice
teorica che consideri la diglossia culturale come un meccanismo di relazione dinami-
ca e spesso conflittuale tra culture dominanti e subalterne, con esiti sia di subordina-
zione sia di innovazione e rinnovamento culturale. La contrapposizione tra cultura
egemone e subalterna, come analizzata da Gramsci e Cirese, € utile non solo per le
dinamiche socio-politiche della globalizzazione, ma anche per i meccanismi comuni-
cativi attraverso cui essa si manifesta. Negli ultimi quattro decenni, I'interdipendenza
globale ha generato un’ibridazione culturale che rende difficoltoso assegnare contorni
precisi alle pratiche culturali. La circolazione di persone, beni e informazioni, unita al
sistema informativo di massa e in rete, rende I'incontro con la diversita inevitabile e
soggetto a continue negoziazioni. Cio rende sempre piu difficile immaginare le culture
come realta separate, stabili e coerenti. Prevale, come Franco Crespi afferma, la

possibilita che forme culturali diverse, anche contrapposte tra loro,
siano compresenti in uno stesso contesto sociale. Mentre determina-
te forme culturali possono essere I'espressione dell’esperienza sociale
di nuovi ceti emergenti [...] altre forme culturali, legate alle tradizioni,

19  Cfr. Schirru, Gramsci, le culture e il mondo; Deias et al., Gramsci ritrovato.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 112

possono invece continuare a persistere [...]. 11 conflitto tra queste di-
verse forme puo avere esiti diversi, a seconda che le forme “progres-
siste” prevalgano su quelle tradizionali o queste ultime sulle prime,
oppure che sidiano in entrambe processi di reciproco adattamento.?®

La globalizzazione ha cosi creato il multiculturalismo, ovvero la coesistenza di
culture differenti, la cui origine € spesso di difficile identificazione. Parlare di societa
multiculturale equivale a descrivere una societa composta da individui appartenenti
a culture diverse, le cui manifestazioni cambiano continuamente a seguito dell’adat-
tamento delle mediazioni simboliche a nuove condizioni o della creativita interna. Gli
effetti della globalizzazione si manifestano in crisi di appartenenza sociale, generate
dalla nascita di categorie pit complesse, instabili e spesso transnazionali. L'identita
come appartenenza € sempre meno definita dal contesto geografico e piu dalla capa-
cita autoriflessiva del singolo, che costruisce e rinegozia quotidianamente le proprie
relazioni sociali e culturali. Come afferma Bauman:

Rappresentare i propri membri come individui e il marchio di fab-
brica della societd moderna. Tale rappresentazione [...] & piuttosto
un’attivita quotidianamente esplicata. La societa moderna esiste
nella sua quotidiana riformulazione e rinegoziazione della rete
di obblighi reciproci chiamata “societa”. [...] Oggi “individualizza-
zione” significa qualcosa di molto diverso rispetto a cent’anni fa e
nelle prime fasi dell’eta moderna — il periodo di decantata “eman-
cipazione” dell'uomo dalla fitta rete di dipendenza, sorveglianza e
imposizione comunitaria.?*

Ogni individuo si trova oggi a vivere una curiosa contraddizione: una societa
che richiede scambi e contaminazioni a livello planetario, e al contempo un intimo
meccanismo di salvaguardia del sé e del gruppo di appartenenza da cio che € esterno.
Ne deriva che all'individuo € assegnata una responsabilitd maggiore: oggi ¢ il singolo
a decidere la propria appartenenza, in una continua tensione tra due spinte opposte
—quella a incrementare i legami e quella a frammentarli.

Ogni individuo ha una sua “cultura” individuale, che ¢ il modo parti-
colare e unico in cui tutte le sue diverse appartenenze e riferimenti
sociali e culturali si compongono a formare una configurazione uni-
ca e distintiva. [...] L'identita individuale [...] nasce da e si compone di
una pluralita di appartenenze e di riferimenti, pitt 0 meno coerenti
tra loro, pit 0 meno stabili e duraturi. [...] Questa struttura di ap-
partenenze e riferimenti pud assumere per ognuno una forma e un
ordine diversi e anche mutare nel tempo e a seconda del contesto.??

20 Crespi, Manuale di sociologia, 251-252.
21 Bauman, Liquid Modernity, 22..
22 Gili, Le condizioni della comunicazione, 7-39, in par. 30.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



113 No. 1 —2025

Questo contrasto si manifesta non solo a livello individuale e interno alla so-
cieta, ma anche nelle relazioni internazionali, con regionalismi e radicalizzazioni cul-
turali come tentativo di far prevalere le identita comunitarie tradizionali. Ma gli ele-
menti tradizionali perdono autorita nel confronto con le diversita espresse dal proprio
vicino. La costruzione di una relazione corretta e libera con la diversita diventa pit im-
portante della ricerca delle origini. Per alcuni autori, ‘multiculturalita’ dovrebbe essere
sostituita da ‘interculturalitd’, ponendo l'accento sull’“inter’ per risaltare la ricchezza e
la produttivita del confronto come terreno fecondo di negoziazione. Il patrimonio cul-
turale diventa cosi un veicolo per I'interculturalita, aiutandoci a comprendere come in
ognuno di noi ci sia un poco dell’altro.”® Per la comunicazione interculturale, essenziale
€ la condivisione di codici comunicativi. Se a culture differenti corrispondono linguaggi
in tutto o in parte diversi, & anche vero che con la costituzione del mondo come unita
globale si e diffusa una cultura globale: un sistema condiviso di segni misti (testuali, vi-
sivi, sonori) utilizzati da una pluralita internazionale di interpreti che mantengono una
costanza di significazione. Questo amalgama linguistico-culturale & determinato dagli
effetti della globalizzazione: scambio internazionale di merci, movimento di persone e
soprattutto comunicazione in rete e uso degli stessi strumenti tecnologici. Esistono se-
gni internazionalmente condivisi per molteplici aspetti delle nostre vite, dal trasporto
allalettura di immagini. Ogni individuo oggi possiede due piani culturali di riferimento:
quello di appartenenza e quello globale. Di conseguenza, per ogni aspetto culturale esi-
stono due linguaggi paralleli, uno intra-culturale e uno inter-culturale, usati a seconda
degli interlocutori. Si puo parlare di una ‘diglossia diffusa’, capacita di utilizzare 'uno
o l'altro tipo di linguaggio a seconda delle circostanze. L'uso del termine diglossia non
€ improprio, poiché questa facolta si & creata per necessita storicamente determinate,
comuni a buona parte del globo, in seguito alle unita nazionali e alle invasioni colonia-
li, quando le masse subalterne hanno dovuto apprendere il linguaggio delle culture
egemoni. La diglossia contemporanea e figlia della diglossia coloniale o post-unitaria.

La struttura di questa diglossia e principalmente di natura visiva, poiché
attraverso simboli grafici riusciamo a comunicare al di la delle differenze di lingua.
Esiste una fitta rete di codici iconici che ci indicano come muoverci, dove guardare,
come usare utensili, come nutrirci, ecc.

Nel libro Principi di psicologia della forma (1935), lo psicologo tede-
sco Kurt Koffka scrisse che una maniglia “vuole essere afferrata” e che
una cassetta delle lettere invita a spedirne. Sosteneva che “le cose ci
dicono cosa fare con esse” e usava la parola Aufforderungscharakter
(laffordance, I'invito all'uso) per descrivere come essi ci stimolano a
capire come dovremmo usarli. Chiedere se qualcosa & ben progetta-
to significa domandarsi se € una soluzione, se funziona bene nel suo
contesto, se ci fa pensare ma certo, se usa correttamente i materiali,
se la forma e semplice o fantasiosa, se rende desiderabile l'oggetto.>

23 Donati, Oltre il multiculturalismo.
24 Cousins, Storia dello sguardo, 82-83.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 114

Lo sviluppo delle tecnologie dell'informazione e della comunicazione (TIC)
ha influenzato I'evoluzione delle capacitd d’espressione visiva, configurando una
“svolta iconica”?® nella cultura contemporanea. Questa svolta implica un cambia-
mento qualitativo nella produzione e nell'impatto delle immagini, influenzato dall’e-
mersione e valorizzazione di tratti culturali non europei/occidentali. L'attrazione di
artisti europei (come Picasso, Matisse) verso il “primitivismo” e I'astrattismo puo es-
sere interpretata come apertura a estetiche e sistemi simbolici delle culture extra-eu-
ropee, ricche di linguaggi visivi autonomi. Questo interesse ha permesso di superare
le convenzioni rappresentative classiche, aprendo nuove vie espressive.

La globalizzazione odierna amplifica questo fenomeno. La diffusione ca-
pillare di immagini attraverso i media digitali ha creato un ambiente comunicativo
dove linguaggi visivi di diversa provenienza si incontrano, si mescolano e si evolvono
rapidamente. Cid che un tempo era distintivo di una cultura puo ora essere ripreso
e diffuso globalmente, diventando parte di un repertorio visivo comune, Spesso con
significati nuovi. Questo processo € intrinsecamente diglossico: le immagini operano
su piu livelli, combinando un’immediatezza universale con risonanze culturali speci-
fiche. Questa condizione di “doppio linguaggio” & un elemento distintivo dell’era glo-
bale. La cultura é di per sé un insieme di stratificazioni diverse di significati e di forme
espressive che si sono venute accumulando nel corso della storia. Percid 'identifica-
zione di un unico codice culturale o di un’unica lingua € quasi sempre una forzatura
ideologica. Quest’ultima osservazione € calzante per la comprensione della diglos-
sia culturale. Non esiste una ‘cultura pura’ monolitica, ma un intreccio dinamico di
codici. La ‘svolta iconica’ non € solo quantitativa, ma qualitativa: le immagini sono
agenti attivi nella costruzione di realta e significati. La capacita di comprendere que-
sta complessita visiva richiede una competenza diglossica da parte del fruitore, per
decodificare sia il messaggio universale che le stratificazioni culturali native. Questa
competenza permette di apprezzare la ricchezza dell’ibridazione e riconoscere le di-
verse voci visive. L'industria creativa globale attinge a un vasto repertorio, generando
appropriazione o ibridazione creativa.

L'opera di Maria Lai (1919-2013), radicata nelle tradizioni sarde ma espressa
attraverso linguaggi universali (arte tessile, installazione), esemplifica questa diglossia
visiva. I suoi ‘libri cuciti’, i ‘telami’ e le ‘legature’ dimostrano come un linguaggio ‘basso’
e locale possa elevarsi a ‘alto’ e universale. L'opera di Lai € stata una chiara manifesta-
zione pratica di diglossia visiva: usando tecniche e materiali tradizionali per parlare
a un pubblico globale. La diglossia visiva € una lente essenziale per analizzare come
elementi nativi e a-classici influenzano le estetiche globali, e come i linguaggi globali
diano nuova vita alle espressioni locali. Questa capacita di essere universalmente leg-
gibile pur veicolando specificita culturali profonde arricchisce il panorama globale e
promuove la consapevolezza della diversita culturale. La diglossia visiva € una compe-
tenza chiave per la produzione e fruizione di significato nell’era delle immagini.

25 Boehm, La svolta iconica.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



115 No. 1 —2025

La diglossia nel linguaggio museale

Il museo, per sua natura, € un’istituzione dedicata alla conservazione, esposizione e
interpretazione del patrimonio culturale. In un mondo caratterizzato dalla diglossia
culturale e dalla svolta iconica, il linguaggio museale non puo piu limitarsi a una co-
municazione unidirezionale e monologica. Al contrario, deve evolvere per diventare
un vero e proprio “teatro di comunicazione condivisa”,?® in cui la diversita culturale &
non solo esposta ma attivamente mediata e resa accessibile a un pubblico eterogene-
0.27 E qui che il concetto di diglossia trova la sua applicazione pit innovativa.

La musealizzazione non ¢ esente da questo sguardo globalmente condiviso.
Il museo e tutti i luoghi della musealizzazione sono i contesti per eccellenza dove si
ricorre all’'utilizzo di codici internazionalmente condivisi, attraverso lo sguardo, per
incontrare e comprendere la diversita; luoghi nei quali cid che non & capito, perché
parla una lingua lontana da noi nello spazio o nel tempo, puo essere tradotto in una
lingua condivisa da tutti. L'ICOM stessa costituisce una piattaforma internazional-
mente condivisa per aggiornare, ampliare, rinegoziare e discutere di questi codici
affinché possano essere in grado di tradurre e rendere comprensibili la piu grande
varieta di manifestazioni culturali, materiali e immateriali, presenti nel mondo. Uno
dei compiti della didattica museale € di utilizzare i codici museali per mettere le per-
sone in grado di comprendere cio che e distante da loro, traducendo il linguaggio na-
tivo dei beni culturali in un linguaggio contemporaneo condiviso. Il linguaggio mu-
seale puo essere inteso come un insieme complesso di codici comunicativi: testuali
(didascalie, pannelli, audioguide), visivi (allestimenti, grafica, illuminazione, display
digitali), spaziali (percorsi espositivi, architettura) e performativi (eventi, laboratori).
Tradizionalmente, questi linguaggi hanno spesso rispecchiato una cultura ‘alta’, pri-
vilegiando narrative e interpretazioni derivanti da un canone occidentale o nazionale
egemone. Tuttavia, la crescente consapevolezza della diversita culturale e la necessi-
ta di un’inclusione autentica spingono i musei a sviluppare un approccio diglossico
alla comunicazione. Questo approccio si manifesta nella capacita del museo di ope-
rare simultaneamente su due livelli linguistici e culturali, simili alle varieta ‘alta’ e
‘bassa’ della diglossia linguistica:

Linguaggio Globale/Universale (livello H): rappresenta il sistema di codi-
ci comunicativi condivisi per 'accoglienza del pubblico internazionale e la
divulgazione di conoscenze su larga scala. Include I'uso di lingue veicolari
(spesso l'inglese), una grafica chiara e intuitiva, un layout espositivo che se-
gue standard internazionali di accessibilita e leggibilita, e 'impiego di tec-
nologie digitali per un’interazione facilitata. Questo livello mira a rendere il
museo immediatamente comprensibile a visitatori provenienti da contesti
culturali diversi, stabilendo un terreno comune di comunicazione. Questo

26 Cataldo-Paraventi, Il museo oggi.
27 Hooper-Greenhill, The Educational Role.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 116

¢ in linea con le raccomandazioni di enti come I'ICOM,*® che promuovono
una definizione di museo sempre piu inclusiva e orientata alla comunita,
dove l'istituzione opera per la societa e il suo sviluppo. L'obiettivo € crea-
re una base di comprensione comune, superando le barriere immediate e
rendendo il museo un ambiente accogliente per un pubblico culturalmente
eterogeneo.

Linguaggio Specifico/Nativo (livello L): questo livello, complementare al
primo, si basa sulla valorizzazione di codici culturali, linguistici e visivi lo-
cali. Invece di ignorare le varieta linguistiche o le tradizioni narrative spe-
cifiche di una comunita, il museo le integra attivamente. Si pensi all'uso di
dialetti o di lingue minoritarie nelle audioguide, alla narrazione di storie lo-
cali da parte dei membri della comunita o all'esposizione di oggetti con una
forte valenza simbolica all’interno della cultura di riferimento. Questa inte-
grazione non € un mero esercizio folkloristico, ma una strategia per connet-
tere il patrimonio esposto alle radici identitarie del pubblico, trasformando
l'esperienza museale in un dialogo autentico e significativo.

La direzione del museo, rispetto al tema della diglossia, € quindi quella di
mediare attivamente tra questi due livelli. L'applicazione della diglossia nel linguag-
gio museale non significa semplicemente fornire traduzioni linguistiche o descrizio-
ni aggiuntive. Implica una profonda integrazione curatoriale e comunicativa in cui i
due livelli interagiscono dinamicamente. Il ‘linguaggio globale’ dell'esposizione agi-
sce come un ponte, un primo approccio che facilita I'ingresso del visitatore, men-
tre il ‘linguaggio specifico/nativo’ permette un’'immersione piu profonda, attivando
significati culturali complessi e spesso ‘quiescenti’ o originariamente periferici. La
capacita di un museo di gestire questa diglossia & cruciale per la sua rilevanza nel
XXI secolo. Riconoscere la diglossia come una competenza diffusa nel pubblico — che
molti individui possiedono naturalmente, navigando tra diversi codici nella vita quo-
tidiana — consente ai musei di farvi affidamento nella divulgazione. Questo attiva un
processo dinamico virtuoso: da un lato, il museo offre al visitatore strumenti per de-
codificare il patrimonio in un quadro universalmente comprensibile; dall’altro, per-
mette al visitatore di attingere alle proprie competenze diglossiche per accedere a
strati di significato pit autentici e contestualizzati. Il museo diviene cosi un luogo di
traduzione culturale,*® non solo linguistica. E uno spazio dove il visitatore pud com-
piere un percorso di acculturazione (nella logica di Cirese) dinamica, mediando tra la
propria visione del mondo e quella proposta dalla cultura esposta. Questo processo
facilita il riaffiorare di valori e significati che, in un contesto monologico, rimarrebbe-
ro inaccessibili o male interpretati. Si pensi all'arte contemporanea che spesso attin-
ge a simboli e stili da culture non occidentali, o al design che fonde estetiche globali
con artigianato locale:*° il museo deve essere in grado di comunicare queste ibrida-

28 ICOM, “Standards and Guidelines”.
29 Monceri-Gili, Comprendersi o no.
30 Gusti-Manca, Arte contemporanea.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



117 No. 1 —2025

zioni in modo coerente e significativo. La diglossia nel linguaggio museale permette
di superare le barriere spazio-temporali e culturali, trasformando il museo da mero
depositario di oggetti a agente attivo nella costruzione di nuove identita e nella pro-
mozione del dialogo interculturale. Questo € particolarmente importante in un’epoca
di crescente interconnessione, dove la comprensione reciproca e il riconoscimento
della diversita sono fondamentali per la coesistenza pacifica e la valorizzazione delle
molteplici manifestazioni culturali del mondo.

Conclusioni

Il presente articolo ha proposto una rilettura del concetto di diglossia, estendendone
la sua applicabilita dalla sfera linguistica a quella visiva e, in ultima analisi, al linguag-
gio museale. Partendo dall’analogia con la diglossia linguistica, esemplificata dalla
figura di Grazia Deledda e dalla sua capacita di navigare tra il sardo e I'italiano, si €
esplorato il caso della Sardegna post-unitaria come un laboratorio storico per com-
prendere la diglossia visiva. Artisti sardi come Costantino Nivola e la sua generazione
hanno dimostrato come l'incontro tra un linguaggio artistico ‘a-classico’ nativo e i
codici estetici di derivazione classica e industriale abbia generato forme espressive
ibride e innovative, particolarmente fertili nelle ‘discipline nascenti’ come il graphic
design e il design industriale.

Le teorie di Antonio Gramsci sui dislivelli culturali e di Alberto Mario Cirese
sulla circolazione culturale hanno fornito la cornice teorica per interpretare la diglos-
sia non solo come una condizione di subalternita, ma come una strategia di resilienza
e adattamento che puo condurre all'innovazione e all’emancipazione culturale. Il caso
sardo, in questo senso, ha anticipato dinamiche di ibridazione culturale che si sono
poi estese ad altri contesti italiani e globali, specialmente in relazione ai processi
post-coloniali. La globalizzazione, lungi dall’essere un mero processo di omologazio-
ne, € stata presentata come un’arena in cui le culture tradizionali e subalterne pos-
sono trovare nuove vie di espressione e influenzare il panorama estetico dominante,
manifestando una forma di diglossia a scala planetaria.

L'applicazione del concetto di diglossia al linguaggio museale rappresenta
il cuore di questa ricerca. La direzione del museo rispetto a questo tema ¢ quella di
operare simultaneamente su due livelli comunicativi, integrando in modo strategico
entrambi per un’esperienza piu profonda e inclusiva. Si € argomentato che i musei
contemporanei devono adottare un approccio diglossico alla comunicazione, operan-
do simultaneamente su un ‘linguaggio globale’ (standard universali di accoglienza e
divulgazione) e su ‘linguaggi specifici/nativi’ (codici culturali locali e interpretazioni
contestualizzate). Questa duplice modalith comunicativa non solo rende il patrimonio
piu accessibile a un pubblico diversificato, ma attiva anche la competenza diglossi-
ca intrinseca negli individui, facilitando un processo dinamico di traduzione e com-
prensione culturale profonda.

Marco Izzolino DOI 10.54103/3103-3733/29929



Juse 118

La capacita del museo di gestire consapevolmente questa diglossia e cru-
ciale per la sua missione nel XXI secolo. Essa permette al museo di trasformarsi da
mero custode di oggetti in un agente attivo di dialogo interculturale e di costruzione
di nuove identita. Riconoscere che la diversita non € un ostacolo, ma una risorsa, e
che la diglossia € una condizione diffusa, consente ai musei di valorizzare appieno le
molteplici manifestazioni culturali nel mondo contemporaneo.

In definitiva, la comprensione e 'applicazione strategica della diglossia nel
linguaggio museale sono fondamentali per posizionare il contesto museale diffuso
come catalizzatore di processi di acculturazione e di innovazione. Questo approccio
non solo arricchisce 'esperienza del visitatore, ma rafforza anche il ruolo del museo
come istituzione vitale e dinamica, capace di rispecchiare la complessita del mondo
e di promuovere una cultura della comprensione e del rispetto reciproco. Future ri-
cerche potrebbero esplorare I'applicazione empirica di questo modello in specifici
contesti museali, valutando l'efficacia di strategie comunicative diglossiche e il loro
impatto sulla partecipazione e I'engagement del pubblico.

La diglossia nel linguaggio letterario, artistico e museale



119

BIBLIOGRAFIA

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Polity Press, 2000.
Trad. it. Modernita liquida. Laterza, 2002.

Belting, Hans. “Il museo: riflessione e sensazionalismo?”.
In Dopo il museo, a cura di Franco Luisetti e
Giovanni Maragliano. Trauben, 2006.

Boehm, Gottfried. La svolta iconica. Meltemi, 2009.

Casula, Tonino. Intervista a Costantino Nivola, programma
radiofonico Arte 24, Radio Ventiquattrore, 1977,
video, disponibile su YouTube, durata 18:49,
https:/wwwyoutube.com/watch?v=GSE71-gr-0s.

Cavanaugh, John R. “Language Ideologies and the Media:
The Case of Sardinia”. Language in Society 33, no. 3
(2004): 359-380.

Cataldo, Lucia, e Marta Paraventi. Il museo oggi. Modelli
museologici e museografici nell’era della digital
transformation. Hoepli, 2023.

Cirese, Alberto Mario. Cultura egemonica e culture subalterne.

Rassegna degli studi sul mondo popolare tradizionale.

Palumbo Editore, 1971.

Alberto Mario. “Gramsci e il folklore come

concezione tradizionale del mondo delle classi

subalterne”. Problemi, no. 49 (1977): 155-167.

Cousins, Mark. Storia dello sguardo. 11 Saggiatore, 2018.

Crespi, Franco. Manuale di sociologia della cultura. Laterza,
2002.

Crispolti, Enrico. Come studiare [larte contemporanea.

Donzelli, 1997.

Antonio, Giovanni Mimmo Boninelli, Eugenio

Testa, cur. Lares 74, no. 2 (maggio-giugno 2008).

Numero monografico Gramsci ritrovato. Raccolta di

interventi a seguito della tavola rotonda Gramsci

ritrovato tra Cultural Studies e Antropologia, Isre-

Nuoro, 26 giugno 2007, e del Seminario di studi

Gramsci ritrovato tra Cirese e i Cultural Studies, Isre-

Nuoro, 24-25 ottobre 2008.

Demma, Alessandro. Il museo come spazio critico. Artista,
museo, pubblico. PostmediaBook, 2018.

Donati, Pierpaolo. Oltre il multiculturalismo. Laterza, 2008.

Fabietti, Ugo. “Il destino della ‘cultura’ nel ‘traffico delle
culture’”. Rassegna Italiana di Sociologia 45, no. 1
(2004): 37-48.

Ferguson, Charles A. “Diglossia”. Word 15, no. 2 (1959):
325-340.

Fishman, Joshua A. “Bilingualism with and without
Diglossia; Diglossia withand without Bilingualism”.
Journal of Social Issues 23, no. 2 (1967): 29-38.

Giusti, Lorenzo, e Emanuela Manca, cur. Arte contemporanea
in Sardegna (1957-2017). Magonza, 2018.

Guido. “Le condizioni della comunicazione
interculturale: una proposta di quadro
concettuale”. Sociologia 43, no. 1 (2009): 7-39.

Gramsci, Antonio. Quaderni del carcere. Giulio Einaudi,
1948-1951.

Gumperz, John J. “Linguistic and Social Interaction in Two
Communities”. American Anthropologist 66, no. 6,
Part 2 (1964): 137-53.

Hawkins, Philip. “Diglossia Revisited”. Language Sciences 5

Cirese,

Deias,

Gili,

Marco Izzolino

No. 1 —2025

(1983): 1-20.

Hooper-Greenhill, Eilean. The Educational Role of the
Museum. Routledge, 1999.

International Council of Museums (ICOM), “Standards
and Guidelines,” ICOM Museum, consultato 26
settembre 2025, https:/icom.museum/en/resources,
standards-guidelines/.

International Council of Museums (ICOM). Museum Definition
and the Contemporary Challenges. ICOM, 2022.

International Council of Museums (ICOM) Italia.
Concetti chiave di Museologia Vers. it. a cura della
Commissione Tematica Museologia di ICOM Italia,
con il sostegno di IBC-Istituto per Beni artistici,
Culturali e naturali della Regione Emilia Romagna,
2022.

Izzolino, Marco. Didattica Museale. Nuovi approcci al racconto
dei Beni Culturali. iemme, 2020.

Karp, Ivan, Christine Mullen Kreamer, e Steven D. Lavine,
cur. Musei e identita: politica culturale e collettivita.
Traduzione italiana di Museums and Communities.
The Politics of Public Culture, (Washington, DC:
Smithsonian Institution, 1992). CLUEB, 1995.

Lilliu, Giovanni. “Cultura prevalente e cultura alternativa
popolare nella regione sarda”. Cultura e Politica 2
(1972): 3-25.

Lilliu, Giovanni. “Sardegna: isola anticlassica”. Il Convegno,

no. 10 (1946): 9-11. Ripubblicato in La costante

resistenziale sarda, a cura di Antonello Mattone.

1lisso, 2002: 129-32.

Salvatore. “Tradizione e

letteratura sarda contemporanea”.

dell’/Atlante Linguistico Italiano, 2010.

Monceri, Flavia, e Guido Gili, cur. Comprendersiono. Significati
e pratiche della comunicazione interculturale. Aracne
Editrice, 2009.

Schirru, Giancarlo, cur. Gramsci, le culture e il mondo. Atti
del convegno promosso dalla Fondazione Istituto
Gramsci in collaborazione con la International
Gramsci Society, Roma, 27-28 aprile 2007. Viella,
2009.

Trumper, John Basset, e Salvatore Iemmello. Per una
semasiologia di ‘bilinguis’ e ‘diylottos’: una prima
discussione ragionata. Universita della Calabria,
Centro Editoriale e Librario, 2002.

Zuliani, Stefania. Effetto museo. Arte critica educazione. Bruno
Mondadori, 2009.

innovazione nella
Bollettino

Manca,

DOI 10.54103/3103-3733/29929



