


Jnuse Milano University Press

Attantivita

No. 1 —2025

Per una fenomenologia performativa

dei corpi scenici

Danilo Maglio

Accademia Nazionale d’Arte Drammatica Silvio d’Amico, Roma

https://orcid.org/0009-0007-4079-3315

ABSTRACT
The essay investigates the ontological reciprocity between the
one who sees and the one who is seen, approaching vision not
as a unilateral act but as an embodied relation between human
and non-human bodies, active and resistant. Starting from the
concept of actantivity, the contribution explores seeing as a
performative event in which matter participates, acts, and re-
veals itself as vital. The mirror, the image, and the stage become
dispositifs of crisis, sites where the subject recognizes itself as
object and vice versa, opening a phenomenological paradox
that destabilizes any narcissistic conception of vision. Through
references to Merleau-Ponty, Spinoza, Latour, Bennett, and
Haraway, and the analysis of artistic practices ranging from
Parmigianino to Cunningham, Forsythe, and De Keersmaeker,
the reflection focuses on theatre as an ontological laboratory:
a space of concatenations in which different actants, each with
an irreducible singularity, cooperate in the production of the
event. The contemporary stage thus appears as a relational,
unrepeatable, and unstable event, where responsibility does
not coincide with the action of the individual but emerges from
the fabric of interactions. Actantivity therefore takes shape as
a theoretical key for understanding the ontological vitality of
scenic bodies and, more broadly, as a post-human paradigm
of relation. From this perspective, theatre does not represent
reality but exposes it in its power of shared existence, bringing
forth an ontology of flesh and co-presence, where to see always
also means to be seen.
ISSN 3103-3733

CC BY-SA 4.0 License Copyright © 2025 Author(s)

KEY WORDS
Actantivity,
Phenomenology,
Ontology, Theatre,
Choreography

CITAZIONE

Maglio, Danilo. “Attantivita
- Per una fenomenologia
performativa dei

corpi scenici”. Muse.
Rivista di Musica, Arte,
Drammaturgia, Danza e
Design, no. 1 (2025):
139-154

DOI 10.54103/3103-3733/29931


https://ror.org/03q8zdw85
https://orcid.org/0009-0007-4079-3315
https://milanoup.unimi.it/catalogo-riviste.html

Juse 140

Nota metodologica

Il presente saggio si propone come un esercizio teorico-percettivo che interseca filo-
sofia, ontologia postumana e studi sulla performance, attraverso una scrittura voluta-
mente non normativa. L'intento e quello di esplorare le forme di relazione tra soggetto
e oggetto — umano e non umano — al di fuori delle dicotomie oppositive e gerarchiche
che abitualmente strutturano il pensiero occidentale.

Alcuni concetti-chiave vengono impiegati in modo esteso o rielaborato ri-
spetto al loro uso disciplinare canonico. Tra questi: il termine ‘attante’, concetto ope-
rante nella semiotica greimasiana e nella sociologia simmetrica di Bruno Latour, €
quiimpiegato in una forma radicalizzata e teoricamente autonoma. Si introduce il ne-
ologismo ‘attantivitd’, che non silimita a descrivere la funzione di un soggetto agente,
ma identifica una potenza ontologica intrinseca a ogni corpo, umano o non umano,
capace di generare effetti in un concatenamento materiale. Si assume una prospetti-
va eminentemente fenomenologica, nella quale la visione non & data come neutra o
oggettiva, ma come esperienza attraversata da affezione, memoria, aspettativa e crisi.
La scrittura non mira a una sistematizzazione concettuale, bensi a una ‘coreografia
del pensiero’, che prende forma nella relazione — mobile, intermittente — tra corpo,
sguardo, materia e scena.

Premessa fenomenologica: il vedere reciproco

Come si manifesta la reciprocita ontologica tra chi vede e chi & veduto, e quali effetti
produce nell’esperienza fenomenologica e performativa? In quale misura la percezio-
ne non riguarda solo il visibile, ma la relazione stessa tra corpi, umani e non umani,
tra attanti che agiscono e vengono agiti? E ancora: quale immagine della visione si
produce, quale responsabilita emerge dall’intreccio di materia, gesto e sguardo, come
pensarla quando nessun corpo puo essere ridotto a sfondo passivo, ma ciascuno agi-
sce, resiste, trasforma? Il presente saggio assume questi interrogativi come punto di
partenza e risponde agli stessi proponendo il concetto di ‘attantivita’: la potenza onto-
logica propria ad ogni corpo in quanto corpo, la capacita di produrre effetti, di trasfor-
mare e trasformarsi, di partecipare a concatenamenti che eccedono la somma delle
singole presenze. Lo specchio, 'immagine, la scena e i riferimenti teorici che accom-
pagnano la riflessione e la guidano non sono esempi illustrativi ma luoghi d’'indagine
della crisi della visione, dove la reciprocita del vedente e del veduto si fa esperienza
concreta, il vedere stesso si fa evento, la materia prende parte all'azione e rivela la
propria vitalita. L'obiettivo del contributo, dunque, € duplice: da un lato, interrogare la
relazione percettiva e ontologica tra corpi, sguardi e materia, individuando la scena
come evento ontologico privilegiato, luogo in cui la reciprocita si fa esperienza incar-
nata; dall’altro, avanzare una lettura fenomenologica post-umana della performance,
in cui ogni evento scenico € reso possibile dall'interazione tra attanti, umani e non,
ciascuno dotato di una propria potenza e singolarita, aprendo una riflessione sulle

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



141 No. 1 —2025

implicazioni etiche di tale riconfigurazione, in cui I'attesa e la responsabilita assumo-
no un valore costitutivo. La proposta teorica si muove sul crinale tra concettualizza-
zione ed esperienza, tra filosofia e pratica performativa, cercando di rendere visibile
cio che spesso resta implicito: la vitalita ontologica dei corpi e il loro ruolo nei conca-
tenamenti in cui esistono e agiscono.

Cosi, cio che la teoria descrive come attantivita diventa fenomenologica-
mente evidente: ogni corpo € attante, ogni sguardo un evento che ridefinisce la scena.
11 soggetto vede l'oggetto. L'oggetto, a sua volta, vede il soggetto. Il soggetto si riflette
nello specchio e scorge sé stesso, ma anche un altro-da-sé'. Il soggetto si guarda allo
specchio e vede cio che vede, poiché cio che vede sta vedendo il soggetto. E il soggetto
che si vede — e tuttavia € un altro che lo osserva: I'immagine riflessa, non il proprio
sé. 1l soggetto si vede come oggetto che vede, e dunque come oggetto che, nel com-
piere un’azione, si fa soggetto. Il soggetto € anche oggetto. Coincidono e si sdoppiano,
nello stesso istante in cui si manifestano. L'uno esiste per l'altro, in modo reciproco
— anzi, ‘speculare’. Lo specchiarsi diventa allora una crisi, nel senso piu profondo e
originario del termine: dal greco xpioic (‘scelta’, ‘decisione’, ma anche ‘fase decisiva di
una malattia’), da kpive, ‘distinguere’, ‘giudicare’. Specchiarsi impone al soggetto un
atto di distinzione: separare sé stesso dalla propria immagine riflessa, pur sapendo
che quella gli appare, ingannevolmente, come un sé. Si tratta di una crisi, poiché una
sorta di ‘malattia’ si innesca: una ‘debolezza’ (una possibile etimologia di ‘malattia’ da
uaiaxia, ‘fragilitd’). Lo specchio, in quanto medium che rende possibile la visione di sé,
pud rompersi, incrinarsi, cessare improvvisamente di riflettere. Ed é forse proprio in
questa possibilita difrattura che siannidala verita dell’azione percettiva: ‘vedere cio che
vede’. Nella possibilita che 'immagine venga a mancare, si apre uno spazio d’attesa per
la fine dell'oggetto e, insieme, il riconoscimento che quell'oggetto — che appariva come
sé — &, in veritd, un altro. Il soggetto, nel momento in cui riconosce che cio che vede € un
altro, riconosce anche che quell’altro ha una propria vita, e dunque una propria morte,
che pud compiersi senza che la propria avvenga. E questo ‘il paradosso del moi’: puod
essere, ambiguamente, sia soggetto che oggetto, a seconda del suo impiego, della vita
che il parlante gli conferisce, e della fine che — inevitabilmente — lo attende.

L’immagine riflessa: il narcisismo della visione e I'ontologia della carne

Nel 1524, Girolamo Francesco Maria Mazzola, noto come Parmigianino, realizza un
olio su tavola che segna una svolta nella storia dell’arte e della riflessione sulla visio-
ne: I'’Autoritratto entro uno specchio convesso. L'opera raffigura il volto del giovane
artista al centro di una stanza, deformata dalla curvatura dello specchio attraverso
cui si € autoritratto. In primo piano emerge una mano sproporzionata, allungata dalla
distorsione ottica, con un anello d'oro al mignolo. L'abbigliamento € reso con cura,
nonostante la rapidita del gesto pittorico, e lo spazio della stanza — il soffitto a casset-
toni, la finestra impannata — appare altrettanto deforme, quasi instabile. Quest’opera

1  Cfr. Lacan, Scritti, 87-94.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 142

non solo mette in scena l'atto del vedersi vedente, ma invita a riflettere su ciod che po-
tremmo chiamare un ‘narcisismo della visione’: non in senso psicologico, ma come
struttura relazionale tra soggetto e oggetto nella pratica della visione. Scrive Maurice
Merleau-Ponty: “i pittori hanno sovente amato [...] raffigurare se stessi nell’atto di di-
pingere, aggiungendo a quel che allora vedevano cio che le cose vedevano di loro”.*
L’'immagine non e quindi solo il riflesso di un soggetto vedente, ma l'incontro tra vi-
sione attiva e passiva — tra l'io e cio che lo vede. In questa logica, il soggetto rappre-
sentato da Parmigianino guarda nello specchio, ma contemporaneamente & guarda-
to: dallo specchio stesso, dalla finestra, dall’ambiente. Il vedente & anche il veduto. E
questa, secondo Merleau-Ponty, 'essenza piu profonda del narcisismo: “non vedere
nell’esterno [...] il contorno di un corpo che si abita, ma soprattutto essere visto da
esso, esistere in esso, emigrare in esso”.? Il soggetto si decentralizza, diviene corpo
traicorpi, e in tal modo entra in una relazione di reciprocita ontologica con il mondo.

Una lettura ulteriore dell'opera e proposta da Maurizio Fagiolo dell’Ar-
co, che interpreta l'autoritratto come una rappresentazione dell'opus alchemico. In
particolare, la rotondita della tavola rimanderebbe alla “prima materia”, quella che
Aristotele definiva zpwry Ay, ovvero il principio originario del mondo (4pys). Questo
collegamento non ¢ solo simbolico: il tema della ‘materia che vede’, della soggettivita
attribuita all'oggetto, torna centrale nel pensiero contemporaneo. Come afferma
William J.T. Mitchell, gli oggetti sono “il modo in cui le cose appaiono a un soggetto”,*
ma al contempo diventano soggetto, alterita attiva, capaci di modificare chi guarda.

E proprio nel rapporto con questi oggetti-soggetti che si gioca il senso del
vedere cio che vede. Si tratta, infine, di corpi: umani e non umani, visibili e vedenti,
che esistono in quanto sono visti e dunque vedono. In questa reciprocita incarnata si
riconosce la nozione merleaupontiana di carne: materia viva, sensibile, intersoggetti-
va, che fonde il visibile e il vedente in un solo gesto ontologico.

Lacarne e un ‘elemento’ dell’Essere. Non e un fatto o una somma
di fatti, e tuttavia aderisce al luogo e all'adesso. Di piu: € inaugu-
razione del dove e del quando, possibilita ed esigenza del fatto,
in una parola fatticita, cio che fa si che il fatto sia fatto. E, con-
temporaneamente, € cio che fa si che essi abbiano senso, che i
fatti parcellari si dispongano attorno a ‘qualcosa’.’

In questa prospettiva, i corpi — o, pill propriamente, la carne — si configurano
come elementi dell’essere, nel senso originario di ‘elemento’: cid che media tra I'indi-
viduale e 'universale, tra I'ente situato e 'idea. Ogni corpo, umano 0 non umano, € in-
vestito da una vitalita interna; possiede cio che Spinoza ha definito conatus: una spin-
ta intrinseca a perseverare nel proprio essere, una potenza attiva che ¢ condizione
di esistenza. Come scrive Piero Martinetti, “ogni cosa, sia pii 0 meno perfetta, potra

Merleau-Ponty, L'occhio e lo spirito, 28.
Merleau-Ponty, Il visibile e l'invisibile, 154.
Mitchell, What Do Pictures Want?, 156.
Merleau-Ponty, Il visibile e l'invisibile, 154.

a b w N

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



143 No. 1 —2025

sempre perseverare nell’esistenza per virtu della stessa forza per cui ha cominciato ad
esistere, e tutte le cose sono in questo uguali”.® Questo impulso — comune a ogni ente —
rende possibile pensare I'eguaglianza ontologica tra esseri umani e cose. In Spinoza,
ogni corpo € dotato di una forza di pensiero corrispondente alla sua estensione: una
mente, una volonta, un desiderio. La riflessione sul conatus risuona nelle formulazioni
contemporanee di Jane Bennett, secondo cui le cose possiedono una potenza che le
rende attanti, capaci di agire nel mondo: “La cosa come attante e cio che realmente
affetta altri corpi, accrescendone o diminuendone la potenza”’. Tale potenza — che si
manifesta nel desiderio di sopravvivere e nell’azione reciproca — trova un’ulteriore
risonanza nella nozione di ‘assoluto’ formulata da Hent de Vries. L'‘assoluto’, inteso
etimologicamente come ab-solvere, cid che € sciolto o separato, non € una ‘cosa’, ma
la forza originaria che permette la distinzione stessa dell’essere, rendendo possibile
la molteplicita degli elementi.Se prima si € parlato dello specchio come dispositivo
di crisi identitaria e reciprocita tra soggetto e oggetto, ora € necessario spostare lo
sguardo verso gli oggetti non umani. Immaginiamo che, nello specchiarsi, il soggetto
non veda sé stesso, ma riflessi di cose: corpi inanimati che, tuttavia, condividono con
luilo statuto ontologico di ‘elementi dell’'essere’. Non si tratta dell'immagine in quanto
tale — ovviamente una scarpa non é identica a un volto umano — ma di cio che I'imma-
gine riflette ontologicamente: il fatto che entrambi, soggetto e oggetto, condividano la
medesima tensione all’esistenza, la medesima potenza desiderante.

I cuore della questione non € dunque visivo, ma ontologico: & nel riconos-
cere la comunanza d’essere, la pari dignita ontologica di tuttii corpi, umani e non, che
emerge la reciprocita speculare dell’esistenza. Come il soggetto &€ soggetto e oggetto,
vedente e veduto, cosi anche 'altro — la cosa — puo esserlo. In questa mutua apparte-
nenza si riattiva il paradosso del moi: je suis moi, io sono me, ma anche altro-da-me,
corpo tra i corpi. Il riconoscersi come moi e il riconoscere le cose come moi impone
una riflessione sulla singolarita degli enti. Quando Merce Cunningham, nel 1968, uti-
lizza nell'opera RainForest I'installazione di Andy Warhol Silver Clouds — una serie di
cuscini di Mylar riempiti di elio — sceglie non dei cuscini qualunque, ma proprio quei
cuscini, uno per uno. Il punto non ¢ il tipo d'oggetto, ma la singolarita irriducibile
di ogni elemento: sostituirne uno significa produrre un altro spettacolo. La scena €
composta, dunque, da corpi unici, e questo vale tanto per i corpi umani quanto per
quelli non umani. La singolarita degli elementi scenici rafforza I'idea del teatro come
evento irripetibile, in cui ogni presenza, anche materiale, € evento in sé, o — come si
precisera in seguito — ‘concatenamento’. Tale prospettiva & perfettamente coerente
con una celebre affermazione di Cunningham stesso, in cui il coreografo riflette sulla
differenza tra danzatori e danzatrici:

Liuso entrambi come individui - cioe, semplicemente per quel-
lo che sono — che possono fare lo stesso movimento ma non ne-
cessariamente nello stesso momento, proprio come chiunque

6 Martinetti, L'Etica di Spinoza, 99.
7  Bennett, Materia vibrante, 33.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 144

— se guardi uno stormo di uccelli, in un certo senso, loro stanno
facendo la stessa cosa. Ma in realta, non fanno la stessa cosa.
Non lo fanno allo stesso tempo.?

In questa concezione, 'identita di genere, il ruolo o la funzione simbolica
sono irrilevanti: cio che conta e l'irripetibilita dell’atto, la sua iscrizione in un corpo
singolare che ne determina la specificita temporale e qualitativa. Anche quando due
danzatori compiono ‘lo stesso movimento’, non € mai lo stesso movimento: il corpo
modifica il gesto, e 'evento si rigenera continuamente. Questo principio vale anche
per gli oggetti non umani: il cuscino — come il danzatore — non € mai lo stesso in
scena. Esso conserva in sé la memoria delle performance precedenti, della prova,
dell'uso. Se lo spettatore puo essere pensato come memoria vivente del teatro, i corpi
scenici sono l'archivio: contengono e rivelano, nel loro esistere, saperi incorporati,
tracce, immaginari. La scena, cosi, non rappresenta ma espone: I'archivio incarnato
si scontra con la presenza reale nel ‘qui e ora’, mediato dai simboli (gesti, oggetti, pa-
role), dando origine all’'evento teatrale.

L’attantivita: dai concatenamenti alla responsabilita

La singolarita delle cose, riconosciuta come tale, porta a considerarle non piu sem-
plicemente oggetti, ma attanti, cioé agenti dotati di forza espressiva. Come scrive
Merleau-Ponty: “il nostro sguardo, ammaestrato dall’esperienza del corpo proprio,
[ritrova] il miracolo dell’espressione in tutti gli altri oggetti”.? L’‘espressione’ non &
qui retorica, ma rivelazione dell'individualita materiale, affermazione silenziosa di
esistenza. In questa chiave, Bruno Latour definisce l'attante come “cio che agisce, o
al quale viene imputata un’attivita”*° e tale definizione é centrale per comprendere la
posizione qui proposta: le cose non sono passive, ma partecipano all’evento, produco-
no effetti, sono soggetto. Bennett, pur sottolineando che l'attante non € né soggetto né
oggetto, riconosce che esso e forza agente. Tuttavia, € proprio questa copresenza delle
funzioni logiche di soggetto e oggetto ad essere essenziale per comprendere la natura
vitalizzata della materia: i corpi, umani e non, agiscono e sono agiti, sono entrambi.
Su questo punto si apre una distinzione concettuale rilevante tra ‘agente’ e
‘attante’. Se I'agente e definito dall'azione compiuta, quindi dagli effetti, I'attante & ra-
dicato nell’atto come potenza originaria. L'agente opera secondo un modello causale
lineare (X fa Y), mentre I'attante fa accadere qualcosa in virtu della sua presenza in un
concatenamento (Deleuze). L'attante €, dunque, cio che rende possibile I'evento, cid
che ‘pud’ e ‘fa accadere’ al tempo stesso. Questo rinvia direttamente alla distinzione
aristotelica tra atto e potenza, su cui questa riflessione implicitamente si fonda. La
scelta di parlare di attante invece che di agente non e terminologica,** ma ontologica

8 NPR, “Merce Cunningham”.
9  Merleau-Ponty, Fe logia della percezione, 254.
10 Latour, “On Actor Network Theory”, 373.

11 Seppur una differenza esista gia solo guardando alle parole. Il termine ‘agente’ proviene dal latino agens, -entis, participio presente del

verbo agere (‘agire’, ‘fare’), e conserva nell'uso contemporaneo I'implicazione di un soggetto dotato di volonta e intenzionalita. La nozione di

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



145 No. 1 —2025

e politica: I'"attante’ conserva la complessita della singolarita incarnata,** parte di un
essere comune, unito nel concatenamento di tutte le cose. Come ricorda ancora Ben-
nett: “un attante non agisce mai da solo”** ma solo nel co-divenire degli altri attanti.
Ogni atto € frutto di una rete materiale di interazioni, di cooperazioni silenziose tra
corpi, forze, presenze: un intreccio che si avvicina a cio che Donna Haraway definisce
simpoiesi, ossia il processo di co-produzione vitale che impedisce di pensare la singo-
larita in termini di autosufficienza. Ogni concatenamento € cosi simultaneamente un
assemblaggio (Deleuze e Guattari) e una pratica simpoietica (Haraway), un fare-con
che eccede la somma dei contributi singolari. Tutto cio si radica in una visione spino-
ziana della realta: ogni ente € modo della sostanza, manifestazione finita della totalita
dell’essere (Deus sive Natura). Se, come afferma Bennett, le cose sono ‘modalita’ della
natura, allora ogni attante e parte della sostanza, ed ¢ attraverso di esso che la sostan-
za si rende visibile, si manifesta. Anche se si rinuncia a parlare di soggetti nel senso
classico, si deve riconoscere che la sostanza é soggetto — e i suoi modi, i corpi, sono
il soggetto che si articola nel mondo. Se tutto € nella sostanza e la sostanza € in tutto,
ogni corpo, ogni attante, € soggetto, in quanto parte costitutiva e attiva di un essere
che € comune e condiviso.

Tornando alla nozione di concatenamento, cosi come formulata da Deleuze
e Guattari, Jane Bennett ne evidenzia la forza organizzativa:

I concatenamenti sono raggruppamenti ad hoc di elementi di-
versi, di ogni sorta di materia vibrante. Sono congregazioni vi-
tali e palpitanti in grado di funzionare nonostante la presenza
persistente di energie che li disturbano dall’interno. [...] Gli ef-
fetti generati da un concatenamento sono, piuttosto, proprieta
emergenti, in quanto la loro capacita di far accadere qualcosa
[...] € diversa dalla somma della forza vitale di ogni materialita
presa singolarmente.**

In questa prospettiva, ogni corpo che partecipa a un concatenamento — e
ogni corpo € sempre in un concatenamento — possiede una potenza propria. Tuttavia,
la potenza del concatenamento non e riducibile alla somma delle potenze individuali.
Essa € qualcosa di altro, un’emergenza relazionale generata dalle interazioni e inter-
ferenze tra i corpi. Il concatenamento & quindi una somma non totalizzabile,*® una
composizione instabile e mutante di attanti che esistono e agiscono insieme. Ogni
singolo attante agisce secondo la propria attantivitd, ma questa si manifesta solo
nell'incontro con l'attantivita altrui.

‘attante’, invece, ha un’origine pit recente e si deve alla semiotica strutturale; risale in particolare al 1979, quando il linguista lituano Algir-
das J. Greimas — nel Dizionario di semiotica, redatto insieme a Joseph Courtés — lo definisce come “colui che compie o che subisce l'atto indi-
pendentemente da ogni altra determinazione” (Greimas e Courtés 1979, s.v. attante). A differenza di ‘agente’, forma verbale attiva, ‘attante’ si
presenta come un sostantivo, che indica una funzione semantica.

12  Cfr. Hayden, “Gilles Deleuze and Naturalism”, 187.

13  Bennett, Materia vibrante, 63.

14 Bennett, 68.

15  Cfr. Bennett, 68-69.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 146

Un esempio paradigmatico di concatenamento scenico si trova nella serie
Nowhere and Everywhere at the Same Time di William Forsythe, dove 'autore coreografa
un dispositivo interattivo composto da pendoli sospesi, oscillanti nello spazio perfor-
mativo. Questi pendoli — veri e propri (s)oggetti coreografici *® — non sono semplici ele-
menti scenografici: sono corpi attanti, con una propria traiettoria e una forza d’azione
che modifica il movimento dei performer. Nella performance, i danzatori interagisco-
no costantemente con questi oggetti, osservandoli, evitandoli, sfiorandoli, lasciando-
si attraversare dalle loro traiettorie. Lo spazio si costruisce come concatenamento tra
corpi umani e non umani. Come afferma Forsythe stesso: “la coreografia era basata
sull'osservazione; i danzatori osservano la stanza, si osservano a vicenda e traggono
conclusioni o esprimono le loro osservazioni attraverso il movimento”."” La coreogra-
fia non ¢ allora un disegno prestabilito, ma il risultato dell’attantivita collettiva di tutti i
corpiin scena. Ogni movimento umano ¢ effetto della forza attiva del pendolo, e vicever-
sa. E in questa reciprocita dinamica, in cui soggetto e oggetto si scambiano continua-
mente di posto, che si manifesta il moi in senso pieno. Lo spettatore puo vedere e pen-
sare al movimento dei danzatori come condizionato dal movimento dei pendoli, quindi,
considerare questi come soggetti responsabili del transire da una condizione all’altra
dei performer. Tuttavia, puo vedere e pensare esattamente il contrario. Il risultato della
visione € la messa in scena: la vita intrinseca al concatenamento che si fa visibile.

In questo contesto, il termine proposto da Bennett — ‘agentivita distribui-
ta’ — appare efficace, ma insufficiente. E piu preciso, in questa sede, introdurre il
concetto di ‘attantivita’, inteso come la potenza propria ad ogni corpo, che si esprime
non come somma di azioni condivise, ma come ‘presenza esistenziale attiva’, prima
ancora dellintenzione. L’attantivita non implica condivisione di una responsabilita
causale, né attribuisce ai corpi una volonta. Essa €, piuttosto, una condizione onto-
logica: ogni corpo agisce perché esiste, ed esistendo influenza e viene influenzato. Il
concatenamento non dona attantivita, né la determina: la contiene. L'attantivita & gia
li, e si manifesta attraverso le interazioni, ma non dipende da esse per esistere. Come
l'agentivita, anche l'attantivita puo essere articolata in tre tratti fondamentali — effica-
cia, traiettoria, causalita — ma ciascuno di questi assume una forma diversa.

Efficacia: se nell’agentivita essa implica intenzionalita, nell'attantivita essa &
forza senza intenzione. L'attante non vuole agire, ma non puo non agire: il solo
essercilorende attivo. Anche la passivita di un corpo € un modo dell’attantivita.
Traiettoria: I'agente si muove verso uno scopo. L'attante € sempre in so-
spensione, in trasformazione. La sua traiettoria € processuale, mai finalizza-
ta ed € assunta come caratteristica. In questo senso, la traiettoria dell’attante

16 “Un Oggetto Coreografico €, per sua natura, aperto a una gamma completa di sollecitazioni percettive non mediate senza dover dare
priorita ad alcun tipo di destinatario. Questi oggetti sono esempi di circostanze fisiche specifiche che isolano classi fondamentali di attivazio-
ne e organizzazione del movimento. Gli oggetti attivano processi nel corpo che strumentalizzano la disponibilita del corpo a fornire input per
le nostre facolta predittive guidate euristicamente, che lavorano incessantemente per assicurarci una maggiore probabilita di risultati fisici
e mentali preferiti. Una caratteristica principale dell'oggetto coreografico ¢ che il risultato preferito € una forma di produzione di conoscen-
za per chiunque vi si impegni, generando un’acuta consapevolezza di sé all'interno di specifici schemi di azione”. (Forsythe, “Choreografic
Objects”).

17  Gormley, “William Forsythe”.

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



147 No. 1 —2025

ricorda quella messianicita*® di cui parla Derrida, ossia una promessa che
non puo essere mantenuta, perché si sposta continuamente nel tempo: cio
che era futuro diventa presente e, nel farlo, sfugge.

Causalita: I'attantivita non € prevedibile. Se 'agentivita presuppone una lo-
gica causa-effetto, quil'evento é singolare, irripetibile, e non generalizzabile.
Ogni concatenamento produce effetti non riconducibili a schemi causali li-
neari, poiché ogni corpo cambia nel tempo, cambia nel concatenarsi, e porta
con sé memorie che modificano la sua forza attiva. Inoltre, spesso é difficile
individuare quali siano esattamente le fonti dell’agire che fanno accadere un
evento e questa “incomprensibilitd pud essere considerata come un aspetto
essenziale dell’agire”.*”

Ogni concatenamento finisce. I corpi che lo compongono continuano a esi-
stere, ma cambiati, portatori di nuove memorie, pronti a entrare in nuove configura-
zioni. Anche l'uscita di un solo corpo dal concatenamento trasforma l'intero sistema,
generando un nuovo concatenamento. Questo & il principio enunciato da Deleuze e
Guattari: la materia “entra nei concatenamenti e ne esce”,?° in un movimento di “pura
immanenza”.?* Su un piano ancora piu astratto, si potrebbe pensare che tutti i concate-
namenti siano modi di un unico concatenamento attante, lo spazio-tempo: corpo asso-
luto che causa un solo evento, la vita. Ogni concatenamento locale, ogni evento scenico,
ogni incontro tra attanti € una manifestazione singolare di questo principio unico.

Nonostante il lungo percorso di riflessione sin qui tracciato, rimane un resi-
duo, un resto concettuale che insiste come una macchia — un alone che non si lascia
cancellare. E la questione della responsabilita. Se, come & stato argomentato, le cause
di un evento non risiedono nell'individualita di un singolo attante, ma emergono dal
concatenamento di cui esso & parte, a chi spetta la responsabilita? Esiste, in questo
quadro, una responsabilita individuale? Il mondo continua a cercare un responsabile,
e la responsabilitd — nel linguaggio comune — & spesso confusa con la colpa. Si chiede:
chi & il responsabile? Ma si intende: chi € il colpevole? Questa sinonimia perversa tra
responsabilita e colpa nasce dal bisogno di attribuire causa all'inspiegabile. Eppure, la
domanda rimane: dove finisce 'azione del soggetto e dove inizia quella del concatena-
mento? Nella visione proposta da Bennett, gli individui sono “semplicemente incapaci
di avere la piena responsabilita”.?> Non si tratta di abbandonare 'indagine sulle cause,
specialmente se I'evento ha effetti nocivi, ma di ampliare lo spettro dell’analisi: non ri-
durre la responsabilita al singolo, ma riconoscere la pluralita di attanti che hanno con-
corso all’evento. Per chiarire questa posizione, Bennett propone un’immagine efficace:

Probabilmente il modo migliore di pensare questi sforzi € immagi-
nare di andare in bicicletta su una strada sterrata. Si puo spostare il

18 Cfr. Derrida, Marx & Sons, 279-281.

19  Marres, Issues Spark a Public into Being, 216.
20 Deleuze e Guattari, Mille piani, 518.

21 Deleuze, “L'immanence : une vie”, 6.

22 Bennett, Materia vibrante, 90.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 148

proprio peso da un lato o dall’altro, far virare la bicicletta in una di-
rezione o verso una specifica traiettoria di movimento. Ma chi peda-
lanon e che uno degli attanti operativi nell'insieme in movimento.?®

Un sassolino, un chiodo, la pioggia, la nebbia, un crampo, una ruota sgonfia,
un animale che attraversa la strada: tutto fa parte del concatenamento. E se la bici-
cletta cade, nessuno di questi attanti puo essere considerato responsabile da solo. Il
chiodo non agisce per volonta, ma agisce perché e: & attante, e la sua esistenza produ-
ce un effetto. Il foro nella ruota e la manifestazione della sua attantivita. Il pedalante
non ¢ l'unico attante, e forse nemmeno il principale. L'evento — la caduta — ¢ il risul-
tato di una molteplicita di forze. In questo senso, la responsabilita & del concatena-
mento stesso, del mondo, del tessuto di esistenze che abitano un tempo e uno spazio.
Un mondo che non ¢ finalizzato, ma in continuo divenire: “un mondo di immanenza,
un mondo di incessanti e imprevedibili cambiamenti e possibilita, un mondo sem-
pre sul punto di essere”.?* In tale contesto, la piena responsabilita non € attribuibile,
perché forse non esiste. E ci6 che i Greci chiamavano gieic: natura, forza generatrice, la
disposizione delle cose e il loro divenire. “Un divenire attivo, una potenza creativa non
proprio umana capace di produrre il nuovo”.?* Un nuovo che & sempre composto da cor-
pi, umani e non umani, che tentano di preservarsi, di sopravvivere nel contatto con altri
corpi, formando alleanze instabili nel tempo e nello spazio. Non si tratta di una strategia
—non c’e deliberazione — ma di una condizione ontologica: vivere significa coabitare.

Da questa visione materialista emerge una concezione del teatro radical-
mente relazionale. Come afferma Thomas Ostermeier: “il vero momento del teatro
non si trova dentro I'individuo, ma nella relazione tra I'individuo e l'altro”.?¢ Il tea-
tro non si da nell’interiorita del soggetto, ma nell'incontro: con chi € in scena, con lo
spazio teatrale, con il pubblico, con la presenza di altri spettatori, con le cose. L'even-
to teatrale accade perché accade la relazione, e ogni relazione &€ concatenamento. Il
‘teatro definitivo’ — quello che si compie nello spettatore — € possibile solo perché vi
€ un altro. E riconoscere l'altro significa, inevitabilmente, riconoscere sé stessi. Si €
tornati, di nuovo, allo specchio. Tutto riporta a quel paradosso iniziale, perché é di
visione che si sta parlando: del vedente e del veduto, del soggetto e dell'oggetto che si
scambiano continuamente, del moi. Di quell’identita riflessa che non si possiede mai
del tutto, che si costruisce nella relazione, nella carne, nella scena, nell’evento irripe-
tibile dell’incontro.

Il teatro come laboratorio ontologico: la scelta e 'attesa

Riprendendo il filo della riflessione sulla relazione con l'oggetto non umano — ma il
discorso vale anche per 'umano — occorre chiarire che non si tratta semplicemente di

23 Bennett, 91-92.

24 Quirk, Bergson and American Culture, 2.
25  Bennett, Materia vibrante, 231.

26 Ostermeier, Il teatro e la paura, 74-75.

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



149 No. 1 —2025

visione, ma di una scelta nel vedere. Questa scelta & fondante, in particolare nel con-
testo teatrale, dove ogni corpo presente in scena —umano o non — &, per il performer e
per lo spettatore, al tempo stesso oggetto del vedere e soggetto che vede. Come scrive
Derrida, si deve “scegliere fra guardare gli occhi visti [yeux vus] dell’altro e guardare gli
occhi vedenti [yeux voyants] dell’altro”.?” Non si possono vedere entrambe le cose con-
temporaneamente. Se si scelgono gli occhi vedenti, si diventa ciechi alla loro veggen-
za. Se si guarda la capacita visiva dell’altro, non si vede piu nulla: non si vede l'altro,
perché non si vede pill come oggetto, ma come soggetto. E un paradosso percettivo
ed esistenziale. Questo ragionamento puo e deve essere esteso al corpo non umano, a
condizione di spostare il concetto di ‘occhio’ dal piano anatomico a quello funzionale.
Un corpo non umano non possiede occhi in un senso anatomico, ma puo comunque
essere vedente, se si intende 'occhio come ‘soggetto funzionale’,*® come organo del
corpo-senza-organi.>” Un corpo che vede ¢, di fatto, visibile, e la visibilita — come ci
ricorda Merleau-Ponty — & cio che fonda l'orizzonte condiviso della carne: “c’é qualco-
sa che fonda e annuncia la veduta che ne ha 'altro o quella che ne da lo specchio”.?°
L’altro — umano o cosa — € visibile perché appartiene al medesimo regime del visibile
di cui fa parte il soggetto. La visione si rivolta su sé stessa, riflette su di sé il visibile,
comprende l'altro come carne, come uguale e distinto, come moi. “E grazie al mondo
che io sono visto o pensato”** poiché e grazie a me che il mondo € visto o pensato. Ma
questa visione dell’altro come vedente € anche cio che spaventa. I'incontro con un
occhio che vede € I'incontro con I'invisibile stesso:

Si sa che é cio che conta, essere guardati, ma fa paura — persino
essere guardati da sé stessi. Si vuol vedere cio che € visibile, ma
non si vuole vedere cio che ci guarda. E che ¢é visibile come ve-
dente invisibile.??

Guardare l'altro come vedente — o vedere sé stesso mentre si guarda — e l'e-
vento dello specchio. Il soggetto si specchia, vede sé stesso che guarda, ma nel vedere
un vedente non vede nulla: “vedo i miei occhi vedenti, ma vedendo un vedente, non
vedo del visibile, dunque non vedo niente”.** Cosi, anche l'altro vedente non puo esse-
re visto nei suoi occhi. Solo ci¢ che non vede puo essere visto in quanto oggetto

27 Derrida, Pensare al non vedere, 100.

28  Cfr. Maglio, “L'occhio: un organo per questo corpo senza organi”, 71-80.

29 Llespressione ‘corpo-senza-organi’ ¢ stata introdotta per la prima volta da Antonin Artaud nella sua performance radiofonica del 1947,
Pour en finir avec le jugement de dieu. L'autore francese evocava un corpo liberato dalle costrizioni della funzione organica, dalle gerarchie
sociali e dai dispositivi di controllo. Artaud auspicava a un movimento, a un dinamismo, a un flusso proprio del corpo che solo svuotato da
tutto cio che lo compone organicamente puo divenire spazio vuoto capace di permettere il fluire del suddetto flusso: un corpo pieno senza
organi, un corpo riportato a un suo stato essenziale, non funzionale, quindi non organico, decostruito; “Costruite il vostro corpo senza organi,
fabbricatelo voi stessi. E allora che vi libererete da tutti i vostri automatismi e tornerete al vero corpo”. Pit1 tardi Deleuze e Guattari a partire
dall’intuizione poetico-performativa di Artaud parleranno del corpo-senza-organi come piano di consistenza, luogo del desiderio, spazio di
sperimentazione e resistenza alle stratificazioni del potere.

30 Merleau-Ponty, Il visibile e l'invisibile, 332.

31 Merleau-Ponty, 332.

32 Derrida, Pensare al non vedere, 111.

33 Derrida, 218.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 150

Al contrario, gli occhi dei ciechi, quando sono aperti, gli occhi
dei ciechi che non vi vedono, li si vede: li si vede come degli og-
getti, si possono descrivere, ecc., nella misura stessa in cui sono
morti e ciechi, li si vede, gli occhi. Insomma, solo gli occhi dei
ciechi sono visibili. Ma gli occhi dei vedenti non sono visibili.?**

Quando siriconosce l'altro—umano o non umano — come soggetto vedente, 'og-
getto diventa irriconoscibile. La familiarita che il soggetto aveva con il mondo — il sapere
‘cio che le cose sono’ — viene sgretolata. Si attiva un cortocircuito percettivo, una forma
di crisi fenomenologica: il mondo non € pit1 un insieme di cose stabili, ma corpi vibranti,
materia inquieta. Lo specchio si rompe. Non c’é piu riflesso. Non c’é piu riconoscimento.

L'immobilita delle cose che ci circondano ¢ imposta loro dalla
nostra certezza che si tratta proprio di quelle cose e non di altre,
dall'immobilita del nostro pensiero nei loro confronti.*®

Quando questa certezza crolla, si apre lo spazio per una nuova visione del
mondo: non piu statico, ma dinamico, imprevedibile, simile a una forza tellurica che
muove ogni cosa. Tutto cambia, perché cambia il modo in cui il soggetto vede. Come
nel romanzo La Nausea di Sartre, I'io si rende conto che niente € pitl come prima:

Bisogna dire come io vedo questa tavola, la via, le persone, il mio
pacchetto di tabacco, poiché € questo che &€ cambiato[...] Bisognere-
bbe provare a dire come [li vedevo] prima e come [li vedo] adesso.*¢

Il cambiamento non é nelle cose, ma nella loro visibilita: € la crisi dell'aspet-
tativa. ’Aspettare’ deriva da aspectare, intensivo di aspicere: guardare verso. Aspettare
€ visione proiettata sul noto, un guardare che si fonda sulla memoria: ‘guardare’ qual-
cosa ‘verso’ la memoria di quella cosa. Si guarda un oggetto in base a cio che si cono-
sce di esso, non per quello che e. Ma I'evento, per definizione, tradisce I'aspettativa.
Esso non puo essere previsto, non puo essere ‘guardato in anticipo’. Lo dice con forza
Ludwig Wittgenstein:

L’aspettativa € connessa con il cercare. Cercare presuppone che
io sappia cosa sto cercando senza che cio che sto cercando debba
necessariamente esistere. [...] L'aspettativa prepara, per cosi dire,
un metro con cui misurare I'evento che ha effettivamente luogo, e
in modo tale che I'evento puod essere quel metro incondizionata-
mente misurato, sia che si trovi, sia che non si trovi poi a coinci-
dere con la linea di graduazione aspettata[...] La nostra aspettati-
va anticipa 'evento. Ne crea, in questo senso un modello.?”

34  Derrida, 219.

35  Proust, Alla ricerca del tempo perduto, 8.

36  Sartre, La Nausea, 11.

37  Wittgenstein, Osservazioni filosofiche, 18 e 22.

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



151 No. 1 —2025

Ma quando I'evento arriva — vero, singolare, presente — ‘distrugge il modello’,
rompe lo specchio, mostra cid che non puo essere atteso. Il reale €, appunto, cid che
non rientra mai pienamente nel visibile. Un modello che non puo che essere distrutto.
L'aspettativa crea I'illusione di poter pre-vedere I'evento, ossia I'effetto di un dato con-
catenamento. Ma si tratta di una condizione prettamente spaziale, incapace di tenere
conto del tempo. In essa emerge, infatti, “il carattere puntiforme dell’aspettativa”,*®
dove a essere ridotto a punto € I'occhio stesso. Questa riduzione ¢ il fallo dell’aspettati-
va, la sua castrazione, poiché essa comporta 'annullamento della dimensione tempo-
rale che costituisce I'evento. Come osserva Wassilly Kandinsky, “I'elemento temporale
e, nel punto, quasi completamente escluso”.*?

Ma l'occhio non & un punto. E un foro, un varco attraverso cui il soggetto
vede: € un soggetto funzionale, non un oggetto geometrico. Ed essendo capace di sog-
gettivita, e soggetto al tempo, soggetto al suo passaggio, alla sua erosione, alla sua
malattia. Non pud anticipare cid che sara, perché cio che sara appartiene al futuro e
I'occhio, per sua natura, vede solo cio che e. L'occhio non puo aspettare, perché aspet-
tare implica prevedere, mentre 'occhio pud solo ‘attendere’. Il soggetto, nella sua
aspettativa, € spaventato dalla possibilita di essere sorpreso. Spaventato dall’evento
che, per definizione, sovverte la previsione. E “I'evento che subentra all'aspettativa:
ecco la risposta all'aspettativa”.’® L'evento irrompe, spazza via I'immaginario, e con
esso ogni idea di controllo. Cosi, I'unica azione possibile e attendere. Attendere non
€ guardare verso, ma tendere verso. Non & pill un tentativo fallace di prevedere, ma
un disarmo volontario davanti al mistero del reale. L’attesa depotenzia il narcisismo
del soggetto, lo costringe a riconoscere la sua finitezza, a cedere il controllo. E una
postura di vulnerabilita attiva: un’apertura all’alterita. “Si puo attendersi 'un l'altro,
I'un l'altra”,** in un incontro che forse non avverra mai. Perché I'incontro con l'altro &
sempre differito, sempre in ritardo rispetto a sé stesso. Siamo “molto lontano indietro
e molto lontano in avanti”,** ma sempre lontano, poiché senza lontananza non esiste
desiderio. L’'essere € immobile nella distanza, e in quella immobilita si attende.

L'oggetto e perturbante, perché non si lascia mai davvero raggiungere. Per
quanto lo si attenda, non si rivela mai pienamente. Resta nel suo silenzio, nel suo
sguardo. “Attendersi per non sparire”*® e I'unico gesto che consente il riconoscimen-
to, anche senza immagine, anche con lo specchio infranto. Anche se 'immagine e
morta, e il soggetto vive ancora. La morte, in questa prospettiva, non é fine ma possi-
bilita: “una possibilita di essere che I'Esserci stesso deve assumersi da s¢”.**

L’attesa e, allora, il gesto ontologico fondamentale: attendersi nella fine per conoscer-
si. “La morte diventa il limite oltre il quale non cercare l'incontro con sé stessi”:**

38 Vitale, La dimora della lontananza, 132.
39  Kandinsky, Punto linea superficie, 30.
40  Wittgenstein, Osservazioni filosofiche, 19.
41  Derrida, Aporie, 57.

42  Bloch, Tracce, 232.

43 Vitale, La dimora della lontananza, 138.
44 Heidegger, Essere e tempo, 305.

A5 Vitale, La dimora della lontananza, 139.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse 152

I'incontro che il soggetto ha sempre atteso, ma non ha mai consumato. Perché il rico-
noscimento non ¢ mai immediato, ma & sempre in ritardo sull’identita. Come scrive
Paul Valéry: “questa identita richiede tempo per stabilirsi — cosi come richiede tempo
il ritorno dell'immagine al suo oggetto attraverso lo specchio”.*® Nel prologo di Exit
Above — After the Tempest (2023) di Anne Teresa De Keersmaeker, un sottile telo tras-
parente, mosso da un grande ventilatore, si fa soggetto. Vibra, si agita, si gonfia e si
sgonfia, traccia pieni e vuoti nello spazio, sopra i corpi dei danzatori. Quel telo danza.
Vive. Esiste. E attante. Non danza come un danzatore, ma come un telo, nel suo essere
cosa, nel suo essere cio che é. Il suo movimento e puro effetto di un concatenamento
scenico che lo comprende. Eppure, € anche espressione della sua attantivita singo-
lare. E solo con la sua storia, con le sue traiettorie precedenti, con i segni impressi
dalle repliche e dalle prove, che quel corpo non umano puo essere nel reale dell’even-
to. Il telo disegna, parla, si offre allo sguardo dello spettatore. E lo spettatore, che as-
pettava quel telo nella sua immobilita, nel suo essere oggetto di scena al servizio dei
danzatori; lo spettatore attendeva il telo nella sua memoria, nel suo conoscere cosa
sia un telo, nel rassicurante pensiero della sua cosalita.

Ma quella attesa & disillusa: non pud piu ridurre il telo a una ‘cosa’. Il suo
movimento non € umano, eppure € vivo. L'aspettativa si shriciola, lascia spazio a
un’attesa senza promessa. Il telo e 'umano sono entrambi attanti, ma mai allo stesso
modo. L'uguaglianza ontologica convive con la radicale singolarita di ogni corpo. Lo
spettatore attende allora la fine della danza, perché solo li puo forse riconoscersi, puo
tornare all'immagine: fragile, parziale, puo tornare al moi. Ma le certezze, a ogni pas-
S0, sono un po’ meno certe. L'identita, alla fine del cammino, non € conquistata, ma
sempre sospesa. Il telo smette di danzare. I danzatori iniziano la loro coreografia. Ma
lo spazio non ¢ piu lo stesso. 1l telo, sgonfio e scomparso, € ancora li. Vede. Il tempo
non e pit lo stesso. L'occhio dello spettatore, attraversato da cio che ha visto — e da cio
che non ha potuto vedere — porta con sé una traccia. L'oggetto resta. Vede. E lo spetta-
tore non puo vedere i suoi occhi che lo vedono.

E se ricominciasse a danzare? Se inghiottisse uno dei danzatori? Se arri-
vasse sino alla platea? Non so se esiste una risposta. E forse non deve esistere.

Conclusioni: verso un’ontologia della relazione

Il percorso compiuto torna alla sua origine, allo specchio e al moi: non piu
come illusione di identita ma come apertura all’altro. Il teatro, specchio infranto dove
immaginario e reale si incontrano, mostra la carne comune che attraversa ed eccede
tutti i corpi: non rappresentazione del mondo ma evento del suo farsi in relazione,
fenomeno della vitalita intrinseca. Dal paradosso del moi all’attantivita, il contributo
ha voluto mostrare come il teatro renda sensibile la reciprocita tra soggetto e ogget-
to. Attraverso l'analisi dei dispositivi performativi, si evidenzia come la singolarita di
ogni attante renda l'evento irripetibile e instabile, ma sempre comprensibile nella sua

46 Valéry, Quaderni, 241-242.

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici



153 No. 1 —2025

dimensione relazionale. Ogni gesto, ogni sguardo, ogni presenza & parte di una rete
di effetti emergenti, dove la responsabilita non e distribuita ma e propria al concate-
namento di cui tutti i corpi fanno parte. L'attantivita, dunque, &, non solo chiave inter-
pretativa della potenza intrinseca ad ogni corpo espressa nel concatenamento delle
relazioni e strumento teorico per comprendere la performance, ma anche e soprat-
tutto paradigma ontologico pit ampio. Riconoscere la forza attiva dei corpi implica
ridefinire la relazione tra soggetto e oggetto, tra visibile e invisibile, tra vedente e ve-
duto, tra performer e scena. Cio che si apre € una visione del mondo come rete di
attanti interconnessi, in cui ogni evento ¢ sempre fenomeno di un’interazione com-
plessa e irriducibile. Non semplice agentivita, non mera casualita, ma movimento che
attraversa ogni corpo, intriso di efficacia e responsabilita innate.

Cosi la fenomenologia dei corpi scenici diventa una riflessione sulla mate-
rialita vivente, sulla reciprocita ontologica, sulla potenza dell’attesa e sulla tensione
tra singolarita e concatenamento. Cosi, la scena contemporanea non imita il reale, ma
lo espone: mostra come ogni cosa, ogni gesto, ogni frammento di materia sia parte
di una rete comune di esistenza. In questo orizzonte, il teatro appare come specchio
incrinato in cui il moi riconosce la propria parzialita e la propria esposizione. E in
questa crepa che si annida la possibilita filosofica e politica di pensare un’ontologia
della relazione, dove I'essere non si manifesta in isolamento, ma nella co-presenza
attiva e nella continua possibilita di essere visto, percepito, trasformato. Un’ontologia
della relazione in cui la carne del mondo si manifesta come evento condiviso e il tea-
tro come specchio infranto in cui scorgere la verita del vedere.

La verita spetta solo a chi attende, a chi si affida alla distanza, alla tensione
dell’incontro mai garantito. La verita e di chi ‘attende la fine’, perché € nella fine che si
rifrange I'immagine del moi nello specchio rotto. Nell'impossibilita di vedere gli occhi
vedenti di cio che mi vede, vedo cio che li attraversa. Vedo cio che l'occhio custodisce,
cio che gli sta dentro, I'invisibile che si fa visibile: la lacrima. La lacrima ¢ allora cio
che resta del visibile, I'ultima forma che lo sguardo puo cogliere prima di arrendersi
all'invisibile che lo ha generato. E il segno dell’attesa, la materia dell’incontro mancato,
la traccia che ricorda che qualcosa & avvenuto. In questa sospensione, tra cio che ¢ sta-
to e cio che non sara mai, si manifesta la singolarita irriducibile di ogni corpo —umano
e non - e il teatro si rivela per quello che é: non imitazione, ma fenomeno; non signifi-
cato, ma relazione; non oggetto, ma evento. L'intero concatenamento scenico € allora
‘memoria vivente dell’attantivitd’: ogni corpo, ogni cosa, ogni gesto, ogni sguardo, ogni
scomparsa, ¢ una forza in atto che non si puo possedere, ma solo vedere accadere.

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



Juse

BIBLIOGRAFIA

Bennett, Jane. Materia vibrante. Un’ecologia politica delle cose.
Tradotto da Angela Balzano. Timeo, 2023.

Bloch, Ernst. Tracce. Traduzione, cura e prefazione di Laura
Boella. Garzanti, 2015. E-book.

Deleuze, Gilles, e Félix Guattari. Mille piani. Capitalismo e
schizofrenia. Tradotto da Giorgio Passerone.
Ortothes, 2017. E-book.

Deleuze, Gilles. “L'immanence: une vie...". Philosophie 47
(1995): 3-7.

Derrida, Jacques. Aporie. Morire — attendersi ai ‘limiti della
veritd’. Tradotto da Graziella Berto. Bompiani,
1999.

Jacques. Marx & Sonms. Politica, spettralita,
decostruzione. Mimesis Edizioni, 2008.

Derrida, Jacques. Pensare al non vedere. Scritti sulle arti

del visibile 1979-2004. Tradotto da Alfonso
Coriolato. Jaca Book, 2016.
Forsythe, William. “Choreographic Objects” Forsythe,
William. "Choreographic Objects". Ultima
cons. [etc], ultima cons. 13 luglio 2025, https://
www.williamforsythe.com/essay.html.
Algirdas J., e Joseph Courtés. Sémiotique.
Dictionnaire raisonné de la théorie du langage.
Hachette, 1993.
Gormley, Clare. “William Forsythe born 1949 Nowhere
and Everywhere at the same Time 2009”.
Tate, luglio 2016, ultima cons. 13 luglio 2025,
https://www.tate.org.uk/research/publications/
performance-at-tate/case-studies/william-
forsythe.
Hayden, Patrick. “Gilles Deleuze and Naturalism: A
Convergence with Ecological Theory and
Politics”. Environmental Etichs 19 no. 2 (1997):
185-204.

Haraway, Donna J. Chthulucene. Sopravvivere su un pianeta
infetto. Tradotto da Clara Ciccioni e Claudia
Durastanti. Nero Editions, 2019.

Heidegger, Martin. Essere e tempo. Tradotto da Pietro Chiodi.

Longanesi, 1976.

Wassilly. Punto linea superficie. Contributo

all'analisi degli elementi pittorici. Tradotto da
Melisenda Calasso. Adelphi, 1968.
Lacan, Jacques. Scritti. Vol. 1. Tradotto da Giacomo B.
Contri. Fabbri Editori, 2007.
Bruno. “On Actor Network Theory: A few
Clarifications”. Soziale Welt 47, no.4 (1996):
369-381.
Maglio, Danilo. “L’'occhio: un organo per questo corpo senza
organi”. Tesi di Laurea Magistrale, Universita
Tuav di Venezia, 2024.

Marres, Noortje. “Issues Spark a Public into Being”. In
Making Things Public. Atmospheres of Democracy,
a cura di Bruno Latour e Peter Weibel. MIT
Press, 2005.

Martinetti, Piero. L'Etica di Spinoza. Esposta e commentata.
Paravia, 1941.

Merleau-Ponty, Maurice. Locchio e lo spirito. Tradotto da

Derrida,

Germais,

Kandinsky,

Latour,

154

Anna Sordini. SE, 1989.

Merleau-Ponty, Maurice. Il visibile e l'invisibile. Tradotto da
Andrea Bonomi. Bompiani, 2014. E-book.

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia della percezione.
Tradotto da Andrea Bonomi. Bompiani, 2014.
E-book.

Mitchell, William John Thomas. What Do Pictures Want?.

University of Chigago Press, 2006.

“Remembering Choreographer And Dancer

Merce Cunningham”. Fresh Air, 5 aprile

2019. Intervista condotta da Terry Gross.

Trasmissione radiofonica, audio e trascrizione

[...], https://www.npr.org/2019/04/05/710263920,

remembering-choreographer-and-dancer-merce-

cunningham.

Thomas. Il teatro e la paura. Tradotto da

Francesca Ritrovato. Luca Sossella Editore,

2020.

Proust, Marcel. Alla ricerca del tempo perduto. Dalla parte
di Swann. Tradotto da Giovanni Raboni.
Mondadori, 1995.

Quirk, Tom. Bergson and American Culture. The worlds of Willa
Cather and Wallace Stevens. The University of
North Carolina Press, 1990.

Sarte, Jean-Paul. La nausea. Tradotto da Bruno Fonzi.
Einaudi, 1990.

Valéry, Paul. Quaderni. Vol. 4. Tradotto da Ruggero Guarini.
Adelphi, 1990.

Vitale, Sergio. La dimora della lontananza: saggi sull'esperienza
nello spazio intermedio. Moretti & Vitali, 2005.

Wittgenstein, Ludwig. Osservazioni filosofiche. Tradotto da
Marino Rosso. Einaudi, 1999.

NPR.

Ostermeier,

Attantivita — Per una fenomenologia performativa dei corpi scenici


https://www.williamforsythe.com/essay.html
https://www.williamforsythe.com/essay.html
https://www.tate.org.uk/research/publications/performance-at-tate/case-studies/william-forsythe
https://www.tate.org.uk/research/publications/performance-at-tate/case-studies/william-forsythe
https://www.tate.org.uk/research/publications/performance-at-tate/case-studies/william-forsythe
https://www.npr.org/2019/04/05/710263920/remembering-choreographer-and-dancer-merce-cunningham
https://www.npr.org/2019/04/05/710263920/remembering-choreographer-and-dancer-merce-cunningham
https://www.npr.org/2019/04/05/710263920/remembering-choreographer-and-dancer-merce-cunningham

155 No.1—2025

Danilo Maglio DOI 10.54103/3103-3733/29931



