
Contributi

ISSN 2239-5474 n. 16 (2025)

© Lorenzo Cecchetti

Published online: 
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0

International

doi: 10.54103/2239-5474/28915

Pythagorean Plotinus
Notes on Plotinus’ polemic against the Pythagorean analogy

In Enneads VI, 6, Numeri, Plotinus articulates a complex discourse on part of Plato’s 
so-called unwritten doctrines, in which one of the most fascinating aspects is the search 
for a well-founded categorisation of the eidetic number. His effort leads him to develop 
a particular threefold categorisation of numbers, whose essentiality is necessarily tran-
sported beyond the experiential. The distinction between counting numbers and coun-

Abstract

In Enneadi VI, 6, Numeri, Plotino articola un discorso complesso su una parte delle 
così dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti più affascinanti è la 
ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico. Il suo sforzo lo conduce a 
sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei numeri, la cui essenzialità viene 
di necessità trasportata al di là dell’esperibile. La distinzione tra numeri numeranti e 
numeri numerati non è certo invenzione plotiniana, ma è individuabile già in Aristo-
tele, discussa in più luoghi della Metafisica, dove si attribuisce a Platone la distinzione 
tra numeri eidetici e numeri monadici, cioè composti da unità quantitative, e ancora 
nella Fisica, in una breve nota sulla duplicità del numero, distinto in ‘numeri contati’ e 
‘numeri con cui si conta’. Questa distinzione, certo platonica, è con tutta probabilità da 
attribuirsi già ai pitagorici, i quali già nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria 
dei numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di ἄπειρον e πέρας.

Parole chiave: Plotino; Pitagora; matematica; pitagorismo; ontologia; fondazione dei 
numeri; numeri; Frege; armonia; enadi; Euclide.

Contacts: lorenzocecchetti95@gmail.com

Università degli Studi di Salerno (ROR: 0192m2k53)

 ORCID: 0009-0006-0901-3686

Lorenzo Cecchetti

PLOTINO PITAGORICO

Note sulla polemica plotiniana contro l'analogia dei pitagorici

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28915
https://www.ror.org/0192m2k53
https://www.orcid.org/e0009-0006-0901-3686


Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|173Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

ted numbers is certainly not a Plotinian invention, but can already be found in Aristotle, 
discussed in several places in Metaphysics, where Plato is credited with the distinction 
between eidetic numbers and monadic numbers, i.e. numbers composed of quantitative 
units, and again in Physics, in a brief note on the duality of numbers, distinguished as 
“counted numbers” and “numbers with which one counts”. This distinction, certainly 
Platonic, is in all likelihood attributable to the Pythagoreans, who already in the 5th 
century seem to have developed a sophisticated theory of numbers, centred on the fun-
damental categories of ἄπειρον and πέρας.

Keywords: Plotinus; Pythagoras; mathematics; Pythagoreanism; ontology; foundation 
of numbers; numbers; Frege; harmony; enads; Euclid.

ἤτοι μὲν πρώτιστα Χάος γένετ.
(Esiodo)

1.  Premessa

In Enneadi VI, 6, Numeri1, Plotino articola un discorso complesso su una parte 
delle così dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti più affa-
scinanti è la ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico2. Il suo 
sforzo lo conduce a sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei nu-
meri, la cui essenzialità viene di necessità trasportata al di là dell’esperibile. Una 
delle prime e più ovvie considerazioni a riguardo è che, a volerli caratterizzare 
negativamente, si dovrebbe notare che questi numeri non sono affatto contabili, 
essendo separati dal mondo secondario del divenire, ma devono comunque tro-
varsi in una certa relazione con i numeri numerabili. La distinzione tra numeri 
numeranti e numeri numerati non è certo invenzione plotiniana, ma è indivi-
duabile già in Aristotele, discussa in più luoghi della Metafisica3, dove si attribui-
sce a Platone la distinzione tra numeri eidetici e numeri monadici, cioè composti 
da unità quantitative, e ancora nella Fisica, in una breve nota sulla duplicità del 

1   L’edizione cui farò riferimento nel corso di questo studio è Plotino, Enneadi, a cura di V. 
Cilento, Laterza Bari 1949.
2   Si rinvia a riguardo al prezioso contributo di C. Maggi, Lineamenti di un’ontologia matematica 
in Plotino: il numero fra modello olistico e paradigma metastrutturale, «Giornale Critico della Filo-
sofia Italiana», 5, 2009, pp. 539-554, in particolare pp. 546-548, dove Maggi mostra contro ogni 
tentativo riduzionistico come l’unità giochi un ruolo strutturale nel pensiero di Plotino, tanto nei 
confronti dell’essere quanto della continuità delle enadi.
3   Cfr. Aristotele, Metaph., M 6-8; A 6, 987b 14 e ss.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|174Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

numero, distinto in “numeri contati” e “numeri con cui si conta”4, i quali, di 
nuovo, pur permettendoci di contare, non sono evidentemente a loro volta con-
tati. Questa distinzione, certo platonica, è con tutta probabilità da attribuirsi già 
ai pitagorici5, i quali già nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria dei 
numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di ἄπειρον e πέρας6. 

2.  Il numero dei pitagorici

Il numero dei pitagorici doveva essere certamente qualcosa d’altro rispetto al 
numero numerato, e questo è già deducibile a partire dalla proprietà dell’“avere 
numero” degli enti conoscibili di Filolao7, destinata a diventare la cifra dell’on-
tologia pitagorica grazie alla testimonianza lasciataci da Aristotele8. Certamente 
non si tratta di una qualche sostanza che renda gli enti “contabili”, ma, per dirla 
con le parole di Huffman:

‘Having number’ signifies much more than that something is countable. Things 
that ‘have number’ are constituted by systems of numerical relationships, the 
simplest of which is the series of natural numbers9.

Due cose sono da notare riguardo l’osservazione di Huffman: prima di tutto si 
sta parlando di “sistemi di relazioni numeriche”, cioè di relazioni ordinate tra 
enti matematici; in secondo luogo viene indicata una serie, quella dei numeri 
naturali, che per i greci era la serie continua dall’uno fino al dieci. Si tratta cioè 
della Decade pitagorica, costituita da e costituente la tetraktys, configurando (e 

4   Aristotele, Fisica, 219b 5-9: «Però il numero ha due significati (perché infatti si dice numero 
sia il numerato – numerabile [τὸ ἀριθμούμενον καὶ το ἀριθμετὸν], sia anche l’unità con la quale si 
misura [ἀριθμοῦμεν]), […] c’è una bella differenza fra l’oggetto numerato [ἀριθμούμενον] e ciò 
con cui misuriamo [ἀριθμοῦμεν]!» (Aristotele, Fisica, trad. it. a cura di R. Radice, Bompiani, 
Milano 2011).
5   Aristotele stesso, nel luogo già citato di Metaph. A 6, 987b, sostiene che Platone «come i pita-
gorici […] ritiene che i numeri siano causa della sostanza delle altre cose» (Aristotele, Metafisica, 
trad. it. a cura di G. Reale, Rusconi, Milano 1993).
6   Si pensi, a riguardo, alle forze primordiali della cosmogonia di Filolao (cfr. Fr. 1 [Boch 
Philolaus S. 45] Diog. VIII 85 [A 1 I 398, 20]). In una prospettiva neoplatonica, una dottrina 
del genere deve certo intendersi alla maniera della coppia platonica di Uno e grande-e-piccolo, 
corrispondenti rispettivamente al limitato e all’illimitato, intendendo l’uso dell’espressione «enti 
limitanti» da parte di Filolao alla maniera di A. Petit, Harmonie Pythagoricienne, Harmonie Hérac-
litéenne, «Revue de Philosophie Ancienne», 13, 1, 1995, pp. 55-66, in particolare p. 59: «Les 
Pythagoriciens, si l’on se réfère à leurs propres termes, disent plutôt “limitant” que “limite”, conférant 
par là au fini un rôle actif dans la constitution de toute(s) chose(s)».
7   Filolao, Fr. 4 [B. 58] Stob. Ecl. 1 21, 7b [p. 188, 5 Wachsm.]: «Ed invero, tutte le cose che 
si conoscono hanno numero» (A. Lami (a cura di), I Presocratici. Testimonianze e frammenti da 
Talete a Empedocle, BUR, Milano 1991).
8   Cfr. Aristotele, Metaph. A 5.
9   C.A. Huffman, Philolaus of Croton. Pythagorean and Presocratic, Cambridge University Press, 
Cambridge 1993, p. 175.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|175Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

svelandoci, anche) l’entità degli enti matematici di cui si diceva10, i quali non 
devono apparirci come monadi isolate, ma vere e proprie matrici, o algoritmi, 
capaci di generare a partire da loro stesse, e dalle loro relazioni interne, poten-
zialmente tutte le serie numeriche, la più semplice delle quali, appunto, è la serie 
dei numeri naturali da uno a dieci composta tramite l’aggiunta di unità ad uni-
tà11. L’“avere numero” di Filolao sarebbe allora l’essere conoscibili a partire dalle 
relazioni interne di quelle che Becker definisce come «ordered pluralities»12, cioè 
i numeri presi nel loro dinamismo all’interno del continuo matematico, le serie 
numeriche, le quali, poste in relazione con gli oggetti del divenire, garantiscono 
l’accesso a un sapere coerente basato su un efficace essere davvero parmenideo13. 
Le «ordered pluralities» di Becker non possono che tradursi nei numeri nume-
ranti o eidetici di cui parla Aristotele, ma una distinzione vera e propria tra la 
serie costituente il – e costituita dal – numero, e il numero numerato che si può 
cogliere nell’atto di quantificare gli enti naturali, non è riscontrabile in maniera 
sistematica nel pensiero degli antichi pitagorici, i quali avevano invece sviluppato 
un complesso simbolismo analogico capace di dar conto di questa differenza14.

10   Per una rassegna puntuale della tetraktys nel pitagorismo antico, rimando al fondamentale 
lavoro di A. Delatte, La tétractys pythagoricienne, in Id., Études sur la littérature pythagoricienne, S. 
Champion, Paris 1915, pp. 249-268.
11   Se questa interpretazione della tetraktys come matrice numerica può sembrare ardita, si ri-
manda agli studi di E.G. McClain, The Pythagorean Plato. Prelude to the Song Itself, Nicolas-Hays, 
York Beach 1978, e il più recente D.M. Altimari Adler, Plato’s Timaeus and the Missing Fourth 
Guest. Finding the Harmony of the Spheres, Brill, Leiden-Boston 2019. In prospettiva storica, nella 
pseudo-giamblichea Teologia dell’aritmetica pp. 27-28; 42-48; 53-54, è certamente così che vengo-
no intese le enadi dette “tetrade” ed “esade”, costituenti armonia, anima e generazione attraverso 
processi di proliferazione numerica almeno in un caso identici a quelli attuati da Platone con le 
sette cifre con cui il Demiurgo costruisce l’Anima del Mondo in Timeo 34a e ss. Si rimanda inoltre 
a P. Zellini, La dittatura del calcolo, Adelphi, Milano 2018, in particolare quanto si legge a p. 114: 
«L’insieme dei cosiddetti numeri quadrati 1, 4, 9, 16, 25, …, che la phantasía pitagorica immagi-
nava come una sequenza indefinita di gruppi di punti di forma quadrata in crescita progressiva, 
ha caratteristiche tali che permettono di qualificarlo come ricorsivamente numerabile. Infatti, in-
tuitivamente, si dice che un insieme è ricorsivamente numerabile se esiste una procedura effettiva 
in grado di elencare gli elementi dell’insieme. Ricorsivamente numerabile era pure l’insieme dei 
numeri pentagonali 1, 5, 12, 22, 35, 51, …, ordinabili in figure geometriche che si potevano 
leggere in cielo: i cinque punti corrispondenti al sorgere eliaco di Venere nel corso di otto anni 
formavano un perfetto pentagramma. Il termine “numerabile” significa che la sequenza sta in una 
corrispondenza biunivoca, 1 a 1, con i numeri interi naturali, mentre “ricorsivamente” allude al 
fatto che tale sequenza si può effettivamente generare, un elemento dopo l’altro, per mezzo di una 
funzione calcolabile (ricorsiva) i cui valori coincidono con i numeri della sequenza. Nel caso dei 
numeri quadrati la funzione è x²: si prendono i numeri 1, 2, 3, …, e si calcola il loro quadrato. 
Il concetto di sequenza ricorsiva numerabile corrisponde precisamente all’idea intuitiva di genera-
zione, che ricorre in tutta la letteratura sul concetto astratto di calcolabilità fin dagli anni Trenta».
12   Il riferimento in C.A. Huffman, Philolaus of Croton, cit., p. 172, è a O. Becker, Zwei Unter-
suchungen zur antiken Logik, Harrassowitz, Wiesbaden 1957, p. 21 e ss.
13   Mi riferisco all’opinione, condivisa tanto da Zellini quanto da Santillana, che l’essere par-
menideo si configuri come puro spazio geometrico. Cfr. P. Zellini, La matematica degli dèi e gli 
algoritmi degli uomini, Adelphi, Milano 2016, p. 27; cfr. G. de Santillana, Le origini del pensiero 
scientifico, Sansoni, Firenze 1966 (titolo originale: The Origins of Scientific Thought. From Anaxi-
mander to Proclus. 600 B.C. to 500 A.D., University of Chicago Press, Chicago 1961), p. 103 e ss.
14   La già citata Teologia dell’aritmetica presenta elenchi di nomi sacri – cioè nomi di divinità 



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|176Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

3.  Il simbolismo analogico

Un passo in particolare della Metafisica di Aristotele sembra prestarsi bene all’e-
sposizione del simbolismo analogico dei pitagorici, intersecando le direttrici fon-
damentali della scuola italica, vale a dire le discipline matematiche – aritmetica, 
armonia, geometria, astronomia – e la cosmogonia, da intendersi come indagine 
teorica intorno ai principi primi e al loro attuarsi nelle strutture dell’ordine co-
smico15:

Inoltre, in che senso si deve intendere che le proprietà del numero e il 
numero sono causa delle cose che sono nell’universo e delle cose che in 
esso si producono dall’origine fino ad ora, e che d’altra parte non c’è altro 
numero fuori di questo numero del quale è costituito il mondo? Infatti, 
quando essi dicono che in questo dato luogo dell’universo si trovano 
l’opinione e il momento giusto e un poco al di sopra e un poco al di sotto si 
trovano l’ingiustizia e la separazione o la mescolanza e come dimostrazione 
affermano che ciascuna di queste cose è un numero (ma poi accade che 
in questo stesso luogo del cielo si trovi già una moltitudine di grandezze 
riunite, per il fatto che queste proprietà del numero che le costituiscono 
corrispondono a particolari regioni dell’universo): ebbene, si deve forse 
intendere che questo numero che è nell’universo coincida con ciascuna di 
quelle cose, oppure che si tratti di un altro numero oltre questo? Platone 
afferma che è un numero diverso. Eppure, anch’egli ritiene che siano 
numeri e queste cose e le loro cause; egli, però, ritiene che le cause siano i 
numeri intelligibili, e che gli altri siano invece numeri sensibili16.

o figure simboliche – attribuiti alle enadi che i pitagorici avrebbero usato per riferirsi a queste. 
Questi nomi, se da una parte svolgono la funzione tradizionale del simbolo di veicolare una co-
noscenza intuitiva dell’indicibile, dall’altra permettono di riferirsi al numero eidetico preso nella 
sua azione generativa, dunque in un continuo dinamico, proprio come le divinità – cui le enadi 
sono associate – nei miti che la tradizione ha tramandato. A riguardo si rimanda allo stesso studio 
di Delatte cfr. supra, n. 9; anche P. Kucharski, Études sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade, 
Les Belles lettres, Paris 1952, (ed. it.: P. Kucharski, Studio sulla dottrina pitagorica della tetrade, a 
cura di M. Neri, Mimesis, Milano 2024, pp. 7-106) dove, commentando il passo di De Anima 
404b 18-27, in cui Aristotele espone una dottrina derivata da quella della tetraktys pitagorica, 
afferma (pp. 17-18 dell’edizione italiana): «Come si vede subito, è il riassunto di una dottrina che 
non è solo quella dell’anima e delle funzioni cognitive. In effetti, la concezione stessa dell’anima 
fa parte di una sorta di ontologia, o, per meglio dire, di una cosmologia. […]. D’altra parte, è 
facile riconoscere cosa siano, secondo questa dottrina, i ‘principi’: sono numeri, ma numeri del 
tutto singolari perché comportano un legame di affinità con l’essere vivente. Questo procede 
dall’unità primordiale e, in altre tappe, dalla lunghezza, dalla larghezza e dalle profondità ‘prime’. 
Ora, ciascuna delle tre dimensioni essendo, a quanto pare, associata ad un numero particolare, è 
in queste ultime che si troverebbero dunque le origini del Vivente. E ne conseguirebbe che questi 
numeri dovevano essere considerati dai Pitagorici come dotati di una forza generatrice o vitale». 
Questa «forza generativa o vitale» rappresenta la cifra dell’idea pitagorica di numero, nella misura 
in cui questo si esprime tramite il dinamismo della physis. Non è difficile capire allora perché i 
pitagorici vedessero in ogni numero un dio.
15   Si rimanda, a riguardo, ad A. Petit, L’usage du mythe dans la cosmologie pythagoricienne, «Ci-
vilisations», 46, 1-2, Oralité et Écriture dans la Pratique du mythe, 1998, pp. 141-149.
16   Aristotele, Metafisica, cit., A 8 990 18 e ss.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|177Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Aristotele ci presenta un certo modo di concettualizzare l’universo, evidentemen-
te tipico del pitagorismo: sezioni del cosmo, già abitate e disposte da magnitudini 
precise nei movimenti degli astri e nelle distanze, sono al tempo stesso sede di 
numeri altri ai quali sono attribuiti nomi come δόξαν e καιρὸς. È chiara la vici-
nanza con la teoria dei numeri eidetici di Platone, ma dove questi sosteneva aper-
tamente una differenza tra i numeri intellegibili e i numeri esperibili nel divenire 
(tra numeranti e numerati), i pitagorici sembrano rimanere ambigui, lasciando 
agli interpreti – Aristotele in primis – solo una serie di nomi il cui legame con 
le entità unitarie che costituiscono gli enti matematici resta criptico. I due nomi 
menzionati, ‘opinione’ e ‘momento giusto’, appariranno di nuovo alcuni secoli 
dopo nei Theologoumena arithmeticae dello pseudo Giamblico, legati alla Diade, 
cui spetta il nome δόξαν17, e all’Eptade, alla quale spetta il nome καιρὸς18, presen-
te anche in una quartina di nomi sacri assegnati alle Tetrade19. Se queste associa-
zioni sono da prendersi sul serio, si potrebbe congetturare che ciò cui i pitagorici 
si riferivano, e di cui Aristotele sta parlando, sia la Luna, o più probabilmente 
il cielo della Luna, e le potenze che lo governano: la Diade, della quale la Luna 
rappresenta un’epifania, in quanto astro sottoposto al tempo ciclico di nascita, 
crescita e morte propri del divenire – a differenza di quanto accade per il Sole, 
eminentemente epifania dell’identico, in quanto, al contrario della Luna, non è 
soggetto a crescite e diminuzioni nel pieno del suo corpo stellare20 –, e l’incontro 
delle potenze derivanti dalla Tetrade e dall’Eptade, le quali informano il tempo 
esatto di un mese lunare21. I tempi del corpo astrale della Luna sono quindi 
informati da questi numeri, dai quali derivano precise magnitudini; ma gli enti 
matematici non sono a loro volta identificati direttamente con dette magnitudi-
ni, né tantomeno vengono chiamati con nomi che potrebbero lasciar intendere 
che si tratti di grandezze. Al contrario, i nomi che identificano questi enti espri-
mono delle qualità, riferite a ciò che sono e a ciò che producono all’interno del 
continuo composto in cui tutti gli enti matematici agiscono in concerto. Certo, è 
sempre a partire dal dato fenomenico, da ciò che appare, che queste qualità sono 
sciorinate; a partire cioè dalla premessa che ci sia un rapporto analogico, conti-
nuo, il quale si presenta in definitiva come rapporto di identità, tenendo insieme 
tutta la catena discendente che dalla Decade, cioè dalla tetraktys, conduce al di-
venire22. Quest’operazione di sostituzione simbolica permette di concettualizzare 

17   [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 8, 1.
18   Ivi, 59, 4.
19   Ivi, 24, 17.
20   Cfr. M. Eliade, Trattato di Storia delle religioni, Bollati Boringhieri, Torino 1976, cap. 4.
21   Sc. 7x4=28.
22   A riguardo, si rimanda a G. Shaw, Theurgy and the Soul. The Neoplatonism of Iamblichus, The 



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|178Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

le potenze manifeste dei numeri eidetici prese nella loro operosità generativa, nel 
loro procedere «all’infinito attingendo da qualcosa di determinato e delimitato in 
rapporto all’uguaglianza»23, cioè attingendo dall’unità la loro identità a partire da 
un rapporto biunivoco uno a uno, come dice Nicomaco: «[l’uguaglianza] esiste 
come identità e unità, se è vero che l’uguale è in rapporto uno a uno»24.

 Questi nomi sacri, simboli allegorici dei numeri eidetici, permettono una 
conoscenza sintetica e intuitiva delle potenze emanate dai numeranti, sottenden-
do nozioni a un tempo matematiche, astronomiche e cosmogoniche, incardinate 
sulle tre discipline relative allo studio dell’essere: ontologia, fisica e teologia; al 
tempo stesso, trascinano inevitabilmente il senso profondo degli insegnamenti 
attribuiti a Pitagora nell’oscurità e nell’ambiguità. Plotino stesso non fu immune 
al fascino di questi nomi, come testimoniato in V, 5, 6, dove afferma: «i Pita-
gorici tra di loro, per simboli, lo chiamavano [sc. l’Uno] Apollo, quasi volendo 
esprimere la negazione (a-) del molto (pollon)»25. Il simbolo dei pitagorici è anche 
qui un nome sacro, ed è quantomeno interessante che Plotino menzioni il dio 
della luce uranica26 prima di impegnarsi in un’analisi del fenomeno della visione, 
come a voler dare un velato indizio del senso profondo della sua metafisica della 
luce, senza tradire «quel famoso comando dei nostri misteri: “non divulgare nulla 
ai non iniziati”; appunto perché il divino non è da divulgarsi»27. 

Pennsylvania State University Press, University Park (Pennsylvania) 1995, p. 110 e pp. 162-165.
23   Giamblico, In Nic., 44, 4-5.
24   Ivi, 43, 23-24. A riguardo, è importante inoltre notare quanto afferma A. Charles-Saget, 
L’architecture du divin. Mathématique et Philosophie chez Plotin et Proclus, Les Belles Lettres, Parigi 
1982, p. 179: «Le rapport d’un ensemble plus complexe à un autre moins complexe n’est pas fonda-
mentalement un rapport terme à terme; et cela, bien que Plotin se donne fréquemment cette facilité 
(le blanc d’ici, le blanc là-haut; le feu d’ici, le feu de là-haut). La correspondance se fait plutôt d’une 
totalité à une autre totalité, chaque totalité se constituant selon un mouvement intérieur, et une spon-
tanéité propre – ce qui signale qu’elle n’est pas une imitation, au sens trivial de ce qui la précède. Elle 
est plutôt animée d’une même exigence intérieure; et c’est parce qu’elle est animée de cette exigence, qu’il 
devient possible ensuite de relever des ressemblances ou analogies entre les éléments». Queste afferma-
zioni, certo valide per Plotino, sono ugualmente valide per quanto riguarda il rapporto «uno a 
uno» di cui parla Nicomaco, da non considerarsi, appunto, come rapporto «terme à terme», ma 
precisamente come «rapport d’un ensemble plus complexe à un autre moins complexe», come sembra 
notare l’autrice stessa quando afferma a p. 177 della stessa opera che, per Nicomaco, «le nombre 
est aussi bien système que flux d’unités et chaque nombre semblable s’engendre par le respect de la con-
figuration initiale»; è insomma la “configurazione iniziale”, la regola del sistema, a determinarsi 
nel rapporto d’uguaglianza, e a determinare lo sviluppo e il “movimento” del numero.
25   Plotino, Enneadi, V, 5, 6, 28-29.
26   Cfr. K. Kerényi, Dioniso. Archetipo della vita indistruttibile, Adelphi, Milano 1992, p. 88 e 
ss.; una delle tesi sostenute dall’autore è proprio la dicotomia Apollo-Dioniso, rispettivamente 
luce uranica e ctonia del dio padre Zeus. Questa nozione sapienziale è con tutta probabilità 
rintracciabile anche in Giuliano Imperatore, Inno a Helios Re, 23 e ss. dove le due divinità sono 
dette regnanti insieme ad Helios, dio supremo, cioè sono entrambi divinità della luce e quindi 
demiurgiche.
27   Plotino, Enneadi, VI, 9, 11, 1-4.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|179Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

4.  Deduzione e induzione

In questa cornice si può collocare la polemica di Plotino nei confronti dei pitago-
rici, declinata nella forma in cui si può ancora leggere in VI, 6, 5:

Oppure uno li concepisca [i numeri] come affermavano i pitagorici, i 
quali si rappresentarono i numeri col criterio dell’analogia: il ‘quattro’, per 
esempio, come ‘giustizia’ e così ogni altro numero come qualche altra cosa. 
Ma, in quel modo, si accoppia strettamente il numero alla pluralità della 
cosa – la quale ciò nonostante resta una – e si ha solo un ‘uno moltiplicato 
tante volte’ (corrispondente alla pluralità della cosa): ad esempio, ‘dieci’; 
eppure noi non ce lo figuriamo così il ‘dieci’, ma, raccogliendo delle cose 
separate, noi diciamo ‘dieci’. Ecco, in questo caso noi diciamo ‘dieci’; ma 
quando dai molti risulta un’unità noi diciamo ‘decade’: così è anche nel 
mondo superno28.

Sembrerebbe a prima vista una critica simile a quella mossa alla definizione eucli-
dea di numero29, considerato come aggregato di unità e identificato nel «numero 
del quanto [μονᾶδικός]», ma già dalle prime mosse della trattazione, Plotino in-
quadra bene il problema della quantità legato alla divisibilità all’infinito che già 
il mondo greco si era posto in epoca classica:

In realtà, né le cose sensibili sono infinite (e, di conseguenza, neppure il 
numero, in loro), né colui che conta, può contare l’infinità, ma, o raddoppi 
o moltiplichi, egli le chiude sempre in un limite ed anche se s’appiglia al 
futuro o al passato o li prenda insieme, egli si trova sempre in un cerchio 
limitato. […] Non è mai di colui che conta la produzione del numero, il 
quale si presenta, anzi, già determinato e stabile in sé stesso30.

La prospettiva che qui Plotino assume nei confronti dell’infinità, rifiutandola at-
traverso argomenti che rievocano categorie pitagoriche, è assolutamente in linea 
con la prospettiva che emerge dal pitagorismo: l’unità del numero, il suo essere 
«già determinato e stabile in sé stesso», è un elemento dottrinale forte che lega 
tutta una tradizione del pensiero greco che preferisce una concezione monadica 
(per usare il termine dei pitagorici) o enadica (per come Plotino la configura) 
alla concezione monadista di Euclide, e che si riassume in quell’ultima frase del 
passo citato: «non è mai di colui che conta la produzione del numero». Né nel 
contato, né nell’intelletto contante, ma nell’in sé è il luogo del numero. Ploti-
no accetta insomma uno statuto atomico del numero, ammettendo anche una 

28   Ivi, VI, 6, 5, 10-16.
29   Cfr. Euclide, Elementi, VII, definizione II: «Numero è una pluralità composta da unità» in 
Id., Gli Elementi, a cura di A. Frajese e L. Maccioni, UTET, Torino 1970, p. 427.
30   Plotino, Enneadi, VI, 6, 2, 2-9.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|180Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

certa corrispondenza tra quest’atomo e le quantità del molteplice che scaturisce 
dall’essere31, ma nega che questo possa essere moltiplicato (e, soprattutto, diviso) 
all’infinito. Questa prospettiva è apertamente in polemica con una concezione 
sintattico-costruttivista del numero, tanto come aggregato di unità, quanto come 
prodotto generato da operazioni matematiche sintattiche. Come viene rifiutata 
la seconda definizione di Euclide, così anche la terza deve essere rigettata32, in 
quanto aprirebbe la strada a un approccio induttivo al numero, come accade per 
esempio in Plutarco, il quale concepisce il numero cinque come unione (“nume-
ro nuziale”), cioè somma, del due e del tre: come Euclide, Plutarco prospetta la 
possibilità che questi numeri siano contenuti nel cinque33. Il punto, insomma, è 
che i numeri non sarebbero più numeranti, cioè enadi, unità, ma si ridurrebbero 
ad atomi aggregati e aggregantesi, «un ‘uno moltiplicato tante volte’». Il (neo)
pitagorismo di ascendenza nicomachea rifiuta apertamente questa prospettiva34, 
anche solo sulla base della preminenza logica: viene difatti rifiutata in blocco 
la possibilità di una qualsiasi induzione dei numeri35, accettando il solo statuto 
monadico o enadico come valido, perfettamente in linea con la prospettiva plo-
tiniana. Difatti, ciò che c’è d’insufficiente nella definizione di Euclide, è proprio 
l’unità che viene aggregata, la quale è necessaria perché i numeri si formino, ma 
non è in nessun modo lei stessa in-formata da alcunché. Si capisce bene, se si 
prende il termine ‘forma’ nel suo uso platonico, dove sia il problema: l’integrità 
e la continuità della catena delle cause, la quale è, per così dire, tagliata al vertice 
da Euclide, costringendo sostanzialmente a un fondamento intuizionista – à la 
Kant36 – se non addirittura empiricista dello statuto ontologico degli enti ma-
tematici37. Entrambe prospettive che lo stesso Euclide non avrebbe appoggiato, 
come notano Frajese e Maccioni, i quali commentando la definizione I del VII 

31   Ivi, 9-10: «Nel mondo dello Spirito, sì, come gli esseri, così anche il numero corrispondente 
al quantitativo degli esseri è ben determinato».
32   Euclide, Elementi, VII, definizioni III: «Un numero è “parte” di un [altro] numero, il minore 
di quello maggiore, quando esso misuri il maggiore (=lo divida)», in Id., Gli Elementi, cit.
33   Cfr. Plutarco, La «E» di Delfi, 8; si tratta della stessa prospettiva ventilata dalla terza defi-
nizione di Euclide, vale a dire quella costruttivista e, quindi, empiricista, che vede nei numeri 
degli enti inducibili a partire dall’esperienza. Questa posizione, come per Euclide, potrebbe essere 
riconducibile più a un vizio di forma che a una vera e propria convinzione maturata da Plutar-
co, come si può notare nella descrizione delle potenze che avanzano dalla serie numerica in 13 
della stessa opera, dove i numeri sono considerati come unità (enadi) da cui avanzano potenze 
cosmiche attualizzanti – cioè demiurgiche –, e non come successive aggregazioni dei precedenti.
34   Cfr. Giamblico, In Nic., 23-26 e ancora 29-31, dove l’attacco è sistematico e mira alla con-
futazione di alcuni postulati.
35   Cfr. [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 13-14.
36   Cfr. G. Frege, Logica e aritmetica. Scritti raccolti, a cura di C. Mangione, Boringhieri, Torino 
1965, proposizione 19, ed. it. pp. 226-227.
37   Si tratta esattamente della prospettiva sollevata da Aristotele in Metafisica, Λ 10 e Ν 3 che 
apre al celebre problema del terzo uomo.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|181Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

libro, per cui «unità è ciò secondo cui ciascun ente è detto uno», asseriscono: 
«Questa definizione di unità sembra alludere ad una sorta di idea platonica. Ogni 
singola cosa è detta “una” se è in relazione con l’‘unità’ (saremmo quasi tentati di 
dire: se partecipa dell’idea dell’unità)»38. Non sorprende allora che proprio in VI, 
6 sia individuabile l’argomento con cui Plotino rifiuta l’induzione:

Ma se alcuno obietti che l’‘uno’ anche allora che gli si addizioni un altro 
‘uno’ non è più ‘uno’ ma diventa ‘due’ e tuttavia non subisce nulla, costui 
ha torto. Poiché non l’‘uno’ diviene ‘due’ – né quello cui fu addizionato né 
quello addizionato – ma l’uno e l’altro restano ‘uno’ come prima; il ‘due’ 
viene espresso di loro due insieme; ma, nondimeno, l’‘uno’ vale ancora 
per l’uno e per l’altro, separatamente, poiché l’uno e l’altro perseverano 
nella propria unità. Così, il ‘due’ e la diade, per la loro stessa natura, non 
sono una ‘relazione’. Intanto, se il ‘due’ si fondasse solo sull’incontro di 
due unità e l’incontrarsi significasse proprio produrre il ‘due’, forse ‘due’ e 
diade costituirebbero il rapporto a cui s’è accennato; ma, in realtà, anche nel 
processo contrario rispunta di bel nuovo la diade: scisso, cioè, un dato ‘uno’, 
nasce il ‘due’. Il ‘due’ pertanto non è né incontro né scissione (addizione 
o divisione), perché solo così esso potrebbe essere ‘rapporto’. Ma lo stesso 
ragionamento vale per ogni numero. Poiché se è il ‘rapporto’ quello che 
genera una data cosa, è impossibile che il rapporto contrario generi la 
medesima cosa, tanto da identificare questa data cosa col rapporto in parola. 
Qual è, dunque, la causa principale del numero? Ecco: una cosa è ‘una’ per 
la presenza dell’uno; è ‘due’ per la presenza della diade; precisamente come 
una cosa è bianca per la presenza del bianco, è bella, per la presenza del 
bello, è giusta, per la presenza del giusto. […] Ora però basti dire che la 
decade si fa riscontrare in un modo allorché inerisce nelle cose discrete, in 
un modo diverso allorché inerisce alle cose continue e in un terzo modo 
diverso nelle potenze che sono ‘pluralità di dieci’ unificate; aggiungi, poi, 
ch’essa sale ancora più in alto, nell’ambito degli esseri dello Spirito; ma, 
quind’innanzi, lassù, non si lasciano contemplare mai più ‘in altri sustrati’ 
ma esistono in sé e per sé, nella loro verità sublime, i numeri. La decade in 
sé, dico, non una decade che serri un certo gruppo di esseri spirituali39.

Chiaramente non è alcun rapporto a informare i numeri, non l’addizione o la 
sottrazione, né il contenere insiemi o gruppi numerabili di oggetti o di «esseri 
spirituali»; il loro essere attributo di questo o quell’ente avviene per un processo 
analogo a quello con cui questo o quell’ente partecipano di determinate forme: 
«una cosa è bianca per la presenza del bianco», ugualmente una cosa è “una” per 
la presenza dell’uno, cioè per la partecipazione (per la corrispondenza biunivoca) 
di quella determinata cosa all’uno. Un argomento molto vicino, sebbene più 
succinto, è individuabile nella Teologia dell’aritmetica:

38   Euclide, Gli Elementi, cit., p. 427, n. 1.
39   Plotino, Enneadi, VI, 6, 14, 13-50.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|182Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Alcuni tuttavia, facendo un falso ragionamento con calcoli numerici 
ormai di secondaria importanza, insegnano a immaginare il 2 come 
somma di due 1, in modo che si possa anche tornare a scioglierlo nelle 
sue stesse due unità; ma o il 2 è composizione di due 1, e allora questi 
sono nati prima di esso, oppure l’1 è la metà del 2, e in questo caso il 
2 deve preesistere all’1, oppure si dovranno salvaguardare relazioni di 
reciprocità tra i due numeri, e allora necessariamente essi coesistono, 
come doppio della metà e metà del doppio, e non saranno né anteriori né 
posteriori l’uno rispetto all’altro, perché l’un l’altro si implicano e sono 
implicati, e l’un l’altro si annullano e sono annullati40.

L’argomento è esposto, com’era uso del pitagorismo, a partire dalle qualità arit-
metiche dei numeri uno e due, ma ciò che mira davvero a dimostrare è una con-
clusione ontologica (in definitiva teologica): la monade e la diade non possono 
essere anteriori o posteriori l’un l’altra, devono essere sempre simultaneamente, 
insieme, poiché si implicano e si annullano vicendevolmente; così sarà anche per 
la triade, la tetrade e tutti gli altri elementi della serie, la quale esiste a partire dalle 
corrispondenze reciproche contenute nel continuo matematico, e non già a par-
tire da addizioni, sottrazioni o operazioni matematiche particolari. L’argomen-
tazione contenuta nella Teologia dell’aritmetica vuole allora affermare lo statuto 
enadico degli enti matematici, la cui sostanzialità è predicata a partire dalle corri-
spondenze reciproche che li attraversano, «perché l’un l’altro si implicano e sono 
implicati, e l’un l’altro si annullano e sono annullati»; in sostanza, deducendo 
l’uno, a catena, si dovrà dedurre l’intera serie della decade, e quindi il continuo.

5.  Lo statuto ontologico dei numeri essenziali e il numero nudo

Plotino sembra allora voler sollevare un problema diverso nella sua polemica con 
i pitagorici, riguardo forse quel loro modo di dire l’unità che troppo rischia di 
rimandare al μονᾶδικός prima che alla μονάς. Si può dedurre che il suo scopo sia 
allora attaccare la (non) soluzione pitagorica alla questione: il simbolismo analo-
gico che non rende abbastanza esplicita la differenza tra numeri numeranti e nu-
meri numerati, tra numeri monadici e numeri eidetici. È a partire dalla soluzione 
offerta («raccogliendo delle cose separate, noi diciamo ‘dieci’, […] ma quando 
dai molti risulta un’unità, noi diciamo ‘decade’») che si può ipotizzare sia questo 
il vero obbiettivo polemico di Plotino. La soluzione plotiniana, ancora una volta, 
non implica tanto una distanza dottrinale tra quanto sostenuto dai pitagorici e 
quanto Plotino sta argomentando in questo trattato, piuttosto sembra rivelare 
la natura formale della questione: è necessaria una sintassi tecnica capace di dar 

40   [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 13, 19-22 e 14, 1-5 (Giamblico, Summa Pitagori-
ca, trad. it a cura di F. Romano, Bompiani, Milano 2012).



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|183Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

conto della distinzione tra questi numeri, senza che questa sintassi possa prestarsi 
a facili ambiguità, come accade invece per il simbolismo analogico dei pitago-
rici. Certamente i pitagorici dovevano essere consapevoli di questa differenza: 
doveva del resto essere questo il motivo per cui la loro filosofia non vacillò di 
fronte all’ipotesi espressa dai paradossi di Zenone di una divisione all’infinito del 
continuo41 – che pure Plotino evoca, mostrandosi consapevole della necessità di 
prendere una posizione nei confronti dei problemi sollevati da Zenone –, ma tro-
vò invece nell’armonia la via più efficace per individuare un’unità distinta dall’u-
no42. Fatto sta che nella tarda antichità, Plotino sente il bisogno di un lessico 
tecnico adeguato non più simbolico, ma filosofico, e lo trova nella distinzione tra 
uno e monade, due e diade, tre e triade e così via, fino al dieci e alla decade, che 
rappresentava effettivamente la fine della serie numerica del mondo primario.

In Enneadi VI, 6, 9, Plotino descrive la funzione strutturante del numero, e 
dà le definizioni di due dei tre tipi di numeri, quelli del contare e quelli essenziali:

L’essere è numero contratto nell’unità; gli esseri sono numero sviluppato; 
lo Spirito è numero che si avvolge in sé stesso; il Vivente è numero che 
avvolge le cose. E poi, per il fatto che l’Essere è nato dall’Uno, come Quegli 
era uno, così questo deve, dal canto suo, essere numero; onde fu detto che 
le forme sono unità e numeri. Ed è proprio questo il numero essenziale; 
ben diverso, invece, il numero che vien detto ‘aggregato di unità’: ombra 
del primo. Il numero essenziale è quello che si scorge nella contemplazione 
delle idee, quello che le genera a un parto solo; ma, primordialmente, è 
proprio quello che è nell’essere, è associato all’essere, e precede gli esseri. 
E in lui gli esseri trovano fondamento, sorgente, radice, principio. Certo, 
anche per l’essere, l’uno rappresenta un principio; e sul suo sostegno è 
‘un ente’ (ché, altrimenti si disperderebbe); l’uno, invece, non si appoggia 
sull’essere; perché allora l’essere sarebbe già uno prima di conseguire l’uno; 
così pure ciò che deve conseguire la decade diverrebbe già ‘decade’ prima 
di incontrare la decade stessa43.

41   Al contrario, bisognerà aspettare gli sviluppi della logica nel XIX secolo per realizzare quanto 
effettivamente i paradossi di Zenone fossero in linea con la tradizione del pensiero pitagorico. Si 
rinvia a riguardo, e per quanto riguarda i problemi inerenti al continuo matematico, al capitolo 
8 del fondamentale lavoro di P. Zellini, La matematica degli dèi, cit.; per quanto riguardo il con-
tinuo matematico e il pitagorismo, si veda ivi, cap. 11.
42   Sebbene si possa stabilire un valore numerico arbitrario a partire dal quale costruire la scala 
tonale, il criterio per il calcolo della successione di valori che costituiscono la serie sarà sempre lo 
stesso, finché si vuole riprodurre il fenomeno fisico dell’armonia come lo si può incontrare in natu-
ra. Il numero del quanto, insomma, sarà pure arbitrario, ma l’unità essenziale su cui esso poggia non 
potrà essere negata, se non affermando l’inconsistenza ontologica dell’armonia. Si noti a riguardo 
anche quanto afferma G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., p. 93: «[In un periodo 
vicino a quello in cui visse Parmenide (480 a.C.)] il cosmo era un sistema ordinato che poteva essere 
espresso in proporzioni numeriche e che si era in parte rivelato nel collegamento tra la lunghezza 
delle corde in vibrazione e le note che emettono». Costruire tavole tonali espresse in serie numeri-
che sembra fosse in uso già presso i babilonesi, e forse non è un caso se la tradizione vede proprio 
nei Caldei gli iniziatori di Pitagora ai misteri. Si rimanda a riguardo all’articolo di L. Crickmore, A 
Possible Mesopotamian Origin for Plato’s World Soul, «Hermathena», 186, 2009, pp. 5-23.
43   Plotino, Enneadi, VI, 6, 9, 29-43. Si noti inoltre la quartina usata da Plotino per descrivere 



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|184Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Ben diverso dal numero come aggregato di unità è il numero essenziale, il quale 
costituisce il fondamento ontologico dell’essere delle cose, l’entità degli enti, al 
punto da costituire anche l’essere stesso nella sua entità. Ma come può il numero 
trovarsi nell’essere e al tempo stesso fondarlo? La risposta di Plotino è semplice: 
c’è un uno pre-essenziale, l’uno nudo, preso in sé nella sua semplicità, che si trova 
prima dell’essere ed è a fondamento dell’essere stesso:

Bisogna necessariamente ammettere l’esistenza di un uno che non sia altro 
se non l’uno nudo e semplice, tutto chiuso nella solitudine della sua essenza, 
prima ancora che una qualsiasi cosa sia detta e pensata come una. Se, 
pertanto, l’uno esiste lassù, indipendentemente da ogni cosa di cui si afferma 
l’unità, perché mai non potrà pervenire all’esistenza anche un altro uno44?

Quest’uno «nudo [ψῖλός]» deve essere dotato di una sostanzialità pre-essenziale 
che permetta all’essere di entrare in rapporto con esso, di corrispondergli nella 
sua unità e di poterlo rendere capace di essere-uno. Questo discorso vale anche 
per i numeri essenziali in relazione agli enti in generale, nei confronti dei quali i 
numeri essenziali hanno un’operosità strutturale: li rendono, cioè, ciò che sono e 
ne delimitano l’essenza. In questo, l’adesione di Plotino alla dottrina non scritta 
dei numeri eidetici è piena e indiscutibile, portandolo ad affermare schiettamen-
te che le idee sono enadi: «unità e numeri»45. Bisogna anche notare che questa 
azione strutturante è descritta da Plotino con l’immagine del movimento46, il 
che, più che rimandare a operazioni matematiche specifiche, evidenzia come 
quest’azione strutturante sia mossa da una qualche interazione che i numeri es-
senziali compiono, in loro stessi o con gli altri esseri. I numeri essenziali devono 
insomma essere dotati di un contenuto, deve esserci la possibilità del darsi di 
una predicabilità dei caratteri delle enadi, e, nel definire l’essere come «numero 
contratto nell’unità», Plotino sta ponendo l’entità dell’essere nel movimento del 
numero – quindi dell’essere stesso – rispetto all’unità, in rapporto o in corrispon-
denza con l’unità enadica pre-essenziale. L’identità strutturale dell’essere poggia, 
insomma, sulla relazione tra lui e l’oggetto matematico ‘uno’, relazione che deve 
valere per ogni ente perché possa effettivamente costituirsi come essere-uno, ed 

gli “effetti”, se così si può dire, del numero essenziale, la quale pure potrebbe essere un velato 
rimando alla dottrina dei pitagorici: il fondamento dell’entità degli enti è una tetrade, cioè la 
tetraktys.
44   Ivi, VI, 6, 11, 19-23.
45   Difatti, è proprio la concezione del numero per come traspare da questo trattato che fornirà 
a Proclo – mediante Siriano – gli elementi necessari per la formulazione della sua dottrina delle 
enadi; a riguardo, cfr. L. Parisoli, La via platonica al numero: Proclo e il suo “In Primum Euclidis 
Elementorum Librum Commentarii”, in A. Bisogno, L. Cattalani, A. Cavallini, R. de Filippis (a 
cura di), “Saepe mihi cogitanti…”. Studi di filosofia tardo-antica, medievale e umanistica offerti a 
Giulio d’Onofrio, Città Nuova, Torino 2023, pp. 101-115, in particolare pp. 108-113.
46   Plotino, Enneadi, VI, 6, 9, 30: «νοῦς δὲ ἀριθμὸς ἐν ἑαυτῷ κινούμενος».



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|185Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

essere quindi definito nella sua specificità; è la stessa relazione di uguaglianza 
descritta da Nicomaco come corrispondenza «uno a uno». Più avanti viene riaf-
fermata questa posizione:

Non è lecito negare l’esistenza di quell’uno, poiché se questo non esistesse, 
nessun’altra cosa si potrebbe pensare o dire. Anzi, ciò che è universalmente 
necessario per la genesi di ogni pensiero o parola deve preesistere alla parola 
e al pensiero, poiché solo così si può aderire al loro nascere. Ma se l’uno 
contribuisce necessariamente alla esistenza di ogni essenza – infatti non c’è 
nessun essere che non sia uno – l’uno deve esistere prima dell’essere, anzi 
deve generare l’essere47.

Il ragionamento di Plotino a riguardo è – apparentemente – di una semplicità 
disarmante:

Se in ogni cosa c’è l’unità; se l’espressione ‘un uomo’ non è la stessa cosa 
che l’espressione ‘uomo’ ma l’‘uno’ è diverso da ‘uomo’; se l’‘uno’ è comune 
altresì per ogni singola delle altre cose; allora l’‘uno’ dev’essere precedente 
all’uomo e ad ogni singola altra cosa, perché solo così l’uomo e tutte le 
altre cose, ad una ad una, raggiungeranno l’essere-uno; esso precede dunque 
persino il movimento, se è vero che anche il movimento è ‘uno’ e precede 
l’essere affinché anche a lui tocchi l’esser-uno. (Io mi riferisco però non già 
a quell’Uno supremo che dicemmo già ‘al di là dell’essere’, bensì a questo 
nostro ‘uno’ che vien predicato di ogni singola forma ideale). Così, anche 
la decade precede ciò di cui si predica il ‘dieci’; e tale vuol essere la ‘decade 
in sé’; poiché la cosa in cui viene osservata la decade non può proprio esser 
la decade in sé48.

L’esempio scelto («se l’espressione ‘un uomo’ non è la stessa cosa che l’espres-
sione ‘uomo’ ma l’‘uno’ è diverso da ‘uomo’») non è casuale: si tratta di una 
risposta diretta ad Aristotele, il quale in Metafisica Γ 9 sostiene invece l’identità 
dell’essere e dell’uno. Questa tesi non può che essere rigettata da Plotino – e dai 
platonici in generale –, in quanto aprirebbe la strada alla possibilità di indurre 
il numero a partire dall’esperienza sensibile. È invece necessario che a essere “lo 
stesso” dell’essere sia l’Intelletto, il quale, come l’anima, non dipende da alcuna 
rappresentazione (potremmo dire, nel contesto del trattato VI, 6, che sia nume-
rante, giammai numerato)49. Questo esempio ricompare in VI, 9, 2, sempre per 
affermare l’anteriorità dell’uno rispetto all’essere:

Che altro mai si potrà dire dell’Uno se non che è l’essere in sé? Certo, o esso 
s’identifica con l’ente – ‘uomo’ e ‘un uomo’ sono la stessa cosa – oppure 

47   Ivi, VI, 6, 13, 45-51.
48   Ivi, VI, 6, 5, 29-39.
49   Cfr. ivi, I, 4.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|186Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

esso è, per così dire, una specie di numero della cosa singola: come di 
alcune cose tu enunci il ‘due’, così di una cosa sola, tu enunci l’‘uno’. Ora, 
se il numero appartiene agli enti, è chiaro che vi appartiene anche l’uno; 
ed occorre cercare che cosa sia. Se, per contro, il numero è una operazione 
dell’anima che passa in rassegna le cose, computandole, allora l’uno non 
rientrerebbe affatto tra le realtà concrete. Al contrario, il ragionamento 
tenuto or ora sosteneva che qualora le cose singole perdono la loro unità 
non possono addirittura esistere più. Occorre dunque esaminare se siano 
identici il singolo uno e l’essere, e così pure se siano identici l’essere 
generalmente preso e l’uno50.

L’esempio aristotelico è ancora una volta chiamato in causa per esporre la tesi 
empiricista (l’uno «s’identifica con l’ente»), e per rifiutarla. Per quanto riguarda 
la conclusione cui Plotino giunge, una volta esposte queste premesse, potrebbe 
già essere intuita alla luce dei passi visti finora:

Concludiamo pertanto che l’Uno non sarà mai né Tutto – perché allora 
non sarebbe più uno – né Spirito, poiché anche in questo caso sarebbe 
‘tutte le cose’ in quanto lo spirito è Tutto: e non sarà neppure l’Essere, 
giacché l’Essere è Tutto51.

6.  Essere, Uno ed essere-uno

Possiamo provare a parafrasare così il ragionamento di Plotino presentato in VI, 
6, 5: se qualcosa è, deve essere-una cosa affinché la si possa definire, delimitare e 
concepire, ché, ovviamente, se fosse due cose insieme non la si riuscirebbe di vol-
ta in volta a distinguere; nel suo essere-una cosa, l’ente partecipa platonicamente 
dell’essere e dell’uno, si trova cioè in una sorta di rapporto di identità con questi: 
vi è una qualche similarità con l’uno, e questo rapporto di identità è ciò attra-
verso cui la demiurgia discende e da cui si origina, ciò su cui «gli esseri trovano 
fondamento, sorgente, radice, principio»; quanto detto degli enti in generale è 
vero anche per le forme tutte e soprattutto per l’essere, il quale è pure lui uno, 
e nel suo essere-uno si trova nello stesso rapporto di ogni altro ente con l’uno. È 
questo ciò che Plotino vuole dire quando afferma che c’è un uno sul quale l’esse-
re poggia e rispetto al quale l’essere è «ente», tenendo sempre bene a mente che 
questo uno di cui si sta parlando è cosa diversa dal Principio al di là dell’essere, 
il quale rimane sempre assoluto e perciò non è mai preso in alcun rapporto con 
alcunché. Se questo uno precede l’essere, ne consegue logicamente che non possa 
trattarsi dell’uno essenziale; è invece altro: l’uno «nudo», ci dice Plotino, preso in 

50   Ivi, VI, 9, 2, 9-17.
51   Ivi, 44-47.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|187Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

sé stesso, nella sua totale semplicità, privo di qualunque carattere, ed è a partire 
dalla corrispondenza (cioè dalla partecipazione) con questa unità che l’essere, e 
quindi tutte le cose, sono.

Tutto questo, da un punto di vista puramente logico, è una possente strut-
tura metafisica capace di mettere in scena una forma più duttile del principio di 
non contraddizione, per cui non vi è più un operatore monadico di negazione, 
ma l’ente è determinato e qualificato nella sua specificità di essere-uno, proprio 
a partire dalla sua identità con tutti gli altri essere-uno particolari, cioè con tutti 
gli altri enti. Così, ogni ente è differenziato nella sua specificità (è-uno) a partire 
dalla sua identità con tutti gli altri enti particolari: ciò che gli è essenzialmente 
proprio può presentarsi alla coscienza solo a partire da questa contraddizione 
fondamentale della sua essenzialità. In questo meccanismo si può sentire l’e-
co lontana della proposizione 74 della fondazione dell’aritmetica di Frege, nelle 
quale “disuguale da sé stesso” rappresenta il momento originario della fonda-
zione dello zero52, prima, e dell’uno, poi, che arriva con la proposizione 77, e 
quest’ultima può avvenire solo dove lo zero è sia uguale a sé che diverso da sé53. 
Si noti inoltre quanto afferma Frege in questo luogo: «Non mi sembra superfluo 
osservare che la nostra definizione dell’1 non presuppone, per la propria validità 
oggettiva, alcun fatto di osservazione (cioè alcuna proposizione priva di univer-
salità)»54. Cioè, non v’è da esperire, non c’è da contare, non si dipende da alcuna 
rappresentazione, come per l’Intelletto e l’Anima, esattamente come i numeri 
“con cui contiamo” di cui parla Aristotele e i numeri essenziali e il numero nudo 
di Plotino. Del resto, Frege aveva ben presente le difficoltà che incorrono nelle 
riflessioni intorno all’uno e all’unità:

Se cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di vari oggetti, 
otteniamo un mucchio, in cui ciascun oggetto conserva le sue proprietà 
caratteristiche che lo differenziano dagli altri, e questo non è il numero. Se 
invece cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di entità uguali, 
otteniamo sempre soltanto l’uno e non mai la pluralità. Denotando con 
il simbolo 1 ciascuno degli oggetti da contare, commettiamo un errore, 
perché diamo l’identico nome a oggetti diversi55.

La polemica di Plotino nei confronti dei pitagorici sembra anacronisticamente 
affine ai problemi logici di cui parla Frege, e del resto il problema di Frege è un 

52   G. Frege, Logica e aritmetica, pp. 314-315.
53   Ivi, pp. 317-318.
54   Ibid. Questa affermazione si ricollega a tutta la polemica di Frege nei confronti della possibi-
lità di definire i numeri a partire da fatti empirici, cioè per induzione, negando che si possa avere 
una definizione di numero come giudizio sintetico. Frege polemizza insomma proprio contro lo 
stesso numero del quanto con cui polemizza Plotino; cfr. ivi, pp. 226-245, proposizioni 5-17.
55   Ivi, p. 273.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|188Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

problema di nomi. Nei fatti si tratta di trovare una strada che permetta di aggi-
rare la condizione paradossale di terzietà circolare denunciata da Aristotele, che 
scaturisce dalla prospettiva dell’uno identificato dall’ente, filosoficamente deter-
minato a partire dall’identificazione dell’essere con l’uno di Metafisica Γ 9.

7.  L’infinito in atto

La soluzione di Plotino sembra comparire in un altro passo in certa misura aderente 
alla tradizione pitagorica, in cui viene discusso il movimento generativo della natura:

Se, per contro, la natura genera, per così dire, a catena (o, meglio, ha 
generato, senza soffermarsi sul singolo ‘uno’ che generò) creando, per così 
esprimerci, un ‘uno’ che non s’interrompe mai, allora ella, circoscrivendo e 
arrestandosi bruscamente nel suo processo, genererebbe i numeri minori; 
se essa invece s’addentra nel movimento (non nell’ambito delle altre cose 
ma nei suoi stessi movimenti) allora farebbe esistere i numeri maggiori; e 
allora, con tale procedimento, ella farebbe corrispondere ai singoli numeri 
i gruppi di esseri e gli esseri singoli; ella sa bene che ove mai mancasse 
la corrispondenza tra la singola cosa e il numero singolo, o la cosa non 
esisterebbe affatto oppure sarebbe nata qualche altra cosa fuori dalla via 
giusta senza numero e senza ragione56.

Questo passo arriva subito dopo la definizione del numero nudo, dopo aver am-
messo la possibilità del generarsi di vari ‘uno’, così che non si rischi di confondere 
questi numeri che la natura genera con i numeri eidetici, ma sia invece chiaro che 
è a partire dalla corrispondenza con questi che la natura genera, «a catena», crean-
do per primo «un ‘uno’ che non s’interrompe mai», cioè il continuo, a partire dal 
quale genera «circoscrivendo», quindi limitando un illimitato. Questa limitazione 
non è casuale, ma sempre la natura «farebbe corrispondere ai singoli numeri i 
gruppi di esseri e gli esseri singoli». Questa descrizione del movimento generativo 
della natura potrebbe tutta essere pitagorica57, ma a far uscire Plotino dal semi-
nato è ciò che sembra nutrire tutto il sottotesto del trattato: l’intuizione di un 
illimitato, da cui la natura genera, che è ciononostante «uno», sebbene «non s’in-
terrompa mai»58. L’infinito inizialmente rifiutato è qui riconquistato da Plotino 

56   Plotino, Enneadi, VI, 6, 11, 24-33.
57   Come nota pure A. Charles-Saget, L’architecture du divin, cit., p. 175 e ss., la quale discuten-
do le “suggestioni pitagoriche” in Plotino, approda appunto al passo di VI, 6, 11.
58   A smentire la possibilità di questa intuizione come innovazione plotiniana, sta il passo di 
Fisica, IV 6, in cui Aristotele afferma: «Anche i Pitagorici sostenevano l’esistenza del vuoto, di-
cendo che esso, dall’infinito soffio sopraggiunge nel cielo, quasi che questo, inspirasse il vuoto, il 
quale, a sua volta, determina le nature, come se fosse una realtà che separa ciò che è consecutivo, 
e ne è principio di distinzione» (Aristotele, Fisica, cit.). Aristotele, per quanto riguarda il vuoto, si 
riferisce ai pitagorici Xuto (cfr. Aristotele, Fisica, Δ 9. 216 b 22) ed Ecfanto (cfr. Aet. I 3, 19, Diels 
286), mentre per la respirazione del cielo, si riferisce probabilmente a Filolao e alla sua embrio-



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|189Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

nella forma di una δύναμις ἄπειρον che ricorda la δύναμις πάντων del Principio59, 
che si distingue allo stesso modo dall’ἄπειρον della materia priva di forma, ed è 
invece «un’unità che scorre in modo sempre nuovo e vario»60. È allora un uno che 
assomiglia vertiginosamente al Principio, la cui costituzione è possibile a partire 
dalla similarità con l’uno essenziale, e ancora prima con l’uno nudo, sebbene al 
tempo stesso quest’ultimo sia radicalmente differente da tutto ciò che segue. L’«u-
no nudo» corrisponde esattamente a quello zero fregeano contemporaneamente 
diverso da sé e identico a sé, condizione necessaria perché possa darsi un uno la 
cui «validità oggettiva» non presupponga alcun «dato di osservazione», cioè alcuna 
rappresentazione da trarsi dall’esperienza sensibile. Si tratta di una sublimazione 
di quell’«infinità» dell’Uno che produce l’illimitato, l’ὕλη noetica che costituisce 
gli intellegibili, e che permette l’azione limitante dei numeri essenziali61. Si stabi-
lisce così una catena di (non) cause per cui, attraverso un legame di identità (cioè 
il rapporto d’uguaglianza «uno a uno» di Nicomaco), si può risalire da ciò che è 
soggetto al movimento della physis fino agli intellegibili, stabilendo anche una 
continuità tra ciò che più è simile al Principio e le propaggini ultime della de-
miurgia62. Si tratta, insomma, di una prospettiva capace di dar conto dei problemi 
sollevati da Aristotele nella sua Metafisica, permettendo di porre un atto pieno 
antecedente qualunque potenza, capace di slegarsi definitivamente dalla polemica 
del terzo uomo pur ammettendo la piena potenzialità del continuo, la quale non 
si presenta però come indeterminata, ma fondata pienamente e saldamente sui 
numeri essenziali e sul numero nudo, il cui statuto contraddittorio è condizione 
necessaria perché si possa giungere all’uno. 

logia, in linea con un’interpretazione equivalente della generazione macrocosmica evidenziata da 
L.R. Schluderer, The World as a Harmony: Philolaus’ Metaphysics of Harmonic Structures and the 
Hierarchy of Living Beings, «Oxford Studies in Ancient Philosophy», 6, 2019, pp. 1-44, in parti-
colare pp. 24-26 e p. 36: «Thus, just as we saw in cosmology, the initial compound that the embryo is, 
is modified into one with different properties through the intervention of limiting air upon unlimited 
heat». Sembra che i pitagorici ammettessero insomma una potenza limitante al vuoto – quindi 
al respiro cosmico –, ma questa era sempre formulata in modo da aggirare un’aperta contraddi-
zione, come invece accadrebbe in Plotino, non fosse per la sua capacità d’impostare la questione.
59   Cfr. Plotino, Enneadi, V, 4, 1.
60   Cfr. ivi, V, 3, 7.
61   Cfr. ivi, II, 2, 14.
62   La questione della causalità in Plotino viene affrontata da C. Maggi, Lineamenti di un’onto-
logia matematica in Plotino, cit., p. 548, dove si legge: «Sotto il profilo metafisico, si tratta di am-
mettere l’idea di una causalità asimmetrica, in virtù della quale la causa non condivide la natura 
dei causati, pur contenendo in sé la radice della loro molteplicità non in quanto effetti moltiplicati 
e molteplici, ma in quanto molteplicità compressa nell’unità della causa come realtà non effettuata 
e non molteplice. Ne consegue una nozione di struttura in virtù della quale un ente è ciò che è 
non in virtù di sé stesso, ma in virtù di ciò che esso non possiede se non in modo accidentale». 
Alla nota che accompagna questa esposizione, aggiunge (ivi, n. 37): «In Plotino la nozione di 
trascendenza assoluta dell’Uno, l’idea della sua differenza rispetto a ciò che da esso deriva e della 
sua autarchia metaontologica […] sono condizioni della sua presenza in tutto ciò che da Esso 
deriva […], per cui diventa lecito parlare di un’azione causale dell’Uno rispetto ai derivati e di 
una somiglianza di questi rispetto all’Uno».



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|190Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

È importante notare a riguardo che si tratta di una via alternativa a quella 
espressa in VI, 8, 13 e 21, dove Plotino infine cede e, «per destare persuasione»63, 
descrive l’Uno positivamente, come volontà e pura ἐνέργεια autoproducentesi. 
Come nota nelle primissime pagine Armstrong:

It [sc. l’Uno] must be the actuality which actualizes all potencies, and not itself 
a mere potentiality actualizing itself in the development of the universe. The 
One as bare unity, beyond being, could, strictly speaking, only be a ‘cause’ in 
this latter sense64.

La catena di (non) cause fondantesi sulla «bare unity», sulla «nuda unità», e sul 
rapporto d’uguaglianza (cioè biunivoco) «uno a uno», permette di sfuggire alle 
ambiguità del discorso positivo di VI, 8 e alla prospettiva di un uno cristallizzan-
tesi in una particolare οὐσία, già apertamente rigettata in VI, 6, 5 con la ripresa 
e il rovesciamento di Metafisica Γ 9. La catena discendente così caratterizzata 
permette allora di rintracciare quell’Uno «Principio di unificazione e di limitazio-
ne» delineato da Platone in Parmenide 166c65, senza che l’Uno sia in alcun modo 
concepito come οὐσία in questo processo, ma sia invece preservato nella sua asso-
lutezza dal rapporto biunivoco «uno a uno», la cui condizione sufficiente è la pos-
sibilità della predicabilità degli attributi dell’uno enadico sovraessenziale, e non 
la loro diretta predicabilità, risultante impossibile dalla “nudità” di tale uno, cioè 
dal suo statuto paradossale che lo trova al tempo stesso identico a sé e diverso da 
sé. Si può allora senza dubbio sottoscrivere l’opinione di Charles-Saget, contraria 
a quanto affermato da Dodds, secondo cui «Plotinus had left between the One and 
reality» «a yawning gulf»66, lasciando ai suoi successori il compito di “gettare un 
ponte” tra questi, e che sia invece proprio la nozione di numero, per come viene 
delineata in questo trattato, a fare da ponte tra l’Uno e la realtà67.

8.  Il Chaos primordiale e l’Uno

Sono elementi che verranno sviluppati nella filosofia di Giamblico, con la dottrina 
dell’uno dell’anima68 e della continuità della demiurgia garantita dalla teurgia Cal-

63   Cfr. Plotino, Enneadi, VI, 8, 13.
64   A.H. Armstrong, The Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus. An 
Analytical and Historical Study, Adolf M. Hakkert – Publisher, Amsterdam 1967, p. 3.
65   Cfr. Platone, Parmenide, a cura di M. Migliori, C. Moreschini, Rusconi, Milano 1994, p. 
253, n. 96.
66   E.R. Dodds, Proclus: The Elements of Theology, Oxford University Press, Oxford 1963, p. 
259.
67   Cfr. A. Charles-Saget, L’architecture du divin, cit., pp. 181-182.
68   Lo statuto contraddittorio dell’anima, sempre in mutamento pur rimanendo identica a sé, 
in maniera analoga a quanto accade per ciò che è-uno in Plotino, è ben espresso da C. Steel, The 



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|191Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

daica69, così consonanti con le argomentazioni di Plotino forse perché sviluppate a 
partire da una stessa tradizione del pensiero, o forse rappresentanti un debito vero e 
proprio di Giamblico nei confronti di Plotino. Fatto sta che in un testo neopitagorico 
successivo a Plotino e strettamente legato a Giamblico, i Theologoumena arithmeticae, 
la critica plotiniana al simbolismo analogico dei pitagorici sembra essere stata in una 
certa misura introiettata, e il postulato di un’unità pre-essenziale accolto, insieme alla 
possibilità della sua predicabilità come δύναμις πάντων. Nel testo si accetta anche lo 
statuto ontologico di fondamento a una μονάς con queste caratteristiche, rintracciabi-
li a partire dal nome sacro che gli è attribuito: Chaos, «che in Esiodo è primigenio»70. 

Il Chaos primordiale esiodeo è a conti fatti una variazione del topos dei miti 
del vicino medio oriente: se nell’Enūma eliš e nel Genesi la scena si apre con due 
attori, entrambi esplicitamente nominati (Tiamat e Apsu in un caso, il Rūăch e 
il Tehôm nell’altro), in Esiodo se ne trova uno solo71, il cui carattere è esplicato 
dalle figure della mancanza e dell’assenza, ripetute due volte: nel nome di Chaos, 
prima, come spazio vuoto, e nel generante assente implicato da quel «γένετ», poi. 
Dove nell’Enūma eliš Bel-Marduk divide in due parti il corpo di Tiamat, dea delle 
acque salate, in definitiva separandola dal marito Apsu, dio delle acque dolci72, 
operazione analoga a quanto accade nel Genesi, in cui vengono separate le acque 
superiori da quelle inferiori, nella Teogonia Chaos è solo: «il primo che fu», e fu 
generato. Il Chaos esiodeo doveva apparire agli occhi dei platonici come l’unica 
possibile epifania di quel «padre» di cui parlano gli Oracoli Caldaici, che «sottrasse 
sé stesso»73 nel suo svelarsi positivamente, e dal quale promanano contemporane-
amente «la potenza» e «il nous»74, la causa materiale e quella formale; quel padre 
che «non con un diretto agire, bensì per mezzo del nous il fuoco primordiale 
trascendente include nella materia la sua potenza: è nous germinante da nous 

Changing Self. A Study on the Soul in Later Platonism: Iamblichus, Damascius and Priscianus, Paleis 
der Academiën, Brussel 1978; in particolare pp. 63-69. Si tratta della stessa identità rintracciata 
nel De Mysteriis da G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 161 e ss.
69   Cfr. G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 45 e ss.
70   [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 5, 16-17. Il riferimento a Esiodo, qui nel verso 
riportato in esergo (Teogonia, v. 116), è in definitiva un riferimento al γένετ (γίγνομαι) usato per 
indicare la comparsa di Chaos: il primo è generato da un indicibile.
71   Che Chaos sia da considerarsi come scaturigine del cosmo è svelato dagli elementi che se-
guono: l’emergere di Gaia, l’Olimpo e il Tartaro, rispettivamente centro, estremo superiore ed 
estremo inferiore del cosmo; cfr. Esiodo, Teogonia, vv. 117-119. Questa stessa conformazione del 
cosmo compare ancora in Teogonia, vv. 720-728, e ancora in Omero, Il., 8, 16.
72   Per la traduzione italiana dell’Enūma eliš, il canto della creazione Babilonese, si rimanda a 
G. Pettinato (a cura di), Mitologia Assiro-Babilonese, UTET, Torino 2005, p. 139 e ss. Pettinato 
descrive così l’azione creatrice di Marduk: «egli traglia in due parti il corpo di Tiamat, e con la 
parte superiore forma la volta celeste, mentre con quella inferiore crea la terra, con le montagne e 
i fiumi; crea le postazioni celesti, l’anno e il mese così come il sole e la luna, ricevendo i compli-
menti e l’omaggio di tutto il mondo divino».
73   [Giuliano il Teurgo], Oracoli Caldaici, trad. it. a cura di A. Tonelli, Bompiani, Milano 2016, fr. 3.
74   Ivi, fr. 4.



Lorenzo Cecchetti – Plotino Pitagorico

|192Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

l’artefice del mondo igneo»75. Si tratta di uno stesso diverso da sé da cui promanano, 
dunque avanzano e sono attualizzate, le due potenze cosmogoniche fondamentali: 
la dynamis e il nous, l’alterità e lo stesso, la dualità e l’unità, contenute contem-
poraneamente nell’intelletto paterno, il cui darsi positivamente (dunque dirlo, in 
qualunque modo lo si dica) implica necessariamente il suo sottrarsi.

Il Chaos della Teologia dell’aritmetica, lungi dall’essere espressione di una 
potenzialità indefinita76, è un elemento simbolico forte riconducibile al simboli-
smo analogico dei pitagorici, il cui scopo è rimandare intuitivamente a quella con-
dizione paradossale del principiante l’essere-uno, così ben esposta nel trattato di 
Plotino. L’indefinibilità di questo principio, allora, sebbene ineluttabile, sarà una 
condizione in cui si scivolerà per ragioni puramente accidentali, determinate dalla 
materialità dell’esistenza terrena soggetta al costante differire. Come dice Plotino:

A dir vero, il numero nel mondo dello Spirito è limitato; noi uomini, 
invece, ne pensiamo sempre uno superiore a quello proposto e, in tal modo, 
l’infinito è dovuto a questo nostro contare. Ma lassù non è ammissibile 
pensare un numero che superi il numero pensato: poiché i numeri esistono, 
oramai; non fu mai preso e non sarà preso giammai un numero tale da poter 
essergli aggiunto. Pure, anche lassù, il numero potrebbe essere infinito in 
quanto esso non è misurato. E da chi lo sarebbe? Intanto, quello che è, è 
tutto, poiché è senz’altro ‘uno’ o simultaneo e intero e non recinto da limite 
alcuno, ma è quello che è proprio in grazia del suo stesso essere. Certo, degli 
esseri in generale c’è da dire che nessuno è chiuso in limiti; per contro, il 
limitato e il misurato è ciò che si trova impacciato nel correre verso l’infinità 
ed ha bisogno di misura; ma quegli esseri superni sono tutti ‘misure’77.

Pensare la relazione tra limitatezza e illimitatezza nei confronti di «quegli esseri 
superni» è inevitabilmente problematico: se da una parte l’illimitatezza (dunque 
l’indefinibilità) è dovuta «a questo nostro contare», è ugualmente vero che «lassù, 
il numero potrebbe essere infinito in quanto esso non è misurato»; questa con-
dizione dunque non può che risolversi con un fondamento paradossale dell’esse-
re-uno, dove, come dimostra Frege, perché si possa giungere a un concreto fonda-
mento puramente logico dell’uno, cioè privo della necessità di rappresentazioni 
sensibili, è necessario che questi sia allo stesso tempo uguale a sé e diverso da sé.

75   Ivi, fr. 5.
76   Cfr. R. Mondolfo, L’infinito nel pensiero dell’antichità classica, trad. it., Bompiani, Milano 
2012, pp. 56-57; particolarmente rilevante quanto l’autore afferma a p. 57: «dalla concezione di 
questo contenente [sc. Chaos] si svolgono tanto la concezione di una illimitata riserva alimen-
tatrice, quanto quella di una possibilità di riassorbimento, formandosi così l’idea della divinità 
fonte e foce d’ogni esistenza». Particolarmente suggestivo e rilevante per il presente studio quan-
do si pensi all’importanza della figura della fonte negli Oracoli Caldaici e nel neoplatonismo, così 
come agli onnipresenti movimenti di processione e ritorno che riguardano tutti gli esseri; cfr. S. 
Gersh, Da Giamblico a Eriugena. Origini e sviluppi della tradizione pseudo-dionisiana, Edizioni di 
Pagina, a cura di M. Leone e C. Helmig, Bari 2009, pp. 44-75.
77   Plotino, Enneadi, VI, 6, 18, 1-12.


