ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28915 CONTRIBUTI

PLOTINO PITAGORICO

Note sulla polemica plotiniana contro |'analogia dei pitagorici

LoreNzO CECCHETTI

ORCID: 0009-0006-0901-3686
Universita degli Studi di Salerno (ROR: 0192m2k53)

Contacts: lorenzocecchetti95@gmail.com

ABSTRACT

In Enneadi V1, 6, Numeri, Plotino articola un discorso complesso su una parte delle
cosi dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti pili affascinanti ¢ la
ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico. 1l suo sforzo lo conduce a
sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei numeri, la cui essenzialita viene
di necessita trasportata al di la dell’esperibile. La distinzione tra numeri numeranti e
numeri numerati non ¢ certo invenzione plotiniana, ma ¢ individuabile gia in Aristo-
tele, discussa in pili luoghi della Mezafisica, dove si attribuisce a Platone la distinzione
tra numeri eidetici e numeri monadici, cio¢ composti da unitad quantitative, e ancora
nella Fisica, in una breve nota sulla duplicitd del numero, distinto in ‘numeri contati’ e
‘numeri con cui si conta’. Questa distinzione, certo platonica, ¢ con tutta probabilita da
attribuirsi gia ai pitagorici, i quali gia nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria
dei numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di &nepov e népoc.

Parole chiave: Plotino; Pitagora; matematica; pitagorismo; ontologia; fondazione dei
numeri; numeri; Frege; armonia; enadi; Euclide.

PyTHAGOREAN PLOTINUS
Notes on Plotinus’ polemic against the Pythagorean analogy

In Enneads V1, 6, Numeri, Plotinus articulates a complex discourse on part of Plato’s
so-called unwritten doctrines, in which one of the most fascinating aspects is the search
for a well-founded categorisation of the eidetic number. His effort leads him to develop
a particular threefold categorisation of numbers, whose essentiality is necessarily tran-
sported beyond the experiential. The distinction between counting numbers and coun-

© Lorenzo Cecchetti

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28915
https://www.ror.org/0192m2k53
https://www.orcid.org/e0009-0006-0901-3686

Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

ted numbers is certainly not a Plotinian invention, but can already be found in Aristotle,
discussed in several places in Metaphysics, where Plato is credited with the distinction
between eidetic numbers and monadic numbers, i.e. numbers composed of quantitative
units, and again in Physics, in a brief note on the duality of numbers, distinguished as
“counted numbers” and “numbers with which one counts”. This distinction, certainly
Platonic, is in all likelihood attributable to the Pythagoreans, who already in the 5th
century seem to have developed a sophisticated theory of numbers, centred on the fun-
damental categories of dnepov and népag.

Keywords: Plotinus; Pythagoras; mathematics; Pythagoreanism; ontology; foundation
of numbers; numbers; Frege; harmony; enads; Euclid.

fjtor uev mpwtiota Xaog yever.
(Esiodo)

1. PREMESSA

In Enneadi V1, 6, Numeri', Plotino articola un discorso complesso su una parte
delle cosi dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti piu affa-
scinanti ¢ la ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico’. 11 suo
sforzo lo conduce a sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei nu-
meri, la cui essenzialitd viene di necessita trasportata al di la dell’esperibile. Una
delle prime e pit ovvie considerazioni a riguardo ¢ che, a volerli caratterizzare
negativamente, si dovrebbe notare che questi numeri non sono affatto contabili,
essendo separati dal mondo secondario del divenire, ma devono comunque tro-
varsi in una certa relazione con i numeri numerabili. La distinzione tra numeri
numeranti e numeri numerati non ¢ certo invenzione plotiniana, ma ¢ indivi-
duabile gia in Aristotele, discussa in pili luoghi della Mezafisica®, dove si attribui-
sce a Platone la distinzione tra numeri eidetici e numeri monadici, cio¢ composti

da unitd quantitative, e ancora nella Fisica, in una breve nota sulla duplicita del

' Ledizione cui fard riferimento nel corso di questo studio & Plotino, Enneadi, a cura di V.

Cilento, Laterza Bari 1949.

2 Sirinvia a riguardo al prezioso contributo di C. Maggi, Lineamenti di un'ontologia matematica

in Plotino: il numero fra modello olistico e paradigma metastrutturale, «Giornale Ciritico della Filo-
sofia Italiana», 5, 2009, pp. 539-554, in particolare pp. 546-548, dove Maggi mostra contro ogni
tentativo riduzionistico come 'unita giochi un ruolo strutturale nel pensiero di Plotino, tanto nei
confronti dell’essere quanto della continuiti delle enadi.

> Cfr. Aristotele, Metaph., M 6-8; A 6, 987b 14 e ss.

Mathesis universalis |173
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

numero, distinto in “numeri contati” e “numeri con cui si conta’™, i quali, di
nuovo, pur permettendoci di contare, non sono evidentemente a loro volta con-
tati. Questa distinzione, certo platonica, ¢ con tutta probabilita da attribuirsi gia
ai pitagorici’, i quali gia nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria dei

numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di dreipov e wépac®.

2. IL NUMERO DEI PITAGORICI

Il numero dei pitagorici doveva essere certamente qualcosa d’altro rispetto al
numero numerato, ¢ questo ¢ gia deducibile a partire dalla proprieta dell “avere
numero” degli enti conoscibili di Filolao’, destinata a diventare la cifra dell’on-
tologia pitagorica grazie alla testimonianza lasciataci da Aristotele®. Certamente
non si tratta di una qualche sostanza che renda gli enti “contabili”, ma, per dirla

con le parole di Huffman:

‘Having number’ signifies much more than that something is countable. Things
that ‘have number’ are constituted by systems of numerical relationships, the
simplest of which is the series of natural numbers®.

Due cose sono da notare riguardo l'osservazione di Huffman: prima di tutto si
sta parlando di “sistemi di relazioni numeriche”, cio¢ di relazioni ordinate tra
enti matematici; in secondo luogo viene indicata una serie, quella dei numeri
naturali, che per i greci era la serie continua dall’'uno fino al dieci. Si tratta cioe

della Decade pitagorica, costituita da e costituente la zerraktys, configurando (e

4 Aristotele, Fisica, 219b 5-9: «Perd il numero ha due significati (perché infatti si dice numero

sia il numerato — numerabile [z0 dpifuovuevov kai to Gp1fuetov], sia anche I'unitd con la quale si
misura [épifuoduev]), [...] ¢'¢ una bella differenza fra I'oggetto numerato [dp1fuoduevov] e cid
con cui misuriamo [épiQuoduev]!» (Aristotele, Fisica, trad. it. a cura di R. Radice, Bompiani,
Milano 2011).

> Aristotele stesso, nel luogo gia citato di Metaph. A 6, 987b, sostiene che Platone «come i pita-

gorici [...] ritiene che i numeri siano causa della sostanza delle altre cose» (Aristotele, Metafisica,
trad. it. a cura di G. Reale, Rusconi, Milano 1993).

¢ Si pensi, a riguardo, alle forze primordiali della cosmogonia di Filolao (cfr. Fr. 1 [Boch

Philolaus S. 45] Diog. VIII 85 [A 11 398, 20]). In una prospettiva neoplatonica, una dottrina
del genere deve certo intendersi alla maniera della coppia platonica di Uno e grande-e-piccolo,
corrispondenti rispettivamente al limitato e all’illimitato, intendendo 'uso dell’espressione «enti
limitanti» da parte di Filolao alla maniera di A. Petit, Harmonie Pythagoricienne, Harmonie Hérac-
littenne, «Revue de Philosophie Ancienne», 13, 1, 1995, pp. 55-66, in particolare p. 59: «Les
Pythagoriciens, si lon se référe & leurs propres termes, disent plutét “limitant” que “limite”, conférant
par la au fini un rdle actif dans la constitution de toute(s) chose(s)».

7 Filolao, Fr. 4 [B. 58] Stob. Ecl. 1 21, 7b [p. 188, 5 Wachsm.]: «Ed invero, tutte le cose che
si conoscono hanno numero» (A. Lami (a cura di), I Presocratici. Testimonianze ¢ frammenti da

Talete a Empedocle, BUR, Milano 1991).
8 Cfr. Aristotele, Metaph. A 5.

*  C.A. Huffman, Philolaus of Croton. Pythagorean and Presocratic, Cambridge University Press,
Cambridge 1993, p. 175.

Mathesis universalis |174
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

svelandoci, anche) l'entita degli enti matematici di cui si diceva'®, i quali non
devono apparirci come monadi isolate, ma vere e proprie matrici, o algoritmi,
capaci di generare a partire da loro stesse, e dalle loro relazioni interne, poten-
zialmente tutte le serie numeriche, la pitt semplice delle quali, appunto, ¢ la serie
dei numeri naturali da uno a dieci composta tramite 'aggiunta di unita ad uni-
ta'!. L“avere numero” di Filolao sarebbe allora I'essere conoscibili a partire dalle
relazioni interne di quelle che Becker definisce come «ordered pluralities»'?, cioe
i numeri presi nel loro dinamismo all’interno del continuo matematico, le serie
numeriche, le quali, poste in relazione con gli oggetti del divenire, garantiscono
Iaccesso a un sapere coerente basato su un efficace essere davvero parmenideo'.
Le «ordered pluralities» di Becker non possono che tradursi nei numeri nume-
ranti o eidetici di cui parla Aristotele, ma una distinzione vera e propria tra la
serie costituente il — e costituita dal — numero, e il numero numerato che si puo
cogliere nell’atto di quantificare gli enti naturali, non ¢ riscontrabile in maniera
sistematica nel pensiero degli antichi pitagorici, i quali avevano invece sviluppato

un complesso simbolismo analogico capace di dar conto di questa differenza'.

0 Per una rassegna puntuale della fetraktys nel pitagorismo antico, rimando al fondamentale

lavoro di A. Delatte, La tétractys pythagoricienne, in 1d., Etudes sur la littérature pythagoricienne, S.
Champion, Paris 1915, pp. 249-268.

"' Se questa interpretazione della rerraktys come matrice numerica pud sembrare ardita, si ri-

manda agli studi di E.G. McClain, 7he Pythagorean Plato. Prelude to the Song Irself; Nicolas-Hays,
York Beach 1978, e il piti recente D.M. Altimari Adler, Platos Timaeus and the Missing Fourth
Guest. Finding the Harmony of the Spheres, Brill, Leiden-Boston 2019. In prospettiva storica, nella
pseudo-giamblichea 7eologia dell aritmetica pp. 27-28; 42-48; 53-54, ¢ certamente cosi che vengo-
no intese le enadi dette “tetrade” ed “esade”, costituenti armonia, anima e generazione attraverso
processi di proliferazione numerica almeno in un caso identici a quelli attuati da Platone con le
sette cifre con cui il Demiurgo costruisce 'Anima del Mondo in Zimeo 34a ¢ ss. Si rimanda inoltre
a P Zellini, La dittatura del calcolo, Adelphi, Milano 2018, in particolare quanto si legge a p. 114:
«Linsieme dei cosiddetti numeri quadrati 1, 4, 9, 16, 25, ..., che la phantasia pitagorica immagi-
nava come una sequenza indefinita di gruppi di punti di forma quadrata in crescita progressiva,
ha caratteristiche tali che permettono di qualificarlo come ricorsivamente numerabile. Infatt, in-
tuitivamente, si dice che un insieme ¢ ricorsivamente numerabile se esiste una procedura effettiva
in grado di elencare gli elementi dell'insieme. Ricorsivamente numerabile era pure I'insieme dei
numeri pentagonali 1, 5, 12, 22, 35, 51, ..., ordinabili in figure geometriche che si potevano
leggere in cielo: i cinque punti corrispondenti al sorgere eliaco di Venere nel corso di otto anni
formavano un perfetto pentagramma. Il termine “numerabile” significa che la sequenza sta in una
corrispondenza biunivoca, 1 a 1, con i numeri interi naturali, mentre “ricorsivamente” allude al
fatto che tale sequenza si puo effertivamente generare, un elemento dopo laltro, per mezzo di una
funzione calcolabile (ricorsiva) i cui valori coincidono con i numeri della sequenza. Nel caso dei
numeri quadrati la funzione ¢ x?: si prendono i numeri 1, 2, 3, ..., e si calcola il loro quadrato.
Il concetto di sequenza ricorsiva numerabile corrisponde precisamente all’idea intuitiva di genera-
zione, che ricorre in tutta la letteratura sul concetto astratto di calcolabilita fin dagli anni Trenta».

12 Tl riferimento in C.A. Huffman, Philolaus of Croton, cit., p. 172, & a O. Becker, Zwei Unter-
suchungen zur antiken Logik, Harrassowitz, Wiesbaden 1957, p. 21 e ss.

3 Mi riferisco all’'opinione, condivisa tanto da Zellini quanto da Santillana, che l'essere par-

menideo si configuri come puro spazio geometrico. Cfr. P Zellini, La matematica degli déi e gli
algoritmi degli uomini, Adelphi, Milano 2016, p. 27; cfr. G. de Santillana, Le origini del pensiero
scien;‘zzﬁco, Sansoni, Firenze 1966 (titolo originale: 7he Origins of Scientific Thought. From Anaxi-
mander to Proclus. 600 B.C. to 500 A.D., University of Chicago Press, Chicago 1961), p. 103 e ss.

Y La gia citata Teologia dell'aritmetica presenta elenchi di nomi sacri — cio¢ nomi di divinita

Mathesis universalis |175
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

3. IL SIMBOLISMO ANALOGICO

Un passo in particolare della Metafisica di Aristotele sembra prestarsi bene all’e-
sposizione del simbolismo analogico dei pitagorici, intersecando le direttrici fon-
damentali della scuola italica, vale a dire le discipline matematiche — aritmetica,
armonia, geometria, astronomia — e la cosmogonia, da intendersi come indagine

teorica intorno ai principi primi e al loro attuarsi nelle strutture dell’ordine co-

smico':

Inoltre, in che senso si deve intendere che le proprieta del numero e il
numero sono causa delle cose che sono nell'universo e delle cose che in
esso si producono dall’origine fino ad ora, e che d’altra parte non c’¢ altro
numero fuori di questo numero del quale ¢ costituito il mondo? Infatti,
quando essi dicono che in questo dato luogo dell’universo si trovano
'opinione e il momento giusto e un poco al di sopra e un poco al di sotto si
trovano I'ingiustizia e la separazione o la mescolanza e come dimostrazione
affermano che ciascuna di queste cose ¢ un numero (ma poi accade che
in questo stesso luogo del cielo si trovi gia una moltitudine di grandezze
riunite, per il fatto che queste proprieta del numero che le costituiscono
corrispondono a particolari regioni dell’'universo): ebbene, si deve forse
intendere che questo numero che ¢ nell’universo coincida con ciascuna di
quelle cose, oppure che si tratti di un altro numero oltre questo? Platone
afferma che ¢ un numero diverso. Eppure, anchegli ritiene che siano
numeri e queste cose e le loro cause; egli, pero, ritiene che le cause siano i
numeri intelligibili, e che gli altri siano invece numeri sensibili'.

o figure simboliche — attribuiti alle enadi che i pitagorici avrebbero usato per riferirsi a queste.
Questi nomi, se da una parte svolgono la funzione tradizionale del simbolo di veicolare una co-
noscenza intuitiva dell'indicibile, dall’altra permettono di riferirsi al numero eidetico preso nella
sua azione generativa, dunque in un continuo dinamico, proprio come le divinita — cui le enadi
sono associate — nei miti che la tradizione ha tramandato. A riguardo si rimanda allo stesso studio
di Delatte cfr. supra, n. 9; anche P. Kucharski, Etudes sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade,
Les Belles lettres, Paris 1952, (ed. it.: P. Kucharski, Studio sulla dottrina pitagorica della tetrade, a
cura di M. Neri, Mimesis, Milano 2024, pp. 7-106) dove, commentando il passo di De Anima
404b 18-27, in cui Aristotele espone una dottrina derivata da quella della zerraktys pitagorica,
afferma (pp. 17-18 dell’edizione italiana): «Come si vede subito, ¢ il riassunto di una dottrina che
non ¢ solo quella dell'anima e delle funzioni cognitive. In effetti, la concezione stessa dell'anima
fa parte di una sorta di ontologia, o, per meglio dire, di una cosmologia. [...]. D’altra parte, ¢
facile riconoscere cosa siano, secondo questa dottrina, i ‘principi’: sono numeri, ma numeri del
tutto singolari perché comportano un legame di affinitd con l'essere vivente. Questo procede
dall’unita primordiale e, in altre tappe, dalla lunghezza, dalla larghezza e dalle profondita ‘prime’.
Ora, ciascuna delle tre dimensioni essendo, a quanto pare, associata ad un numero particolare, ¢
in queste ultime che si troverebbero dunque le origini del Vivente. E ne conseguirebbe che questi
numeri dovevano essere considerati dai Pitagorici come dotati di una forza generatrice o vitale».
Questa «forza generativa o vitale» rappresenta la cifra dell’idea pitagorica di numero, nella misura
in cui questo si esprime tramite il dinamismo della physis. Non ¢ dificile capire allora perché i
pitagorici vedessero in ogni numero un dio.

5 Si rimanda, a riguardo, ad A. Petit, Lusage du mythe dans la cosmologie pythagoricienne, «Ci-
vilisations», 46, 1-2, Oralité et Ecriture dans la Pratique du mythe, 1998, pp. 141-149.

16 Aristotele, Metafisica, cit., A 8 990 18 e ss.

Mathesis universalis |176
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Aristotele ci presenta un certo modo di concettualizzare 'universo, evidentemen-
te tipico del pitagorismo: sezioni del cosmo, gia abitate e disposte da magnitudini
precise nei movimenti degli astri e nelle distanze, sono al tempo stesso sede di
numeri altri ai quali sono attribuiti nomi come dééav e kaipog. E chiara la vici-
nanza con la teoria dei numeri eidetici di Platone, ma dove questi sosteneva aper-
tamente una differenza tra i numeri intellegibili e i numeri esperibili nel divenire
(tra numeranti e numerati), i pitagorici sembrano rimanere ambigui, lasciando
agli interpreti — Aristotele 7z primis — solo una serie di nomi il cui legame con
le entitd unitarie che costituiscono gli enti matematici resta criptico. I due nomi
menzionati, ‘opinione’ e ‘momento giusto’, appariranno di nuovo alcuni secoli
dopo nei Theologoumena arithmeticae dello pseudo Giamblico, legati alla Diade,
cui spetta il nome ddéav', e all’Eptade, alla quale spetta il nome xaupog'®, presen-
te anche in una quartina di nomi sacri assegnati alle Tetrade'. Se queste associa-
zioni sono da prendersi sul serio, si potrebbe congetturare che cio cui i pitagorici
si riferivano, e di cui Aristotele sta parlando, sia la Luna, o pili probabilmente
il cielo della Luna, e le potenze che lo governano: la Diade, della quale la Luna
rappresenta un’'epifania, in quanto astro sottoposto al tempo ciclico di nascita,
crescita e morte propri del divenire — a differenza di quanto accade per il Sole,
eminentemente epifania dell’identico, in quanto, al contrario della Luna, non ¢
soggetto a crescite e diminuzioni nel pieno del suo corpo stellare®® —, e I'incontro
delle potenze derivanti dalla Tetrade e dall’Eptade, le quali informano il tempo
esatto di un mese lunare®’. I tempi del corpo astrale della Luna sono quindi
informati da questi numeri, dai quali derivano precise magnitudini; ma gli enti
matematici non sono a loro volta identificati direttamente con dette magnitudi-
ni, né tantomeno vengono chiamati con nomi che potrebbero lasciar intendere
che si tratti di grandezze. Al contrario, i nomi che identificano questi enti espri-
mono delle qualitd, riferite a cid che sono e a ciod che producono all'interno del
continuo composto in cui tutti gli enti matematici agiscono in concerto. Certo, ¢
sempre a partire dal dato fenomenico, da cio che appare, che queste qualita sono
sciorinate; a partire cio¢ dalla premessa che ci sia un rapporto analogico, conti-
nuo, il quale si presenta in definitiva come rapporto di identita, tenendo insieme
tutta la catena discendente che dalla Decade, cio¢ dalla zetraktys, conduce al di-

venire”. Quest’operazione di sostituzione simbolica permette di concettualizzare

[Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 8, 1.

8 Ivi, 59, 4.

9 Tvi, 24, 17.

2 Cfr. M. Eliade, Trattato di Storia delle religioni, Bollati Boringhieri, Torino 1976, cap. 4.

2 Se. 7x4=28.

2 Ariguardo, si rimanda a G. Shaw, Theurgy and the Soul. The Neoplatonism of lamblichus, The

Mathesis universalis |177
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

le potenze manifeste dei numeri eidetici prese nella loro operosita generativa, nel
loro procedere «all'infinito attingendo da qualcosa di determinato e delimitato in
rapporto all'uguaglianza»®, cioe attingendo dall’unita la loro identita a partire da
un rapporto biunivoco uno a uno, come dice Nicomaco: «[I'uguaglianza] esiste
come identita e unitd, se & vero che 'uguale ¢ in rapporto uno a uno»*.

Questi nomi sacri, simboli allegorici dei numeri eidetici, permettono una
conoscenza sintetica e intuitiva delle potenze emanate dai numeranti, sottenden-
do nozioni a un tempo matematiche, astronomiche e cosmogoniche, incardinate
sulle tre discipline relative allo studio dell’essere: ontologia, fisica e teologia; al
tempo stesso, trascinano inevitabilmente il senso profondo degli insegnamenti
attribuiti a Pitagora nell’oscurita e nell’'ambiguita. Plotino stesso non fu immune
al fascino di questi nomi, come testimoniato in V, 5, 6, dove afferma: «i Pita-
gorici tra di loro, per simboli, lo chiamavano [sc. 'Uno] Apollo, quasi volendo
esprimere la negazione (2-) del molto (pollon)»*. Il simbolo dei pitagorici ¢ anche
qui un nome sacro, ed ¢ quantomeno interessante che Plotino menzioni il dio
della luce uranica® prima di impegnarsi in un’analisi del fenomeno della visione,
come a voler dare un velato indizio del senso profondo della sua metafisica della
luce, senza tradire «quel famoso comando dei nostri misteri: “non divulgare nulla

ai non iniziati’; appunto perché il divino non ¢ da divulgarsi»”.

Pennsylvania State University Press, University Park (Pennsylvania) 1995, p. 110 e pp. 162-165.
»  Giamblico, In Nic., 44, 4-5.

2 1Ivi, 43, 23-24. A riguardo, ¢ importante inoltre notare quanto afferma A. Charles-Saget,

Larchitecture du divin. Mathématique et Philosophie chez Plotin et Proclus, Les Belles Lettres, Parigi
1982, p. 179: «Le rapport d’un ensemble plus complexe & un autre moins complexe nest pas fonda-
mentalement un rapport terme & terme; et cela, bien que Plotin se donne fréquemment cette facilité
(le blanc d’ici, le blanc la-haut; le feu d'ici, le feu de la-haut). La correspondance se fait plutor d’une
totalité & une autre totalité, chaque totalité se constituant selon un mouvement intérieur, et une spon-
tanéité propre — ce qui signale quelle nest pas une imitation, au sens trivial de ce qui la précéde. Elle
est plutdt animée d'une méme exigence intérieure; et cest parce qu'elle est animée de cette exigence, qu’il
devient possible ensuite de relever des ressemblances ou analogies entre les éléments». Queste afferma-
zioni, certo valide per Plotino, sono ugualmente valide per quanto riguarda il rapporto «uno a
uno» di cui parla Nicomaco, da non considerarsi, appunto, come rapporto «terme a terme», ma
precisamente come «rapport d'un ensemble plus complexe & un autre moins complexe», come sembra
notare l'autrice stessa quando afferma a p. 177 della stessa opera che, per Nicomaco, «le nombre
est aussi bien systéme que lux d'unités et chagque nombre semblable sengendre par le respect de la con-
figuration initiale»; ¢ insomma la “configurazione iniziale”, la regola del sistema, a determinarsi
nel rapporto d’uguaglianza, e a determinare lo sviluppo ¢ il “movimento” del numero.

% Plotino, Enneadi, V, 5, 6, 28-29.

% Cfr. K. Kerényi, Dioniso. Archetipo della vita indistruttibile, Adelphi, Milano 1992, p. 88 ¢
ss.; una delle tesi sostenute dall’autore ¢ proprio la dicotomia Apollo-Dioniso, rispettivamente
luce uranica e ctonia del dio padre Zeus. Questa nozione sapienziale & con tutta probabilita
rintracciabile anche in Giuliano Imperatore, Inno a Helios Re, 23 e ss. dove le due divinita sono
dette regnanti insieme ad Helios, dio supremo, cio¢ sono entrambi divinita della luce e quindi
demiurgiche.

27 Plotino, Enneadi, V1,9, 11, 1-4.

Mathesis universalis |178
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

4. DEDUZIONE E INDUZIONE

In questa cornice si pud collocare la polemica di Plotino nei confronti dei pitago-
rici, declinata nella forma in cui si puod ancora leggere in VI, 6, 5:

Oppure uno li concepisca [i numeri] come affermavano i pitagorici, i
quali si rappresentarono i numeri col criterio dell'analogia: il ‘quattro’, per
esempio, come ‘giustizia’ e cosi ogni altro numero come qualche altra cosa.
Ma, in quel modo, si accoppia strettamente il numero alla pluralita della
cosa — la quale cid nonostante resta una — e si ha solo un ‘uno moltiplicato
tante volte’ (corrispondente alla pluralita della cosa): ad esempio, ‘dieci’s
eppure noi non ce lo figuriamo cosi il ‘dieci’, ma, raccogliendo delle cose
separate, noi diciamo ‘dieci’. Ecco, in questo caso noi diciamo ‘dieci’; ma
quando dai molti risulta un’unitd noi diciamo ‘decade’: cosi ¢ anche nel
mondo superno®.

Sembrerebbe a prima vista una critica simile a quella mossa alla definizione eucli-
dea di numero®, considerato come aggregato di unita e identificato nel «<numero
del quanto [uovadikdc]», ma gia dalle prime mosse della trattazione, Plotino in-
quadra bene il problema della quantita legato alla divisibilita all'infinito che gia
il mondo greco si era posto in epoca classica:

In realtd, né le cose sensibili sono infinite (e, di conseguenza, neppure il
numero, in loro), né colui che conta, pud contare I'infinita, ma, o raddoppi
o moltiplichi, egli le chiude sempre in un limite ed anche se sappiglia al
futuro o al passato o li prenda insieme, egli si trova sempre in un cerchio
limitato. [...] Non ¢ mai di colui che conta la produzione del numero, il
quale si presenta, anzi, gia determinato e stabile in sé stesso®.

La prospettiva che qui Plotino assume nei confronti dell’infinit, rifiutandola at-
traverso argomenti che rievocano categorie pitagoriche, ¢ assolutamente in linea
con la prospettiva che emerge dal pitagorismo: 'unita del numero, il suo essere
«gia determinato e stabile in sé stesso», ¢ un elemento dottrinale forte che lega
tutta una tradizione del pensiero greco che preferisce una concezione monadica
(per usare il termine dei pitagorici) o enadica (per come Plotino la configura)
alla concezione monadista di Euclide, e che si riassume in quell’'ultima frase del
passo citato: «non ¢ mai di colui che conta la produzione del numero». Né nel
contato, né nell’intelletto contante, ma nell'in sé ¢ il luogo del numero. Ploti-

no accetta insomma uno statuto atomico del numero, ammettendo anche una

% Ivi, VL, 6, 5, 10-16.

¥ Cfr. Euclide, Elementi, V11, definizione II: «Numero ¢ una pluralitd composta da unitd» in
Id., Gli Elementi, a cura di A. Frajese e L. Maccioni, UTET, Torino 1970, p. 427.

30 Plotino, Enneadi, V1, 6, 2, 2-9.

Mathesis universalis |179
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

certa corrispondenza tra questatomo e le quantita del molteplice che scaturisce
dall’essere’’, ma nega che questo possa essere moltiplicato (e, soprattutto, diviso)
all'infinito. Questa prospettiva ¢ apertamente in polemica con una concezione
sintattico-costruttivista del numero, tanto come aggregato di unita, quanto come
prodotto generato da operazioni matematiche sintattiche. Come viene rifiutata
la seconda definizione di Euclide, cosi anche la terza deve essere rigettata®, in
quanto aprirebbe la strada a un approccio induttivo al numero, come accade per
esempio in Plutarco, il quale concepisce il numero cinque come unione (“nume-
ro nuziale”), cio¢ somma, del due e del tre: come Euclide, Plutarco prospetta la
possibilita che questi numeri siano contenuti nel cinque®. Il punto, insomma, ¢
che i numeri non sarebbero pili numeranti, cio¢ enadi, unita, ma si ridurrebbero
ad atomi aggregati e aggregantesi, «<un ‘uno moltiplicato tante volte’». Il (neo)
pitagorismo di ascendenza nicomachea rifiuta apertamente questa prospettiva®,
anche solo sulla base della preminenza logica: viene difatti rifiutata in blocco

la possibilita di una qualsiasi induzione dei numeri®

, accettando il solo statuto
monadico o enadico come valido, perfettamente in linea con la prospettiva plo-
tiniana. Difatti, cio che ¢’¢ d’insufficiente nella definizione di Euclide, ¢ proprio
'unita che viene aggregata, la quale ¢ necessaria perché i numeri si formino, ma
non ¢ in nessun modo lei stessa in-formata da alcunché. Si capisce bene, se si
prende il termine forma’ nel suo uso platonico, dove sia il problema: I'integrita
e la continuita della catena delle cause, la quale ¢, per cosi dire, tagliata al vertice
da Euclide, costringendo sostanzialmente a un fondamento intuizionista — 4 /a
Kant®® — se non addirittura empiricista dello statuto ontologico degli enti ma-
tematici’’. Entrambe prospettive che lo stesso Euclide non avrebbe appoggiato,

come notano Frajese e Maccioni, i quali commentando la definizione I del VII

31 Ivi, 9-10: «Nel mondo dello Spirito, si, come gli esseri, cosi anche il numero corrispondente

al quantitativo degli esseri ¢ ben determinato».

32 Euclide, Elementi, V11, definizioni III: «Un numero & “parte” di un [altro] numero, il minore

di quello maggiore, quando esso misuri il maggiore (=lo divida)», in Id., Gli Elementi, cit.

3% Cfr. Plutarco, La «E» di Delfs, 8; si tratta della stessa prospettiva ventilata dalla terza defi-
nizione di Euclide, vale a dire quella costruttivista e, quindi, empiricista, che vede nei numeri
degli enti inducibili a partire dall’'esperienza. Questa posizione, come per Euclide, potrebbe essere
riconducibile pitt a un vizio di forma che a una vera e propria convinzione maturata da Plutar-
co, come si pud notare nella descrizione delle potenze che avanzano dalla serie numerica in 13
della stessa opera, dove i numeri sono considerati come unita (enadi) da cui avanzano potenze
cosmiche attualizzanti — cio¢ demiurgiche —, e non come successive aggregazioni dei precedenti.

3 Cfr. Giamblico, /n Nic., 23-26 e ancora 29-31, dove 'attacco ¢ sistematico e mira alla con-

futazione di alcuni postulati.

% Cfr. [Giamblicol, Theologoumena arithmeticae, 13-14.

¢ Cfr. G. Frege, Logica e aritmetica. Scritti raccolti, a cura di C. Mangione, Boringhieri, Torino

1965, proposizione 19, ed. it. pp. 226-227.

% Si tratta esattamente della prospettiva sollevata da Aristotele in Mezafisica, A 10 e N 3 che

apre al celebre problema del terzo uomo.

Mathesis universalis |180
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

libro, per cui «unita ¢ cid secondo cui ciascun ente ¢ detto uno», asseriscono:
«Questa definizione di unita sembra alludere ad una sorta di idea platonica. Ogni
singola cosa ¢ detta “una” se ¢ in relazione con I"unitd’ (saremmo quasi tentati di
dire: se partecipa dell'idea dell’unita)»*. Non sorprende allora che proprio in VI,

6 sia individuabile I'argomento con cui Plotino rifiuta 'induzione:

Ma se alcuno obietti che I“uno’ anche allora che gli si addizioni un altro
‘uno’ non ¢ pitt ‘uno’ ma diventa ‘due’ e tuttavia non subisce nulla, costui
ha torto. Poiché non I"uno’ diviene ‘due’ — né quello cui fu addizionato né
quello addizionato — ma 'uno e l'altro restano ‘uno’ come prima; il ‘due’
viene espresso di loro due insieme; ma, nondimeno, Iuno’ vale ancora
per I'uno e per l'altro, separatamente, poiché 'uno e laltro perseverano
nella propria unita. Cosi, il ‘due’ e la diade, per la loro stessa natura, non
sono una ‘relazione’. Intanto, se il ‘due’ si fondasse solo sull’'incontro di
due unita e 'incontrarsi significasse proprio produrre il ‘due’, forse ‘due’ e
diade costituirebbero il rapporto a cui s’¢ accennato; ma, in realtd, anche nel
processo contrario rispunta di bel nuovo la diade: scisso, cio¢, un dato ‘uno’,
nasce il ‘due’. 1 ‘due’ pertanto non ¢ né incontro né scissione (addizione
o divisione), perché solo cosi esso potrebbe essere ‘rapporto’. Ma lo stesso
ragionamento vale per ogni numero. Poiché se ¢ il ‘rapporto’ quello che
genera una data cosa, ¢ impossibile che il rapporto contrario generi la
medesima cosa, tanto da identificare questa data cosa col rapporto in parola.
Qual ¢, dunque, la causa principale del numero? Ecco: una cosa ¢ ‘una’ per
la presenza dell'uno; ¢ ‘due’ per la presenza della diade; precisamente come
una cosa ¢ bianca per la presenza del bianco, ¢ bella, per la presenza del
bello, ¢ giusta, per la presenza del giusto. [...] Ora perd basti dire che la
decade si fa riscontrare in un modo allorché inerisce nelle cose discrete, in
un modo diverso allorché inerisce alle cose continue e in un terzo modo
diverso nelle potenze che sono ‘pluralita di dieci’ unificate; aggiungi, poi,
ch’essa sale ancora pitl in alto, nell’ambito degli esseri dello Spirito; ma,
quind’innanzi, lassi, non si lasciano contemplare mai pit ‘in altri sustrati’
ma esistono in sé e per sé, nella loro verita sublime, i numeri. La decade in
sé, dico, non una decade che serri un certo gruppo di esseri spirituali®.

Chiaramente non ¢ alcun rapporto a informare i numeri, non I'addizione o la
sottrazione, né il contenere insiemi o gruppi numerabili di oggetti o di «esseri
spirituali; il loro essere attributo di questo o quell’ente avviene per un processo
analogo a quello con cui questo o quell’ente partecipano di determinate forme:
«una cosa ¢ bianca per la presenza del bianco», ugualmente una cosa ¢ “una” per
la presenza dell’'uno, cio¢ per la partecipazione (per la corrispondenza biunivoca)
di quella determinata cosa all'uno. Un argomento molto vicino, sebbene pil

succinto, ¢ individuabile nella Zeologia dell'aritmetica:

% Buclide, Gli Elementi, cit., p. 427, n. 1.
3 Plotino, Enneadi, V1, 6, 14, 13-50.

Mathesis universalis |181
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Alcuni tuttavia, facendo un falso ragionamento con calcoli numerici
ormai di secondaria importanza, insegnano a immaginare il 2 come
somma di due 1, in modo che si possa anche tornare a scioglierlo nelle
sue stesse due unitd; ma o il 2 ¢ composizione di due 1, e allora questi
sono nati prima di esso, oppure I'l ¢ la meta del 2, e in questo caso il
2 deve preesistere all'l, oppure si dovranno salvaguardare relazioni di
reciprocitd tra i due numeri, e allora necessariamente essi coesistono,
come doppio della metd e meta del doppio, e non saranno né anteriori né
posteriori I'uno rispetto all’altro, perché I'un I'altro si implicano e sono
implicati, e 'un I'altro si annullano e sono annullati®.

Largomento ¢ esposto, com’era uso del pitagorismo, a partire dalle qualita arit-
metiche dei numeri uno e due, ma ci6 che mira davvero a dimostrare & una con-
clusione ontologica (in definitiva teologica): la monade e la diade non possono
essere anteriori o posteriori 'un I'altra, devono essere sempre simultaneamente,
insieme, poiché si implicano e si annullano vicendevolmente; cosi sara anche per
la triade, la tetrade e tutti gli altri elementi della serie, la quale esiste a partire dalle
corrispondenze reciproche contenute nel continuo matematico, ¢ non gia a par-
tire da addizioni, sottrazioni o operazioni matematiche particolari. Largomen-
tazione contenuta nella 7eologia dell’aritmetica vuole allora affermare lo statuto
enadico degli enti matematici, la cui sostanzialita ¢ predicata a partire dalle corri-
spondenze reciproche che li attraversano, «perché 'un l'altro si implicano e sono
implicati, e 'un l'altro si annullano e sono annullati»; in sostanza, deducendo

'uno, a catena, si dovra dedurre I'intera serie della decade, e quindi il continuo.

S. Lo STATUTO ONTOLOGICO DEI NUMERI ESSENZIALI E IL NUMERO NUDO

Plotino sembra allora voler sollevare un problema diverso nella sua polemica con
i pitagorici, riguardo forse quel loro modo di dire l'unita che troppo rischia di
rimandare al povadicde prima che alla povég. Si puod dedurre che il suo scopo sia
allora attaccare la (non) soluzione pitagorica alla questione: il simbolismo analo-
gico che non rende abbastanza esplicita la differenza tra numeri numeranti e nu-
meri numerati, tra numeri monadici e numeri eidetici. F a partire dalla soluzione
offerta («raccogliendo delle cose separate, noi diciamo ‘diect’, [...] ma quando
dai molti risulta un’unitd, noi diciamo ‘decade’») che si pud ipotizzare sia questo
il vero obbiettivo polemico di Plotino. La soluzione plotiniana, ancora una volta,
non implica tanto una distanza dottrinale tra quanto sostenuto dai pitagorici e
quanto Plotino sta argomentando in questo trattato, piuttosto sembra rivelare

la natura formale della questione: ¢ necessaria una sintassi tecnica capace di dar

40

[Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 13, 19-22 ¢ 14, 1-5 (Giamblico, Summa Pitagori-
ca, trad. it a cura di F. Romano, Bompiani, Milano 2012).

Mathesis universalis |182
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

conto della distinzione tra questi numeri, senza che questa sintassi possa prestarsi
a facili ambiguita, come accade invece per il simbolismo analogico dei pitago-
rici. Certamente i pitagorici dovevano essere consapevoli di questa differenza:
doveva del resto essere questo il motivo per cui la loro filosofia non vacillo di
fronte all’ipotesi espressa dai paradossi di Zenone di una divisione all'infinito del
continuo®' — che pure Plotino evoca, mostrandosi consapevole della necessita di
prendere una posizione nei confronti dei problemi sollevati da Zenone —, ma tro-
v0 invece nell’armonia la via pil efficace per individuare un’unita distinta dall’'u-
no*?. Fatto sta che nella tarda antichita, Plotino sente il bisogno di un lessico
tecnico adeguato non pit simbolico, ma filosofico, e lo trova nella distinzione tra
uno e monade, due e diade, tre e triade e cosi via, fino al dieci e alla decade, che
rappresentava effettivamente la fine della serie numerica del mondo primario.
In Enneadi V1, 6, 9, Plotino descrive la funzione strutturante del numero, e

da le definizioni di due dei tre tipi di numeri, quelli del contare e quelli essenziali:

Lessere ¢ numero contratto nell’'unitd; gli esseri sono numero sviluppato;
lo Spirito ¢ numero che si avvolge in sé stesso; il Vivente ¢ numero che
avvolge le cose. E poi, per il fatto che 'Essere ¢ nato dall’'Uno, come Quegli
era uno, cosi questo deve, dal canto suo, essere numero; onde fu detto che
le forme sono unita e numeri. Ed ¢ proprio questo il numero essenziale;
ben diverso, invece, il numero che vien detto ‘aggregato di unitd’: ombra
del primo. Il numero essenziale ¢ quello che si scorge nella contemplazione
delle idee, quello che le genera a un parto solo; ma, primordialmente, ¢
proprio quello che ¢ nell’essere, ¢ associato all’essere, e precede gli esseri.
E in lui gli esseri trovano fondamento, sorgente, radice, principio. Certo,
anche per l'essere, 'uno rappresenta un principio; e sul suo sostegno ¢
‘un ente’ (ché, altrimenti si disperderebbe); 'uno, invece, non si appoggia
sull’essere; perché allora I'essere sarebbe gia uno prima di conseguire 'uno;
cosi pure cio che deve conseguire la decade diverrebbe gia ‘decade’” prima

di incontrare la decade stessa®.

4 Al contrario, bisogner aspettare §li sviluppi della logica nel XIX secolo per realizzare quanto

effettivamente i paradossi di Zenone fossero in linea con la tradizione del pensiero pitagorico. Si
rinvia a riguardo, e per quanto riguarda i problemi inerenti al continuo matematico, al capitolo
8 del fondamentale lavoro di P. Zellini, La matematica degli déi, cit.; per quanto riguardo il con-
tinuo matematico e il pitagorismo, si veda ivi, cap. 11.

# Sebbene si possa stabilire un valore numerico arbitrario a partire dal quale costruire la scala

tonale, il criterio per il calcolo della successione di valori che costituiscono la serie sara sempre lo
stesso, finché si vuole riprodurre il fenomeno fisico dell'armonia come lo si pud incontrare in natu-
ra. Il numero del quanto, insomma, sar pure arbitrario, ma 'unita essenziale su cui esso poggia non
potrd essere negata, se non affermando I'inconsistenza ontologica dell’armonia. Si noti a riguardo
anche quanto afferma G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., p. 93: «[In un periodo
vicino a quello in cui visse Parmenide (480 a.C.)] il cosmo era un sistema ordinato che poteva essere
espresso in proporzioni numeriche e che si era in parte rivelato nel collegamento tra la lunghezza
delle corde in vibrazione e le note che emettono». Costruire tavole tonali espresse in serie numeri-
che sembra fosse in uso gia presso i babilonesi, e forse non ¢ un caso se la tradizione vede proprio
nei Caldei gli iniziatori di Pitagora ai misteri. Si rimanda a riguardo all’articolo di L. Crickmore, A
Possible Mesopotamian Origin for Platos World Soul, <(Hermathena», 186, 2009, pp. 5-23.

% Plotino, Enneadi, V1, 6, 9, 29-43. Si noti inoltre la quartina usata da Plotino per descrivere

Mathesis universalis |183
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Ben diverso dal numero come aggregato di unita ¢ il numero essenziale, il quale
costituisce il fondamento ontologico dell’essere delle cose, I'entita degli enti, al
punto da costituire anche I'essere stesso nella sua entitd. Ma come puo il numero
trovarsi nell’essere e al tempo stesso fondarlo? La risposta di Plotino ¢ semplice:
c’¢ un uno pre-essenziale, 'uno nudo, preso in sé nella sua semplicita, che si trova

prima dell’essere ed ¢ a fondamento dell’essere stesso:

Bisogna necessariamente ammettere ['esistenza di un uno che non sia altro
se non 'uno nudo e semplice, tutto chiuso nella solitudine della sua essenza,
prima ancora che una qualsiasi cosa sia detta e pensata come una. Se,
pertanto, 'uno esiste lassti, indipendentemente da ogni cosa di cui si afferma
l'unitd, perché mai non potra pervenire all’esistenza anche un altro uno*?

Quest’uno «nudo [yildc]» deve essere dotato di una sostanzialita pre-essenziale
che permetta all’essere di entrare in rapporto con esso, di corrispondergli nella
sua unita e di poterlo rendere capace di essere-uno. Questo discorso vale anche
per i numeri essenziali in relazione agli enti in generale, nei confronti dei quali i
numeri essenziali hanno un’operosita strutturale: li rendono, ciog, cio che sono e
ne delimitano I'essenza. In questo, 'adesione di Plotino alla dottrina non scritta
dei numeri eidetici ¢ piena e indiscutibile, portandolo ad affermare schiettamen-
te che le idee sono enadi: «unitd e numeri»®. Bisogna anche notare che questa
azione strutturante ¢ descritta da Plotino con 'immagine del movimento®, il
che, pitt che rimandare a operazioni matematiche specifiche, evidenzia come
quest’azione strutturante sia mossa da una qualche interazione che i numeri es-
senziali compiono, in loro stessi o con gli altri esseri. I numeri essenziali devono
insomma essere dotati di un contenuto, deve esserci la possibilita del darsi di
una predicabilitd dei caratteri delle enadi, e, nel definire 'essere come «numero
contratto nell’'unitd», Plotino sta ponendo l'entita dell’essere nel movimento del
numero — quindi dell’essere stesso — rispetto all’'unita, in rapporto o in corrispon-
denza con 'unita enadica pre-essenziale. Lidentita strutturale dell’essere poggia,
insomma, sulla relazione tra lui e 'oggetto matematico ‘uno’, relazione che deve

valere per ogni ente perché possa effettivamente costituirsi come essere-uno, ed

gli “effetti”, se cosi si pud dire, del numero essenziale, la quale pure potrebbe essere un velato
rimando alla dottrina dei pitagorici: il fondamento dell’entitd degli enti ¢ una tetrade, cio¢ la
tetraktys.

“ Ivi, VI, 6, 11, 19-23.

#  Difatti, ¢ proprio la concezione del numero per come traspare da questo trattato che fornira

a Proclo — mediante Siriano — gli elementi necessari per la formulazione della sua dottrina delle
enadi; a riguardo, cfr. L. Parisoli, La via platonica al numero: Proclo e il suo “In Primum Euclidis
Elementorum Librum Commentarii”, in A. Bisogno, L. Cattalani, A. Cavallini, R. de Filippis (a
cura di), “Saepe mihi cogitanti...”. Studi di filosofia tardo-antica, medievale e umanistica offerti a
Giulio d’Onofrio, Cittd Nuova, Torino 2023, pp. 101-115, in particolare pp. 108-113.

4 Plotino, Enneadi, V1, 6, 9, 30: «oic 5¢ ap10uog év éavtd kivobuevogy.

Mathesis universalis |184
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

essere quindi definito nella sua specificita; ¢ la stessa relazione di uguaglianza
descritta da Nicomaco come corrispondenza «uno a uno». Piul avanti viene riaf-

fermata questa posizione:

Non ¢ lecito negare I'esistenza di quell’uno, poiché se questo non esistesse,
nessun’altra cosa si potrebbe pensare o dire. Anzi, cid che ¢ universalmente
necessario per la genesi di ogni pensiero o parola deve preesistere alla parola
e al pensiero, poiché solo cosi si puo aderire al loro nascere. Ma se 'uno
contribuisce necessariamente alla esistenza di ogni essenza — infatti non c’¢
nessun essere che non sia uno — 'uno deve esistere prima dell’essere, anzi
deve generare essere?’.

Il ragionamento di Plotino a riguardo ¢ — apparentemente — di una semplicita

disarmante:

Se in ogni cosa c’¢ 'unitd; se 'espressione ‘un uomo’ non ¢ la stessa cosa
che I'espressione ‘uomo’ ma Iuno’ ¢ diverso da ‘uomo’; se I''uno’ ¢ comune
altresi per ogni singola delle altre cose; allora I'uno’ dev’essere precedente
all'uomo e ad ogni singola altra cosa, perché solo cosi 'uomo e tutte le
altre cose, ad una ad una, raggiungeranno I'essere-uno; esso precede dunque
persino il movimento, se ¢ vero che anche il movimento ¢ ‘uno’ e precede
Pessere affinché anche a lui tocchi Uesser-uno. (Io mi riferisco perd non gia
a quell’'Uno supremo che dicemmo gia ‘al di 1a dell’essere’, bensi a questo
nostro ‘uno’ che vien predicato di ogni singola forma ideale). Cosi, anche
la decade precede cio di cui si predica il ‘dieci’; e tale vuol essere la ‘decade
in s&’; poiché la cosa in cui viene osservata la decade non pud proprio esser
la decade in sé%.

Lesempio scelto («se I'espressione ‘un uomo’ non ¢ la stessa cosa che I'espres-
sione ‘uomo’ ma I“uno’ ¢ diverso da ‘uomo’») non ¢ casuale: si tratta di una
risposta diretta ad Aristotele, il quale in Metafisica T' 9 sostiene invece I'identita
dell’essere e dell’'uno. Questa tesi non pud che essere rigettata da Plotino — e dai
platonici in generale —, in quanto aprirebbe la strada alla possibilita di indurre
il numero a partire dall’esperienza sensibile. E invece necessario che a essere “lo
stesso” dell’essere sia I'Intelletto, il quale, come I'anima, non dipende da alcuna
rappresentazione (potremmo dire, nel contesto del trattato VI, 6, che sia nume-
)9

rante, giammai numerato)®. Questo esempio ricompare in VI, 9, 2, sempre per

affermare I'anteriorita dell’'uno rispetto all’essere:

Che altro mai si potra dire dell'Uno se non che ¢ I'essere in sé? Certo, o esso
sidentifica con I'ente — ‘uomo’ e ‘un uomo’ sono la stessa cosa — oppure

7 Ivi, VI, 6, 13, 45-51.
® Ivi, VI, 6, 5, 29-39.
® Cfr. ivi, I, 4.

Mathesis universalis |185
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

esso ¢, per cosi dire, una specie di numero della cosa singola: come di
alcune cose tu enunci il ‘due’, cosi di una cosa sola, tu enunci I’uno’. Ora,
se il numero appartiene agli enti, ¢ chiaro che vi appartiene anche I'uno;
ed occorre cercare che cosa sia. Se, per contro, il numero ¢ una operazione
dell’anima che passa in rassegna le cose, computandole, allora I'uno non
rientrerebbe affatto tra le realtd concrete. Al contrario, il ragionamento
tenuto or ora sosteneva che qualora le cose singole perdono la loro unita
non possono addirittura esistere pitt. Occorre dunque esaminare se siano
identici il singolo uno e l'essere, e cosi pure se siano identici I'essere
generalmente preso e 'uno®.

Lesempio aristotelico ¢ ancora una volta chiamato in causa per esporre la tesi
empiricista ('uno «s’identifica con I'ente»), e per rifiutarla. Per quanto riguarda
la conclusione cui Plotino giunge, una volta esposte queste premesse, potrebbe

gia essere intuita alla luce dei passi visti finora:

Concludiamo pertanto che 'Uno non sara mai né Tutto — perché allora
non sarebbe pilt uno — né Spirito, poiché anche in questo caso sarebbe
‘tutte le cose’ in quanto lo spirito ¢ Tutto: e non sard neppure I'Essere,
giacché I'Essere ¢ Tutto’'.

6. Essere, UNO ED ESSERE-UNO

Possiamo provare a parafrasare cosi il ragionamento di Plotino presentato in VI,
6, 5: se qualcosa ¢, deve essere-una cosa affinché la si possa definire, delimitare e
concepire, ché, ovviamente, se fosse due cose insieme non la si riuscirebbe di vol-
ta in volta a distinguere; nel suo essere-una cosa, 'ente partecipa platonicamente
dell’essere e dell'uno, si trova cio¢ in una sorta di rapporto di identita con questi:
vi ¢ una qualche similaritd con 'uno, e questo rapporto di identita ¢ cio attra-
verso cui la demiurgia discende e da cui si origina, cio su cui «gli esseri trovano
fondamento, sorgente, radice, principio»; quanto detto degli enti in generale ¢
vero anche per le forme tutte e soprattutto per lessere, il quale ¢ pure lui uno,
e nel suo essere-uno si trova nello stesso rapporto di ogni altro ente con I'uno. E
questo cio che Plotino vuole dire quando afferma che c’¢ un uno sul quale I'esse-
re poggia e rispetto al quale I'essere ¢ «ente», tenendo sempre bene a mente che
questo uno di cui si sta parlando ¢ cosa diversa dal Principio al di la dell’essere,
il quale rimane sempre assoluto e percid non ¢ mai preso in alcun rapporto con
alcunché. Se questo uno precede 'essere, ne consegue logicamente che non possa

trattarsi dell’'uno essenziale; ¢ invece altro: I'uno «nudov, ci dice Plotino, preso in

% Ivi, VL 9, 2, 9-17.
U Ivi, 44-47.

Mathesis universalis |186
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

sé stesso, nella sua totale semplicitd, privo di qualunque carattere, ed ¢ a partire
dalla corrispondenza (cio¢ dalla partecipazione) con questa unita che Uessere, e
quindi tutte le cose, sono.

Tutto questo, da un punto di vista puramente logico, ¢ una possente strut-
tura metafisica capace di mettere in scena una forma piu duttile del principio di
non contraddizione, per cui non vi ¢ pilt un operatore monadico di negazione,
ma l'ente ¢ determinato e qualificato nella sua specificita di essere-uno, proprio
a partire dalla sua identita con tutti gli altri essere-uno particolari, cioe con tutti
gli altri enti. Cosi, ogni ente ¢ differenziato nella sua specificita (¢-uno) a partire
dalla sua identita con tutti gli altri enti particolari: ciod che gli ¢ essenzialmente
proprio pud presentarsi alla coscienza solo a partire da questa contraddizione
fondamentale della sua essenzialitd. In questo meccanismo si pud sentire I'e-
co lontana della proposizione 74 della fondazione dell’aritmetica di Frege, nelle
quale “disuguale da sé stesso” rappresenta il momento originario della fonda-
zione dello zero®?, prima, e dell'uno, poi, che arriva con la proposizione 77, e
quest'ultima pud avvenire solo dove lo zero ¢ sia uguale a sé che diverso da sé*.
Si noti inoltre quanto afferma Frege in questo luogo: «Non mi sembra superfluo
osservare che la nostra definizione dell’l non presuppone, per la propria validita
oggettiva, alcun fatto di osservazione (cio¢ alcuna proposizione priva di univer-
salitd)»*. Cio¢, non v’¢ da esperire, non c’¢ da contare, non si dipende da alcuna
rappresentazione, come per I'Intelletto e ’Anima, esattamente come i numeri
“con cui contiamo” di cui parla Aristotele e i numeri essenziali e il numero nudo
di Plotino. Del resto, Frege aveva ben presente le difficolta che incorrono nelle

riflessioni intorno all’uno e all'unit:

Se cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di vari oggetti,
otteniamo un mucchio, in cui ciascun oggetto conserva le sue proprieta
caratteristiche che lo differenziano dagli altri, e questo non ¢ il numero. Se
invece cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di entita uguali,
otteniamo sempre soltanto I'uno e non mai la pluralitd. Denotando con
il simbolo 1 ciascuno degli oggetti da contare, commettiamo un errore,
perché diamo I'identico nome a oggetti diversi®.

La polemica di Plotino nei confronti dei pitagorici sembra anacronisticamente

affine ai problemi logici di cui parla Frege, e del resto il problema di Frege ¢ un

52

G. Frege, Logica e aritmetica, pp. 314-315.
% Ivi, pp. 317-318.

> Ibid. Questa affermazione si ricollega a tutta la polemica di Frege nei confronti della possibi-

lith di definire i numeri a partire da fatti empirici, cio¢ per induzione, negando che si possa avere
una definizione di numero come giudizio sintetico. Frefge polemizza insomma proprio contro lo
stesso numero del quanto con cui polemizza Plotino; cfr. ivi, pp. 226-245, proposizioni 5-17.

> Ivi, p. 273.

Mathesis universalis |187
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

problema di nomi. Nei fatti si tratta di trovare una strada che permetta di aggi-
rare la condizione paradossale di terzieta circolare denunciata da Aristotele, che
scaturisce dalla prospettiva dell’'uno identificato dall’ente, filosoficamente deter-

minato a partire dall’identificazione dell’essere con I'uno di MezafisicaT 9.

7. LINFINITO IN ATTO

La soluzione di Plotino sembra comparire in un altro passo in certa misura aderente

alla tradizione pitagorica, in cui viene discusso il movimento generativo della natura:

Se, per contro, la natura genera, per cosi dire, a catena (o, meglio, ha
generato, senza soffermarsi sul singolo ‘uno’ che genero) creando, per cosi
esprimerci, un ‘uno’ che non s’interrompe mai, allora ella, circoscrivendo e
arrestandosi bruscamente nel suo processo, genererebbe i numeri minori;
se essa invece s'addentra nel movimento (non nell’ambito delle altre cose
ma nei suoi stessi movimenti) allora farebbe esistere i numeri maggiori; e
allora, con tale procedimento, ella farebbe corrispondere ai singoli numeri
i gruppi di esseri e gli esseri singoli; ella sa bene che ove mai mancasse
la corrispondenza tra la singola cosa e il numero singolo, o la cosa non
esisterebbe affatto oppure sarebbe nata qualche altra cosa fuori dalla via
giusta senza numero € senza ragione%.

Questo passo arriva subito dopo la definizione del numero nudo, dopo aver am-
messo la possibilita del generarsi di vari ‘uno’, cosi che non si rischi di confondere
questi numeri che la natura genera con i numeri eidetici, ma sia invece chiaro che
¢ a partire dalla corrispondenza con questi che la natura genera, «a catena», crean-
do per primo «un ‘uno’ che non sinterrompe mai», cio¢ il continuo, a partire dal
quale genera «circoscrivendo», quindi limitando un illimitato. Questa limitazione
non ¢ casuale, ma sempre la natura «farebbe corrispondere ai singoli numeri i
gruppi di esseri e gli esseri singoli». Questa descrizione del movimento generativo
della natura potrebbe tutta essere pitagorica®, ma a far uscire Plotino dal semi-
nato ¢ cid che sembra nutrire tutto il sottotesto del trattato: I'intuizione di un
illimitato, da cui la natura genera, che ¢ ciononostante «uno», sebbene «non s'in-

terrompa mai»’®. Linfinito inizialmente rifiutato ¢ qui riconquistato da Plotino

56 Plotino, Enneadi, V1, 6, 11, 24-33.

7 Come nota pure A. Charles—Sa%et, Larchitecture du divin, cit., p. 175 e ss., la quale discuten-
do le “suggestioni pitagoriche” in Plotino, approda appunto al passo di VI, 6, 11.

8 A smentire la possibilita di questa intuizione come innovazione plotiniana, sta il passo di

Fisica, IV 6, in cui Aristotele afferma: «Anche i Pitagorici sostenevano esistenza del vuoto, di-
cendo che esso, dall’infinito soffio sopraggiunge nel cielo, quasi che questo, inspirasse il vuoto, il
quale, a sua volta, determina le nature, come se fosse una realta che separa cio che ¢ consecutivo,
e ne ¢ principio di distinzione» (Aristotele, Fisica, cit.). Aristotele, per quanto riguarda il vuoro, si
riferisce ai pitagorici Xuto (cfr. Aristotele, Fisica, A 9. 216 b 22) ed Ecfanto (cfr. Aet. I3, 19, Diels
286), mentre per la respirazione del cielo, si riferisce probabilmente a Filolao e alla sua embrio-

Mathesis universalis |188
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

nella forma di una dvdvauuc dreipov che ricorda la dvvapug mavewv del Principio®,
che si distingue allo stesso modo dall’dzeipov della materia priva di forma, ed ¢
invece «un’unita che scorre in modo sempre nuovo e vario»®. E allora un uno che
assomiglia vertiginosamente al Principio, la cui costituzione ¢ possibile a partire
dalla similaritd con 'uno essenziale, e ancora prima con 'uno nudo, sebbene al
tempo stesso quest ultimo sia radicalmente differente da tutto cio che segue. L«u-
no nudo» corrisponde esattamente a quello zero fregeano contemporaneamente
diverso da sé e identico a sé, condizione necessaria perché possa darsi un uno la
cui «validit oggettiva» non presupponga alcun «dato di osservazione», cio¢ alcuna
rappresentazione da trarsi dall'esperienza sensibile. Si tratta di una sublimazione
di quell’«infinitd» dell'Uno che produce l'illimitato, 'd5 noetica che costituisce
gli intellegibili, e che permette 'azione limitante dei numeri essenziali®. Si stabi-
lisce cosi una catena di (non) cause per cui, attraverso un legame di identita (cio¢
il rapporto d’uguaglianza «uno a uno» di Nicomaco), si puo risalire da cio che ¢
soggetto al movimento della physis fino agli intellegibili, stabilendo anche una
continuita tra cio che piu ¢ simile al Principio e le propaggini ultime della de-
miurgia®. Si tratta, insomma, di una prospettiva capace di dar conto dei problemi
sollevati da Aristotele nella sua Mezafisica, permettendo di porre un atto pieno
antecedente qualunque potenza, capace di slegarsi definitivamente dalla polemica
del terzo uomo pur ammettendo la piena potenzialita del continuo, la quale non
si presenta perd come indeterminata, ma fondata pienamente e saldamente sui
numeri essenziali e sul numero nudo, il cui statuto contraddittorio ¢ condizione

necessaria perché si possa giungere all'uno.

logia, in linea con un’interpretazione equivalente della generazione macrocosmica evidenziata da
L.R. Schluderer, The World as a Harmony: Philolaus’ Metaphysics of Harmonic Structures and the
Hierarchy of Living Beings, «Oxford Studies in Ancient Philosophy», 6, 2019, pp. 1-44, in parti-
colare pp. 24-26 e p. 36: « Thus, just as we saw in cosmology, the initial compound that the embryo is,
is modified into one with different properties through the intervention of limiting air upon unlimited
heat». Sembra che i pitagorici ammettessero insomma una potenza limitante al vuoto — quindi
al respiro cosmico —, ma questa era sempre formulata in modo da aggirare un’aperta contraddi-
zione, come invece accadrebbe in Plotino, non fosse per la sua capacita d’'impostare la questione.

»  Cfr. Plotino, Enneadi, V, 4, 1.
0 Cfr.ivi, V, 3, 7.
ol Cfr. ivi, I1, 2, 14.

62 La questione della causalita in Plotino viene affrontata da C. Maggi, Lineamenti di un'onto-

logia matematica in Plotino, cit., p. 548, dove si legge: «Sotto il profilo metafisico, si tratta di am-
mettere I'idea di una causalitd asimmetrica, in virt della quale la causa non condivide la natura
dei causati, pur contenendo in sé la radice della loro molteplicith non in guanto effetti moltiplicati
e molteplici, ma in quanto molteplicita compressa nell'unita della causa come realtd non effettuata
e non molteplice. Ne consegue una nozione di struttura in virtl della quale un ente ¢ cid che ¢
non in virth di sé stesso, ma in virtl di cid che esso non possiede se non in modo accidentale».
Alla nota che accompagna questa esposizione, aggiunge (ivi, n. 37): «In Plotino la nozione di
trascendenza assoluta dell'Uno, I'idea della sua differenza rispetto a ciod che da esso deriva e della
sua autarchia metaontologica [...] sono condizioni della sua presenza in tutto cid che da Esso
deriva [...], per cui diventa lecito parlare di un’azione causale dell'Uno rispetto ai derivati e di
una somiglianza di questi rispetto all'Uno».

Mathesis universalis |189
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

E importante notare a riguardo che si tratta di una via alternativa a quella
espressa in V1, 8, 13 e 21, dove Plotino infine cede e, «per destare persuasione»®,
descrive 'Uno positivamente, come volonta e pura évépyeia autoproducentesi.

Come nota nelle primissime pagine Armstrong:

It [sc. Y'Uno] must be the actuality which actualizes all potencies, and not itself
a mere potentiality actualizing itself in the development of the universe. The

One as bare unity, beyond being, could, strictly speaking, only be a ‘cause’ in

this latter sense™.

La catena di (non) cause fondantesi sulla «bare unity», sulla «<nuda unitd», e sul
rapporto d’uguaglianza (cio¢ biunivoco) «uno a uno», permette di sfuggire alle
ambiguita del discorso positivo di VI, 8 e alla prospettiva di un uno cristallizzan-
tesi in una particolare odoia, gia apertamente rigettata in VI, 6, 5 con la ripresa
e il rovesciamento di Metafisica T' 9. La catena discendente cosi caratterizzata
permette allora di rintracciare quell’'Uno «Principio di unificazione e di limitazio-
ne» delineato da Platone in Parmenide 166c®, senza che 'Uno sia in alcun modo
concepito come odoia in questo processo, ma sia invece preservato nella sua asso-
lutezza dal rapporto biunivoco «uno a unov, la cui condizione sufficiente ¢ la pos-
sibilita della predicabilita degli attributi dell’'uno enadico sovraessenziale, e non
la loro diretta predicabilita, risultante impossibile dalla “nuditd” di tale uno, cio¢
dal suo statuto paradossale che lo trova al tempo stesso identico a sé e diverso da
sé. Si puo allora senza dubbio sottoscrivere 'opinione di Charles-Saget, contraria
a quanto affermato da Dodds, secondo cui «Plotinus had left between the One and
realityy «a yawning gulfs®®, lasciando ai suoi successori il compito di “gettare un
ponte” tra questi, e che sia invece proprio la nozione di numero, per come viene

delineata in questo trattato, a fare da ponte tra I'Uno e la realca®.

8. IL CHAOS PRIMORDIALE E L’UNO

Sono elementi che verranno sviluppati nella filosofia di Giamblico, con la dottrina

dell'uno dell’anima®® e della continuita della demiurgia garantita dalla teurgia Cal-

% Cfr. Plotino, Enneadi, V1, 8, 13.

¢ AH. Armstrong, The Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus. An
Analytical and Historical Study, Adolf M. Hakkert — Publisher, Amsterdam 1967, p. 3.

6 Cfr. Platone, Parmenide, a cura di M. Migliori, C. Moreschini, Rusconi, Milano 1994, p.
253, n. 96.

6 E.R. Dodds, Proclus: The Elements of Theology, Oxford University Press, Oxford 1963, p.
259.

& Cfr. A. Charles-Saget, Larchitecture du divin, cit., pp. 181-182.

8 Lo statuto contraddittorio dell’anima, sempre in mutamento pur rimanendo identica a sé,

in maniera analoga a quanto accade per cio che ¢-uno in Plotino, ¢ ben espresso da C. Steel, 7he

Mathesis universalis |190
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

daica®, cosi consonanti con le argomentazioni di Plotino forse perché sviluppate a
partire da una stessa tradizione del pensiero, o forse rappresentanti un debito vero e
proprio di Giamblico nei confronti di Plotino. Fatto sta che in un testo neopitagorico
successivo a Plotino e strettamente legato a Giamblico, i 7heologoumena arithmeticae,
la critica plotiniana al simbolismo analogico dei pitagorici sembra essere stata in una
certa misura introiettata, e il postulato di un’unita pre-essenziale accolto, insieme alla
possibilita della sua predicabilita come dvvoguc mévrewv. Nel testo si accetta anche lo
statuto ontologico di fondamento a una povég con queste caratteristiche, rintracciabi-
li a partire dal nome sacro che gli ¢ attribuito: Chaos, «che in Esiodo ¢ primigenio»”.

Il Chaos primordiale esiodeo ¢ a conti fatti una variazione del zopos dei miti
del vicino medio oriente: se nell’ Endima elis e nel Genesi la scena si apre con due
attori, entrambi esplicitamente nominati (Tiamat e Apsu in un caso, il Raich e
il Zehém nell’altro), in Esiodo se ne trova uno solo”, il cui carattere ¢ esplicato
dalle figure della mancanza e dell’assenza, ripetute due volte: nel nome di Chaos,
prima, come spazio vuoto, e nel generante assente implicato da quel «péver», poi.
Dove nell’ Eniima elis Bel-Marduk divide in due parti il corpo di Tiamat, dea delle
acque salate, in definitiva separandola dal marito Apsu, dio delle acque dolci’?,
operazione analoga a quanto accade nel Genesi, in cui vengono separate le acque
superiori da quelle inferiori, nella 7eogonia Chaos ¢ solo: «il primo che fu», e fu
generato. Il Chaos esiodeo doveva apparire agli occhi dei platonici come 'unica
possibile epifania di quel «padre» di cui parlano gli Oracoli Caldaici, che «sottrasse
sé stesso»”® nel suo svelarsi positivamente, e dal quale promanano contemporane-
amente «la potenza» e «il nous»’*, la causa materiale e quella formale; quel padre
che «non con un diretto agire, bensi per mezzo del nous il fuoco primordiale

trascendente include nella materia la sua potenza: ¢ nous germinante da nous

Changing Self. A Study on the Soul in Later Platonism: lamblichus, Damascius and Priscianus, Paleis
der Academién, Brussel 1978; in particolare pp. 63-69. Si tratta della stessa identita rintracciata
nel De Mysteriis da G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 161 e ss.

®  Cfr. G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 45 e ss.

70 [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 5, 16-17. 1l riferimento a Esiodo, qui nel verso

riportato in esergo (7eogonia, v. 116), ¢ in definitiva un riferimento al yéver (ylyvouar) usato per
indicare la comparsa di Chaos: il primo ¢ generato da un indicibile.

7t Che Chaos sia da considerarsi come scaturigine del cosmo ¢ svelato dagli elementi che se-

guono: 'emergere di Gaia, 'Olimpo e il Tartaro, rispettivamente centro, estremo superiore ed
estremo inferiore del cosmo; cfr. Esiodo, Téggonia, vv. 117-119. Questa stessa conformazione del
cosmo compare ancora in Teogonia, vv. 720-728, e ancora in Omero, /7., 8, 16.

72 Per la traduzione italiana dell’ Endgma elis, il canto della creazione Babilonese, si rimanda a
G. Dettinato (a cura di), Mitologia Assiro-Babilonese, UTET, Torino 2005, p. 139 e ss. Pettinato
descrive cosi I'azione creatrice di Marduk: «egli traglia in due parti il corpo di Tiamat, e con la
parte superiore forma la volta celeste, mentre con quella inferiore crea la terra, con le montagne e
i flumi; crea le postazioni celesti, 'anno e il mese cosi come il sole e la luna, ricevendo i compli-
menti e 'omaggio di tutto il mondo divino».

73 [Giuliano il Teurgo], Oracoli Caldaici, trad. it. a cura di A. Tonelli, Bompiani, Milano 2016, fr. 3.
7 Ivi, fr. 4.

Mathesis universalis |191
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

lartefice del mondo igneo»”. Si tratta di uno stesso diverso da sé da cui promanano,
dunque avanzano e sono attualizzate, le due potenze cosmogoniche fondamentali:
la dynamis e il nous, I'alterita e lo stesso, la dualitd e 'unitd, contenute contem-
poraneamente nell’intelletto paterno, il cui darsi positivamente (dunque dirlo, in
qualunque modo lo si dica) implica necessariamente il suo sottrarsi.

Il Chaos della 7eologia dell'aritmetica, lungi dall’essere espressione di una
potenzialita indefinita’®, ¢ un elemento simbolico forte riconducibile al simboli-
smo analogico dei pitagorici, il cui scopo ¢ rimandare intuitivamente a quella con-
dizione paradossale del principiante U'essere-uno, cosi ben esposta nel trattato di
Plotino. Lindefinibilita di questo principio, allora, sebbene ineluttabile, sara una
condizione in cui si scivolera per ragioni puramente accidentali, determinate dalla

materialita dell’esistenza terrena soggetta al costante differire. Come dice Plotino:

A dir vero, il numero nel mondo dello Spirito ¢ limitato; noi uomini,
invece, ne pensiamo sempre uno superiore a quello proposto e, in tal modo,
linfinito ¢ dovuto a questo nostro contare. Ma lassii non ¢ ammissibile
pensare un numero che superi il numero pensato: poiché i numeri esistono,
oramai; non fu mai preso e non sara preso giammai un numero tale da poter
essergli aggiunto. Pure, anche lasst, il numero potrebbe essere infinito in
quanto esso non ¢ misurato. E da chi lo sarebbe? Intanto, quello che ¢, ¢
tutto, poiché ¢ senz’altro ‘uno’ o simultaneo e intero e non recinto da limite
alcuno, ma ¢ quello che ¢ proprio in grazia del suo stesso essere. Certo, degli
esseri in generale ¢’¢ da dire che nessuno ¢ chiuso in limiti; per contro, il
limitato e il misurato ¢ cio che si trova impacciato nel correre verso I'infinita
ed ha bisogno di misura; ma quegli esseri superni sono tutti ‘misure’””.

Pensare la relazione tra limitatezza e illimitatezza nei confronti di «quegli esseri
superni» ¢ inevitabilmente problematico: se da una parte l'illimitatezza (dunque
Pindefinibilitd) ¢ dovuta «a questo nostro contare», ¢ ugualmente vero che «asst,
il numero potrebbe essere infinito in quanto esso non ¢ misurato»; questa con-
dizione dunque non puo che risolversi con un fondamento paradossale dell’esse-
re-uno, dove, come dimostra Frege, perché si possa giungere a un concreto fonda-
mento puramente logico dell’'uno, cio¢ privo della necessita di rappresentazioni

sensibili, ¢ necessario che questi sia allo stesso tempo uguale a sé e diverso da sé.

75 Tvi, fr. 5.

76 Cfr. R. Mondolfo, Linfinito nel pensiero dell'antichita classica, trad. it., Bompiani, Milano
2012, pp. 56-57; particolarmente rilevante quanto l'autore afferma a p. 57: «dalla concezione di
questo contenente [sc. Chaos] si svolgono tanto la concezione di una illimitata riserva alimen-
tatrice, quanto quella di una possibilita di riassorbimento, formandosi cosi I'idea della divinita
fonte e foce d’ogni esistenza». Particolarmente suggestivo e rilevante per il presente studio quan-
do si pensi all'importanza della figura della fonte negli Oracoli Caldaici e nel neoplatonismo, cost
come agli onnipresenti movimenti di processione e ritorno che riguardano turti gli esseri; cfr. S.
Gersh, Da Giamblico a Eriugena. Origini e sviluppi della tradizione pseudo-dionisiana, Edizioni di
Pagina, a cura di M. Leone e C. Helmig, Bari 2009, pp. 44-75.

77 Plotino, Enneadi, V1, 6, 18, 1-12.

Mathesis universalis |192
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



