
ISSN 2239-5474 n. 16 (2025)

© Pietro Caiano

Published online: 
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0

International

doi: 10.54103/2239-5474/28939

Isolating Thought, Nihilism and Destiny
Historical and Theoretical Perspectives on the Essence of Mathematics in 

Emanuele Severino’s Philosophy

This article seeks to investigate the relationship between mathematics and philosophy 
within the framework of the thought of Italian philosopher Emanuele Severino. The 
study is articulated in three parts. The first part aims to reconstruct the historical-con-
ceptual trajectory of contemporary science and mathematics in light of what Severino 

Abstract

Con quest’articolo si intende definire la questione del rapporto tra matematica e filosofia 
all’interno del pensiero del filosofo italiano Emanuele Severino. Il lavoro si articola in 
tre parti. La prima intende mostrare il delinearsi storico-concettuale della scienza e della 
matematica contemporanea, alla luce dell’evento che Severino definisce «tramonto dell’e-
pistéme». La seconda mostra un caso particolare, quello di Giacomo Leopardi, nella cui 
produzione poetica e filosofica si intrecciano il tema della matematica, dell’analisi, del nul-
la e dell’impossibilità di ogni potenza. La terza e ultima parte intende mettere in relazione 
alcune nozioni matematiche e il «linguaggio che testimonia il destino della verità». L’intero 
contributo ha una duplice finalità: da un lato, mostrare che il rapporto tra filosofia è ma-
tematica può essere spiegato alla luce della nozione di isolamento dalla verità, sia da una 
prospettiva storico-concettuale (prima e seconda parte dell’articolo), sia da una prospettiva 
teorica (terza parte); dall’altro, si tenta di sottolineare le ragioni di rilevanza e attualità della 
proposta filosofica severiniana all’interno del contesto teorico contemporaneo.

Keywords: Severino, Leopardi, matematica, nichilismo, analisi

Contacts: pietro.caiano@mi.unc.edu.ar

Universidad Nacional de Córdoba (ROR: 056tb7j80)

 ORCID: 0009-0009-9043-8834

Pietro Caiano

PENSIERO ISOLANTE, NICHILISMO E DESTINO

Prospettive storico-teoriche sull’essenza della matematica 
nel pensiero di Emanuele Severino

Contributi

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28939
https://www.ror.org/056tb7j80
https://www.orcid.org/0009-0009-9043-8834


Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|194Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Introduzione

Questo articolo intende ricostruire il ruolo della matematica all’interno degli 
scritti di Emanuele Severino. La matematica è presente, da un lato, nella cosid-
detta pars destruens del pensiero severiniano, vale a dire nella critica all’Occiden-
te, come fenomeno storico-metafisico – sorto con l’avvento del pensiero greco e 
culminante, oggigiorno, nell’età della tecnica. In tal modo è possibile guardare 
alla matematica da una prospettiva storico-concettuale; dall’altro, tuttavia, il dia-
logo con il sapere matematico si svolge anche all’interno di testi in cui si defini-
scono gli elementi fondamentali del «destino della verità», vale a dire nell’ambito 
della cosiddetta pars construens del pensiero severiniano. In tal senso si tenta di 
cogliere la matematica da un punto di vista squisitamente teorico. Questa condi-
zione rende possibile ipotizzare che uno studio sul ruolo della matematica nel di-
scorso di Severino possa offrire su di esso un vero e proprio sguardo prospettico, 
tenendo insieme «nichilismo» e «destino», ricongiungendone il versante critico e 
il versante propositivo. Si tenterà di definire, alla luce dell’indagine, il rapporto 
che intercorre tra matematica e filosofia. Ciò che rimane chiaro, tuttavia, è che le 
conclusioni del lavoro sono relative all’opera di Severino; detto altrimenti, lungi 
dall’avere qualsivoglia pretesa definitoria in senso assoluto, il presente contributo 
ha come limite d’indagine il pensiero severiniano. Tuttavia – e si tratta di ciò che 
il lavoro tenterà di mettere in luce – questo pensiero offre importanti spunti alla 
riflessione contemporanea, nonostante spesso si tenda a considerarlo inattuale, e 
così a squalificarlo dal dibattito teoretico. L’inattualità del pensiero di Severino 
consiste nella sua radicale diversità dalle proposte teoriche del pensiero contem-
poraneo. Ma la sua autentica attualità consiste nella sua capacità di mettere in 
luce le questioni cruciali del nostro presente – il futuro della politica, il problema 

designates as the «sunset of the epistéme». The second part focuses on a paradigmatic 
case: Giacomo Leopardi, in whose poetic and philosophical production the themes of 
mathematics, analysis, nothingness, and the impossibility of all forms of power con-
verge. The third and final section endeavours to establish a connection between certain 
mathematical notions and the «language that bears witness to the destiny of truth».
The contribution pursues a twofold objective: on the one hand, to demonstrate that the 
relationship between philosophy and mathematics may be elucidated through the no-
tion of separation from truth—both from a historical-conceptual standpoint (as develo-
ped in the first and second sections) and from a theoretical perspective (addressed in the 
third); on the other hand, to underscore the enduring relevance and theoretical signifi-
cance of Severino’s philosophical project within the context of contemporary thought.

Keywords: Severino, Leopardi, Mathematics, Nihilism, Analysis



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|195Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

della tecnica e dell’Intelligenza Artificiale, il destino del mondo – a partire da una 
prospettiva radicale, che intende, cioè, pervenire alla radice di quei fenomeni. 
Tale radice ha da ricercarsi nella filosofia, nei suoi meandri fondativi. Un’inda-
gine come quella che qui si propone intende proprio pervenire, a partire da uno 
sguardo prospettico sulla matematica e sulla sua essenza, a quei meandri teorici, 
e così porsi nelle condizioni di poter comprendere appieno i più noti sviluppi 
del pensiero severiniano riguardo ai temi di scottante attualità sopra menzionati. 

Il lavoro sarà suddiviso in tre sezioni. Nella prima si tenterà di offrire una pa-
noramica della ricostruzione severiniana delle vicende storico-teoriche della scienza 
e della matematica contemporanee, tentando di individuare l’essenziale intreccio 
tra queste ultime e il fenomeno – anzitutto filosofico – del «tramonto dell’epi-
stéme». Nella seconda, l’obiettivo sarà quello di considerare un caso particolare di 
quell’intreccio, vale a dire l’opera di Giacomo Leopardi: all’interno del suo pensiero 
filosofico – saranno infatti messi in luce gli argomenti che conducono Severino ad 
affermare che Leopardi, oltre che poeta, è un eccelso filosofo –, la matematica ri-
copre un ruolo importante, nel suo rapporto con la filosofia e la poesia. Nella terza 
e ultima parte, si comprenderà come lo studio dell’essenza della matematica con-
duca a cogliere con maggiore chiarezza l’articolarsi di alcuni tratti del «linguaggio 
che testimonia il destino», e cioè della pars construens del pensiero severiniano. In 
particolare, cruciali saranno le nozioni di isolamento, astratto, concreto, totalità e 
infinito. Resta chiaro che l’apporto dell’indagine del sapere matematico per la com-
prensione di alcuni tratti del destino è indiretto: per antitesi, e stando alla struttura 
del discorso severiniano, l’indagine dell’errore (l’alienazione in cui anche il sapere 
matematico, come si tenterà di dimostrare, è immerso) può far emergere con mag-
gior chiarezza alcuni elementi essenziali della verità (il linguaggio che testimonia il 
destino della verità). In tal senso, la verità appare nella sua negazione.

1.  Il tramonto dell’epistéme nella matematica e nella scienza 
contemporanea: una panoramica storico-teorica

Per questa prima sezione, sarà opportuno prendere in considerazione i testi che 
Severino dedica alla ricostruzione della storia della filosofia1. Anche nel caso in 
cui l’obiettivo sia quello di ricostruire l’articolarsi storico di forme culturali non 
filosofiche – come, ad esempio, la matematica, la scienza, la letteratura, l’arte – il 
riferimento alla filosofia è, per Severino, di vitale importanza. Questo perché la 
filosofia plasma la totalità dell’esperienza umana, dalle più alte forme di cultu-

1   In particolare, E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, 
BUR, Milano 2004; Id., La filosofia. Per le scuole superiori, Sansoni, Milano 2010.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|196Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

ra, sino alle più banali e quotidiane azioni. La filosofia – in particolar modo il 
pensiero greco, che dona alla riflessione filosofica le sue categorie essenziali – è lo 
scacchiere su cui si giocano tutti i giochi, sul e a partire dal quale si articolano le 
vicende dell’Occidente. Questa metafora, cara a Severino, permette di compren-
dere il ruolo storico-teorico da lui attribuito al sapere filosofico. 

L’importanza dell’avvento della filosofia nella storia dell’Occidente è chia-
rita da questo passaggio, tratto dal primo dei tre volumi dedicati alla storia della 
filosofia. Scrive infatti Severino:

La nascita della filosofia […] è uno degli eventi più decisivi della storia 
dell’uomo. Si può dire addirittura che sia il più decisivo, se ci si rende conto 
che il modo in cui la filosofia si è presentata sin dal suo inizio sta alla base 
dell’intero sviluppo della civiltà occidentale, e che le forme di questa civiltà 
dominano ormai su tutta la terra […]. La filosofia greca apre lo spazio in 
cui vengono a muoversi non solo le forme della cultura occidentale, ma 
le istituzioni sociali in cui tali forme si incarnano […]. Arte, religione, 
matematiche, e indagini naturali, morale, educazione, azione politica ed 
economica, ordinamenti giuridici vengono ad essere avvolti da questo 
spazio originario2.

Ma comprendere la portata di quell’evento sarebbe impossibile se non si conside-
rasse, al contempo, che la nascente filosofia segna l’avvento di un grande, fonda-
mentale, essenziale ed originario errore. Nell’incipit di un celeberrimo saggio del 
1964, Severino scrive, infatti, che «la storia della filosofia occidentale è la vicenda 
dell’alterazione e quindi della dimenticanza del senso dell’essere, inizialmente 
intravisto dal più antico pensiero dei Greci»3. Quest’alterazione e questa dimen-
ticanza sono riscontrate e indicate, da Severino, come il tratto essenziale di tutto 
il pensiero occidentale. La radice di quell’alienazione, appunto già individuabile 
all’interno dell’esperienza filosofica greca, è il nichilismo. Questo termine è qui 
utilizzato in un senso del tutto peculiare e irriducibile alle altre occorrenze dello 
stesso lemma all’interno della storia del pensiero. Con ‘nichilismo’ si intende in-
dicare la persuasione che le cose siano niente, nel loro venir dal nulla e andare nel 
nulla. «Al fondamento del pensiero dell’Occidente sta la fede nell’esistenza del 
divenire, inteso come oscillazione degli essenti tra il loro essere e il loro nulla – la 
fede che esprime il senso greco del divenire»4.

Per comprendere la collocazione e il significato degli sviluppi storico-te-
orici della matematica e delle scienze contemporanee, è opportuno indicare la 

2   Id., La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia antica e medioevale, BUR, Milano 2004, 
p. 19 (corsivi miei).
3   Id., Ritornare a Parmenide, in Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1982, p. 19.
4   Id., Heidegger e la metafisica, Adelphi, Milano 1994, p. 14. 



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|197Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

profonda connessione che sussiste tra quegli sviluppi e la filosofia contempo-
ranea; ma per comprendere il significato di quest’ultima, l’analisi severiniana 
costringe la presente ricostruzione a sondare le radici di quell’evento che è la 
nascita della filosofia. Scrive Severino: «la filosofia nasce dall’imprevedibilità del 
divenire della vita. Conoscendo le cause del divenire, la filosofia rende prevedi-
bile l’imprevedibile, lo inserisce nella spiegazione stabile del senso del mondo, 
e quindi appronta il rimedio contro il terrore della vita»5. Il senso stabile a cui il 
testo citato fa riferimento è l’epistéme, intesa come il sapere incontrovertibile, il 
«sapere che sta e non si lascia smentire»6; è ciò a cui ci si rivolge per ovviare al 
terrore determinato dalla «imprevedibilità degli eventi»7, dalla non conoscenza 
del senso autentico di ciò che accade. La filosofia, appunto, è questo stesso ri-
volgimento. Ma il rimedio a cui la filosofia tende è l’incontrovertibile, dal punto 
di vista gnoseologico, vale a dire l’immutabile e l’eterno, dal punto di vista me-
tafisico e ontologico. La filosofia indica una dimensione eterna, che possa dare 
senso alla realtà in divenire, soggetta all’oscillazione tra l’essere e il nulla. Solo 
grazie all’eterno, il divenire può avere significato, l’imprevedibilità degli eventi 
può essere dissolta e le domande più cruciali trovare risposta. In tal modo, il 
pensiero doma il divenire e l’oscillazione delle cose tra il nulla e l’essere. 

La filosofia contemporanea, tuttavia, segna una netta cesura. Se il pensie-
ro, dai Greci sino a Hegel, aveva inteso l’epistéme come «la forma suprema di 
rimedio e di salvezza […], proprio la filosofia come epistéme viene progressiva-
mente distrutta lungo la storia della cultura e della civiltà occidentale. Viene di-
strutta la filosofia come epistéme e come volontà di scoprire il Senso e l’Origine 
del divenire»8. Il contesto filosofico contemporaneo è segnato dalla Destruktion 
di ogni forma di immutabile, di ogni forma di eterno, di ogni forma di incon-
trovertibilità, dal momento che la dissoluzione del carattere imprevedibile del 
divenire – il quale è l’evidenza originaria dell’Occidente – finirebbe col «can-
cellarlo e cancellare, insieme ad esso, la vita stessa dell’uomo»9. Severino indica 
come protagonisti di questo clima filosofico tre pensatori: Nietzsche, Leopardi 
(al quale sarà dedicato ampio spazio nella seconda sezione di questo lavoro) e 

5   Id., La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 9.
6   Id., Interpretazione e traduzione dell’Orestea di Eschilo, Rizzoli, Milano 1985, p. 22. Si se-
gnala qui l’interpretazione severiniana di Eschilo, nel quale il Bresciano vede non soltanto un 
eccelso filosofo, ma anche e soprattutto colui che per primo indica all’Occidente il cammino che 
quest’ultimo è destinato a percorrere per secoli, vale a dire l’identificazione di rimedio e sapere. 
A riguardo, cfr. Id., Il giogo, Milano, Adelphi, 1989; cfr. P. Caiano, Θέατρον y Θεωρία: Emanuele 
Severino, el nihilismo occidental y el pensamiento filosófico de Esquilo, «Azafea: Revista de Filosofía», 
27 ((2025), pp. 151-168, https://doi.org/10.14201/azafea20252715116).
7   E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 11.
8   Ivi, pp. 13-14.
9   Ivi, p. 14.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|198Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Gentile. Ciò che li accomuna è proprio «la consapevolezza che l’epistéme non 
può essere il rimedio contro il dolore del divenire»10.

Fatto cenno a questo contesto, è possibile introdurre la ricostruzione se-
veriniana delle vicende storico-teoriche della matematica e delle scienze, affron-
tando il tema del tramonto dell’epistéme nella scienza. Resta chiaro che, oltre al 
sapere filosofico e a quello scientifico, tale tramonto investa l’insieme delle molte-
plici forme culturali della contemporaneità, in modalità molto diverse. Cionon-
dimeno, «in questo trionfo delle “differenze” è possibile scorgere l’evento che le 
raccoglie tutte in una unità profonda e profondamente legata (sia pure in modo 
conflittuale) alla tradizione dell’Occidente»11, essendo appunto questo evento la 
consapevolezza dell’impossibilità di ogni eterno e immutabile.

All’interno della scienza, si assiste ad un vero e proprio mutamento della 
modalità con cui questa guarda a se stessa. Essa «rinuncia ad essere epistéme e si 
propone come scienza non definitiva, non incontrovertibile, non assoluta, cioè 
come scienza ipotetica, revisionabile, fallibile»12. Karl Popper riconosce che «il 
vecchio ideale scientifico dell’epistéme – della conoscenza assolutamente certa, 
dimostrabile – si è rivelato un idolo»13, proprio come quelli abbattuti dal martel-
lo nietzschiano14, e che quindi le teorie proposte dalla scienza «sono, e restano, 
delle ipotesi, sono congetture (dóxa), contrapposte alla conoscenza indubitabile 
(epistéme)»15. La scienza contemporanea, la scienza del tramonto del sapere in-
controvertibile, è pertanto un «sapere aperto»16, seguendo la definizione che ne dà 
Leonardo Messinese in una sua recente monografia su Severino. Ma quali sono le 
tappe salienti di questa trasformazione?

Il primo avvenimento significativo è rappresentato dalla teoria della relati-
vità einsteiniana, al centro della quale 

si trova il principio che la velocità di un corpo e la simultaneità di due 
eventi sono tali in relazione all’osservatore che li rileva mediante strumenti, 
e che dunque essa non ha alcun significato indipendentemente da un 
sistema di osservazioni, cioè da un sistema di riferimento17.

10   Ivi, p. 45.
11   Ivi, p. 282
12   Ivi, p. 283.
13   K.R. Popper, Logica della scoperta scientifica, Einaudi, Torino 1970, p. 311.
14   Cfr. F. Nietzsche, Il crepuscolo degli idoli, ovvero come si filosofa col martello, Adelphi, Milano 
1994.
15   K.R. Popper, Congetture e confutazioni, Il Mulino, Bologna 1972, p. 180.
16   L. Messinese, Emanuele Severino. Il destino e il mortale, Feltrinelli, Milano 2025, p. 72.
17   E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 287.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|199Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Per quale motivo l’avvento di questa teoria sarebbe da considerare, secondo Se-
verino, uno dei momenti salienti del tramonto del sapere incontrovertibile nella 
scienza? La risposta a questa domanda è che a venir meno, con la relatività ein-
steiniana, è il presupposto secondo cui esiste una dimensione comune a tutti gli 
osservatori (in termini più generali, a tutti gli uomini) che possa non dipendere 
da condizioni particolari e specifiche e che possa reggersi sull’esistenza di due 
continui, come spazio e tempo: «non è dunque possibile affermare l’esistenza di 
uno spazio e di un tempo assoluti»18; inoltre, gli altri due elementi dirompenti 
sono «l’affermazione dell’identità di massa e energia (che invece la meccanica 
classica contrappone […]), e […] l’adozione delle geometrie non euclidee per 
rappresentare lo spazio reale»19. Sul tema cruciale delle geometrie non euclidee 
ci sarà modo di tornare a breve, ma ciò che per ora è cruciale segnalare è proprio 
l’implicazione tra la teoria della relatività e il venir meno di principi di riferimen-
to assoluti. Il meccanicismo, inteso come «l’estensione delle leggi della meccanica 
a tutta la natura»20, è strettamente connesso al determinismo – che intende defi-
nire le connessioni che intercorrono tra le componenti della natura come necessa-
rie e assolute, vale a dire come un contenuto la cui conoscenza è incontrovertibile 
– e al realismo – dal momento che «le leggi scientifiche esprimono connessioni 
reali, necessarie e incontrovertibili»21. Sebbene la teoria della relatività resti deter-
ministica, dal momento che non mette in discussione l’idea secondo cui «in ogni 
istante esista nel mondo uno stato completamente determinato, che è l’effetto 
necessario dello stato del mondo nell’istante precedente ed è la causa che produce 
con necessità [il] successivo»22, tuttavia con questa teoria sono «spinti al tramon-
to»23 tanto la prospettiva meccanicista quanto il realismo ad essa connesso.

La spallata al determinismo avviene invece con l’avvento della fisica quan-
tistica. Il principio di indeterminazione di Heisenberg afferma l’impossibilità di 
misurare precisamente e al contempo posizione e velocità di una particella. La 
differenza sostanziale rispetto a quest’affermazione e quanto sostenuto dalla teo-
ria della relatività consiste nella modalità di questa impossibilità: se, per Einstein, 
era impossibile prescindere da un sistema di osservazione particolare – e quindi 
fare riferimento a dimensioni assolute come lo spazio e il tempo – Heisenberg 
vuole invece mostrare che la misurazione contemporanea e precisa di velocità e 
posizione delle particelle della materia è per principio e sostanzialmente impossi-

18   Ibidem.
19   Ivi, p. 288.
20   Ivi, p. 285.
21   Ivi, p. 286.
22   Ivi, p. 289.
23   Ivi, p. 287.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|200Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

bile: se ad essere misurata è la posizione della particella, la sua velocità rimane 
(necessariamente) indeterminata, poiché essa è alterata dalla stessa operazione di 
misurazione – e viceversa. Ma tale impossibilità non è imputabile all’imprecisione 
degli strumenti di misurazione o alle caratteristiche specifiche della misurazione 
stessa: «è un’impossibilità di principio, perché l’energia impiegata per l’osservazione 
non può essere inferiore al quantum di energia, cioè alla quantità minima di ener-
gia, non riducibile, scoperta da Max Planck»24. La rilevanza teorica del principio di 
indeterminazione heisenbergiano travalica l’ambito particolare della fisica e della 
scienza in generale: esso ha a che vedere col venir meno di orizzonti di riferimento 
assoluto, quei medesimi orizzonti che garantivano alla scienza la possibilità di af-
fermare verità epistemiche sul mondo. L’incontrovertibilità e la necessità di quelle 
leggi – si pensi a Galilei e a Newton – implicava, anzitutto, la capacità di deter-
minare la necessità della connessione tra stati passati, presenti e futuri del mondo, 
stati determinati (determinismo). Pertanto, «dalla indeterminatezza di tali stati se-
gue la radicale impossibilità di prevedere infallibilmente gli stati futuri del mon-
do. Impossibilità della previsione epistemica»25. L’implicazione di ciò è la modifica 
della natura stessa della previsione scientifica, che abbandona le vesti epistemiche 
e incontrovertibili e indossa quelle della probabilità statistica. Come sarà possibile 
comprendere nella sezione dedicata a Leopardi, che la scienza non sia infallibile ma 
probabile non significa che essa cessi di essere efficiente: al contrario, 

proprio per rendere più radicale il proprio dominio sulle cose, essa [la 
scienza] rinuncia ad essere verità definitiva e incontrovertibile. La scienza 
si trova cioè costretta a trasformare il proprio apparato concettuale – e a 
non considerarlo più come qualcosa di assoluto e incontrovertibile –, per 
poter comprendere e dominare fenomeni nuovi, che il divenire della realtà 
le va presentando26.

La comprensione di quest’ultimo passaggio potrà chiarire il rapporto che inter-
corre tra la scienza contemporanea, successiva al tramonto del sapere assoluto, e 
la cosiddetta età della tecnica. Ma è ora opportuno considerare, per sommi capi, 
il caso delle geometrie non euclidee – e avvicinarci, così, al tema specifico del 
tramonto dell’epistéme nella matematica.

Le geometrie non euclidee sono quelle che non si fondano sul quinto po-
stulato di Euclide e non ne riconoscono la verità come un dato immediato, per 
sé noto, necessario e assoluto. Ciò che viene meno è la geometria, intesa come un 
campo del sapere che è retto da principi incrollabili e definitivi; essa lascia spazio 

24   Ivi, p. 290.
25   Ibidem.
26   Ivi, p. 283.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|201Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

alle geometrie, vale a dire ad una molteplicità di saperi che hanno in comune la 
rinuncia al riconoscimento di quel principio come proprio fondamento. Proprio 
la già citata teoria della relatività generale assume significato alla luce delle geo-
metrie non euclidee: «per la teoria della relatività lo spazio non ha le proprietà 
indicate dalla geometria euclidea: lo spazio è curvo, tale quindi che, ad esempio, 
la linea più breve tra due punti è un arco di cerchio»27. Senza entrare nel det-
taglio, basti segnalare che la ragione dell’adozione del modello delle geometrie 
non euclidee da parte della teoria della relatività è da ricercarsi nel fatto che essa 
«rende enormemente più semplice il sistema totale della scienza fisica»28. Resta 
pertanto chiaro che il criterio in base a cui una teoria scientifica sceglie un mo-
dello matematico-geometrico di riferimento non ha più nulla a che vedere con la 
verità in senso tradizionale, bensì con l’efficienza e la funzionalità agli scopi del 
sistema della scienza. Severino chiarisce quindi che

con la nascita delle geometrie non euclidee, non solo viene negato che 
il quinto postulato di Euclide sia una verità immediata, per sé stessa 
evidente, ma viene negata la stessa verità assoluta di tale postulato, viene 
negata l’incontrovertibilità, definitività e assolutezza della verità di tale 
postulato e quindi della geometria costruita su di esso. Considerata per 
più di due millenni come il modello stesso dell’epistéme […], la geometria 
euclidea diventa, con la nascita delle geometrie non euclidee, una delle 
molte geometrie possibili, altrettanto legittime e altrettanto sprovviste del 
carattere di verità assoluta e incontrovertibile. L’epistéme tramonta anche 
all’interno della geometria29.

In tal senso si è tentato di mostrare che l’avvento delle geometrie non euclidee 
è un evento preminente di quel fenomeno composito e complesso che è il tra-
monto dell’epistéme. Le radici di questo fenomeno risiedono nella filosofia, la 
stessa filosofia che aveva innalzato le strutture immutabili tentando di domare 
l’imprevedibilità del divenire, ma che poi si avvede del pericolo di questo tentati-
vo – realizzando, quindi, che il rimedio è peggiore del male – e conclude l’assoluta 
impossibilità di ogni eterno, immutabile e incontrovertibile. La stessa filosofia 
mostra di volersi togliere da sé in quanto metafisica, in quanto discorso sull’eter-
no, in quanto discorso che dispiega un contenuto di verità forte e non negabile. 
Ancor più radicalmente, la filosofia è accusata di perdere di vista il reale, nel 
suo tentativo di elaborarne un sapere stabile. È lo stesso neopositivismo logico a 
puntare il dito su questo versante dell’insensatezza della metafisica, intesa come 
la pretesa di determinare sapere prescindendo dall’esperienza, dal rivolgimento 

27   Ivi, p. 293.
28   Ibidem.
29   Ivi, p. 296.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|202Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

alla realtà. Wittgenstein chiarisce quindi che metafisica non è falsa, ma priva di 
senso, proprio perché non ha come oggetto la realtà30.

In questo tentativo di ricostruzione del fenomeno del tramonto del sapere 
assoluto all’interno dell’ambito scientifico-geometrico, per come questo è de-
scritto nei testi storico-filosofici di Emanuele Severino, non si è tuttavia ancora 
affrontata concretamente la questione del rapporto tra matematica e filosofia nel 
pensiero del Bresciano. Per poter entrare nel vivo della questione, è quindi bene 
considerare, come anticipato, il caso di Giacomo Leopardi, a cui Severino dedica 
particolare attenzione.

2.  Giacomo Leopardi: matematica, filosofia, esattezza, nullità

Severino considera Giacomo Leopardi «uno dei più grandi pensatori dell’Occi-
dente»31. Il Recanatese ha saputo comprendere la natura intima delle cose, per 
come queste sono state pensate lungo il corso della tradizione filosofica occi-
dentale. Leopardi riesce a pervenire all’essenza del mondo. Il mondo stesso è una 
creazione metafisica, che è possibile far risalire a Platone, in quanto «prima di 
lui non c’è “mondo”, come non c’è produzione e distruzione: restano nascosti, 
in attesa di essere chiamati alla luce»32. La messa in luce avviene grazie a Plato-
ne, che compiendo il parricidio nei confronti di Parmenide apre alla possibilità 
che l’essere non sia. Ma per far questo, «perché il “mondo” (il μεταξύ tra l’essere 
e il niente) venga alla luce, si devono chiamare innanzitutto alla luce l’essere e 
il niente»33. Ebbene, Leopardi perviene al fondamento ultimo del mondo come 
éthos, cioè come il risultato di una decisione, di una volontà interpretativa che 
coincide con la nascita della metafisica greca34. Se si comprende che le cose 
del mondo sono divenire, vale a dire oscillazione tra l’essere e il nulla, allora 
«è inevitabile concludere che l’uomo e le cose – l’essente in quanto tale – non 
possono salvarsi dal nulla. Tutto è immerso e travolto dal divenire. Non esi-
ste nulla di eterno»35. Leopardi porta a compimento una tradizione, la rende 
coerente al proprio fondamento. Ma così facendo, in questo atteggiamento 
di profonda ed essenziale fedeltà al significato più profondo e autentico della 
tradizione occidentale, ne segna anche la fine: Leopardi «apre l’ultimo tratto 

30   Cfr. ivi, pp. 319-322.
31   Id., Il nulla e la poesia. Alla fine dell’età della tecnica: Leopardi, BUR, Milano 2018, p. 5.
32   Id., Il sentiero del Giorno, in Essenza del nichilismo, cit., p. 147.
33   Ibidem.
34   Si segue, in questo senso, l’acuta ricostruzione di Messinese (L. Messinese, Emanuele Seve-
rino, cit., p. 67).
35   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 341.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|203Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

del “sentiero della Notte”, e vede dove il sentiero conduce»36. Leopardi mette 
in luce l’impossibilità di ogni eterno, e dispiega il senso profondo del tramonto 
dell’epistéme tradizionale, segnando l’inizio della filosofia contemporanea. Per 
questo Severino afferma che Leopardi, insieme a Nietzsche, Gentile e pochi 
altri, appartiene al «sottosuolo filosofico del nostro tempo»37.

È estremamente interessante concentrarsi sul ruolo svolto dalla matemati-
ca all’interno delle modalità con cui Leopardi perviene a queste conclusioni. Se-
verino dedica a questo tema alcuni capitoli. Leopardi «si rivolge all’essenza della 
matematica»38, che a sua volta appartiene «all’essenza della ragione»39. Il carattere 
preminente del sapere matematico è quello analitico. Lo sguardo matematico e 
razionale sulla realtà la scompone nelle sue più piccole parti. Scrive Leopardi: «la 
matematica […] misura […], definisce e circoscrive»40 (P 247). Così facendo, 
essa è nelle condizioni di poter cogliere il «carattere finito e circoscritto, quindi 
materiale, misurabile e calcolabile di ogni cosa»41. In tal senso, lo sguardo mate-
matico, che permette di «vedere matematicamente il carattere matematico della 
realtà, al di sotto della sua apparenza non matematica»42, conferma il responso 
della ragione filosofica che, coerente all’essenza e al fondamento della concezione 
occidentale di divenire e di mondo, testimonia l’essenziale nullità di tutto ciò 
che esiste, in quanto oscillante tra l’essere e il nulla. Secondo Severino, Leopardi 
perviene all’essenza dell’ente grazie all’essenza della matematica, che appartiene 
all’essenza della ragione: 

tutto è composto di parti, ossia di determinazioni finite e caduche, cioè 
nulle. La divisibilità di ogni ente in parti è l’essenza matematica dell’ente, 
e la matematica rende impossibile la felicità perché mostra la nullità di ciò 
in cui l’uomo cerca l’appagamento dei propri desideri43.

Si fa innanzi il tema della felicità, che è strettamente connesso a quello dell’ap-
parenza, dell’illusione, a cui si faceva riferimento in precedenza. Se la tradizione 
filosofica, che con Leopardi viene condotta al tramonto, vedeva nell’epistéme la 
rappresentazione del nesso essenziale sapere-rimedio-felicità (si veda, in tal senso, 

36   Ivi, p. 5.
37   Id., Lezioni milanesi. Il nichilismo e la terra, a cura di N. Cusano, Mimesis, Milano-Udine 
2018, p. 165.
38   Id., Il nulla e la poesia, cit., p. 281.
39   Ivi, p. 282.
40   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, Le Monnier, Firenze 1921, p. 262. 
D’ora in poi, il riferimento al testo dei Pensieri sarà affiancato, nel corpo del testo, dall’indicazio-
ne, tra parentesi, del numero del pensiero citato – in questo caso, P 247.
41   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 281.
42   Ibidem.
43   Ivi, p. 283.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|204Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

il già citato volume che Severino dedica a Eschilo), quella saldatura tra sapere e 
felicità, ottenute attraverso la dissoluzione del carattere di imprevedibilità del 
divenire, viene meno – proprio come effetto del carattere analitico della ragione 
matematica. La matematica riesce a smascherare l’apparenza, l’illusione, la quale 
consiste nella convinzione che «non la grandezza delle cose, ma anzi la loro nulli-
tà […] è pura illusione»44 (P 246). Mostrando la nullità delle parti di cui la realtà 
è composta, la ragione analitica comprende che ogni grandezza, ogni infinità e 
ogni eterno sono impossibili, che non sono null’altro se non un sogno, un’illu-
sione di felicità. All’essenza della matematica appartiene la radicale impossibilità 
di ogni felicità. Il pensiero di Leopardi perviene a queste conclusioni non per via 
di una qualche forma di pessimismo, ma in virtù della più profonda coerenza al 
carattere caduco della realtà, messo in luce dall’esattezza analitica della ragione 
matematica. Che «tutto è nulla»45 (P 72), è la necessaria conclusione a cui con-
duce il pensiero leopardiano. Egli, quindi, «non è più “pessimista” di Platone, 
dei Padri della Chiesa, di Leibniz o di Hegel: è solo più coerente – estremamente 
coerente – all’essenza, alla matrice, alla fede fondamentale dell’Occidente»46. E a 
questa coerenza, Leopardi perviene anche grazie all’esattezza della ragione mate-
matica, mostrando che il nulla è la radice di ogni cosa, proprio perché ogni cosa, 
infinitamente scomposta, è nulla nel suo tendere al nulla. 

Su quest’ultimo tema, il tendere al nulla, è opportuno soffermarsi. La que-
stione che si pone riguarda la natura dell’analisi che la ragione matematica porta 
a termine: essa è finita o infinita? Esiste un punto, raggiunto il quale l’analisi ha 
da cessare? O invece essa procede indefinitamente, essendo pertanto destinata 
ad esaurire l’essere nell’assoluto nulla? Leopardi dialoga con Zenone e con Lei-
bniz, ma a differenza di quest’ultimo non nega il carattere analitico della realtà, 
vedendosi così costretto a concludere che «l’essere in quanto essere è niente»47. 
L’essere in quanto essere, ossia in quanto differisce dal niente, è niente: questa 
la conclusione paradossale a cui sembra pervenire l’analisi leopardiana. La pa-
radossalità di questa proposizione è tale che Leopardi – e, con lui, tutto l’Oc-
cidente – «la trattiene nel proprio inconscio […] e maschera la persuasione che 
l’essere è niente con l’affermazione che l’essere non è niente»48 (intendendo con 
quest’ultima affermazione tener fermo il differire dell’essere dal niente, dell’essere 
che, in quanto tale, cioè in quanto essere, è non-niente, differisce dal niente). 
Questa problematica situazione rende plastica l’oscillazione del pensiero nichi-

44   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 261.
45   Ivi, p. 109.
46   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 341.
47   Ivi, p. 286. 
48   Ibidem.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|205Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

listico dell’Occidente: da un lato, costretto a tener ferma l’opposizione di essere 
e niente; dall’altro, costretto – in altro modo e per altre ragioni – a concludere 
che la natura stessa dell’essere è il niente, e che quindi l’essere in quanto essere è 
niente. I Pensieri di Leopardi sono attraversati da questa medesima oscillazione. 
Se, da un lato, «il corpo non si può comporre di non corpi, come ciò che è di ciò 
che non è [e] non v’è scala, gradazione né progressione che dal materiale porti 
all’immateriale, come non v’è dall’esistenza al nulla»49 (P 1636), dall’altro lo stes-
so Leopardi scrive che «il nulla è negli oggetti e non nella ragione»50 (P 2943). 
L’antinomia si deve al fatto che l’Occidente, portatosi con Leopardi «sul ciglio 
del baratro […], guardando dentro di esso […] vedrebbe la propria follia. Fin sul 
ciglio, ma volgendo lo sguardo»51. Il baratro è il culmine della contraddizione, 
essendo quest’ultima l’affermazione «che l’essere è nulla, proprio perché è esse-
re»52. E nel baratro non si può cadere, proprio perché guardare in pieno volto la 
follia significherebbe comprendere la natura profonda dell’errore su cui l’intero 
Occidente si è fondato, dal pensiero greco in avanti. La filosofia contemporanea, 
e quella di Leopardi in particolare, si avvicina il più possibile a quel baratro. 
La coerenza da lui raggiunta è massima, ma non assoluta, nella misura in cui il 
dispiegamento concreto dell’errore implicherebbe il suo venir meno. Leopardi 
riconosce la presenza della «verissima pazzia»53 (P 104), ma non può cadere nel 
baratro, che rappresenta «l’anima dell’Occidente […], l’inconscio su cui nessun 
pensatore dell’Occidente fissa lo sguardo»54.

Da questi ultimi passaggi possiamo comprendere come l’indagine della 
presenza della matematica nel pensiero di Leopardi conduca, secondo Severino, 
alla questione filosofica per eccellenza, vale a dire quella del rapporto tra l’essere e 
il nulla. La matematica è ragione, e la ragione è filosofia: guardare il mondo con 
uno sguardo matematico significa indagare la natura ultima delle cose, avvolte 
dalla persuasione nichilistica che guida l’Occidente nel corso dei secoli e delle 
epoche teoriche, e pervenire alla conclusione che il nulla è nell’essere. Quest’ele-
mento ci permette di comprendere che una vera e propria separazione di due am-
biti del sapere quali matematica e filosofia non solo non sarebbe giustificata dai 
testi leopardiani, ma risulterebbe controproducente e allontanerebbe dalla com-
prensione autentica dell’implicazione su cui si fonda, nella prospettiva severinia-
na, il cruciale passaggio dalla filosofia tradizionale al pensiero contemporaneo.

49   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 1146 (corsivi miei).
50   Ivi, p. 1862.
51   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 287.
52   Ivi, p. 286.
53   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 138.
54   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 287.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|206Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Proprio insistendo sulle ulteriori conseguenze di questa cesura, occorre ora 
considerare il tema dell’età della tecnica, a cui si era fatto cenno in precedenza. 
Leopardi, in quanto protagonista del sottosuolo filosofico, del tramonto dell’epi-
stéme, «è il primo pensatore dell’età della tecnica, e apre la strada poi percorsa da 
tutta la filosofia contemporanea»55. Il nesso tra tramonto dell’epistéme ed età della 
tecnica è un elemento cruciale della ricostruzione storico-teorica portata avanti 
da Severino. Risulta oramai chiaro che «la filosofia contemporanea è la distruzio-
ne inevitabile della tradizione filosofica e dell’intera tradizione dell’Occidente»56. 
Ciò che viene distrutto è il sistema dell’immutabile, vale a dire l’insieme delle 
dimensioni incontrovertibili, stabili e sempre salve dalla variazione intrinseca al 
divenire. In tal senso si può parlare di strutture immutabili. L’insieme di queste 
strutture «si pone come la forma trascendentale della costrizione della libertà»57. 
Se ogni agire umano (in quanto tale, libero), nel suo esplicarsi, è limitato dall’im-
mutabile, inteso come l’inscalfibile, l’assolutamente immodificabile, in ogni sua 
forma, allora ci si trova dinnanzi ad una contraddizione essenziale, vale a dire 
l’impossibilità della libertà dell’agire. Ma la libertà dell’agire sul mondo, resa 
possibile dall’originaria disponibilità delle cose ad oscillare tra l’essere e il nulla, 
è l’evidenza originaria. L’agire – e in modo preminente, l’agire tecnico – non è 
più inibito dalla presenza della Verità nel suo esplicarsi. La tecnica, servendosi 
della scienza contemporanea (che, come si è mostrato nella prima parte di questo 
lavoro, ha abbandonato qualsivoglia pretesa di porsi come sapere assolutamente 
vero, per poter essere un sapere efficiente), costituisce quello che Severino de-
finisce «Apparato tecno-scientifico»58. Quest’ultimo ha come finalità essenziale 
«l’aumento indefinito della potenza (cioè della capacità di realizzare scopi)»59. La 
tecnica è destinata, secondo Severino, a superare ogni limite, ogni altra struttura 
che, tentando di far valere il proprio fine specifico, allontani dalla realizzazione 
dell’essenza stessa della tecnicità, ossia dalla realizzazione di quello scopo che è 
l’incremento della potenza. Se la tecnica non ha limiti, essa cessa di essere lo stru-
mento di ideologie o sistemi politici. Nella «guerra […] tra la tecnica e l’insieme 
delle forze che intendono servirsi di essa»60, l’esito è già scritto: sovvertendo il 
rapporto mezzo-fine, e divenendo pertanto la finalità di ogni agire umano, «la 

55   Ivi, p. 5.
56   Id., L’anello del ritorno, Adelphi, Milano 1999, p. 15.
57   Id., Destino della necessità. Kατὰ τὸ χρεὼν, Adelphi, Milano 1980, p. 45.
58   Id., Il tramonto della politica. Considerazioni sul futuro del mondo, Adelphi, Milano 2018, p. 
36.
59   Id., Dike, Adelphi, Milano 2015, p. 189. 
60   Id., Il tramonto della politica. Considerazioni sul futuro del mondo, cit. p. 260.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|207Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

tecnica è destinata a prevalere»61. Sarebbe impossibile comprendere le ragioni 
profonde di questa situazione se queste ultime non venissero ricercate nella ri-
voluzione portata a termine dalla filosofia contemporanea. In tal senso, Severino 
intende mostrare la profonda solidarietà tra pensiero contemporaneo e tecnica: 
le strutture immutabili, di cui i pensatori del sottosuolo mostrano l’impossibilità, 
sono i limiti che l’Apparato tecnico deve necessariamente superare per esplicare 
la propria finalità essenziale.

Il ruolo di Leopardi all’interno di questo contesto è estremamente peculia-
re. Tenendo fermo l’obiettivo di questo lavoro, occorre segnalare che le ragioni 
per le quali Leopardi segna l’inizio dell’età della tecnica hanno a che vedere con 
la matematica. In particolare, con il carattere analitico della ragione matematica 
che individua il carattere finito, circoscritto e caduco di ogni cosa. Se la realtà è 
scomponibile, se ogni grandezza non è altro che un’illusione, allora lo sguardo 
annientante della ragione matematica, che può «cancellare l’infinità»62 constatan-
do la nullità di tutte le cose, «può presentarsi come movimento verso la produ-
zione del paradiso della ragione e della tecnica»63. La nullità dell’essente coincide 
con la sua dominabilità, la sua incapacità di resistere al progetto di dominazione 
dell’esistente portato avanti dall’Apparato. Tuttavia – e in questo consiste la pe-
culiarità di Leopardi – proprio della ragione matematica è di «presentarsi come 
volontà di potenza ed essere la distruzione di ogni potenza»64, al contempo. In-
fatti, si tratta della 

potenza fondata sul pensiero razionale-matematico, e quindi è destinata 
a fallire non solo perché ogni potenza è impotente rispetto al nulla, ma 
perché il pensiero razionale-matematico, in quanto analisi che mostra la 
nullità dell’essente, annienta la volontà di agire65.

Lo stesso Leopardi afferma che «l’azione presente non può essere se non effimera 
e finirà nell’inazione, come per sua natura è sempre finito ogni impulso»66 (P 
522). Il pensiero che accompagna l’Apparato tecno-scientifico promette l’avven-
to del paradiso della tecnica, inteso come il luogo in cui quest’ultima «può dare 
all’uomo la felicità più profonda che egli abbia mai sperimentato»67. Ma questo 
stesso pensiero 

61   Ivi, p. 240.
62   Id., Il nulla e la poesia, cit., p. 291.
63   Ivi, p. 293. 
64   Ibidem.
65   Ivi, p. 292.
66   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 439.
67   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 345.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|208Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

non riesce a cogliere la propria essenza, cioè il suo essere visione vera 
della nullità dell’essente; quindi non riesce nemmeno a cogliere la propria 
destinazione alla morte, alla distruzione e all’inazione68.

Se cogliesse la propria essenza, comprenderebbe l’impossibilità di ogni paradiso, 
l’infondatezza di ogni felicità. D’altra parte, la ragione matematica – se la sua 
analisi è condotta alle estreme conseguenze – si dimostra l’antitesi di ogni pro-
getto, di ogni potenza e di ogni felicità. La natura analitica dell’ente permette di 
comprendere per quale motivo «la matematica sia contraria al piacere»69 (P 246), 
come afferma lo stesso Leopardi. Il quale chiarisce e ribadisce, poco dopo:

la matematica […] misura quando il piacer nostro non vuol misura, 
definisce e circoscrive quando il piacer nostro non vuol confini […], 
analizza, quando il piacer nostro non vuole analisi né cognizione 
intima ed esatta della cosa piacevole […], la matematica, dico, dev’esser 
necessariamente l’opposto del piacere70 (P 247).

L’applicazione del rigore della ragione analitica matematica porta Leopardi a 
comprendere che ogni paradiso è pura illusione. Come la ginestra, che sulle pen-
dici del vulcano Vesuvio pare sfidare l’imminenza e la necessaria ineluttabilità 
della morte e della distruzione spandendo il suo magnifico e dolce profumo, così 
la ragione tenta di salvarsi dal nulla progettando e promettendo la felicità, non 
più attraverso la verità, ma attraverso la potenza. E tuttavia «nel genio la ragione 
conosce la nullità del tutto e la propria essenza annientante, non si propone di 
dare all’uomo la felicità»71, proprio perché nel genio – che Severino accosta alla 
ginestra, nella sua interpretazione dell’omonimo componimento del Recanatese 
– abita la «perfetta ragione […] la matematica delle cose, delle regole, delle for-
ze»72 (P 564). Nel genio e, stando alla metafora, nella ginestra, 

la filosofia è però unita alla poesia, la ragione alla natura: sia nel senso che, 
in esso la grandezza e potenza della visione della nullità delle cose tiene 
sollevati al di sopra del nulla, nell’illusione che permane anche dopo il 
suo smascheramento; sia nel senso che la visione della verità è inseparabile 
dalla visione ed esperienza dell’errore e delle illusioni, e quindi comprende 
che la natura è volontà di evitare la verità e di illudersi73.

68   Ivi, p. 292.
69   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 261.
70   Ivi, p. 262.
71   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 299.
72   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 463.
73   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 308.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|209Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Questo significa che nel genio convivono due istanze contrastanti: da un lato, 
l’esattezza della ragione, che mostra la nullità del tutto e non ricerca alcuna sal-
vezza, alcun rimedio, alcun paradiso; dall’altro, la persistente traccia della natura, 
che continua a conservare l’illusione della felicità. Nel genio, che è «vero e perfet-
to filosofo [e] sommo e perfetto poeta»74 (P 1838-1839), l’esattezza della ragione 
e della matematica coesiste con l’esperienza della poesia, che è esperienza della 
natura. Il suo «colpo d’occhio»75 (P 1853) tiene insieme, come un’unità concreta, 
esattezza e illusione. D’altra parte, «l’esattezza è buona per le parti, ma non per il 
tutto»76 (P 1853). Quindi, al netto di ogni considerazione, e anche se ogni verità, 
potenza o felicità sono impossibili, qualcosa rimane: 

rimane l’onnipotenza illusoria del canto, l’unica forma di potenza che 
non può essere separata dalla visione autentica della verità, dal “lampo 
improvviso” in cui appaiono i rapporti tra le parti e l’unità della filosofia 
e della poesia. L’occhiata è onnipotente, perché riesce a vedere quello che 
è destinato a sfuggire a ogni sintesi di parti separatamente considerate, e 
questa visione è resa possibile dalla forza con cui il genio si solleva in alto 
senza farsi trascinare via dall’annientamento di tutte le cose – nella grande 
ed estrema illusione di salvarsi dal nulla77.

Fin qui ci ha condotto la ricerca del ruolo della matematica nel pensiero filosofico 
di Leopardi, all’interno della ricostruzione teorica di Severino. È ora opportuno 
ricercare le tracce del linguaggio e della concettualità matematiche approssiman-
doci alle colonne portanti del discorso severiniano, vale a dire all’interno della 
sua pars construens.

3.  Isolamento e destino della matematica: uno sguardo matema-
tico sul linguaggio che testimonia il destino della verità

In alcuni capitoli di Oltrepassare, Severino si dedica a quello che può essere in-
terpretato come un vero e proprio dialogo con alcune nozioni fondamentali del 
linguaggio matematico, finalizzato alla chiarificazione delle differenze che quelle 
stesse nozioni assumono rispetto all’ossatura concettuale dell’edificio filosofico 
severiniano. Tale edificio, come afferma lo stesso Severino, ritrova ne La struttura 
originaria (1958) («il terreno dove i miei scritti ricevono il senso che è loro pro-
prio»78) le proprie fondamenta, ma viene via via ampliato e definito nel corso dei 

74   G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 1261.
75   Ivi, p. 1269.
76   Ivi, p. 1270.
77   E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 317.
78   Id., La struttura originaria, Adelphi, Milano 1981, p. 13.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|210Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

decenni. Le tappe salienti di quello sviluppo teoretico «costruttivo» sono il già 
citato saggio Ritornare a Parmenide (1964), poi edito in Essenza del nichilismo, 
il testo dal titolo Destino della necessità (1980) e, infine, il cosiddetto «trittico», 
composto da La gloria (2001), il testo che sarà ora considerato, vale a dire Oltre-
passare (2007), e La morte e la terra (2011). Lungo questo percorso, la proposta 
filosofica severiniana, identificata come «il linguaggio che testimonia il destino 
della verità»79, va via via definendosi, affinandosi, spingendo sempre oltre l’oriz-
zonte dell’indagine della «struttura originaria»80. 

In particolare, nel trittico sopra menzionato, Severino inizia a delineare 
con chiarezza un orizzonte teorico che ruota intorno all’affermazione dell’impos-
sibilità che l’essente non sia, e quindi alla necessità che l’essente in quanto tale 
sia eterno: come principale conseguenza, il variare dello scenario fenomenologi-
camente dato viene inteso non come divenire nichilistico, bensì come apparire e 
sparire di essenti eterni. È qui impossibile definire con chiarezza e completezza 
l’insieme delle direttrici teoretiche di questa parte del pensiero severiniano. Tut-
tavia nel complesso di queste implicazioni e per dar conto di questa nuova pro-
spettiva sulla totalità dell’apparire, il Bresciano propone alcuni termini essenziali, 
come «cerchio dell’apparire»81, «sfondo»82, «persintassi»83, «iposintassi»84, «io fi-

79   Id., Oltrepassare, Adelphi, Milano 2007, p. 21.
80   Id., La struttura originaria, cit., p. 16.
81   «[…] è l’apparire trascendentale, in cui appare l’apparire empirico, ossia l’apparire degli es-
senti particolari. “Trascendentale” qui non significa l’universale presente in ogni particolare, ma 
ciò che include in sé ogni apparire empirico. Anche l’apparire è una struttura logico-semantica, 
cioè una unità non semplice, perché consiste nell’apparire dell’apparire dell’apparire e nell’iden-
tità di “logico” e “fenomenologico”. L’apparire è essenzialmente autoapparire, ossia apparire del 
destino a se stesso, perché non può apparire “a” un destinatario diverso da se stesso. Se lo si inten-
de così, si finisce in un regresso infinito, poiché anche quel termine diverso da sé, a cui l’apparire 
apparirebbe, dovrebbe “apparire a”, e quell’”a” sarebbe un altro termine che dovrebbe apparire 
a un luogo diverso da sé, e così via all’infinito. In quanto è coscienza di autocoscienza (apparire 
dell’apparire dell’apparire), il cerchio dell’apparire del destino è “Io”», N. Cusano, Emanuele 
Severino. Oltre il nichilismo, Morcelliana, Brescia 2011, p. 526.
82   «È la totalità intramontabile dei predicati necessari dell’essente che “accoglie” le determinazio-
ni sopraggiungenti. Predicato essenziale di ogni essente è innanzitutto la relazione alla iposintassi e 
alla persintassi. Il che non significa che se non appare la totalità della ipo- e per-sintassi nulla può 
apparire, ma che ciò che appare nel finito è astratto dalla sua concretezza semantica», ivi, p. 527.
83   «Si tratta del contenuto non variante (non sopraggiungente e non tramontante) dello sfondo 
del cerchio finito del destino, costituito da quelle determinazioni che sono la “forma” di ogni 
essente. In quanto tale, la persintassi (come l’apparire) è essenzialmente “relazione a…”: come 
non può esistere un apparire che non sia “apparire di…”, così la persintassi deve necessariamente 
essere “forma di…”, cioè avere un contenuto», ibidem.
84   «È il contenuto variante del cerchio del destino, ciò che sopraggiunge ed è il contenuto della 
persintassi, ovvero ciò di cui la persintassi è forma. Sopraggiungendo, l’iposintassi è accolta dallo 
sfondo, ma non può iniziare ad appartenergli proprio in quanto è sopraggiungente. Essa può appar-
tenergli definitivamente solo in quanto oltrepassata. In questo senso la persintassi è la permanenza 
non sopraggiungente, ossia ciò che permane in quanto inoltrepassato e inoltrepassabile; l’iposintassi, 
invece; è la permanenza sopraggiungente, ciò che permane solo in quanto è oltrepassato», ibidem.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|211Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

nito del destino»85 ed «io infinito del destino»86, e chiarisce lo stesso significato 
della parola «destino»87, mostrando la sua assoluta specificità all’interno di questo 
contesto teorico e l’irriducibilità agli altri significati che quel termine assume al 
di fuori di questo discorso. Per definire questi termini e comprendere l’essenziale 
di quanto viene esposto nei capitoli di Oltrepassare dedicati alla matematica, si 
ricorre, in nota, al glossario di Nicoletta Cusano, e si rimanda alla lettura dei testi 
del trittico.

In riferimento alla matematica, lo sguardo del linguaggio severiniano si 
arresta anzitutto ai concetti di infinito e di insieme. L’infinito, in particolare, è 
pensato come «determinazione della persintassi del destino»88. Così inteso, esso 
«non ha nulla a che vedere con i concetti di “infinito” che sono proposti dal 
sapere fisico-matematico»89. Eppure, proprio alla luce di altri passi severiniani 
in cui si indica l’originarietà del rapporto tra positivo e negativo – e, in partico-
lare, tra verità ed errore90 – si intende avanzare qui l’ipotesi che l’indagine della 
differenza che intercorre tra le modalità tradizionali di intendere queste nozioni 
matematiche e il significato che tali nozioni assumono nel discorso severiniano 
possa permettere di comprendere meglio la radice stessa dell’alienazione che av-
volge ogni sapere dell’Occidente e, di conseguenza, possa chiarire in che modo 
quel discorso possa realmente porsi oltre l’Occidente, citando parte del titolo di 
un recente testo di Marco Rienzi91. Quando Severino parla di ‘infinito’, intende 
qualificare l’apparire: infinito è il «dispiegamento della terra nella costellazione 
dei cerchi»92. La totalità degli essenti che appaiono, vale a dire la totalità dell’es-
sere che si fa innanzi, costituendo quel processo che Severino definisce «gloria 

85   «È l’essenza autentica dell’uomo quale apparire autocosciente di sé (Io). In esso la totalità 
dell’essente appare processualmente e dunque non nella sua concretezza. Per questo si dice che è 
“finito”. La processualità dell’accadere che esso ospita è il progressivo toglimento della “contrad-
dizione C”», ibidem.
86   «È l’apparire autocosciente di sé (Io) in cui appare da sempre e per sempre la totalità concreta 
dell’essente nella sua assoluta pienezza. In esso ogni contraddizione è originariamente tolta; se non 
lo fosse, il destino avrebbe il proprio negativo “davanti” a sé, come qualcosa che deve essere tolto, 
e dunque non sarebbe de-stino. L’apparire infinito del destino non può apparire, nella sua concre-
tezza, nell’apparire finito del destino; e in quanto non vi può apparire, ne è l’inconscio», ibidem.
87   «Significa lo stare innegabile dell’essere. Il termine deve essere inteso in senso etimologico: il 
de- non ha significato depotenziante ma potenziante (Severino richiama il caso del verbo latino 
de-amo che significa “amare più intensamente”); -stino deriva (come epi-stéme) dal verbo greco 
histasthai (histemi) che significa stare. Il de-stino è lo stare innegabile ed eterno che sta e non cede 
(ne-cedo) alla propria negazione», ibidem.
88   E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 475.
89   Ibidem.
90   Cfr. Id., Il sentiero del Giorno, in Essenza del nichilismo, cit., pp. 191-193; Id., La struttura 
originaria, cit., 107-114.
91   M. Rienzi, Emanuele Severino. Con l’Occidente, oltre l’Occidente, Inschibboleth, Roma 2023.
92   E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 475-476.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|212Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

dell’essente»93, costituisce un contenuto di cui «sopraggiungono […] regioni che, 
sebbene sempre più ampie, è impossibile che lo esauriscano»94. Al netto della dif-
ferenza, descritta da Severino, tra «forma astratta della concretezza e concretezza 
concreta della totalità degli essenti»95, ciò che è possibile segnalare è la differenza 
radicale tra l’insieme determinato dalla totalità dell’apparire infinito degli essenti 
e l’insieme matematico. Severino definisce quest’ultimo come «una configurazio-
ne particolare della terra isolata»96. La chiave di quel che si tenterà di ricostruire 
in quest’ultima parte del lavoro risiede proprio nel carattere isolato delle determi-
nazioni matematiche con cui il linguaggio che testimonia il destino si confronta. 
L’insieme matematico è tale da non includere l’apparire degli elementi che lo 
compongono. In tal senso, dal momento che 

non include il tratto che è necessario che sia incluso in ogni contenuto che 
appare, ne viene che ciò che per la coscienza matematica è un “insieme”, è 
qualcosa di impossibile, ossia è il positivo significare di un nulla97.

Le ragioni di quest’affermazione sono da ricercarsi nella originaria connessione 
che intercorre tra essere e apparire, e che costituisce un architrave del discorso 
severiniano. Esemplificative, a riguardo, sono le pagine centrali del saggio La 
terra e l’essenza dell’uomo98. Se l’essere è, esso appare. Ma appare anche l’appari-
re di quell’essere che appare, o meglio, l’apparire di quell’apparire. Il nesso tra 
queste dimensioni non è il risultato di una mediazione o di una dimostrazione 
logica, ma appartiene alla struttura originaria. Scrive infatti Severino che «l’es-
sere che appare include originariamente il suo stesso apparire», e questo perché 
«la posizione […] dell’apparire dell’essere è già la posizione […] dell’apparire 
dell’apparire dell’essere […], la posizione di se medesimo, e quindi non è qualcosa 
che debba venire successivamente fondato»99. Il nesso originario tra l’essere che 
appare e il suo apparire rende impossibile l’astrazione e la separazione dell’essere 
– o di qualsiasi contenuto che è, come per esempio gli elementi che compongono 

93   «Indica la necessità che nessun essente della terra, in quanto sopraggiungente, sia “non 
inoltrepassabile”. Questa espressione non può essere sostituita da quella più semplice di “oltre-
passabile”, perché quest’ultima indica semplicemente la possibilità che qualcosa sia oltrepassato, 
mentre Severino allude all’impossibilità che ciò che sopraggiunge non sia oltrepassato, ossia alla 
necessità che ogni sopraggiungente sia oltrepassato. Se non lo fosse, inizierebbe ad appartenere 
allo sfondo. Il che è impossibile, perché lo sfondo non può diventare se stesso, nemmeno se tale 
divenire è inteso in senso non nichilistico, cioè come progressivo apparire di sé», N. Cusano, 
Emanuele Severino. Oltre il nichilismo, cit., p. 528-529.
94   E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 476.
95   Ibidem.
96   Ibidem (corsivo mio).
97   Ivi, pp. 476-477.
98   E. Severino, La terra e l’essenza dell’uomo, in Essenza del nichilismo, cit., pp. 237-240.
99   Ivi, p. 238.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|213Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

un insieme – dall’apparire di quell’essere e di quei contenuti. Pertanto pensare 
un insieme che contenga elementi astrattamente dall’apparire di quegli elementi 
significa pensare qualcosa che non esiste. Il «positivo significare del nulla», a 
cui Severino allude nel passo precedentemente citato, indica proprio il valore 
positivo della posizione di un contenuto inesistente e impossibile: «il nulla è, nel 
senso che l’assolutamente negativo è positivamente significante»100, proprio in 
quanto assolutamente negativo, in quanto assenza di qualsiasi significare posi-
tivo. Proprio quell’assenza, in quanto assenza, significa quell’assoluta negatività, 
ed è quindi qualcosa di positivo. Ritornando al tema: un insieme come quello 
matematico, che astrae i contenuti dal loro apparire, è un positivo, ma è il positi-
vo significare di qualcosa di impossibile. L’astrazione che entra in gioco è quella 
che separa i due momenti di una sintesi originaria, come quella dell’essere e del 
suo apparire. Nel caso del nulla, come nel caso di ogni significato, l’astrazione 
viene operata sulla sintesi tra due momenti: «il positivo significare e il contenuto 
determinato del positivo significare […], tra l’essere formale e la determinazione 
di questa formalità»101. Ampliando il ragionamento, Severino afferma che all’in-
terno dell’isolamento ogni contenuto è isolato, in quanto è considerato astrat-
tamente dalla sintesi originaria che lo unisce al proprio apparire e, in generale, 
alla totalità dell’essere. Di ogni contenuto della terra isolata si può affermare che 
«il suo positivo significare [è] separato dal destino della verità»102. Il toglimento 
di quella contraddizione rappresentata dall’isolamento dell’ente dall’originarietà 
della sintesi mostra proprio quell’originarietà. 

Alla luce di questi elementi, Severino ritiene che «il toglimento originario 
di questa aporia è anche la negazione originaria del concetto logico-matematico 
di “classe”»103 Quest’ultimo è inteso come insieme di elementi omogenei che 
godono di una sola proprietà. L’omogeneità della classe è un presupposto, nel 
senso che con essa si presuppone che «una proprietà sia condizione necessaria e 
sufficiente per determinare una classe [e che] l’unico nesso necessario sia quello 
che intercorre tra gli elementi che godono di una certa proprietà e questa pro-
prietà»104. Solo e soltanto sulla base di questo presupposto, la teoria delle classi 
dà origine al noto paradosso, messo in luce da Russel105: se una classe si dice 
«normale» se non contiene se stessa come elemento e «non normale» se invece 
contiene se stessa, allora, ponendo che K sia la classe di tutte le classi normali, 

100   Id., La struttura originaria, cit., p. 215.
101   Ivi, p. 213.
102   Id., Oltrepassare, cit., p. 478.
103   Id., La struttura originaria, cit., p. 65.
104   Ibidem.
105   Cfr. B. Russel, The Principles of Mathematics, Cambridge University Press, 1903, X.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|214Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

K sarà una classe normale o una classe non normale? In ognuno dei due casi, la 
risposta sarebbe contraddittoria: se infatti K fosse normale, allora K stessa sarebbe 
uno degli elementi di K, quindi sarebbe non normale, contenendo se stessa come 
elemento; se invece fosse una classe non normale, contenendo se stessa come 
elemento sarebbe una delle classi normali che essa stessa contiene. È interessante 
mettere ora in luce le ragioni per cui la risoluzione autentica e concreta di que-
sto paradosso, per Severino, «si costituisce […] solo all’interno della struttura 
originaria»106. Distinguendo tra «due diversi sensi del contenersi»107, il Bresciano 
chiarisce quanto segue:

Che K non possa contenere sé stessa come elemento, dipende dal presupposto 
che gli elementi di una classe debbano essere tutti omogenei, cioè che 
l’unica condizione della loro appartenenza allo stesso insieme sia costituita 
dalla circostanza che ognuno di essi gode della stessa proprietà. Se questo 
presupposto non viene trattato come un fondamento incontrovertibile, 
allora è necessario che K contenga sé stessa; appunto perché se K non 
contenesse sé stessa sarebbe normale, e allora i suoi elementi non sarebbero 
la totalità delle classi normali. Ciò vuol dire che la totalità degli elementi 
omogenei di K […] è, necessariamente, un sottoinsieme dell’insieme 
costituito da tale sottoinsieme e dall’elemento, eterogeneo rispetto agli 
elementi di tale sottoinsieme, che è appunto K108. 

Alla luce di questo, K è al contempo non normale e normale: non normale – e 
quindi contiene se stessa come elemento – ma «non come elemento del sottoin-
sieme omogeneo, ma come quell’elemento che è eterogeneo rispetto al sottoin-
sieme»109; normale, e quindi contiene se stessa come elemento, ma «non contiene 
se stessa come elemento del sottoinsieme omogeneo, non come quell’elemento che è 
eterogeneo rispetto al sistema»110.

Pertanto Severino ribadisce che il problema che conduce al paradosso è 
una specificazione dell’aporia dell’isolamento degli enti – in questo caso, degli 
elementi che compongono la classe matematicamente intesa – dal destino della 
verità. L’omogeneità della classe determina quindi questo isolamento, «che sepa-
ra l’affermazione dell’esistenza di ciò che appare dall’affermazione di ciò (=l’ap-
parire, la F-immediatezza di ciò che appare) che rende quella prima affermazione 
un tratto della struttura originaria»111.

106   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 65.
107   Ibidem.
108   Ivi, p. 66.
109   Ibidem.
110   Ibidem (corsivi miei).
111   Ibidem.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|215Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

L’isolamento della terra dal destino è la condizione di fondo che va ana-
lizzata per comprendere le ragioni profonde del sapere matematico. La terra, 
severinianamente intesa, è «la totalità delle cose, umane e divine, che vengono e 
vanno: che entrano nel cerchio dell’apparire della Necessità ed escono da esso»112. 
Il convincimento che la terra sia la realtà, che oltre ad essa – vale a dire, al di là 
dell’apparire attuale dell’essere – non vi sia nulla, «isola la terra dalla Necessità, 
la separa dal destino»113. Questa persuasione sta alla base di ogni sapere elaborato 
dall’Occidente nel corso della sua storia. Il sapere matematico non fa eccezione, e 
questo radicale e originario isolamento del reale dalla Necessità è infatti l’origine 
della natura astratta dei concetti che abitano il linguaggio della matematica: «la 
terra isolata, come apparire della molteplicità delle cose, o degli enti, è il fonda-
mento della coscienza matematica»114. Severino ritiene che le aporie dovute all’i-
solamento dal destino della verità possano trovare soluzione soltanto all’interno 
del linguaggio che testimonia il destino. Nessun altro sapere può porre rimedio 
alla frattura dell’isolamento, proprio perché «è sul fondamento di questo appa-
rire della nientità della terra che il nichilismo può farsi innanzi come pensiero 
dominante dell’Occidente»115. Separata dal destino, la terra – quindi la totalità 
delle cose che appaiono – è nulla. Separata dalla verità e dal tutto, la parte è nulla. 
L’Occidente può dunque esplicitamente considerare la terra come l’ambito del 
finito, del dominabile, di ciò che può essere plasmato in funzione dell’agire, in 
quanto privo di qualsiasi nesso necessario con il destino della verità, e tra le cose 
stesse della terra. Severino porta un esempio interessante: 

Frege e Russel, affermando che ad esempio il numero 2 è la classe di tutte 
le coppie esistenti nel mondo, intendono certo porre il 2 in relazione alle 
coppie reali (ossia a tutti i contenuti di cui si afferma che sono un questo-
e-quest’altro […]. Ma nel pensiero della terra isolata nessuna relazione 
riesce ad essere in verità necessaria. Ci può essere solo l’intenzione che lo 
sia. Ma poi l’intenzione è smentita dal pensiero matematico, che opera 
sui numeri prescindendo completamente – inevitabilmente, anche se non 
intenzionalmente – dai loro contenuti116.

Il pensiero isolante ha radici filosofiche: gli enti, pensati nella loro molteplicità, 
sono spinti verso «il loro isolamento dal destino della verità e il loro isolamento 
reciproco, perché gli enti del mondo che escono dal nulla e vi ritornano non 

112   Ivi, p. 15-16.
113   Ivi, p. 16.
114   Id., Oltrepassare, cit., pp. 502-503.
115   Id., La struttura originaria, cit., p. 16.
116   Id., Oltrepassare, cit., p. 496.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|216Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

possono avere alcun legame necessario tra loro e con gli altri enti»117. Il pensiero 
matematico riceve dalla filosofia questa persuasione e la rafforza, riducendo il 
reale al calcolabile, rendendolo sostituibile, e così dominabile. «Quanto più le 
cose del mondo sono intese come isolate, tanto più cresce la “potenza” su di esse 
da parte dell’atto isolante»118. La volontà di potenza, già menzionata nella sezio-
ne precedente, opera anche nel sapere matematico, in particolare all’interno del 
processo dell’aritmetizzazione della matematica. Scrive Severino:

L’“operazione” matematica è poiesis. L’“addizione” aritmetica, nel suo 
significato originario, è appunto il togliere il questo dal suo starsene da 
solo, facendo diventare il questo un qualcosa che sta insieme ad altro. Con 
ciò, non è che il questo esca dall’isolamento: lasciandolo isolato dall’altro 
e da ogni altro, la volontà lo mette e lo tiene insieme ad un altro, che a 
sua volta è fatto uscire dal suo star da solo ed è messo e tenuto insieme. 
Nell’isolamento della terra, infatti, ogni “che” è isolato da ogni altro […]; 
ma la volontà, che isola la terra dal destino e isola tra loro le parti della 
terra, si determina; e una delle forme primarie del suo determinarsi è 
appunto volere che qualcosa sia uno star solo o che esca dal suo star solo e 
stia insieme ad altro, gli si “aggiunga”, o “assommi”119.

Un discorso analogo può essere portato avanti a proposito della sottrazione, inte-
sa come volontà di far diventare altro ciò che solo e soltanto in virtù della stessa 
volontà è tenuto insieme, e cioè come volontà che esso divenga qualcosa che è 
privato di altro. L’insieme dei numeri cardinali altro non è, per Severino, che «un 
insieme di addizioni in ognuna delle quali qualcosa, un questo che dapprima la 
volontà fa star solo, viene fatto da essa diventare indefinitivamente altro coinvol-
gendo via via altri qualcosa nel diventare altro secondo certe regole»120. 

Le tracce della volontà di potenza all’interno del modus operandi dell’aritme-
tica possono essere colte solo se si tiene presente, sullo sfondo, l’aporia dell’isola-
mento della parte dal tutto, dell’apparire dall’essere e, in generale, del destino della 
verità da se stesso, proprio perché la volontà matematica «appartiene all’essenza 
della volontà – la volontà ontologica – che evoca l’esser “ente” e ormai stabilisce 
la vita del mortale sulla terra isolata»121. La volontà vuole l’impossibile, ossia che 
la realtà sia isolata dalla verità. Ma questa volontà che vuole l’impossibile è ac-
compagnata dalla persuasione di poter ottenere ciò che vuole: «con la progressiva 
dominazione della tecnica guidata dalla razionalità matematico-scientifica […], il 
mortale crede di ottenere ciò che egli vuole non perché constati l’identità tra ciò 

117   Ibidem.
118   Ivi, p. 498.
119   Ivi, p. 499.
120   Ivi. p. 500.
121   Ivi, p. 501.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|217Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

che vuole e ciò che ottiene, ma perché è spinto sempre di più a credere che ciò che 
gli accade e che egli non aveva voluto è proprio quello che egli aveva voluto»122. Il 
retroterra filosofico che fonda l’isolamento della terra è alla base del pensiero ma-
tematico e scientifico, che a sua volta conferisce significato all’agire calcolante del-
la tecnica contemporanea. Quest’ultima, come mostrato in precedenza, ha come 
finalità essenziale quella di incrementare la propria potenza sul mondo, incremen-
tando indefinitamente proprio la sua capacità di realizzare scopi sempre nuovi e 
maggiori. In tal senso, la congiunzione tra pensiero filosofico contemporaneo ed 
età della tecnica, di cui il caso di Giacomo Leopardi è uno dei più calzanti esempi, 
chiama in causa il sapere matematico e la sua giustificazione teorica della libertà 
dell’agire calcolante sul mondo in divenire, che è anzitutto isolato dalla sua verità 
e quindi disponibile all’esplicazione della volontà di potenza tecnica. 

Ma questa ricostruzione del rapporto tra il sapere matematico, l’isolamen-
to dal destino e l’agire tecnico ha come principale obiettivo quello di mostrare 
l’implicazione essenziale che Severino attribuisce alla negazione del destino della 
verità: la persuasione che la volontà – che vuole l’impossibile – possa in realtà 
stare alla base di un progetto scientificamente controllato di creazione e di di-
struzione del mondo. In questo senso si intende far intravedere il volto auten-
tico dell’edificio concettuale con cui Severino sfida l’Occidente. Il cuore della 
questione sta proprio nella necessità e nell’originarietà dei nessi, della relazione 
tra gli enti. All’interno del pensiero occidentale, l’ultimo grande tentativo in 
questa direzione si può ricondurre a Hegel: «l’intento fondamentale del metodo 
hegeliano, come teoria semantica, è di fondare il nesso necessario tra le determi-
nazioni – il nesso necessario in cui consiste l’essenza dell’epistéme»123 . Ma quel 
tentativo, come Severino scrive poco più avanti, si riduce ad una petitio principii, 
proprio perché al suo fondamento vi è lo stesso pensiero isolante, che separa la 
determinazione dal suo altro124. Dopo Hegel, il pensiero ha negato ogni forma 
di necessità. Negando il nesso necessario che connette ogni ente alla struttura 
originaria della verità, le cose sono irrimediabilmente in balia del divenire. Ogni 
struttura eterna è necessariamente condotta al tramonto dal pensiero filosofico, 
che si fa coerente col proprio fondamento. Il rimedio, che fa leva sulla potenza e 
non già sulla verità, è rappresentato dall’Apparato tecno-scientifico, che conduce 
il mondo alla dominazione tecnica.

122   Ivi. p. 502.
123   Id., La struttura originaria, cit., p. 48.
124   Su questo tema, cfr. U. Soncini, Il senso del fondamento tra Hegel e Severino, Marietti, Mila-
no-Genova 2008; M. Rienzi, Capovolgendo la dialettica. Tra Hegel e Severino, «Rivista di Filosofia 
Neo-Scolastica», CXVI, 2, 2024, pp. 437-450; P. Caiano, Da Hegel a Severino: la “dialettica 
originaria”, «Ritiri Filosofici» [Online], 2024, https://ritirifilosofici.it/dialettica-severino-hegel/.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|218Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Ecco in che modo la matematica si intreccia con la pars construens del pen-
siero severiniano: essa ne mette in luce l’elemento decisivo e determinante, vale a 
dire l’originarietà della struttura del destino della verità.

Conclusioni

Alla luce di quanto ricostruito, quale risulta essere il rapporto tra matematica 
e filosofia all’interno del pensiero di Emanuele Severino? Al fine di dare una 
risposta a questo quesito, è forse utile riformularlo: quale nesso intercorre tra la 
matematica e il pensiero isolante, all’interno della concettualità del Bresciano?

La risposta è bipartita. Da un lato, infatti, si tratta di comprendere in che 
modo, storicamente, la matematica ha incarnato il pensiero isolante lungo la 
storia del pensiero e della cultura occidentali. Come si è tentato di mostrare, 
tale storia è un processo che conduce alla coerenza del nichilismo, coerenza al 
proprio fondamento essenziale, ovvero la persuasione che le cose del mondo si-
ano in commercio tra l’essere e il nulla (in questo agisce l’isolamento essenziale 
del mondo dalla verità). All’interno di questo processo, la cesura avviene con 
l’avvento del pensiero contemporaneo, che sancisce l’impossibilità di strutture 
assolute. Ed è in questo contesto che la matematica e la scienza trasformano il 
proprio impianto, come mostrato nella prima parte del lavoro. Il sapere mate-
matico-scientifico sviluppa un impianto teorico che non ha più in mira la verità, 
ma l’efficienza. A partire da quest’impianto, la matematica si pone come base e 
fondamento dell’Apparato tecno-scientifico.

Dall’altro, se lo sguardo diviene più propriamente teorico, si tratta di ve-
dere in che cosa consista il pensiero isolante in rapporto ad alcune cruciali no-
zioni della matematica. Ognuna di quelle considerate nella terza parte del lavoro 
sono ricondotte da Severino ad una unica radice: il pensiero che isola l’apparire 
dall’essere, ma anche i contenuti esistenti dal loro stesso apparire e, in generale, 
il destino della verità da se stesso. Il pensiero isolante isola la parte dal tutto, e 
ha quindi a che fare con dimensioni astratte del tutto. La critica che Severino 
muove all’astrazione operata dal pensiero isolante non significa, tuttavia, che l’a-
stratto in quanto tale sia squalificato dall’orizzonte del linguaggio che testimonia 
il destino della verità. In tal senso è cruciale la differenza tra «concetto concreto 
dell’astratto» e «concetto astratto dell’astratto»125. Quest’ultima modalità di pen-
sare l’astratto è quella che caratterizza il pensiero isolante dell’Occidente, che non 
distingue la parte dal tutto, ma che la isola dalla sua verità. La terra isolata è un 
astratto – la dimensione dell’apparire che muta – che viene separato dall’orizzon-

125   Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit., pp. 17-19.



Pietro Caiano – Pensiero isolante, nichilismo e destino

|219Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

te della totalità dell’essere (il concreto). L’astratto che perde di vista il concreto è 
un astratto astrattamente inteso, che non riesce neanche a porsi come tale, cioè 
come astratto. Etimologicamente e concettualmente, infatti, l’astratto è una par-
te che viene tratta-da una dimensione, il tutto, ovvero il concreto. Il concetto 
astratto dell’astratto altro non è che un positivo significare del nulla, nozione 
già trattata in precedenza. Al contrario, l’astratto come astratto è concretamente 
inteso: è inteso, cioè, come parte del concreto, il che significa che il concreto è 
presente nel piano posizionale che pone l’astratto. Alla luce della differenza tra 
concetto concreto e concetto astratto dell’astratto, è possibile comprendere me-
glio in che modalità il pensiero isolante della matematica astrae i suoi contenuti 
dalla verità; tale astratta astrazione differisce dall’astratto come concreta deter-
minazione del destino. Ma quest’ultima configurazione emerge con chiarezza in 
negativo, cioè alla luce della comprensione profonda del modo con cui il pensiero 
isolante definisce e determina una regione del reale, astraendola e separandola dal 
destino della verità. In tal senso si comprende la connessione profonda del sapere 
matematico con la negazione del linguaggio che testimonia il destino della verità. 

In sintesi, come conclusione di quest’indagine, si può dire che nell’ottica 
severiniana la matematica sia realmente attraversata dalla filosofia, nel suo costi-
tuirsi storico e nelle sue profonde configurazioni teoriche. Come la scienza, ma 
anche come la letteratura o l’arte, così la matematica è un’individuazione dell’in-
conscio filosofico dell’Occidente. Le categorie filosofiche muovono le dinamiche 
storiche e culturali del nostro mondo. A partire da un tentativo di individuare 
le tracce di filosofia che abitano il costituirsi stesso della matematica, si perviene 
alla radice profonda della matematica in quanto individuazione dell’isolamen-
to dell’Occidente dalla verità. Ma – come lo stesso Severino segnala – la verità 
appare anche nella non-verità. Per quanto essa tenti di astrarsi dal destino, ne 
è l’apparire. L’indagine sulla radice della matematica conduce così al costituirsi 
stesso del linguaggio che testimonia il destino della verità. In tal senso è possibile 
pensare alla matematica come la cartina di tornasole dell’intero costituirsi del 
pensiero severiniano, tanto nel suo versante critico – pars destruens – come in 
quello propositivo – pars construens.

Il presente contributo, nei suoi dichiarati limiti d’indagine, ha tentato di 
mostrare una particolare prospettiva sul complesso rapporto tra matematica e 
filosofia all’interno della storia del pensiero. Lo sforzo che si è tentato di portare 
avanti è quello di sottolineare la peculiarità di questa posizione, nonché l’interes-
se che essa può rappresentare per chi intenda ragionare sul ruolo che la filosofia 
ha avuto, ha e avrà all’interno delle dinamiche che il nostro mondo è destinato 
ad affrontare. Lungi dall’essere un modello teorico vetusto o superato, il discor-
so severiniano ci riporta con chiarezza all’importanza e all’imprescindibilità del 
pensiero in grande stile.


