
Contributi

ISSN 2239-5474 n. 16 (2025)

© Mario Autieri

Published online: 
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0

International

A. Badiou: Onthology and Mathematics

If we say that Badiou's philosophy is conditioned by post-Cantorian set theory, this me-
ans that the Cantorian event conditions Badiou's contemporary reflection. The French 
philosopher treats mathematics for its unique connection with being, and addresses the 
ontological problem through a mathematical ontology of multiplicities, which makes 
the coherence of the parts of a situation the counterpart of the subtractive character 

Abstract

Se diciamo che la filosofia di Badiou ha come condizione la teoria degli insiemi post-can-
toriana, questo significa che l’evento-Cantor condiziona la riflessione contemporanea di 
Badiou. Dire che la matematica ha un legame unico con l’essere, implica che l’essere, come 
problema ontologico, può essere affrontato solo mediante un’ontologia matematica delle 
molteplicità, che fa della coerenza delle parti di una situazione la controparte del carattere 
sottrattivo dell’essere.  A partire dal lavoro di Lawnen, Grothendieck, una “teoria della 
categorie”  si è presentata come nuovo discorso unificante per le ricerche matematiche. In 
Logiche dei mondi Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibi-
lità di tenere insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest’ultima infatti 
non viene mai considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova 
logica che si mostra capace, più di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei mondi 
possibili, andando a costituire un nuovo livello di analisi, che Badiou chiama fenomeno-
logia. Ma qual è il nesso, qui dato per scontato, tra l’elemento logico e quello geometrico?

Keywords: Teoria degli insiemi, ontologia, vuoto, evento, relazione. 

 ORCID: 0000-0001-5897-1836

Università Telematica Pegaso (ROR: 03cxwg632)

Contacts: autierimario2@gmail.com

Mario Autieri

A. BADIOU: ONTOLOGIA E MATEMATICA

doi: 10.54103/2239-5474/29790

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://orcid.org/0000-0001-5897-1836
https://www.ror.org/03cxwg632
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29790


Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|320Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Introduzione

Questo lavoro prende in considerazione il modo in cui Badiou introduce i 
concetti di molteplicità inconsistente e di molteplicità consistente attraverso la 
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Mostreremo come questa di-
stinzione sia la prima tesi meta-ontologica di Badiou, ovvero il modo in cui il 
discorso filosofico costruisce la sua specificità. Successivamente, alcune caratteri-
stiche delle molteplicità offriranno la condizione per connettere i limiti dell’on-
tologia/matematica al materiale per pensare funzioni concettuali come l’evento e 
il soggetto. Emergeranno anche diversi problemi all’interno di questo percorso, 
giunti a Badiou da un intenso lavoro critico effettuato sui suoi testi da filosofi e 
matematici. Le risposte di Badiou alle loro osservazioni troveranno il loro parziale 
compimento nella fenomenologia sviluppata in Logiques des mondes; quest’opera, 
però, non chiude il discorso, ma, come vedremo nella parte finale, lo rilancia 
chiamando in causa altri settori della matematica.

L’impresa ontologica di Badiou prende le mosse dall’eredità heideggeriana 
e deleuziana, esattamente da questo problema: è possibile fare a meno della presa 
dell’Uno sull’Essere? L’evento «Cantor» ha condotto Badiou «ad inventare una 
forma contemporanea di fedeltà»1 all’essere come a ciò che è sottratto all’imma-
nenza di ogni limite; quello che si offre al pensiero, in questo modo, è un molte-
plice privo di ogni ulteriore predicato a parte l’essere molteplice. 

Tutto il discorso sull’ontologia di Badiou ha come punto di partenza il 
Parmenide di Platone. In particolare, Badiou prende in considerazione l’ultima 
parte del dialogo, quella in cui Platone si riferisce all’ipotesi che in Badiou assu-
me il valore di una definita decisione ontologica: l’uno non è.  Secondo Badiou, 

1   A. Badiou, Court Traité d ’ontologie transitoire, Editions de Seuil, Paris 1998; Briefings on 
Existence translated by N. Madarasz, Suny Press, Albany 2006, p. 34. 

of being. Starting from the work of Lawnen, Grothendieck, a "theory of categories" 
has presented itself as a new unifying discourse for mathematical research. In Logics of 
Worlds Badiou returns to this aspect by declaring that he has found the possibility of 
holding together set theory and category theory. The latter is in fact never considered 
as a different ontological option, but as a new logic that proves capable, more than any 
other, of providing a descriptive framework of possible worlds, constituting a new level 
of analysis, which Badiou calls phenomenology. But what is the connection, taken for 
granted here, between the logical and geometric elements?

Keywords: Set theory, ontology, void, event, relation.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|321Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Platone affronta il non essere dell’Uno concentrandosi sulle conseguenze del 
non-essere; da ciò ne deriva, in questa parte del dialogo, che l’ipotesi del non-es-
sere dell’Uno abbia effetti decisivi sul modo di intendere gli altri; vediamo come. 
La penultima sezione del dialogo parte da questa domanda posta da Parmenide: 
«quali sono le affezioni conseguenti agli altri se l’Uno non è?»2. Quando Platone 
fa dire a Parmenide rispetto a cosa gli altri saranno tali, la risposta non può che 
essere, in assenza dell’uno: «quindi sono altri fra di loro». Qual è la conseguenza 
di questa possibilità in cui, mancando l’uno, non può che esserci una indetermi-
nata disseminazione di sé? La risposta di Parmenide è la seguente: 

Come a chi guarda da lontano figure d’ombra; esse appaiono rappresentare 
tutte una cosa sola, appaiono affette da un unico e identico carattere e 
simili quindi. […]. Ma chi si avvicina le vede molte e diverse, e per questa 
apparenza di diversità esse appaiono di diversa natura e così dissimili 
rispetto a sé stesse3. 

Qui, secondo Badiou, Platone avanza una possibilità che il finale del dialogo ten-
de risolutamente a scartare; la possibilità avanzata è il pensare ad un molteplice 
«precedente ogni effetto d’uno, ogni struttura»4, in cui, non essendoci alcuna leg-
ge di composizione, non può che presentarsi una moltiplicazione incessante del 
molteplice privo com’è di ogni limite. Abbiamo detto che Platone scarta questa 
possibilità: «se allora diciamo riassumendo che se l’uno non è, niente è, diciamo 
bene? – Assolutamente»5; ma è proprio da qui che riparte Badiou, perché Cantor, 
a suo avviso, non ha fatto altro che dare a questa ipotesi di Platone «la fissità di 
un pensiero»6.

L’essere e i due tipi di molteplicità

Sottratto alla presa dell’Uno, il molteplice senza limiti non può essere pensato 
come composto da uni, ma sarà un molteplice di molteplici; non possiamo, però, 
accontentarci di una negazione puramente esteriore, perché questo esporrebbe il 

2   Platone, Parmenide, in Platone, Opere complete, vol. 3, tr. It. di A. Zadro, Laterza, Roma 
1989, XXVI b5, p. 56.
3   Id., c8, pp. 57-58.
4   A. Badiou, L’Être et l’événement, Seuil, Paris 1988; tr. It. a cura di P. Cesaroni, M. Ferrari e 
G. Minozzi, L’essere e l’evento, Mimesis, Milano 2018, p. 89. Abbiamo utilizzato le traduzioni 
italiane di L’Etre et l’événement e del secondo volume, Logiques des mondes, perché frutto del me-
ritevole lavoro di uno stesso gruppo di interpreti del pensiero di Badiou. Negli altri casi ci siamo 
avvalsi delle traduzioni inglesi, perché nel mondo anglosassone la ricezione del pensiero di Ba-
diou è stata molto ampia, ed ha dato luogo ad un’articolata problematizzazione del suo pensiero 
a cui, purtroppo, l’Italia è rimasta in buona parte estranea.  
5   Platone, Parmenide, cit., p. 59.
6   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 92.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|322Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

molteplice alla possibilità di principio che, in sua assenza, si dia l’uno come alter-
nativa. Per rendere, invece, quest’ultimo impotente, occorre che la stessa compo-
sizione del molteplice escluda l’uno rendendolo inefficace: al di là del molteplice, 
vedremo, si dà solo il niente, non può esserci un terzo elemento oltre a questi; 
né può esserci una definizione del molteplice – per questo si parla di molteplice 
puro –, perché ogni definizione reintrodurrebbe la presa dell’uno nella forma 
di una definizione capace di determinare un molteplice. Se ciò che c’è è sempre 
parte di un molteplice, allora può essere pensato dalla matematica degli insiemi. 
La teoria degli insiemi, nella forma in cui viene assunta da Badiou, è l’unica ca-
pace di fornire un discorso universale. Un insieme non pre-esiste, né sovrasta, ciò 
che include; un insieme, cioè, non è un concetto dato da cui deduciamo ciò che 
gli appartiene. Un insieme si definisce solo per ciò che riesce a mettere insieme 
trattando gli oggetti matematici in quanto molteplice puro. La matematica riesce 
a parlare dell’essere come di molteplicità infinite; tra queste molteplicità si svi-
luppano connessioni significative proprio per la loro rilevanza ontologica.  Quali 
sono le relazioni possibili tra le molteplicità? Per evitare di considerare il molte-
plice sotto la categoria dell’uno o sussumibile sotto quella di totalità, la teoria 
degli insiemi considera solo due relazioni possibili: appartenenza e inclusione7; 
l’appartenenza implica che un elemento è contato nella presentazione del molte-
plice, mentre l’inclusione implica che un molteplice è sottoinsieme di un altro. 
Ad un livello generico abbiamo l’insieme ben definito, soggetto all’unica condi-
zione per cui, dato un oggetto qualsiasi, è sempre possibile dire se tale oggetto 
appartenga all’insieme oppure no. Questa definizione primitiva lascia intendere 
che una proprietà perfettamente inscritta in un linguaggio di riferimento, ci dice 
anche la molteplicità dei nomi che cadono sotto il suo concetto; ma è veramente 
così? Che cosa mette in crisi la teoria degli insiemi di Cantor e la definizione di 
Frege ad essa legata8? Nel corso della terza Meditazione9, Badiou fa riferimento 
alla svolta impressa da Zermelo e Fraenkel alla teoria degli insiemi in seguito al 

7   S. Shapiro ha affermato che, nonostante i problemi teorici che la teoria degli insiemi ha af-
frontato da Hilbert a Gödel, l’assiomatizzazione è lo strumento migliore per studiare le strutture 
matematiche; gli oggetti matematici possono essere riassorbiti all’interno di definite strutture, 
e le strutture esistono se possono essere descritte da un’assiomatizzazione coerente; cosa vuol 
dire coerente? Non vuol dire che da essa non sia deducibile alcuna contraddizione, ma che essa 
rientra in una gerarchia degli insiemi a partire dall’insieme vuoto. Ma se ogni struttura ha una 
definizione implicita che viene poi esplicitata dagli assiomi, non dovremmo dire lo stesso per la 
gerarchia degli insiemi? qualora esistesse una definizione implicita della gerarchia degli insiemi, 
avremmo l’insieme di tutti gli insiemi, anche se riducessimo la definizione alla sola relazione di 
appartenenza; non c’è, insomma, il rischio dell’unità implicita nella teoria di Badiou? Cfr. S. Sha-
piro, Thinking about mathematics. The philosophy of mathematics, Oxford University Press, Oxford 
2000, p.287. Ritroveremo un’obiezione analoga più avanti; vedi nota 53.
8   A. Badiou L’essere e l’evento, cit., pp. 96-97.
9   Ivi, p. 95.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|323Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

paradosso messo in luce da Russell10. In altre parole, dato l’insieme X, definito 
come l’insieme di tutti gli insiemi che non contengono sé stessi, qual è la risposta 
alla domanda: X contiene o no sé stesso come elemento? Se X contiene sé stesso 
come elemento, allora contraddice la definizione stessa di X; se invece non con-
tiene sé stesso come elemento, la contraddizione sta nel fatto che X, non inclu-
dendo sé stesso, non può essere l’insieme di tutti gli insiemi che non contengono 
sé stessi: veniva così messa in crisi la connessione tra logica e matematica.

Nel momento in cui delle totalità non possono essere unificate senza ge-
nerare contraddizione, allora vuol dire che tali molteplicità sono «assolutamente 
infinite»11, dice Cantor; che Cantor ricorra al concetto di assoluto, uscendo così 
fuori dal dominio matematico del trans-infinito12, vuol dire che prova a salvare 
il discorso con il supplemento di Dio. Queste molteplicità vengono definite da 
Cantor «inconsistenti» e, dal punto di vista matematico, risultano il non-essere a 
partire dal quale è possibile definire la possibilità di ciò che, invece, si lascia pre-
sentare come insieme, come qualcosa che è possibile raccogliere sotto una legge: 

Ammiriamo il fatto che lo stesso individuo, Cantor, rispecchi questa 
realizzazione, dove l’uno è il non-essere dell’essere molteplice – ed è 
la sua invenzione – solo nella follia di salvare Dio, cioè l’uno, da ogni 
presentazione del molteplice13.

E questo è esattamente il punto che impegnerà nei decenni successivi una serie 
di matematici, tra cui Zermelo e Fraenkel, nella revisione della teoria cantoriana. 
In particolare, il paradosso di Russell innanzitutto rende chiaro il fatto che non si 
può partire da una definizione esplicita di insieme, perché si è visto che né l’intu-
izione – quale intuizione si può avere per gli elementi di insiemi molto grandi – 
 né il linguaggio assicurano la presa sul molteplice puro affinchè sia valida la 

10   «The comprehensive class we are considering, which is to embrace everything, must embrace it- 
self as one of its members. In other words, if there is such a thing as “everything,” then “everything” is 
something, and is a member of the class “everything.” But normally a class is not a member of itself. 
Mankind, for example, is not a man. Form now the assemblage of all classes which are not members 
of themselves. This is a class: is it a member of itself or not? If it is, it is one of those classes that are not 
members of themselves, i.e. it is not a member of itself. If it is not, it is not one of those classes that are 
not members of themselves, i.e. it is a member of itself. Thus of the two hypotheses—that it is, and 
that it is not, a member of itself—each implies its contradictory. This is a contradiction»; B. Russell, 
Introduction to Mathematical Philosophy, George Allen and Unwin, Ltd./ The Macmillan Co, 
New York 1920, pp. 136-137.
11   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 99.
12   «Prendiamo un oggetto privo di proprietà, un nome o un segno, e attribuiamogli una 
serie di predicati comprensibili e non in contraddizione tra di loro; così definiamo le relazioni 
di questo nuovo oggetto con i concetti già noti». È questa una parte della nota con cui Cantor 
introduce il numero non finito ma determinato ω, ovvero il tipo ordinale delle progressioni 
transfinite semplici. Cantor, cit. in E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell’infinito, 
Mimesis, Milano 2021, p. 11.
13   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 100.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|324Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

legge di contarlo come un insieme univoco. In secondo luogo, viene previsto 
un assioma che evita di affrontare le molteplicità la cui formalizzazione faccia 
riferimento a relazioni di appartenenza di questo tipo (AA), ovvero l’insieme 
A tale che esso non appartenga a sé stesso. Il fatto di ricorrere ad assiomi implica 
che, nella revisione della teoria di Cantor, noi non troviamo il concetto di insieme, 
definizioni di particolari proprietà o predicati; tutto ciò, infatti, ci riporterebbe 
sulla strada dell’uno come elemento fondante del molteplice. Gli assiomi, invece, 
tengono conto solo di una logica dell’appartenenza, cioè un qualcosa A è presen-
tato da una molteplicità B; ma, si dirà, non si reintroduce un criterio univoco per 
definire l’insieme14? 

La risposta è no, perché questo uno che designa l’appartenenza è un opera-
tore di conto, e serve a definire una struttura, e non la sua presentazione: «il fatto 
che ci sia solo una specie di variabili vuol dire: tutto è molteplice, tutto è insie-
me»15. Infine, la revisione della teoria aggiunse quello che è noto come «l’assioma 
di separazione»; se la teoria iniziale degli insiemi, come anticipato, sosteneva che, 
data in maniera formalmente definita una certa proprietà, si ricava l’esistenza di 
una molteplicità di individui che la possiedono, la revisione di Zermelo, invece, 
non consente di dedurre immediatamente l’esistenza di questi termini. L’assioma 
di separazione, infatti, non ha pretese esistenziali, ma stabilisce che, in relazione 
ad una certa proprietà, se esiste una molteplicità A, allora essa ha un sottoinsieme 
B per il quale vale quella proprietà: «il linguaggio non può indurre esistenza, sol-
tanto scissione nell’esistenza»16; l’assioma di separazione, come Badiou chiarisce 
ancora in Logiche dei mondi17, è una conseguenza concettuale del paradosso di 
Russell, proprio perché aggira l’impossibilità di andare da un predicato agli enti 
che lo includono. In termini lacaniani, ricorda Badiou, vuol dire articolare la di-
stinzione tra reale e simbolico, proprio perché il linguaggio opera a partire dalla 
presupposizione dell’esistenza.

Una molteplicità, in quanto presentata, definisce una situazione, ed ogni 
situazione ammette un determinato operatore di conto: la connessione tra una 
situazione e un operatore di conto è la condizione necessaria per poter parlare di 
una struttura. Perché il molteplice puro diventi una molteplicità, occorre effet-
tivamente mettersi a contare, cioè esplicitare la sua struttura. L’atto del contare, 

14   «To paraphrase Deleuze again: “A single voice raises the clamor of being. Being is said in a single 
and same sense”—the sense of the set»; è una questione che viene affrontata, con un’interpretazione 
sovrapponibile a quella qui presentata, da King-Ho Leung in Unovocity for militants: set-theoreti-
cal ontology and the death of the one, in «JCRT», 16.2, 2017, p. 357.
15   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 102.
16   Ivi, p. 104.
17   Id., Logiques des mondes, Seuil, Paris 2006; tr. it. a cura di P. Cesaroni, M. Ferrari e G. Mi-
nozzi, Logiche dei mondi, Mimesis, Milano 2019, p. 250.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|325Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

dunque, pone retroattivamente un molteplice inerte che non si rivela se non 
quando è già strutturato: «conveniamo di chiamare molteplicità inconsistente 
la prima e molteplicità consistente la seconda»18. Il conto ha un carattere opera-
torio, e non qualifica una proprietà di tipo pitagorico come l’essere è numero. 
Proviamo a fare un esempio; una società di calcio consiste di un molteplice di 
molteplici che, in quanto tali, non si riferiscono al calcio: uomini, divise, musco-
li, atomi, prati, sedili, quotazioni in borsa, etc…; solo una struttura rende questi 
molteplici coerenti. Quando Badiou si sofferma sull’operatore di conto, non ci 
sta dicendo che l’intelletto forma i dati sensibili, ma che il carattere operativo del 
conto è una caratteristica ontologica, non epistemologica: senza una struttura, 
senza una qualche forma di coerenza, non c’è niente.

Il vuoto come nome dell’essere 

Il conto per uno pone comunque l’uno come risultato; se l’uno risulta, vuol dire 
che qualcosa del molteplice non coincide con il risultato. Non può certo essere 
qualcosa che accade prima della presentazione, perché il molteplice è sempre 
strutturato; ma poiché il risultato indica che comunque deve esserci stato un 
molteplice che non aveva la forma dell’uno, «bisogna ammettere che dall’inter-
no di una situazione, il molteplice puro è insieme escluso da tutto […], e inclu-
so in ciò che sarebbe la presentazione stessa»19. A queste condizioni è necessario 
che il molteplice puro sia niente; il niente è ciò che si pone tra l’operazione del 
contare e il risultato: 

Dal momento in cui il tutto di una situazione è sotto la legge dell’uno e 
della consistenza, occorre che, nella prospettiva dell’immanenza ad una 
situazione, il molteplice puro, assolutamente impresentabile secondo il 
conto, sia niente20. 

Questo niente non ha un luogo, né è un termine della situazione: «è il fantasma 
dell’inconsistenza»21, il fatto, cioè, che quanto viene presentato si è in qualche 
modo già sottratto al conto: 

Chiamo vuoto di una situazione questa sutura con il suo essere […] e indica 
contemporaneamente che niente è presentato, e che la designazione di questo 
impresentabile si fa a vuoto, senza localizzazione strutturale pensabile22. 

18   Id., L’essere e l’evento, cit., p. 79.
19   Ivi, p. 112.
20   ibidem.
21   Ivi, p. 114.
22   Ivi, p. 115.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|326Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Perché allora definirlo molteplice? Il punto è che il vuoto non viene tematiz-
zato nella sua singolarità, e ciò perché questo equivarrebbe a poter distinguere 
il vuoto, nella sua unità, da tutto il resto; ma se ciò accadesse ricadremmo nel 
vincolo dell’uno: «nominarlo come molteplice è la sola via d’uscita che lascia il 
non poterlo nominare come uno»23. Poiché questo molteplice è un molteplice di 
niente, non avrà alcun elemento capace di differenziarlo da altri molteplici e sarà, 
dunque, «inestensionale». Qui sta la sua unicità, cioè il fatto che la sua differenza 
non è descrivibile, e dunque non c’è che un vuoto; le conseguenze immediate 
che Badiou trae da questa argomentazione sono due: «inizia qui il congedo da 
ogni assunzione presentificante dell’essere»24, e «dire che l’insieme vuoto è unico 
equivale a dire che la sua marca è un nome proprio»25.  Il simbolo del vuoto non 
è la marca della mancanza di un altro segno, ma assume una funzione ontologica; 
questo tipo di materialismo ontologico non privilegia l’iscrizione materiale del 
simbolo, come avveniva nel contesto strutturalista degli anni ’60, ma la messa in 
evidenza di una molteplicità senza uno. 

Badiou osserva che ci troviamo di fronte ad un puro atto di «nominazione», 
cioè all’unica strategia possibile per avere un molteplice sottratto al conto per uno; 
ed è questo a renderlo «unico», un’unicità che non si sviluppa in base a delle diffe-
renze, ma in base alla sua indifferenza. Il molteplice puro, dunque, non accede alla 
presentazione, e nessuna traccia del vuoto deve riaffiorare nel regime di presentazio-
ne. Poiché il contare per uno non può contare sé stesso, è proprio qui che il vuoto 
potrebbe fare la sua comparsa; è questo carattere non fondato della situazione che 
rende necessario duplicare la struttura iniziale e ricontare il conteggio, ovvero ren-
dere operativa una meta-struttura che fissa come esistente solo ciò che viene conta-
to: «ogni struttura è doppiata da una meta-struttura, che la chiude ad ogni fissaggio 
del vuoto»26. La meta-struttura rappresenta la presentazione attraverso quello che 
viene chiamato power-set, in cui, infatti, l’insieme di partenza compare come sot-
to-insieme di sé stesso e compare ciò che nella teoria degli insiemi viene chiamato 
insieme vuoto: è questo eccesso non incluso nella presentazione a circoscrivere il 
supplemento dell’essere. Vediamo da vicino come arriviamo a questo punto.

23   Ivi, p. 118.
24   Ivi, p. 128
25   Ivi, p. 130
26   Ivi, p. 159; «l’interdizione di ogni presentazione del vuoto è immediata e costante solo se 
questo punto di fuga del molteplice consistente, che è propriamente la sua consistenza in quanto 
risultato operatorio, è a sua volta ostruito, o bloccato, da un conto per uno dell’operazione stessa, 
un conto del conto, una meta-struttura». Ivi, p. 160.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|327Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Meta-ontologia

Quando un insieme è ben definito vuol dire che, dato un oggetto qualsiasi, è 
sempre possibile dire se appartiene all’insieme o no; un insieme diventa ordinato 
se, dati due suoi elementi, è possibile indicare una legge per cui sia possibile sta-
bilire quale sia il precedente e quale il successivo; infine, l’insieme ben ordinato 
implica che vi sia un primo elemento e che, tranne l’ultimo, ogni elemento abbia 
un successivo; solo a questo livello fa, dunque, la sua comparsa il numero come 
tipo di ordine27. Si possono trovare insiemi che abbiano una potenza superiore al 
numerabile? Una possibilità passa per il calcolo combinatorio.

Consideriamo ad esempio un insieme A cui appartengono 3 elementi, A 
= [a,b,c], un insieme pertanto di cardinalità finita k=3. Il suo power-set, i suoi 
possibili sottoinsiemi sono: l’insieme vuoto, i sottoinsiemi propri: [a], [b], [c], 
[a,b], [a,c] [b,c] e infine l’insieme [a,b,c] di partenza. Il numero dei sottoinsiemi 
possibili, ossia la cardinalità dell’insieme P(A) è pari a 2k = 23 = 828, ma dato un 
insieme transfinito numerabile M con cardinalità J, l’insieme delle sue parti sarà 
J, un cardinale superiore a J; di quanto? questo è indecidibile29. La dimostrazione, 
opera del matematico Cohen, rivela un indice negativo che blocca lo svolgimento 
del discorso; poiché c’è una specificità della matematica nel discorso di Badiou, 
questo indice negativo non può che fare riferimento ad una struttura dell’Es-
sere. Essere ed evento, infatti, attribuisce alla matematica l’iscrizione dell’Essere, 
rendendola, dunque, sinonimo di ontologia. Il ruolo della matematica, come 
visto, deriva dalla sua capacità di parlare dell’Essere come di molteplicità infinite. 
Questa distinzione tra insieme iniziale e insieme dei sottoinsiemi schematizza la 
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Questa è la prima tesi meta-on-
tologica di Badiou, ovvero una tesi che trae conseguenza filosofiche da un enun-
ciato matematico; esiste una discrepanza tra presentazione e rappresentazione. 

La tipologia dell’essere che offre Badiou si muove tra due assiomi, l’insieme 
vuoto e l’insieme infinito come eccezione alla successione; come schema ontolo-
gico P(M)≥J è l’indice di una connessione tra un enunciato e qualcosa di esterno 
all’enunciato stesso; questa esteriorità si annuncia dal lato della rappresentazione, 
che dunque è in eccesso sulla presentazione, ed è una formalizzazione diversa dal 

27   A. Badiou, Un, multiple, multiplicité(s), «Multitudes», 1, 2000, p. 200.
28   Cfr. E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell’infinito, cit., p. 8.
29   Cantor era convinto che la potenza del continuo fosse la seconda cardinalità transfinita, 
quella immediatamente successiva alla cardinalità del primo transfinito numerabile. Solo nel 
1963 il matematico P. Cohen riuscì a dimostrare che l’ipotesi del continuo è indecidibile sulla 
base della teoria degli insiemi di Cantor e sulla base della formulazione definitiva di Zermelo e 
Fraenkel. Cfr. anche Q. Meillassoux, Après la finitude. Essai sur la nécessité de contingence, Seuil, 
Paris 2006; a cura di M. Sandri, Dopo la finitudine. Saggio sulla necessità della contingenza, Mi-
mesis, Milano 2012, p. 128.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|328Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

matema dell’evento che, vedremo, costruisce Badiou, perché quest’ultimo co-
struisce un matema meta-ontologico. Abbiamo detto che il conto per uno della 
presentazione non è un essere diverso dalla messa in uno della rappresentazione, 
ma sono solo due modi di contare che non modificano l’essere del molteplice: 
«qui, ancora una volta, l’essere dell’uno è una finzione retroattiva»30. In base al 
teorema del punto di eccesso, che Badiou affronta nella Meditazione 7 di L’essere 
e l’evento, risulta impossibile, da un punto di vista formale, data una qualsiasi 
situazione, che tutti i suoi sottoinsiemi, ovvero tutto ciò che è incluso in questa 
situazione, siano anche termini appartenenti a questa situazione, ovvero termini 
numerabili nella presentazione della situazione stessa: c’è sempre un eccesso di 
sottoinsiemi sui termini presentati. Notiamo che lo scarto tra l’appartenenza e 
l’inclusione nell’organizzazione dell’essere prepara il punto di appoggio per il po-
sizionamento del soggetto; poiché la definizione di un insieme è intrinseca, il suo 
cambiamento può avvenire solo aggirando la sua coerenza di insieme, in partico-
lare attraverso la situazione inammissibile di un insieme che appartiene a sé stes-
so; da qui la posizione, come stiamo per vedere, dell’evento come fuori-struttura. 
Il secondo termine del titolo, Evento, affronta l’iscrizione matematica dell’Essere 
che circoscrive l’emergere del nuovo; questa impresa dà luogo ad una seconda tesi 
meta-ontologica, ovvero l’evento come concetto di quella molteplicità paradossa-
le esclusa dal campo dell’ontologia.

Quando un termine è sia presentato che rappresentato, esso è «norma-
le»; diventa «un’escrescenza» un termine solo rappresentato, ma non presentato; 
infine «singolare» un termine che è solo «presentato», ma non rappresentato. 
L’ontologia non può avere escrescenze, dice Badiou, perché ciò comporterebbe 
il fatto di avere due distinte assiomatiche, una per la presentazione, l’altra per 
la rappresentazione. Constatare che vi siano parti incluse, ma non appartenenti 
alla situazione, implica attribuire al vuoto «la figura latente dell’essere»31. Per 
questo le parti incluse vengono numerate nel definire qual è la completezza 
strutturale dell’operazione di conto, ossia la parte totale di tutte le parti. In altre 
parole, osserva Badiou, 

l’ontologia è costretta a costruire il concetto di sotto-insieme, a trarre 
tutte le conseguenze dallo scarto tra l’appartenenza e l’inclusione e a non 
sottostare essa stessa al regime di questo scarto. L’inclusione non deve 
dipendere da nessun altro principio di conto se non dall’appartenenza. 
[…]. Questo significa il fatto che l’esistenza dell’insieme dei sotto-insiemi 
sia un assioma o un’idea, come le altre: ci dà solo un molteplice32.

30   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 156. 
31   Ivi, p. 163.
32   Ivi, p. 167.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|329Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

L’evento

Prendiamo in considerazione il sintagma Rivoluzione francese; che cos’è, si chie-
de Badiou? esso è «una situazione in cui figura almeno un sito evenemenziale»33. 
Proviamo a chiarire il significato di questa espressione. Immaginiamo una situa-
zione sociale in cui ci riferiamo ad una molteplicità del tipo: la presenza degli 
immigrati in un quartiere di una grande città; ora, tutti i termini di questa mol-
teplicità possono essere presentati nella situazione in esame: ad esempio, quanti 
immigrati abitano in questo quartiere. Se tutti i termini di questo molteplice 
presentato risultano anche rappresentati- ad esempio, ogni termine ha un con-
tratto di locazione, o vive con una famiglia perfettamente integrata, etc… - vuol 
dire che ci troviamo di fronte a delle molteplicità normali, ovvero termini che 
appartengono alla situazione e sono anche inclusi come parte di questa situazio-
ne. Ma se alcuni di questi termini, pur presentati, risultano però abusivi, irre-
golari, etc…, vuol dire che essi sono presentati, ma non rappresentati, e quindi 
non sono parte della situazione perché non risultano: queste sono, lo sappiamo, 
molteplicità singolari. Mentre la natura è il regno delle molteplicità normali, la 
storia è «l’onnipresenza delle singolarità»34. 

Prendendo il nostro esempio, diremo con Badiou, che esso realizza «un 
sito evenemenziale», cioè gli immigrati sono contati per uno nella presentazio-
ne, ma la presenza di immigrati fantasma fa sì che non tutti i termini presentati 
siano poi rappresentati come una parte della situazione stessa: queste moltepli-
cità a-normali costituiscono il sito come non-parte della situazione. La prima 
cosa da notare è che un sito evenemenziale non è assoluto; ciò che non è incluso 
come parte di una determinata situazione, può esserlo in un’altra – ad esempio, 
chi e quanti sono gli irregolari di un quartiere-; se la natura è assoluta, dice 
Badiou, la storia è invece relativa. Proprio perché la natura è assoluta e globale, 

33   Ivi, p. 247. Quando incontriamo termini che non possono essere appresi, possiamo trovarci 
di fronte ad un sito; questa sua intrinseca precarietà, il fatto, cioè, che il sito si apra sul nulla, 
è una condizione per l’evento; l’evento, a sua volta, è l’unica condizione per confermare questa 
precarietà, perché solo l’evento può procedere ad una riconfigurazione degli elementi di un sito 
attraverso il significante soprannumerario – soprannumerario perché il matema dell’evento è 
indecidibile-; quest’ultimo viene forzato ad essere tramite un intervento che «si appoggia sulla 
circolazione già decisa di un molteplice evenemenziale» (ivi, p.282). Che cosa vuol dire forzare 
un termine? Il forzamento è un modo per costruire ipotesi in un linguaggio formale utilizzando le 
risorse di un insieme iniziale. Le ipotesi investono le caratteristiche di un’estensione dell’insieme 
iniziale, ovvero l’insieme inziale più un sottoinsieme generico; la genericità è la caratteristica di 
un insieme che non è conoscibile nel linguaggio che descrive l’insieme iniziale; il forzamento è 
la procedura con cui si indaga se un particolare elemento dell’insieme iniziale, scelto in quanto 
possibile portatore di una connessione con un’ipotesi, appartiene all’insieme generico. Questo 
non significa che l’insieme generico venga classificato sotto un predicato- abbiamo infatti detto 
che questo insieme non è nominabile nel linguaggio dell’insieme iniziale-, ma che un elemento 
venga considerato parte di questo sottoinsieme.
34   Ivi, p. 244.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|330Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

essa ha solo fatti, mentre è nella storia che possono emergere degli eventi con 
un carattere sempre locale. Ciò che fa sì che un sito sia «evenemenziale» è la sua 
qualificazione retroattiva attraverso l’evento: il motore di questa affermazione, 
dice Badiou, può essere così espresso: , che si legge: «l’evento del sito x costitui-
sce un molteplice di tutti i molteplici che appartengono al suo sito da una parte 
e, dall’altra, dell’evento stesso»35. 

Adesso proviamo ad esplicare questa definizione di evento. In che modo la 
rivoluzione francese è un evento? Con l’espressione rivoluzione francese inten-
diamo tutto ciò di cui si compone la storia francese tra il 1789 e il 1794: stati ge-
nerali, i sanculotti, i clubs, la Vandea, etc…; tutti questi singoli termini possono 
essere raccolti e qualificati come fatti e tracce di quell’unica categoria storica che 
li riassume e li rappresenta tutti come derivati da quell’unica trasformazione che 
indichiamo con il termine rivoluzione francese, e che riguarda il territorio fran-
cese in quegli anni; quindi il significato di rivoluzione non è solo il modo di fare 
uno di una serie di cose non necessariamente legate tra di loro, ma è anche un 
modo di indicare la modalità del loro collegamento; possiamo, quindi, dire che 
la rivoluzione presenta i termini di quella situazione e, in qualche modo, presen-
ta sé stessa come un termine di quella stessa situazione: questo spiega il perché, 
nel matema della rivoluzione, l’evento stia da entrambe le parti dell’equazione. 
Ma come è possibile che si verifichi ciò? Riferiamoci ancora al matema; si noterà 
che c’è una x grande e una piccola; quella grande indica il sito e tutto ciò che 
esso presenta: stati generali, clubs, etc… ; adesso sappiano che se x è presentato, 
non tutti i suoi termini necessariamente verranno rappresentati. Possiamo, ad 
esempio, discutere sul fatto se quelli che assalgono le proprietà o quelli che fanno 
strage di preti, siano autentici rivoluzionari; che cosa può assicurare che tra tutti 
gli elementi presentati vi sia la stessa rivoluzione? «Solo un evento interpretante 
può affermare che l’evento è presentato nella situazione»36. Che cosa vuol dire 
Badiou? O, per meglio circoscrivere la questione, qual è lo schema ontologico di 
una situazione storica? 

Per rispondere a questa domanda dobbiamo tener presente un assioma in-
trodotto da Zermelo, l’assioma di «fondazione»; per capire che tipo di vincolo 
introduca questo assioma ricordiamoci una situazione già richiamata: conside-
riamo un insieme qualsiasi A e sia B un elemento di A, cioè BB è da considerarsi 
sul «bordo del vuoto» se i molteplici di cui si compone non sono presentati da A; 
quindi B è presentato da A, ma gli elementi di B non hanno alcun elemento in co-
mune con A; secondo l’assioma di Zermelo, «dato un molteplice esistente, gli ap-

35   Ivi, p. 250.
36   Ivi, p. 252.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|331Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

partiene sempre un molteplice sul bordo del vuoto»37. Da questo assioma si ricava 
un principio così esplicitabile: qualsiasi insieme non vuoto non può procedere 
all’infinito nel dichiarare l’appartenenza di ciò che gli compete in quanto insieme, 
perché ogni insieme incontra un termine che pone uno scarto tra presentazione e 
rappresentazione; ragion per cui, una presentazione può essere infinita, ma è «tut-
tavia marcata dalla finitudine per quanto riguarda la sua origine […]. Tale propo-
sizione equivale alla storicità di ogni molteplice»38. Ma come ci si pone, a questo 
punto, di fronte a quelle situazioni che abbiamo classificato come normali, natu-
rali, omogenee, senza salti? «arriviamo nientemeno che alla differenza ontologica 
tra l’essere e l’ente»39. In altre parole, una situazione naturale è anch’essa fondata 
e, abbiamo visto, il termine fondatore porta il nome del vuoto; ma una situazione 
storica, invece, è fondata da termini non vuoti: «il ricorso al vuoto è quanto isti-
tuisce, nel pensiero della coppia natura/storia, una differenza ontologica»40. Ma 
se i molteplici sono sempre fondati, possiamo quindi dedurne che l’ontologia è 
tutta orientata verso l’essere dell’evento? in realtà no, e per una ragione già intro-
dotta. Abbiamo prima fissato, nell’esempio della rivoluzione, l’appartenenza del 
significante rivoluzione alla sua stessa significazione, cioè il matema dell’evento 
che compare da entrambi i lati dell’equazione; in altri termini, un insieme A viene 
riconosciuto perché sarà già stato riconosciuto; dunque, A ma è possibile? Suppo-
niamo che esista un insieme A tale che ; se esiste l’insieme A, esiste anche il nome 
«A» che ha ricevuto, cioè la messa in uno di quanto è stato presentato; messa in 
uno che, però, non dà l’essere all’uno perché ciò che è presentato è un molteplice. 
Ora, questa messa in uno di A, ovvero , non terrebbe conto dell’assioma di fonda-
zione, perché non avrebbe in sé stesso nessun elemento tale che l’intersezione di A 
con  sarebbe un insieme vuoto; infatti, poiché A,  vuol dire che l’intersezione tra 
A e  non è vuota, ma è proprio uguale ad A. Conclude Badiou:

L’ontologia non ammette che possano esistere, cioè contati per uno come 
insiemi dalla sua assiomatica, dei molteplici che appartengono a sé stessi. 
Non c’è nessuna matrice ontologica accettabile dell’evento41. 

Se non c’è ontologia dell’evento, sembra allora che siamo prigionieri di un circolo 
già evidenziato; solo l’evento fonda la possibilità dell’intervento interpretante, e 
solo quest’ultimo riconosce l’evento: «chiamo intervento ogni procedura attraver-
so la quale un molteplice è riconosciuto come evento»42. Per uscire da questo ri-

37   Ivi, p. 257.
38   Ivi, p. 258.
39   Ivi, p. 259.
40   Ivi, p. 260.
41   Ivi, p. 262.  
42   Ivi, p. 274.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|332Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

mando speculare, osserva Badiou, dobbiamo intendere il nostro intervento come 
qualcosa che si stacca dalla situazione per appoggiarsi sulla circolazione di un 
molteplice valutato come conseguenza di un altro molteplice la cui appartenenza 
alla situazione è stata già decisa: «l’intervento è ciò che presenta un evento per l’av-
vento di un altro. […]. Ciò equivale a dire che la teoria dell’intervento è il nodo 
di ogni teoria del tempo»43. Un esempio che Badiou richiama spesso riguarda 
Marx44. Se consideriamo un insieme A, un sotto-insieme di A sarà generico se nes-
suna delle proprietà disponibili all’interno del mondo in cui è localizzato A può 
definirlo; il proletariato viene descritto nei Manoscritti economico-filosofici proprio 
nei termini di un sotto-insieme generico; e poiché esso è al di là di tutte le identità 
definite in quella situazione, può diventare il supporto per una verità universale.

 L’aspetto decisivo di questa impostazione è che nessun evento costituisce, 
dunque, un inizio assoluto, perché ogni evento deve essere ricostruito nella sua 
rete causale a partire dai termini della situazione; ciò che è rilevante nell’evento, 
continua Badiou, non è il fatto di esaltare l’occorrenza provvidenziale, ma la ca-
pacità di saper afferrare e nominare le conseguenze45. C’è qualcosa di «illegale» in 
questa strategia retorica che Badiou adotta a partire da un altro elemento chiave 
della teoria degli insiemi, ovvero l’assioma della scelta: 

Nella sua forma definitiva, l’assioma della scelta pone che, dato un molteplice 
di molteplici, esiste un molteplice composto da un rappresentante di 
ciascuno dei molteplici non vuoti di cui il primo molteplice assicura la 
presentazione46;  

e poco più avanti: 

L’ipotesi che avanzo è la seguente: l’assioma della scelta formalizza 
nell’ontologia i predicati dell’intervento. Si tratta di pensare l’intervento 
nel suo essere, cioè a scapito dell’evento, che, come è noto, l’ontologia non 
ha modo di conoscere47. 

43   Ivi, p. 282.
44   Id., Éloge des mathématiques, avec Gilles Haéri, Flammarion, Paris 2015, pp. 81-95.
45   «What if what Badiou calls the Truth-Event is, at its more radical, a purely formal act of deci-
sion, not only not based on an actual truth, but ultimately indifferent to the precise status (actual or 
fictitious) of the Truth-Event it refers to? What if we are dealing here with an inherent key component 
of the Truth-Event- what if the true fidelity to the Event is ‘dogmatic’ in the precise sense of unconditio-
nal Faith, of an attitude which does not ask for good reasons and which, for that very reason, cannot 
be refuted by any ‘argumentation’?», S. Žižek, The Ticklish Subject. The Absent Centre of Political 
Ontology. Verso, London  1999, pp. 144-145. In realtà Badiou non dice mai che c’è un soggetto 
che, ad un certo punto, accetta fideisticamente una o più verità che gli si presentano in forma 
sistematica; c’è un modo di forzare le affermazioni che nominano un indiscernibile che deve 
essere ogni volta ricostruito.
46   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 298.
47   Ivi, p. 302.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|333Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

L’illegalità consiste nel fatto che nessun essere possa essere convocato per confer-
mare ciò che l’intervento sussume dalla situazione; questo implica che quando 
un molteplice viene inseguito e posto come l’effetto di un molteplice che circola-
va nella situazione – ad esempio, il comunismo come l’effetto di un proletariato 
giunto a certe condizioni-, non c’è nessun rappresentante di queste condizioni 
capace di garantire la necessarietà di questo rapporto: «c’è un rappresentante, 
ma è impossibile sapere quale. Di modo che questo rappresentante non ha altra 
identità se non quella di dover rappresentare il molteplice a cui appartiene»48. 

Il soggetto/evento

È proprio a questo livello, quando viene operata la connessione49 tra alcuni ter-
mini della situazione all’evento, che si situa l’emersione di una funzione chia-
mata soggetto. Nell’ottica di Badiou, dunque, il soggetto non può essere una 
sostanza; una sostanza, infatti, è sempre interna ad un linguaggio che esprime 
una situazione nella sua ripetibilità e, di conseguenza, non può mai nominare 
l’evento, perché esso è il fuori di ogni struttura, non avendo un nome all’interno 
di un sapere; né, tantomeno, il soggetto può essere considerato un risultato, per-
ché anche quest’ultimo non potrebbe che presentarsi nella forma di un’identità 
riconoscibile e riproducibile. Il soggetto si manifesta solo all’interno di una pro-
cedura che, da un lato nomina l’evento come ciò che tiene insieme gli effetti di 
una situazione, dall’altro ricostruisce la stessa situazione come ciò che non poteva 
non contenere l’evento che sarebbe stato annunciato: «la soggettivazione, nodo 
aporetico di un nome di troppo e di un’operazione insaputa, è ciò che traccia 
in situazione il divenire molteplice del vero»50. L’aspetto problematico di questo 
modo di intendere il soggetto è che tutte le riflessioni sulle strutture ideologiche, 
sui processi di soggettivazione, sulla molteplicità dei flussi monetari – in breve, 
l’apparato teorico di Althusser, Foucault, Deleuze- vengono messe da parte, per-
ché Badiou astrae il soggetto dalle dinamiche sociali e lo isola nell’atto di una 
decisione che deve fare a meno dei saperi condivisi. 

L’aspetto interessante di questo tracciamento, ovvero la valutazione della 
prossimità dei termini incontrati in una situazione con il nome dell’evento, 

48   Ivi, p. 304.
49   «The distinction truth/simulacrum cannot ultimately be formulated because it does not have any 
viable place of enunciation within Badiou’s theoretical edifice (at this stage of its elaboration, at least). 
There are only two places of enunciation within Badiou’s system: the situation and the event»; Laclau, 
An ethics of militant engagement, in Think Again. Alain Badiou and the Future of Philosophy, Peter 
Hallward (comp.), Continuum, London 2004, p. 123. Laclau non prende in considerazione 
quella forma di intervento interpretativo che collega l’evento – finora indecidibile – alla situazio-
ne utilizzando la tecnica del forzamento.
50   A. Badiou, L’essere e l’evento, cit., p. 482.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|334Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

è che non c’è nessuna necessità nell’ordine con cui i termini vengono visti in 
quanto connessi o non connessi con l’evento: «così la procedura è regolata nei 
suoi effetti, ma interamente casuale nelle sue traiettorie»51. Come può essere 
regolata nei suoi effetti? 

Perché, dice Badiou, la procedura che prova ad esplicitare il legame tra una 
serie di effetti e la regola di connessione che si sta costruendo, è una procedura 
infinita – e questa infinità è proprio il nome della verità in Badiou-, mentre il 
soggetto non può che essere un momento locale, circoscritto, della raccolta di 
queste stesse connessioni: 

Da ogni parte la verità del cristianesimo o della musica contemporanea, 
o della matematica moderna, oltrepassa il supporto delle soggettivazioni 
denominate san Paolo, Schönberg o Cantor, malgrado questa verità 
proceda solo dalla raccolta di inchieste, sermoni, opere, enunciati, dove 
questi nomi si effettuano52. 

Il che rende ovviamente ogni soggetto inadeguato alla verità, perché non può in 
alcun modo esserle co-estensivo in quanto operatore locale e finito. 

Questo ci permette di capire, dice Badiou, quelle fasi estremamente in-
stabili in cui l’annuncio di una verità appare del tutto priva di fondamento agli 
osservatori esterni a quella situazione: un discorso rivoluzionario verrà recepi-
to come utopico, una rivoluzione artistica come una negazione dell’arte, etc…. 
Qui, come è stato rilevato da alcuni interpreti, si determina una condizione sin-
golare nella prospettiva ontologica di Badiou. Ciò accade perché il complesso di 
operazioni rivolto all’insieme generico esprime una dimensione temporale che 
tiene insieme sia il suo carattere globale – vale per tutti gli esseri- sia il suo ca-
rattere circoscritto a delle molteplicità; questa dimensione, così definita, avreb-
be caratteristiche diverse dalle tracce53 con cui avviene il riconoscimento delle 
conseguenze di un evento. Il problema per Badiou è che questo implicherebbe 
assumere una posizione che attribuisce polemicamente a Deleuze, cioè postulare 
una dimensione temporale globale per il cambiamento, non formulabile nella 
teoria insiemistica. Perché allora il soggetto si trova in questa situazione privi-

51   Ibidem.
52   Ivi, p. 483.
53   Questa questione temporale diventa ancora più evidente se vediamo in che direzione va la 
riflessione sul soggetto in Logiche dei mondi; qui, infatti, la forma soggettiva entra in relazione con 
il concetto di corpo, ed è quest’ultimo che permette alle verità di poter apparire da qualche parte; 
e, soprattutto, a differenza della prospettiva puramente ontologica vista prima, la materialità del 
corpo entra in una dinamica relazionale da ricostruire ogni volta. Cfr. A. Badiou, Logiche dei 
mondi, cit., pp.577-592. Cfr. Maniglier, Le tournant anthropologique d’Alain Badiou, in Autour 
Alain Badiou, Textes réunis par Isabelle Vodoz et Fabien Tarby, Germina, Paris 2011, in particolare 
pp. 248-251.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|335Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

legiata? Qui torniamo di nuovo alla meta-ontologia54, cioè al modo in cui il 
discorso filosofico rappresenta queste operazioni interne alla teoria degli insiemi. 
L’ontologia, infatti, può solo offrire una struttura delle tracce nella descrizione 
delle procedure connesse all’evento, ma non una formalizzazione concettuale del 
soggetto. Questo, infatti, non può farlo, perché non riuscendo a pensare l’evento, 
non può pensare neppure ciò che  l’evento contribuisce a costituire, il soggetto.

Dall’ontologia alla fenomenologia

Abbiamo capito che c’è sempre una donazione preventiva dell’essere che viene 
colta nella sua generalità da una struttura insiemistica; quest’ultima viene espres-
sa in una logica matematizzata che, prescindendo da ogni svolgimento fattuale 
delle molteplicità, permette di pensare alcune relazioni tra le molteplicità stesse; 
tra logica e matematica non si gioca una contesa nel registro dell’universalità, né 
una loro differenziazione funzionale. Quello che Badiou osserva, a distanza di 
anni, è che in L’Essere e l’evento c’era l’assunzione di una logica-matematica in un 
registro ontologico, senza tematizzare, però, il rapporto tra il formalismo logi-
co-matematico e l’universalità della matematica nella sua forma insiemistica55. In 
questo modo, continua Badiou56, la stessa ontologia di L’essere e l’evento, avendo 
la logica come suo linguaggio formale, si porta dietro la «prescrizione linguistica» 
senza che la decisione ontologica possa metterla da parte; non appena la logica 
viene matematizzata, infatti, mostra la sua connessione al linguaggio naturale, 
tanto da farci parlare di enunciati, proposizioni, sintassi, interpretazione, etc.

La teoria delle categorie offre una linea di fuga rispetto a questi limiti. Se un 
modello teorico prima appariva come l’interpretazione semantica regolata dalla 

54   Brassier nota che in questo modo la teoria degli insiemi viene trasformata in un discorso re-
ferenziale, poiché le vengono attribuiti degli oggetti che si riferiscono alle strutture di determina-
te situazioni; questo però non rientrerebbe nel carattere immanente della teoria degli insiemi; cfr. 
Brassier, L’Anti-phenomene – presentation et disparaitre, in Ecrits autour de la pensée d’Alain Badiou, 
ed. B. Besana and O. Feltham, Harmattan, Paris 2007, pp. 55–64; Feltham ha provato a fornire 
una diversa lettura di questa impostazione di Badiou; dichiara che Badiou sceglie un determinato 
campo semantico – quello della storia dell’ontologia – e assume la teoria degli insiemi come una 
procedura di verità: «A model of the theory is said to be produced if its syntax, and the operations that 
its syntax permits, can be reproduced without contradiction within that semantic field». cfr. O. Fel-
tham, One or many ontologies? Badiou’s arguments for his thesis ‘Mathematic is ontology’, «Filozofski 
vestnik», Volume XLI, Number 2, 2020, 37–55, p. 51; il che, però, apre alla possibilità di più 
ontologie. Torneremo su questa questione: vedi nota 84.
55   Cfr. A. Badiou, The concept of model forty years later, in A. Badiou, The Concept of Model: 
an Introduction to the Materialist Epistemology of Mathematics, ed. and trans. L. Fraser & T. Tho, 
re.press, Melbourne 2007, pp. 79-107.
56   «Thus, Set Theory itself would be mathematical in as much as it decides axiomatically on the 
existence of an empty set and at least on one infinite set. But there again, the delimitation is created by 
assuming the syntactical common being of logic and mathematics»; A. Badiou, Briefings on Existence, 
cit., p. 112. 



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|336Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

sintassi di un linguaggio formale, la teoria delle categorie presenta solo universi, 
mentre la logica vi compare come dimensione interna. A sparire è l’antecedenza 
formale della logica, a vantaggio della priorità della decisione ontologica; a questo 
punto la logica pensa l’essere secondo i luoghi possibili in cui giunge ad apparire, 
ovvero opera una localizzazione del molteplice57. La teoria delle categorie, che fon-
da la teoria dei topos, è stata inizialmente sviluppata come parte della topologia 
algebrica a partire dagli anni ’40 del secolo scorso da Eilenberg e Maclane58; tro-
vandoci di fronte ad un settore la cui complessità è nota solo agli addetti ai lavori, 
ne parleremo in termini molto generali. Una categoria è una molteplicità – non 
deve essere necessariamente un insieme – di oggetti matematici conforme a un 
dato concetto, come la categoria degli spazi topologici, e i morfismi sono quelle 
mappature tra questi oggetti che preservano le strutture definite dal concetto. 

I morfismi sono talvolta chiamati frecce, a causa della notazione corri-
spondente, Y → X, che designa un morfismo tra X e Y. Esistono regole aggiun-
tive riguardanti i morfismi – ad esempio, formano un gruppo –. Le categorie 
stesse possono essere viste come tali oggetti, e in questo caso si parla di funtori 
piuttosto che di morfismi, e anche i funtori possono formare categorie con i 
loro corrispondenti morfismi: il processo è, in linea di principio, infinitamente 
sviluppabile. Un topos è una categoria di spazi, con frecce, su uno spazio dato, 
e incorpora una serie di concetti fenomenologici che riguardano l’essere-lì o l’a-
ver-luogo. La teoria dei topos adotta alcune proprietà algebriche sviluppate per 
gli spazi topologici, e può applicare queste proprietà a oggetti diversi da quelli 
spaziali; ciò che gli spazi topologici nel senso usuale e i topoi condividono è la 
loro architettura. Anche se possiamo parlare di geometrizzazione dell’algebra, 
topologizzazione è più opportuno come termine, perché geometria e topologia 
si distinguono per i loro diversi modi di studiare lo spazio. La geometria ha a 
che fare con la misurazione, mentre la topologia ignora la misurazione e la scala, 
e si occupa solo della struttura dello spazio in quanto spazio, in cui le distanze 
sono generalmente irrilevanti. La teoria dei topos è servita a Badiou a convertire 
in categorie e a descrivere trasformazioni topologiche a partire dalla teoria degli 
insiemi. 

57   È la riflessione che Badiou inizia a maturare a partire da Être là. Mathematique du trascen-
dental, in Topos. Logique de l’Onto-logique, Paris, Hermann, 2024; English translation by A. J. 
Bartlett and A. Ling: Being there: Mathematics of the transcendental, in Mathematics of the transcen-
dental, Bloomsbury, Sydney 2014. Se nel primo testo, Topos, Badiou offre una presentazione della 
teoria delle categorie come dell’ontologia della matematica – ponendo innanzitutto a sé stesso il 
problema di dover pensare alla possibilità di più ontologie per la matematica-, nel secondo testo, 
invece, sviluppa la teoria delle categorie come logica; questo materiale, di fatto, prepara Logiche 
dei mondi. Vedi anche Rabouin, Tous ensemble? Sur le rapport d’Alain Badiou aux mathématiques, 
in F. Tarby et I. Vodoz (ed.), Autour d’Alain Badiou, Germina, Paris 2011, pp. 81-102.
58   A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|337Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Logica e ontologia

Considerato un universo matematico con delle determinate caratteristiche on-
tologiche, ne conseguono delle specifiche caratteristiche della logica interna di 
questo stesso universo59. Lo studio di queste correlazioni costituisce propria-
mente il contenuto della logica; quest’ultima è, dunque, subordinata all’ontolo-
gia. Poiché la matematica procede per decisioni assiomatiche che attribuiscono 
l’esistenza ad un universo possibile, e poiché la matematica è per ciò stesso on-
tologia, se ne ricava il motivo per cui la logica interna di questo universo possa 
essere matematizzata60. 

Non sfugge che il termine logica assume in questa costruzione un duplice 
senso: da un lato, è la logica espressa da un determinato contesto ontologico: in 
che modo vengono definiti il vero, il falso, i quantificatori, la negazione, etc..; 
dall’altro, è l’espressione matematizzata delle correlazioni tra l’ontologia e la sua 
logica intrinseca, localizzata cioè in un preciso universo. La logica ha, dunque, 
sia una valenza locale, uno strumento che funziona come classificatore di sot-
to-oggetti; sia una portata globale che investe le caratteristiche complessive di 
uno «spazio d’azione» di un topos61 . La teoria dei topos come matrice di logiche 
sembra dominare l’argomentazione di Logiche dei mondi, mentre i mondi sem-
brano conformarsi all’ontologia sottostante che è ancora insiemistica62. Indi-
pendentemente dal quadro topologico63 – orientato verso la teoria degli insiemi 

59   «A topos in which every difference is localizable in a point is said to be “well pointed.” It is clearly 
an ontological feature  of a topos to be well pointed»; precisamente, di un’ontologia discreta e «clas-
sica», cioè dove il principio del terzo escluso è valido; in questo modo viene specificata tanto una 
caratteristica generale – la differenza è sempre situabile-, quanto una caratteristica locale- un dato 
locale sarà vero o falso –. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p.116. 
60   «Logic is not a formalization, syntax or linguistic device. It is a mathematical description of pos-
sible mathematical universes beneath the generic concept of topos. A mathematical universe, a topos, 
localizes its own logic»; Ivi, p.120. Più avanti, ritorna su questo aspetto in termini analoghi: «In as 
much as appearing, that is, the relation, is a constraint that affects Being, it must be the case that the 
science of appearing itself be a component of the science of Being, and hence of mathematics. Logic is 
required to be mathematical logic»; Ivi, p.164.
61   «Set theory strips away structure from the ontology of mathematics leaving pluralities of structure-
less individuals open to the imposition of new structure. Category theory, on the other hand, transcends 
particular structure, not by doing away with it, but by generating it, that is, by producing an axiomat-
ic general theory of structure»; J. Bell, Category Theory and the Foundations of Mathematics, «British 
Journal for the Philosophy of Science», 32, 1981, p.356.
62   «Quando un ente è pensato nella sua pura forma d’essere, in-situata – se non nella sua ontolo-
gia intrinseca (la matematica) –, non si prende assolutamente in considerazione la possibilità, che è 
a esso propria, di appartenere a situazioni (a mondi) differenti»; A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., 
p.205; «la nostra fenomenologia operativa individua la condizione di possibilità della mondanità 
di un mondo, o la logica della localizzazione per l’esserci di un ente qualunque»; Ivi, p.193.  
63   «It is clear that this assessment applies only to the logical but not to Grothendieck’s ontological 
version of topos theory. The main reason for Badiou’s use of topos theory as logic is the necessity of 
rethinking `the gap between logic and mathematics’»; Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontolo-
gies: sets, spaces, and topoi with Badiou and Grothendieck, «Environment and Planning D: Society 
and Space», 2012, v. 30, pages 351-370, p.360.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|338Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

o verso la topologia di Grothendieck –, l’idea è di imporre categoricamente tali 
strutture di localizzazione su insiemi che dispongono l’emergere dello spazio 
costituito da «punti».

Una categoria esprime una classe di oggetti collegati tra loro da una serie 
di morfismi o frecce; in un topos, ad esempio, il predicato  è una tale freccia64. La 
teoria delle categorie applica diagrammi che vanno nella direzione di una forma 
topologica come altro modo per localizzare le conseguenze di un evento. Quando 
Cohen ha mostrato che nella teoria degli insiemi ci sono modelli contrari perché 
alcune frasi risultano indecidibili, Badiou ha collegato l’emersione di questo in-
sieme incoerente ad una decisione che impone una scelta tra le soluzioni; la teoria 
del topos, al contrario, segue innanzitutto i vari modi in cui queste situazioni si 
intersecano per rimandare la decisione ad una fase successiva65. In questo modo, 
la decisione in Logiche dei mondi si manifesta come proiezione locale di un tipo 
di morfismi che viene chiamato «punto» dai teorici del topos66: se l’emergere di 
un evento eccede la matematica come ontologia, deve comunque essere pensato 
matematicamente, attraverso una logica rigorosamente matematizzata. Una delle 
caratteristiche fondamentali della teoria delle categorie è che gli oggetti vengono 
descritti non per quello che contengono, ma per come riescono a trasformarsi; i 
diagrammi servono esattamente a studiare i modi in cui avvengono queste tra-
sformazioni. Il versante esterno di queste relazioni è dato in una forma unitaria, 
un’esplicita gradazione trascendentale, che esprime il concetto dell’oggetto; tale 
gradazione è del tutto indipendente dallo sguardo che la raccoglie, e connota 
le identità nella forma di relazioni di equivalenza. Se consideriamo un insieme 
ordinario S e un elemento sun particolare sottoinsieme  detto singleton, , esiste 
sicuramente s per ogni sottoinsieme che soddisfi la stessa relazione del singleton. 
Ciò che, dunque, appare materialmente deve poter essere espresso secondo la 
teoria degli insiemi, in modo da tornare sempre a quelli che Badiou chiama 

64   Quando consideriamo la teoria degli insiemi, il concetto di classificazione si riduce a chie-
dersi se un dato elemento appartiene ad un insieme o no; questo morfismo, nella sua forma strut-
turale o/o, venne preso come una categoria relazionale del tutto indipendente dai suoi contenuti; 
fu questa versione categoriale di Lawvene e Tierney a segnare l’avvio di una logica geometrica. 
Cfr.  Antti Veilahti, Alain Badiou’s Mistake. Two Postulates of Dialectic Materialism, «Math arXiv», 
1301.1203v22013, 2013.
65   «Badiou’s philosophy could only deal with the occurrence of the ’inconsistent’ as a ’generic’ deci-
sion, that is, as a choice of only one among all situations S (♀). He thus believes that one needs to choose 
which context to inhabit instead of residing in and between many of them all at once. Topos theory, 
by contrast, does use categorical techniques to specifically express the amalgam of such situations so that 
the need to decide does not arise but possibly afterwards» (A. Veilahti, Alain Badiou’s Mistake. Two 
Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 4).
66   La situazione può essere illustrata dalla moderna geografia urbana. Si può, ad esempio, essere 
in grado di comprendere meglio le dinamiche economiche, politiche e culturali delle piccole cit-
tà, e persino dei villaggi, ripensando a queste dinamiche in termini di complessità organizzativa 
generalmente associata alle grandi città. Ciò non significa, tuttavia, che un tale trasferimento 
categoriale di strutture operative - da un tipo di entità urbane a un altro - sia immediato.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|339Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

«atomi reali». Un mondo è la presentazione locale dell’essere67. A differenza delle 
situazioni dell’essere-in-quanto-essere, che parlano solo del molteplice-in-quan-
to-molteplice, un mondo è una costellazione di molteplicità che si trasformano 
attraverso la loro apparenza. La regolazione di questa apparenza risponde ad una 
forma trascendentale, esattamente come nella prima opera l’essere era connesso 
ad un operatore di conto.

L’apparenza non è caotica per il semplice fatto che è organizzata da un 
indice trascendentale, che impone a ogni multiplo una logica68. È immanente 
nella misura in cui, a differenza del suo omonimo kantiano, ci sono tanti tra-
scendentali quanti sono i mondi69. Ciò significa che non esiste un universo o un 
tutto, e i mondi devono essere costituiti immanentemente secondo la coesione 
del molteplice attorno a una struttura di ordine trascendentale. La connessione 
di una molteplicità al trascendentale ha vari gradi di intensità; quello massimo, 
all’interno di una griglia di riferimento o, per meglio dire, l’oggetto-fascio sulla 
base di una gradazione trascendentale, lo rende il trascendentale egemonico.

Tutte le molteplicità con una relazione al trascendentale più debole sa-
ranno quelle con un grado di apparenza minimo. Il molteplice puro, visto 
prima solo da una prospettiva ontologica, è trasformato dall’essere-lì del suo 
apparire fenomenico70; questo implica che non esiste un oggetto in sé, ma solo 
un oggetto localizzato in un certo modo71. Ora, se scegliamo uno degli enti 
molteplici di un mondo che possiede il più grande numero di elementi, per il 
teorema di Cantor che già conosciamo, l’insieme delle sue parti è superiore alla 

67   «The theory of toposes is descriptive and not really axiomatic. The classical axioms of Set theory lay 
out an untotalizable universe of the thought of pure manifold. Say that Set theory is an ontological de-
cision. Topos theory defines the conditions beneath which is acceptable to speak of a universe for thou-
ght, based on the absolutely impoverished concept of relation in general. Consequently, we may also 
speak of the localization of a Situation of being». Cfr. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.
68   «Chiamiamo trascendentale l’insieme operativo che permette di dare senso al “più o meno” 
delle identità e delle differenze all’interno di un mondo determinato»; A. Badiou, Logiche dei 
mondi, cit., p.209; «quando parliamo di una valutazione dell’apparire, è solo per comodità. In-
fatti, ciò che è misurato o valutato dall’organizzazione trascendentale di un mondo è in realtà 
il grado di intensità della differenza di apparizione tra due enti all’interno di tale mondo e non 
un’intensità di apparizione in sé», ivi, p. 214.
69   «La formalizzazione dell’esposizione del trascendentale […] prende la forma di proprietà 
particolari di una struttura d’ordine, in quanto questo tipo di struttura sta al fondo di ogni tra-
scendentale. […]. D’ora in poi sia T un insieme fornito di una struttura d’ordine indicata con 
≤. Questa relazione obbedisce ai tre assiomi dell’ordine: riflessività, transitività, anti simmetria»; 
Ivi, p. 256.
70   «Bisogna dunque ammettere che ciò che governa l’apparire non è la composizione ontolo-
gica di un ente particolare (un molteplice), ma le valutazioni relazionali fissate dalla situazione e 
che lo localizzano in esse»; Ivi, p.252.
71   «Dato un mondo, chiamiamo oggetto del mondo la coppia formata da un molteplice e da 
un’indicizzazione trascendentale di questo molteplice […]. Da un punto di vista astratto, si sotto-
lineerà che un oggetto è il dato congiunto di una coppia concettuale (un molteplice e un’indicizza-
zione trascendentale) e di una prescrizione materialista sull’Uno (ogni atomo è reale)»; Ivi, p.320.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|340Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

molteplicità presa in esame. Questo ci porta a dire che nessun ente di questo 
mondo ha un numero massimo di elementi, «il che impedisce, in definitiva, 
che il mondo stesso sia finito»72; l’altra conseguenza, anch’essa già nota, è che: 

L’estensione di un mondo è inaccessibile alle operazioni che aprono e 
lasciano irradiare il suo essere molteplice. […] e ciò assicura che un mondo 
sia chiuso, senza che esso sia pertanto rappresentabile come un tutto 
dall’interno della scena di apparizione che costituisce73.

Questa legge locale dell’essere-in-quanto-essere è sviluppata nella seconda tesi 
costitutiva del materialismo: «dal fatto che ogni mondo contiene- in senso on-
tologico- un’infinità inaccessibile di oggetti consegue che ogni relazione è uni-
versalmente esposta […], cioè è sempre data a vedere in un punto del mondo»74, 
ovvero la completezza logica è inscindibile dalla chiusura ontologica: ogni mon-
do contiene una quantità inaccessibile di oggetti che non possono essere tutti resi 
visibili, e questo significa che da qualche parte in un mondo, sotto la certezza 
dell’apparenza e l’intensità dell’essere-lì, inesiste un elemento che non è indiciz-
zato al trascendentale:  «si vedrà che è ormai possibile identificare fondamental-
mente sito e molteplicità evenemenziale […] ed economizzare ogni riferimento 
a una misteriosa nominazione»75. 

Oggetto e relazione

Un sito è la presentazione di un molteplice inesistente capace di mettere in di-
scussione la logica trascendentale di un mondo; è il luogo di una rottura evene-
menziale in grado di creare nuovi mondi.

Con inesistente, Badiou intende che un molteplice ha uno status ontologi-
co, ma è bandito dall’apparire nel mondo. Il sito deve quindi essere pensato non 
solo in termini di commistione di corpi e linguaggi, ma in termini di apparenza 
di una verità fondamentale; la verità è fuori dai cardini della legge trascendentale 
di un mondo, ed è questa topografia essenzialmente inesistente che la rende per-

72   Ivi, p. 419
73   Ivi, p. 420.
74   Ivi, pp.430-431. «Vi è punto quando, mediante un’operazione che implica un soggetto e un 
corpo, la totalità del mondo diviene la posta in gioco di un testa o croce»; cfr. ivi, p. 522.
75   Ivi, p.480. «Sito e molteplicità evenemenziale, distinti nel primo tomo della trilogia, sono 
ora fondamentalmente identificati, mentre il concetto oggettivo di traccia è sostituito alla mi-
steriosa nominazione che, in L’essere e l’evento, costituiva la materializzazione prima dell’evento 
e che restava un’operazione soggettiva»; Cesaroni, P. et. al., Topologia del presente. Introduzione a 
A. Badiou, Logiche dei mondi. L’essere e l’evento, 2, (15-59), Mimesis, Milano 2019, p.47. Vedi 
anche nota 48.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|341Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

turbante76.  Ciò che è in gioco con il sito è la possibilità di un nuovo mondo, non 
la riforma di uno pre-esistente; alterando e sostituendo le coordinate trascenden-
tali di un mondo, il sito crea un nuovo spazio di esistenza in cui gli oggetti e le 
loro relazioni vengono inscritte. L’apparizione di un inesistente in un mondo, e la 
messa in opera delle sue conseguenze, distorce l’ordine di un mondo, e configura 
un nuovo indice di apparenza77.  

L’errore che commetterebbe Badiou è quello di trattare i topoi come se 
fossero sempre degli insiemi di oggetti, mentre essi esprimono una dimensione 
puramente relazionale o diagrammatica in cui i funtori tra due categorie non 
devono per forza formare un insieme; in questo modo Badiou ignorerebbe il 
fatto che gli stessi elementi diagrammatici, presi nel loro carattere operativo, si 
trasformano; Badiou, invece, finirebbe col trattarli alla stregua di oggetti, come 
se fossero elementi di un insieme e non relazioni tra categorie78: infatti 1viene 
preso come un oggetto terminale  che determina gerarchicamente le caratteri-
stiche interne di un contesto; è il senso del postulato del materialismo atomico, 
per il quale, determinato il trascendentale di un topos per il suo morfismo di 
apparenza, ne segue un’equivalenza di un insieme di oggetti. Quando, dunque, 
Badiou fa il diagramma del cittadino uno del Quebec, fallisce proprio nella de-
terminazione della questione che pure viene posta: «che cos’è l’apparire di un 
legame nell’apparire79?» Consideriamo, dice Badiou, il caso dei Mohawk; questa 

76   «In termini generali, un evento è un sito che è in grado di far esistere in un mondo l’i-
nesistente proprio dell’oggetto che sta alla base del sito. Questo ribaltamento dell’inapparente 
nell’apparire singolarizza – nella retroazione delle sue implicazioni logiche – il sito dell’evento»; 
A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p. 578. Nell’analisi che Marx propone della società borghese, 
il proletariato è l’inesistente nell’ambito delle molteplicità politiche del tempo; vedi nota 44.
77   «Divenire un soggetto all’interno di un mondo determinato ha come condizione che la lo-
gica dell’oggetto venga perturbata. Ciò fa capire quanto sia importante l’identificazione generale 
degli effetti, sull’essere-molteplice, della sua oggettivazione mondana»; Ivi, p. 322. A questo pun-
to, però, «pourquoi ne pas appeler “être” le système complet de ce que Badiou sépare en être et apparen-
ce? Badiou ne parle-t-il pas lui- même d’un niveau onto-logique? Dans ces conditions, ne fallait-il pas 
franchir le pas et constater qu’il n’y a d’onto-logie qu’ onto-logique?»; P. Maniglier et D. Rabouin, À 
quoi bon l’ontologie? Les mondes selon Badiou, «Critque», n. 719, 2007, p. 253.
78   «A category, not an object, is thus the corporeal entity for mathematics to incorporate. Much of 
Badiou’s argument by contrast focuses still on what objects, not their category, do incorporate. But in the 
modern mathematical corpus, which Badiou is unable to master, categorical thinking then shifts from 
functionality to functoriality: a (covariant) functor between categories F : C1 → C2 is a suitable set 
of maps F : Ob(C1) → Ob(C2) and F : Hom(A,B) → Hom(F(A), F(B)). Not only does it transform 
objects to others but also the relationships between them in a ’diagrammatically’ compatible way. It is 
another shortcoming in Badiou’s work that he cannot distinguish between ’functions’ and ’functors’ and, 
ultimately, understand the role of diagrammatic argumentation»; A. Veilahti, Alain Badiou’s Mistake. 
Two Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 7.
79   A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.416. Cfr. Anche: «An object is but the marking of a net-
work of actions, a cluster of connections. Relation precedes Being»; A. Badiou A, Briefings on Existen-
ce, cit., p.145; oppure: «There is a plurality of identity-to-self modes. Every mode is fixed by an action 
of self toward self. It is an isomorphism that actively “informs” on identity, an arrow f of G toward G 
which performs identity in a singular fashion. Even the Same is always caught in the meshwork of the 
Other: this way of being identical is different from one or many others […]. It is formally adequate to 



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|342Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

comunità di indiani, nel 1990, sfidò l’amministrazione del Québec che aveva 
autorizzato la costruzione di un campo da golf su un territorio la cui identità 
indiana era stata, fino a quel momento, rispettata e tutelata. Se vogliamo provare 
a compiere un’analisi fenomenologica di questo mondo, dice Badiou, dobbiamo 
considerare non solo la relazione diretta che mette, da una parte, i Mohawk e, 
dall’altra, la polizia provinciale del Québec che difende la decisione dell’ammini-
strazione; ma anche tutto il sistema delle relazioni a questa relazione: dai diversi 
tipi di informazione, le posizioni dei partiti politici, delle associazioni private, dei 
comitati di quartiere, etc…; se consideriamo un cittadino del Québec che solida-
rizza con i Mohawk e detesta il comportamento delle forze dell’ordine, possiamo 
costruire un diagramma, nella forma di un triangolo, che mostrerà la relazione di 
ostilità del cittadino sia quando la relazione-freccia va verso i Mohawk, per pro-
seguire verso la polizia, sia quando la relazione va direttamente verso la polizia; 
ovviamente, dice Badiou, questo diagramma elementare può essere arricchito da 
altri punti di vista che si collegano alla relazione iniziale: «questa è l’espressione 
astratta fondamentale di una relazione a una relazione a partire da un oggetto»80.

Ciò che però gli sfugge è che, assumendo la relazione stessa come oggetto 
– poiché tratta il topos come immediatamente sovrapponibile ad un insieme –, 
viene fuori un cittadino universale in una qualche relazione con l’incidente di 
Oka: viene mancata proprio la definizione della categoria81. È come se Badiou 
continuasse a vedere il corpo della matematica come qualcosa di statico, in cui è 
la relazione a dipendere dal carattere oggettuale presupposto e non il contrario, 
ovvero un oggetto che si mostra solo in quanto relazione. Questo errore di pro-
spettiva lo porterebbe a non essere in grado di valutare in che modo due topoi 
entrano in relazione tra loro in base ai loro morfismi82, perché Badiou analizza 
ogni situazione solo all’interno della sua localizzazione; ma cosa ne è, dalla pro-
spettiva di Badiou, di quelle forme di incorporazione che i corpi realizzano inte-
ragendo tra di loro, senza alcuna logica pre-esistente83?

what Freud and, later, Lacan attempted to record as its fleeing identity»; Ivi, pp.150 e 151.
80   A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.425
81   «One could add, though, that to consist in a world, the logic behind Logics of Worlds requires 
relational transparency and complexity, instead of descriptive fidelity»; N. Madarasz, Beyond Recogni-
tion: Badiou’s Mathematics of Bodily Incorporation, «Filozofski vestnik», v. XLI, Number 2, 2020, 
p.300.
82   «Indeed, this horizontal interactiveness between situations or worlds is sometimes missing in 
Badiou’s analysis, for example, in Logics of Worlds (2009), where both ontology and logic of the sit-
uations or worlds considered are sometimes too self-contained. Parallels, especially historical parallels, 
are brought into play (eg, on pages 20-25), but interactions between different worlds on the same stage 
are rarely considered» Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontologies: sets, spaces, and topoi with 
Badiou and Grothendieck, cit., p.368.
83   Deleuze si occupa di un particolare esempio di questo processo, ovvero la simbiosi in cui 
specie eterogenee si concatenano per un periodo piuttosto lungo, in modo che in una delle specie 



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|343Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Questioni aperte

In L’essere e l’evento Badiou sostiene l’equivalenza tra ontologia e matematica; 
se c’è un sapere che ha sviluppato una descrizione dell’essere, questo sapere è la 
matematica. Badiou non dice che c’è una particolare teoria matematica, o un de-
terminato periodo della storia della matematica, che giustificano questo primato; 
e, infatti, l’esempio che fornisce di trattato ontologico è l’introduzione all’analisi 
in nove volumi pubblicata da Dieudonnè. Quando, immediatamente dopo, il 
discorso di Badiou prosegue accordando un esplicito privilegio alla teoria degli 
insiemi di Cantor, questo primato va inteso non nel senso che l’intera storia 
matematica che precede Cantor non abbia più alcun valore, ma nel senso che 
la teoria degli insiemi si dimostra come quella teoria che riesce ad incorporare, 
più di ogni altra teoria precedente, tutti gli enti che fanno parte della storia della 
matematica; in parole semplici, gli insiemi costituiscono una lingua universale. 

Nel momento in cui Badiou, cioè, compie la scelta di partire dal moltepli-
ce perché esso dice l’essere, intende dire che tutta una serie di enti già noti – gran-
dezze, qualità, dimensioni – alla matematica può adesso essere trattata all’interno 
di una struttura comune, gli insiemi appunto. Questo non implica che la ricerca 
matematica sia finita, ma vuol dire solo che, al momento della scelta di Badiou, 
l’avanzamento della matematica non è incompatibile con il fatto che le nuove 
scoperte possano trovare collocazione nei rapporti tra gli insiemi. 

Ovviamente, però, la questione si pone in modo diverso, e problematico 
per l’impostazione di Badiou, se una nuova teoria matematica avanza la pretesa 
di poter costituire il nuovo fondamento della scienza matematica; in questo caso, 
infatti, come potremmo mantenere l’universalità della teoria degli insiemi? A 
partire dagli anni ’60 Lawnen ha proposto una teoria delle categorie come nuo-
vo discorso unificante per le ricerche matematiche; in che modo questo nuovo 
linguaggio, sviluppandosi incessantemente nei decenni successivi, ha impattato 
il discorso di Badiou? 

emergano caratteristiche prima non esistenti; il caso di Deleuze, come è noto, è quello della vespa 
e dell’orchidea; G. Deleuze, F. Guattari, Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie, Les Éditions 
de Minuit, Paris 1980; tr. it., a cura di M. Carboni, Mille piani, Castelvecchi 2010, p. 54. Bisogna, 
però, aggiungere che in alcuni casi Badiou fornisce esempi di interazioni tra mondi differenti; lo fa 
proprio quando tratta dell’evento in Deleuze all’interno di Logiche dei mondi: «poniamo poi che la 
Comune, proponendo al pensiero una regola dell’emancipazione, ritrasmessa dall’Ottobre 1917, 
ma anche dall’estate 1967 in Cina, o dal maggio ’68 francese, costituisca una singolarità forte. […]. 
I cominciamenti sono misurati dai ri-cominciamenti che essi autorizzano»; cfr. A. Badiou, Logiche 
dei mondi, cit., p.497. Questo passaggio viene analizzato in M. Autieri, Deleuze: l’essere e l’evento. 
Le critiche di Badiou, «Shift. International Journal of Philosophical Studies», 2/2024, p.212, dove 
si sottolinea l’andamento profondamente deleuziano della descrizione di Badiou di questi eventi.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|344Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Badiou non ha affatto ignorato questa obiezione84. In Logiche dei mondi 
Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibilità di tenere 
insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest’ultima, infatti, 
non viene considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova 
logica che si mostra capace, più di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei 
mondi possibili. A questo punto, l’impianto teorico di Badiou da un’opera all’al-
tra sembra così articolarsi: tutto ciò che descrive la costituzione di una situazione 
è il livello ontologico, e questo si manifesta nei temini degli insiemi; i modi in cui 
questi costituenti possono collegarsi tra loro e manifestarsi, costituisce un nuovo 
livello di analisi, che Badiou chiama fenomenologia. 

Questo, però, significa modificare il punto di vista della prima opera; 
giunti a questo punto, infatti, l’ontologia non è più sovrapponibile alla mate-
matica, ma solo ad una parte, la teoria degli insiemi nella forma assiomatizzata; 
inoltre, ed è l’aspetto decisivo, gli insiemi si organizzano, come è noto, in base 
alla categoria di appartenenza; questo vuol dire che l’identità di un insieme è 
intrinseca, e ogni elemento che lo costituisce è portatore di proprietà definite. 
Quando, invece, Badiou passa alla descrizione dei mondi attraverso la teoria 
delle categorie, gli enti vengono collocati in base al tipo di trasformazioni di 
cui possono essere oggetto; qui è in gioco una forma di identità che si costru-
isce nel contesto di dinamiche relazionali determinate e variabili. In secondo 
luogo, la teoria degli insiemi in che misura può ancora aspirare ad essere uni-
versale se ha un nuovo pretendente all’universalità? Questa questione si pone 
con particolare urgenza alla luce di una distinzione che Badiou costruisce nella 
Sezione 4 di Logiche dei mondi, dove la teoria delle categorie viene qualificata 

84   Cfr. Desanti, Jean-Toussaint, Quelques remarques à propos de l’ontologie intrinsèque d’Alain 
Badiou, «Les Temps Modernes», (526/1990), pp. 61–71. Per Desanti l’ontologia sottrattiva di 
Badiou si dimostra del tutto incapace di spiegare come si dispiega una molteplicità; una tale 
ontologia rimane troppo minimale. Abbiamo visto che Logiche dei mondi ha risposto a queste 
obiezioni, ma ha anche sollevato dubbi, in alcuni interpreti, sull’opportunità di mantenere l’on-
tologia iniziale, poiché tutte le risorse descrittive sembrano ormai contenute nella fenomenologia 
che viene sviluppata in questo secondo testo. Badiou ha fornito una risposta a queste ulteriori 
obiezioni nel terzo volume della sua poderosa indagine, L’immanence des vérités (Fayard, Paris 
2018). Come ha egli stesso chiarito in un recente testo di carattere divulgativo, Alain Badiou 
par Alain Badiou (Puf, Paris 2021), in particolare nell’ultimo capitolo, L’immanence des vérités, 
l’universalità ontologica non può, essa sola, garantire il carattere assoluto della verità perché, 
come gli ha fatto notare Barbara Cassin, l’universalità è sempre l’universalità di un punto di vista 
particolare. Badiou ha ribadito che solo l’ontologia insiemistica garantisce il carattere assoluto 
della verità, e lo ha fatto approdando ad un concetto di opera che completa quelli di soggetto 
e corpo. Il fatto che le verità dipendano per il loro apparire da un apparato evenemenziale sog-
gettivo non impedisce che l’opera vera possa connettersi con un tipo di infinito, ovvero avere la 
sua inscrizione nelle classi infinite, con un richiamo esplicito al discorso di Spinoza sull’infinità 
degli attributi. Non abbiamo preso in considerazione questo terzo volume di Badiou, perché esso 
sposta il discorso su problematiche che chiamano in causa altri potenti strumenti matematici: la 
distinzione tra classi e insiemi, la teoria dei grandi cardinali, e un approfondimento della verità 
assoluta di Gödel; tutto ciò, data la sua complessità, richiede una trattazione specifica.



Mario Autieri – A. Badiou: Ontologia e matematica

|345Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

come la «grande logica» al servizio della fenomenologia dei mondi, mentre la 
teoria degli insiemi è la «piccola logica»; il punto è che la teoria degli insiemi di 
Cantor nasce come una teoria che affonda le sue radici nel linguaggio: porre la 
questione del molteplice, come fa Cantor, voleva dire allora parlare dei numeri 
così come si era sempre fatto dai greci; i numeri erano anche alla base delle 
operazioni che venivano compiute con i simboli algebrici, i quali servivano 
proprio a generalizzare le operazioni con i numeri; lo sforzo da Cantor in poi è 
stato quello di includere nuovi oggetti algebrici a partire dall’infinito.

Tutto ciò, nell’ottica di Badiou, rientra adesso nella «piccola logica», men-
tre la «grande logica» non ha questa povera origine linguistica, ma è extra-lin-
guistica, ed è proprio per questo che, nella sua struttura topologica di spazio 
generalizzato, riesce a descrivere la ricchezza dei mondi. Ma qual è il nesso, qui 
dato per scontato, tra l’elemento logico e quello geometrico? In che modo, cioè, 
le nozioni topologiche possono essere considerate come un’estensione delle ope-
razioni descritte a partire dai numeri85? Questo punto non costituirebbe un pro-
blema solo se i mondi non fossero altro che i modi in cui si manifestano le entità 
delle molteplicità; dovremmo allora partire dalle strutture stesse del mondo solo 
che, in questo modo, Badiou dovrebbe assumere un punto di vista deleuziano, 
cioè assumere come punto di partenza delle molteplicità esistenziali, e considera-
re l’assiomatizzazione degli insiemi solo come una possibilità descrittiva.

85   Questa questione, tutt’altro che secondaria, è al centro del modo in cui Nagel descrive l’im-
presa di Gödel: «l’idea fondamentale è di trovare un modello (o interpretazione) per i postulati 
astratti di un sistema, in maniera tale che ciascun postulato venga tradotto in un’affermazione 
vera rispetto al modello»; E. Nagel, J. R. Newman, Gödel’s proof, New York University Press 
1958; tr. it. di L. Bianchi, La prova di Gödel, Boringhieri, Torino 1961, p. 12; v. anche il cap. 6 
di L’idea della rappresentazione e il suo uso in matematica.


