ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29790 CONTRIBUTI

A. BADIOU: ONTOLOGIA E MATEMATICA

MARIO AUTIERI

ORCID: 0000-0001-5897-1836
Universita Telematica Pegaso (ROR: 03cxwg632)

Contacts: autierimario2@gmail.com

ABSTRACT

Se diciamo che la filosofia di Badiou ha come condizione la teoria degli insiemi post-can-
toriana, questo significa che 'evento-Cantor condiziona la riflessione contemporanea di
Badiou. Dire che la matematica ha un legame unico con l'essere, implica che 'essere, come
problema ontologico, pud essere affrontato solo mediante un’ontologia matematica delle
molteplicitd, che fa della coerenza delle parti di una situazione la controparte del carattere
sottrattivo dell’essere. A partire dal lavoro di Lawnen, Grothendieck, una “teoria della
categorie” si & presentata come nuovo discorso unificante per le ricerche matematiche. In
Logiche dei mondi Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibi-
lica di tenere insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest'ultima infatti
non viene mai considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova
logica che si mostra capace, piti di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei mondi
possibili, andando a costituire un nuovo livello di analisi, che Badiou chiama fenomeno-
logia. Ma qual ¢ il nesso, qui dato per scontato, tra I'elemento logico e quello geometrico?

Keywords: Teoria degli insiemi, ontologia, vuoto, evento, relazione.

A. Bapiou: ONTHOLOGY AND MATHEMATICS

If we say that Badiou's philosophy is conditioned by post-Cantorian set theory, this me-
ans that the Cantorian event conditions Badiou's contemporary reflection. The French
philosopher treats mathematics for its unique connection with being, and addresses the
ontological problem through a mathematical ontology of multiplicities, which makes
the coherence of the parts of a situation the counterpart of the subtractive character

© Mario Autieri

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://orcid.org/0000-0001-5897-1836
https://www.ror.org/03cxwg632
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29790

Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

of being. Starting from the work of Lawnen, Grothendieck, a "theory of categories”
has presented itself as a new unifying discourse for mathematical research. In Logics of
Worlds Badiou returns to this aspect by declaring that he has found the possibility of
holding together set theory and category theory. The latter is in fact never considered
as a different ontological option, but as a new logic that proves capable, more than any
other, of providing a descriptive framework of possible worlds, constituting a new level
of analysis, which Badiou calls phenomenology. But what is the connection, taken for
granted here, between the logical and geometric elements?

Keywords: Set theory, ontology, void, event, relation.

INTRODUZIONE

Questo lavoro prende in considerazione il modo in cui Badiou introduce i
concetti di molteplicita inconsistente e di molteplicita consistente attraverso la
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Mostreremo come questa di-
stinzione sia la prima tesi meta-ontologica di Badiou, ovvero il modo in cui il
discorso filosofico costruisce la sua specificitd. Successivamente, alcune caratteri-
stiche delle molteplicita offriranno la condizione per connettere i limiti dell’on-
tologia/matematica al materiale per pensare funzioni concettuali come I'evento e
il soggetto. Emergeranno anche diversi problemi all'interno di questo percorso,
giunti a Badiou da un intenso lavoro critico effettuato sui suoi testi da filosofi e
matematici. Le risposte di Badiou alle loro osservazioni troveranno il loro parziale
compimento nella fenomenologia sviluppata in Logiques des mondes; quest’opera,
perd, non chiude il discorso, ma, come vedremo nella parte finale, lo rilancia
chiamando in causa altri settori della matematica.

Limpresa ontologica di Badiou prende le mosse dall’eredita heideggeriana
e deleuziana, esattamente da questo problema: ¢ possibile fare a meno della presa
dell’Uno sull’Essere? Levento «Cantor» ha condotto Badiou «ad inventare una
forma contemporanea di fedelta»' all’essere come a cio che ¢ sottratto all'imma-
nenza di ogni limite; quello che si offre al pensiero, in questo modo, ¢ un molte-
plice privo di ogni ulteriore predicato a parte 'essere molteplice.

Tutto il discorso sull'ontologia di Badiou ha come punto di partenza il
Parmenide di Platone. In particolare, Badiou prende in considerazione I'ultima
parte del dialogo, quella in cui Platone si riferisce all'ipotesi che in Badiou assu-

me il valore di una definita decisione ontologica: I'uno non ¢. Secondo Badiou,

' A. Badiou, Courr Traité d ‘ontologie transitoire, Editions de Seuil, Paris 1998; Briefings on
Existence translated by N. Madarasz, Suny Press, Albany 2006, p. 34.

Mathesis universalis |320
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Platone affronta il non essere dell'Uno concentrandosi sulle conseguenze del
non-essere; da cid ne deriva, in questa parte del dialogo, che I'ipotesi del non-es-
sere dell'Uno abbia effetti decisivi sul modo di intendere gli altri; vediamo come.
La penultima sezione del dialogo parte da questa domanda posta da Parmenide:
«quali sono le affezioni conseguenti agli altri se 'Uno non ¢2»*. Quando Platone
fa dire a Parmenide rispetto a cosa gli altri saranno tali, la risposta non puo che
essere, in assenza dell’'uno: «quindi sono altri fra di loro». Qual ¢ la conseguenza
di questa possibilita in cui, mancando 'uno, non puo che esserci una indetermi-

nata disseminazione di sé? La risposta di Parmenide ¢ la seguente:

Come a chi guarda da lontano figure d’ombra; esse appaiono rappresentare
tutte una cosa sola, appaiono affette da un unico e identico carattere e
simili quindi. [...]. Ma chi si avvicina le vede molte e diverse, e per questa
apparenza di diversitd esse appaiono di diversa natura e cosi dissimili
rispetto a sé stesse”’.

Qui, secondo Badiou, Platone avanza una possibilita che il finale del dialogo ten-
de risolutamente a scartare; la possibilitd avanzata ¢ il pensare ad un molteplice

4, in cui, non essendoci alcuna leg-

«precedente ogni effetto d’uno, ogni struttura»
ge di composizione, non pud che presentarsi una moltiplicazione incessante del
molteplice privo com’¢ di ogni limite. Abbiamo detto che Platone scarta questa
possibilita: «se allora diciamo riassumendo che se 'uno non ¢, niente ¢, diciamo
bene? — Assolutamente»’; ma ¢ proprio da qui che riparte Badiou, perché Cantor,
a suo avviso, non ha fatto altro che dare a questa ipotesi di Platone «la fissita di

un pensiero»®.

L’ESSERE E I DUE TIPI DI MOLTEPLICITA

Sottratto alla presa dell’'Uno, il molteplice senza limiti non puo essere pensato
come composto da uni, ma sard un molteplice di molteplici; non possiamo, pero,

accontentarci di una negazione puramente esteriore, perché questo esporrebbe il

2 Dlatone, Parmenide, in Platone, Opere complete, vol. 3, tr. It. di A. Zadro, Laterza, Roma

1989, XXVI bS, p. 56.
3 1d., c8, pp. 57-58.

4 A. Badiou, LEzre et [‘événement, Seuil, Paris 1988; tr. It. a cura di P Cesaroni, M. Ferrari e
G. Minozzi, Lessere ¢ l'evento, Mimesis, Milano 2018, p. 89. Abbiamo utilizzato le traduzioni
italiane di L'’Etre et [événement e del secondo volume, Logiques des mondes, perché frutto del me-
ritevole lavoro di uno stesso gruppo di interpreti del pensiero di Badiou. Negli altri casi ci siamo
avvalsi delle traduzioni inglesi, perché nel mondo anglosassone la ricezione del pensiero di Ba-
diou ¢ stata molto ampia, ed ha dato luogo ad un’articolata problematizzazione del suo pensiero
a cui, purtroppo, I'ltalia ¢ rimasta in buona parte estranea.

5> DPlatone, Parmenide, cit., p. 59.

¢ A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 92.

Mathesis universalis 1321
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

molteplice alla possibilita di principio che, in sua assenza, si dia 'uno come alter-
nativa. Per rendere, invece, quest'ultimo impotente, occorre che la stessa compo-
sizione del molteplice escluda 'uno rendendolo ineflicace: al di la del molteplice,
vedremo, si da solo il niente, non pud esserci un terzo elemento oltre a questi;
né pud esserci una definizione del molteplice — per questo si parla di molteplice
puro —, perché ogni definizione reintrodurrebbe la presa dell'uno nella forma
di una definizione capace di determinare un molteplice. Se cio che c’¢ ¢ sempre
parte di un molteplice, allora puo essere pensato dalla matematica degli insiemi.
La teoria degli insiemi, nella forma in cui viene assunta da Badiou, ¢ I'unica ca-
pace di fornire un discorso universale. Un insieme non pre-esiste, né sovrasta, cio
che include; un insieme, cioé, non & un concetto dato da cui deduciamo cio che
gli appartiene. Un insieme si definisce solo per cid che riesce a mettere insieme
trattando gli oggetti matematici in quanto molteplice puro. La matematica riesce
a parlare dell’essere come di molteplicita infinite; tra queste molteplicita si svi-
luppano connessioni significative proprio per la loro rilevanza ontologica. Quali
sono le relazioni possibili tra le molteplicita? Per evitare di considerare il molte-
plice sotto la categoria dell'uno o sussumibile sotto quella di totalita, la teoria
degli insiemi considera solo due relazioni possibili: appartenenza e inclusione’;
lappartenenza implica che un elemento ¢ contato nella presentazione del molte-
plice, mentre I'inclusione implica che un molteplice ¢ sottoinsieme di un altro.
Ad un livello generico abbiamo I'insieme ben definito, soggetto all’'unica condi-
zione per cui, dato un oggetto qualsiasi, ¢ sempre possibile dire se tale oggetto
appartenga all'insieme oppure no. Questa definizione primitiva lascia intendere
che una proprieta perfettamente inscritta in un linguaggio di riferimento, ci dice
anche la molteplicita dei nomi che cadono sotto il suo concetto; ma ¢ veramente
cosi? Che cosa mette in crisi la teoria degli insiemi di Cantor e la definizione di
Frege ad essa legata® Nel corso della terza Meditazione’, Badiou fa riferimento

alla svolta impressa da Zermelo e Fraenkel alla teoria degli insiemi in seguito al

7 S. Shapiro ha affermato che, nonostante i problemi teorici che la teoria degli insiemi ha af-

frontato da Hilbert a Godel, I'assiomatizzazione ¢ lo strumento migliore per studiare le strutture
matematiche; gli oggetti matematici possono essere riassorbiti all'interno di definite strutture,
e le strutture esistono se possono essere descritte da un’assiomatizzazione coerente; cosa vuol
dire coerente? Non vuol dire che da essa non sia deducibile alcuna contraddizione, ma che essa
rientra in una gerarchia degli insiemi a partire dall'insieme vuoto. Ma se ogni struttura ha una
definizione implicita che viene poi esplicitata dagli assiomi, non dovremmo dire lo stesso per la
gerarchia degli insiemi? qualora esistesse una definizione implicita della gerarchia degli insiemi,
avremmo l'insieme di tutti gli insiemi, anche se riducessimo la definizione alla sola relazione di
appartenenza; non ¢'¢, insomma, il rischio dell'unitd implicita nella teoria di Badiou? Cfr. S. Sha-
piro, Thinking about mathematics. The philosophy of mathematics, Oxford University Press, Oxford
2000, p.287. Ritroveremo un’obiezione analoga piti avanti; vedi nota 53.

8 A. Badiou Lessere e ['evento, cit., pp. 96-97.
> Ivi, p. 95.

Mathesis universalis |322
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

paradosso messo in luce da Russell'. In altre parole, dato I'insieme X, definito
come l'insieme di tutti gli insiemi che non contengono sé stessi, qual ¢ la risposta
alla domanda: X contiene o no sé stesso come elemento? Se X contiene sé stesso
come elemento, allora contraddice la definizione stessa di X; se invece non con-
tiene sé stesso come elemento, la contraddizione sta nel fatto che X, non inclu-
dendo sé stesso, non pud essere 'insieme di tutti gli insiemi che non contengono
sé stessi: veniva cosl messa in crisi la connessione tra logica e matematica.

Nel momento in cui delle totalitd non possono essere unificate senza ge-
nerare contraddizione, allora vuol dire che tali molteplicita sono «assolutamente
infinite»'!, dice Cantor; che Cantor ricorra al concetto di assoluto, uscendo cosi
fuori dal dominio matematico del trans-infinito'?, vuol dire che prova a salvare
il discorso con il supplemento di Dio. Queste molteplicita vengono definite da
Cantor «inconsistenti» e, dal punto di vista matematico, risultano il non-essere a
partire dal quale ¢ possibile definire la possibilita di cid che, invece, si lascia pre-

sentare come insieme, come qualcosa che ¢ possibile raccogliere sotto una legge:

Ammiriamo il fatto che lo stesso individuo, Cantor, rispecchi questa
realizzazione, dove I'uno ¢ il non-essere dell’essere molteplice — ed ¢
la sua invenzione — solo nella follia di salvare Dio, cio¢ I'uno, da ogni
presentazione del molteplice®.

E questo ¢ esattamente il punto che impegnera nei decenni successivi una serie
di matematici, tra cui Zermelo e Fraenkel, nella revisione della teoria cantoriana.
In particolare, il paradosso di Russell innanzitutto rende chiaro il fatto che non si
pud partire da una definizione esplicita di insieme, perché si ¢ visto che né I'intu-
izione — quale intuizione si puo avere per gli elementi di insiemi molto grandi —

né il linguaggio assicurano la presa sul molteplice puro affinche sia valida la

1 «The comprehensive class we are considering, which is to embrace everything, must embrace it-

self as one of its members. In other words, if there is such a thing as “everything,” then “everything” is
something, and is a member of the class “everything.” But normally a L‘[ZSJ‘ is not a member of isself.
Mankind, for example, is not a man. Form now the assemblage of all classes which are not members
of themselves. This is a class: is it a member of itself or not? If it is, it is one of those classes that are not
members of themselves, i.e. it is not a member of itself. If it is not, it is not one of those classes that are
not members of themselves, i.e. it is a member of itself. Thus of the two hypotheses—that it is, and
that it is not, a member of itself—each implies its contradictory. This is a contradiction»; B. Russell,
Introduction to Mathematical Philosophy, George Allen and Unwin, Ltd./ The Macmillan Co,
New York 1920, pp. 136-137.

""" A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 99.

2 «Prendiamo un oggetto privo di proprietd, un nome o un segno, e attribuiamogli una

serie di predicati comprensibili e non in contraddizione tra di loro; cosi definiamo le relazioni
di questo nuovo oggetto con i concetti gid noti». E questa una parte della nota con cui Cantor
introduce il numero non finito ma determinato ®, ovvero il tipo ordinale delle progressioni
transfinite semplici. Cantor, cit. in E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell infinito,
Mimesis, Milano 2021, p. 11.

3 A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 100.

Mathesis universalis 1323
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

legge di contarlo come un insieme univoco. In secondo luogo, viene previsto
un assioma che evita di affrontare le molteplicita la cui formalizzazione faccia
riferimento a relazioni di appartenenza di questo tipo (AA), ovvero l'insieme
A tale che esso non appartenga a sé stesso. Il fatto di ricorrere ad assiomi implica
che, nella revisione della teoria di Cantor, noi non troviamo il concetto di insieme,
definizioni di particolari proprieta o predicati; tutto cio, infatti, ci riporterebbe
sulla strada dell'uno come elemento fondante del molteplice. Gli assiomi, invece,
tengono conto solo di una logica dell’appartenenza, cio¢ un qualcosa A ¢ presen-
tato da una molteplicita B; ma, si dir3, non si reintroduce un criterio univoco per
definire I'insieme'?

La risposta ¢ no, perché questo uno che designa 'appartenenza ¢ un opera-
tore di conto, e serve a definire una struttura, e non la sua presentazione: «il fatto
che ci sia solo una specie di variabili vuol dire: tutto ¢ molteplice, tutto ¢ insie-
me»". Infine, la revisione della teoria aggiunse quello che ¢ noto come «I’assioma
di separazione»; se la teoria iniziale degli insiemi, come anticipato, sosteneva che,
data in maniera formalmente definita una certa proprieta, si ricava I'esistenza di
una molteplicita di individui che la possiedono, la revisione di Zermelo, invece,
non consente di dedurre immediatamente I'esistenza di questi termini. Uassioma
di separazione, infatti, non ha pretese esistenziali, ma stabilisce che, in relazione
ad una certa proprieta, se esiste una molteplicita A, allora essa ha un sottoinsieme
B per il quale vale quella proprieta: «il linguaggio non puo indurre esistenza, sol-
tanto scissione nell’esistenza»'®; 'assioma di separazione, come Badiou chiarisce
ancora in Logiche dei mondi', ¢ una conseguenza concettuale del paradosso di
Russell, proprio perché aggira 'impossibilita di andare da un predicato agli enti
che lo includono. In termini lacaniani, ricorda Badiou, vuol dire articolare la di-
stinzione tra reale e simbolico, proprio perché il linguaggio opera a partire dalla
presupposizione dell’esistenza.

Una molteplicita, in quanto presentata, definisce una situazione, ed ogni
situazione ammette un determinato operatore di conto: la connessione tra una
situazione e un operatore di conto ¢ la condizione necessaria per poter parlare di
una struttura. Perché il molteplice puro diventi una molteplicita, occorre effet-

tivamente mettersi a contare, cio¢ esplicitare la sua struttura. LCatto del contare,

Y «To paraphrase Deleuze again: “A single voice raises the clamor of being. Being is said in a single

and same sense”—the sense of the sep; & una questione che viene affrontata, con ur’interpretazione
sovrapponibile a quella qui presentata, da King-Ho Leung in Unovocity for militants: set-theoreti-

cal ontology and the death of the one, in JCRT», 16.2, 2017, p. 357.
5 A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 102.
S Tvi, p. 104.

17

Id., Logiques des mondes, Seuil, Paris 20006; tr. it. a cura di P. Cesaroni, M. Ferrari e G. Mi-
nozzi, Logiche dei mondi, Mimesis, Milano 2019, p. 250.

Mathesis universalis |324
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

dunque, pone retroattivamente un molteplice inerte che non si rivela se non
quando ¢ gia strutturato: «conveniamo di chiamare molteplicita inconsistente
la prima e molteplicita consistente la seconda»'®. Il conto ha un carattere opera-
torio, e non qualifica una proprieta di tipo pitagorico come l'essere ¢ numero.
Proviamo a fare un esempio; una societa di calcio consiste di un molteplice di
molteplici che, in quanto tali, non si riferiscono al calcio: uomini, divise, musco-
li, atomi, prati, sedili, quotazioni in borsa, etc...; solo una struttura rende questi
molteplici coerenti. Quando Badiou si sofferma sull’operatore di conto, non ci
sta dicendo che I'intelletto forma i dati sensibili, ma che il carattere operativo del
conto € una caratteristica ontologica, non epistemologica: senza una struttura,

senza una qualche forma di coerenza, non ¢’¢ niente.

IL VUOTO COME NOME DELL ESSERE

Il conto per uno pone comunque 'uno come risultato; se I'uno risulta, vuol dire
che qualcosa del molteplice non coincide con il risultato. Non puo certo essere
qualcosa che accade prima della presentazione, perché il molteplice ¢ sempre
strutturato; ma poiché il risultato indica che comunque deve esserci stato un
molteplice che non aveva la forma dell’'uno, «bisogna ammettere che dall’'inter-
no di una situazione, il molteplice puro ¢ insieme escluso da tutto [...], e inclu-
so in cio che sarebbe la presentazione stessa»'®. A queste condizioni ¢ necessario
che il molteplice puro sia niente; il niente ¢ cio che si pone tra 'operazione del

contare e il risultato:

Dal momento in cui il tutto di una situazione ¢ sotto la legge dell'uno e
della consistenza, occorre che, nella prospettiva dell'immanenza ad una
situazione, il molteplice puro, assolutamente impresentabile secondo il
conto, sia niente®.

Questo niente non ha un luogo, né ¢ un termine della situazione: «¢ il fantasma
dell'inconsistenza»®, il fatto, cio¢, che quanto viene presentato si ¢ in qualche

modo gia sottratto al conto:

Chiamo vuoto di una situazione questa sutura con il suo essere [...] e indica
contemporaneamente che niente ¢ presentato, e che la designazione di questo
impresentabile si fa a vuoto, senza localizzazione strutturale pensabile®.

1d., Lessere e l'evento, cit., p. 79.

Y Ivi, p. 112.

20 ibidem.

2 Ivi, p. 114.

2 Ivi, p. 115.

Mathesis universalis 1325

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Perché allora definirlo molteplice? Il punto ¢ che il vuoto non viene tematiz-
zato nella sua singolaritd, e cid perché questo equivarrebbe a poter distinguere
il vuoto, nella sua unitd, da tutto il resto; ma se cid accadesse ricadremmo nel
vincolo dell'uno: «nominarlo come molteplice ¢ la sola via d’uscita che lascia il
non poterlo nominare come uno»®. Poiché questo molteplice ¢ un molteplice di
niente, non avra alcun elemento capace di differenziarlo da altri molteplici e sara,
dunque, «inestensionale». Qui sta la sua unicita, ciog il fatto che la sua differenza
non ¢ descrivibile, ¢ dunque non ¢’¢ che un vuoto; le conseguenze immediate
che Badiou trae da questa argomentazione sono due: «inizia qui il congedo da
ogni assunzione presentificante dell’essere»*, e «dire che I'insieme vuoto ¢ unico
equivale a dire che la sua marca ¢ un nome proprio»®. Il simbolo del vuoto non
¢ la marca della mancanza di un altro segno, ma assume una funzione ontologica;
questo tipo di materialismo ontologico non privilegia I'iscrizione materiale del
simbolo, come avveniva nel contesto strutturalista degli anni ’60, ma la messa in
evidenza di una molteplicita senza uno.

Badiou osserva che ci troviamo di fronte ad un puro atto di «<nominazione»,
cio¢ all'unica strategia possibile per avere un molteplice sottratto al conto per uno;
ed ¢ questo a renderlo «unico», un'unicita che non si sviluppa in base a delle diffe-
renze, ma in base alla sua indifferenza. Il molteplice puro, dunque, non accede alla
presentazione, e nessuna traccia del vuoto deve riafliorare nel regime di presentazio-
ne. Poiché il contare per uno non puo contare sé stesso, ¢ proprio qui che il vuoto
potrebbe fare la sua comparsa; ¢ questo carattere non fondato della situazione che
rende necessario duplicare la struttura iniziale e ricontare il conteggio, ovvero ren-
dere operativa una meta-struttura che fissa come esistente solo cio che viene conta-
to: «ogni struttura ¢ doppiata da una meta-struttura, che la chiude ad ogni fissaggio
del vuoto»®. La meta-struttura rappresenta la presentazione attraverso quello che
viene chiamato power-set, in cui, infatti, 'insieme di partenza compare come sot-
to-insieme di sé stesso e compare cio che nella teoria degli insiemi viene chiamato
insieme vuoto: ¢ questo eccesso non incluso nella presentazione a circoscrivere il

supplemento dell’essere. Vediamo da vicino come arriviamo a questo punto.

% Ivi, p. 118.
% Ivi, p. 128
5 Ivi, p. 130

% Ivi, p. 159; «l'interdizione di ogni presentazione del vuoto ¢ immediata e costante solo se

questo punto di fuga del molteplice consistente, che & propriamente la sua consistenza in quanto
risultato operatorio, ¢ a sua volta ostruito, o bloccato, da un conto per uno dell’operazione stessa,
un conto del conto, una meta-strutturar. Ivi, p. 160.

Mathesis universalis |326
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

META-ONTOLOGIA

Quando un insieme ¢ ben definito vuol dire che, dato un oggetto qualsiasi, ¢
sempre possibile dire se appartiene all'insieme o no; un insieme diventa ordinato
se, dati due suoi elementi, ¢ possibile indicare una legge per cui sia possibile sta-
bilire quale sia il precedente e quale il successivo; infine, I'insieme ben ordinato
implica che vi sia un primo elemento e che, tranne 'ultimo, ogni elemento abbia
un successivo; solo a questo livello fa, dunque, la sua comparsa il numero come
tipo di ordine?. Si possono trovare insiemi che abbiano una potenza superiore al
numerabile? Una possibilita passa per il calcolo combinatorio.

Consideriamo ad esempio un insieme A cui appartengono 3 elementi, A
= [a,b,c], un insieme pertanto di cardinalita finita k=3. Il suo power-set, i suoi
possibili sottoinsiemi sono: 'insieme vuoto, i sottoinsiemi propri: [a], [b], [c],
[a,b], [a,c] [b,c] e infine 'insieme [a,b,c] di partenza. Il numero dei sottoinsiemi
possibili, ossia la cardinalita dell'insieme P(A) ¢ pari a 2k = 23 = 8%, ma dato un
insieme transfinito numerabile M con cardinalita J, U'insieme delle sue parti sara
J, un cardinale superiore a J; di quanto? questo ¢ indecidibile”. La dimostrazione,
opera del matematico Cohen, rivela un indice negativo che blocca lo svolgimento
del discorso; poiché c’¢ una specificita della matematica nel discorso di Badiou,
questo indice negativo non puo che fare riferimento ad una struttura dell’Es-
sere. Essere ed evento, infatti, attribuisce alla matematica l'iscrizione dell’Essere,
rendendola, dunque, sinonimo di ontologia. Il ruolo della matematica, come
visto, deriva dalla sua capacita di parlare dell’Essere come di molteplicita infinite.
Questa distinzione tra insieme iniziale e insieme dei sottoinsiemi schematizza la
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Questa ¢ la prima tesi meta-on-
tologica di Badiou, ovvero una tesi che trae conseguenza filosofiche da un enun-
cilato matematico; esiste una discrepanza tra presentazione e rappresentazione.

La tipologia dell’essere che offre Badiou si muove tra due assiomi, I'insieme
vuoto e I'insieme infinito come eccezione alla successione; come schema ontolo-
gico P(M)2] ¢ l'indice di una connessione tra un enunciato e qualcosa di esterno
all'enunciato stesso; questa esteriorita si annuncia dal lato della rappresentazione,

che dunque ¢ in eccesso sulla presentazione, ed ¢ una formalizzazione diversa dal

¥ A. Badiou, Un, multiple, multiplicizé(s), «Multitudes», 1, 2000, p. 200.
2 Cfr. E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell’infinito, cit., p. 8.

»  Cantor era convinto che la potenza del continuo fosse la seconda cardinalita transfinita,

quella immediatamente successiva alla cardinalitd del primo transfinito numerabile. Solo nel
1963 il matematico P Cohen riuscl a dimostrare che l'ipotesi del continuo ¢ indecidibile sulla
base della teoria degli insiemi di Cantor e sulla base della formulazione definitiva di Zermelo e
Fraenkel. Cfr. anche Q. Meillassoux, Aprés la finitude. Essai sur la nécessité de contingence, Seuil,
Paris 2006; a cura di M. Sandri, Dopo la finitudine. Saggio sulla necessitar della contingenza, Mi-
mesis, Milano 2012, p. 128.

Mathesis universalis 1327
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

matema dell’evento che, vedremo, costruisce Badiou, perché quest’ultimo co-
struisce un matema meta-ontologico. Abbiamo detto che il conto per uno della
presentazione non ¢ un essere diverso dalla messa in uno della rappresentazione,
ma sono solo due modi di contare che non modificano I'essere del molteplice:
«qui, ancora una volta, 'essere dell’'uno ¢ una finzione retroattiva»™. In base al
teorema del punto di eccesso, che Badiou affronta nella Meditazione 7 di Lessere
e ['evento, risulta impossibile, da un punto di vista formale, data una qualsiasi
situazione, che tutti i suoi sottoinsiemi, ovvero tutto ciod che & incluso in questa
situazione, siano anche termini appartenenti a questa situazione, ovvero termini
numerabili nella presentazione della situazione stessa: c’¢ sempre un eccesso di
sottoinsiemi sui termini presentati. Notiamo che lo scarto tra 'appartenenza e
Iinclusione nell’organizzazione dell’essere prepara il punto di appoggio per il po-
sizionamento del soggetto; poiché la definizione di un insieme ¢ intrinseca, il suo
cambiamento puo avvenire solo aggirando la sua coerenza di insieme, in partico-
lare attraverso la situazione inammissibile di un insieme che appartiene a sé stes-
so; da qui la posizione, come stiamo per vedere, dell’evento come fuori-struttura.
Il secondo termine del titolo, Evento, affronta I'iscrizione matematica dell’Essere
che circoscrive 'emergere del nuovo; questa impresa da luogo ad una seconda tesi
meta-ontologica, ovvero I'evento come concetto di quella molteplicita paradossa-
le esclusa dal campo dell’ontologia.

Quando un termine ¢ sia presentato che rappresentato, esso ¢ «norma-
le»; diventa «un’escrescenza» un termine solo rappresentato, ma non presentato;
infine «singolare» un termine che ¢ solo «presentato», ma non rappresentato.
Lontologia non puo avere escrescenze, dice Badiou, perché cio comporterebbe
il fatto di avere due distinte assiomatiche, una per la presentazione, I'altra per
la rappresentazione. Constatare che vi siano parti incluse, ma non appartenenti
alla situazione, implica attribuire al vuoto «la figura latente dell’essere»®'. Per
questo le parti incluse vengono numerate nel definire qual ¢ la completezza
strutturale dell’operazione di conto, ossia la parte totale di tutte le parti. In altre

parole, osserva Badiou,

I'ontologia ¢ costretta a costruire il concetto di sotto-insieme, a trarre
tutte le conseguenze dallo scarto tra I'appartenenza e I'inclusione e a non
sottostare essa stessa al regime di questo scarto. Linclusione non deve
dipendere da nessun altro principio di conto se non dall’appartenenza.
[...]. Questo significa il fatto che l'esistenza dell'insieme dei sotto-insiemi
sia un assioma o un’idea, come le altre: ci da solo un molteplice®.

3 A. Badiou, Lessere ¢ l'evento, cit., p. 156.

3 i, p. 163.
2 i, p. 167.
Mathesis universalis |328

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

LeveENTO

Prendiamo in considerazione il sintagma Rivoluzione francese; che cos’¢, si chie-
de Badiou? esso ¢ «una situazione in cui figura almeno un sito evenemenziale»®.
Proviamo a chiarire il significato di questa espressione. Immaginiamo una situa-
zione sociale in cui ci riferiamo ad una molteplicita del tipo: la presenza degli
immigrati in un quartiere di una grande citta; ora, tutti i termini di questa mol-
teplicitd possono essere presentati nella situazione in esame: ad esempio, quanti
immigrati abitano in questo quartiere. Se tutti i termini di questo molteplice
presentato risultano anche rappresentati- ad esempio, ogni termine ha un con-
tratto di locazione, o vive con una famiglia perfettamente integrata, etc... - vuol
dire che ci troviamo di fronte a delle molteplicita normali, ovvero termini che
appartengono alla situazione e sono anche inclusi come parte di questa situazio-
ne. Ma se alcuni di questi termini, pur presentati, risultano perd abusivi, irre-
golari, etc..., vuol dire che essi sono presentati, ma non rappresentati, ¢ quindi
non sono parte della situazione perché non risultano: queste sono, lo sappiamo,
molteplicita singolari. Mentre la natura ¢ il regno delle molteplicita normali, la
storia ¢ «’onnipresenza delle singolarita»**.

Prendendo il nostro esempio, diremo con Badiou, che esso realizza «un
sito evenemenziale», cioé gli immigrati sono contati per uno nella presentazio-
ne, ma la presenza di immigrati fantasma fa si che non tutti i termini presentati
siano poi rappresentati come una parte della situazione stessa: queste moltepli-
citd a-normali costituiscono il sito come non-parte della situazione. La prima
cosa da notare ¢ che un sito evenemenziale non & assoluto; cid che non ¢ incluso
come parte di una determinata situazione, puo esserlo in un’altra — ad esempio,
chi e quanti sono gli irregolari di un quartiere-; se la natura ¢ assoluta, dice

Badiou, la storia ¢ invece relativa. Proprio perché la natura ¢ assoluta e globale,

3 Ivi, p. 247. Quando incontriamo termini che non possono essere appresi, possiamo trovarci

di fronte ad un sito; questa sua intrinseca precarietd, il fatto, cio¢, che il sito si apra sul nulla,
¢ una condizione per 'evento; 'evento, a sua volta, ¢ 'unica condizione per confermare questa
precarietd, perché solo 'evento pud procedere ad una riconfigurazione degli elementi di un sito
attraverso il significante soprannumerario — soprannumerario perché il matema dell’evento ¢
indecidibile-; quest’ultimo viene forzato ad essere tramite un intervento che «si appoggia sulla
circolazione gia decisa di un molteplice evenemenziale» (ivi, p.282). Che cosa vuol dire forzare
un termine? Il forzamento ¢ un modo per costruire ipotesi in un linguaggio formale utilizzando le
risorse di un insieme iniziale. Le ipotesi investono le caratteristiche di un’estensione dell’insieme
iniziale, ovvero I'insieme inziale pili un sottoinsieme generico; la genericita ¢ la caratteristica di
un insieme che non ¢ conoscibile nel linguaggio che descrive I'insieme iniziale; il forzamento ¢
la procedura con cui si indaga se un particolare elemento dell’'insieme iniziale, scelto in quanto
possibile portatore di una connessione con urn’ipotesi, appartiene all'insieme generico. Questo
non significa che I'insieme generico venga classificato sotto un predicato- abbiamo infatti detto
che questo insieme non ¢ nominabile nel linguaggio dell’insieme iniziale-, ma che un elemento
venga considerato parte di questo sottoinsieme.

% Ivi, p. 244.

Mathesis universalis 1329
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

essa ha solo fatti, mentre ¢ nella storia che possono emergere degli eventi con
un carattere sempre locale. Cio che fa si che un sito sia «evenemenziale» ¢ la sua
qualificazione retroattiva attraverso I'evento: il motore di questa affermazione,
dice Badiou, puo essere cosi espresso: , che si legge: «’evento del sito x costitui-
sce un molteplice di tutti i molteplici che appartengono al suo sito da una parte
e, dall’altra, dell’evento stesso»®.

Adesso proviamo ad esplicare questa definizione di evento. In che modo la
rivoluzione francese ¢ un evento? Con l'espressione rivoluzione francese inten-
diamo tutto cio di cui si compone la storia francese tra il 1789 e il 1794: stati ge-
nerali, i sanculotti, i clubs, la Vandea, etc...; tutti questi singoli termini possono
essere raccolti e qualificati come fatti e tracce di quell’unica categoria storica che
li riassume e li rappresenta tutti come derivati da quell’unica trasformazione che
indichiamo con il termine rivoluzione francese, e che riguarda il territorio fran-
cese in quegli anni; quindi il significato di rivoluzione non ¢ solo il modo di fare
uno di una serie di cose non necessariamente legate tra di loro, ma ¢ anche un
modo di indicare la modalita del loro collegamento; possiamo, quindi, dire che
la rivoluzione presenta i termini di quella situazione e, in qualche modo, presen-
ta sé stessa come un termine di quella stessa situazione: questo spiega il perché,
nel matema della rivoluzione, I'evento stia da entrambe le parti dell’equazione.
Ma come ¢ possibile che si verifichi cio? Riferiamoci ancora al matema; si notera
che ¢’¢ una x grande e una piccola; quella grande indica il sito e tutto cid che
esso presenta: stati generali, clubs, etc... ; adesso sappiano che se x ¢ presentato,
non tutti i suoi termini necessariamente verranno rappresentati. Possiamo, ad
esempio, discutere sul fatto se quelli che assalgono le proprieta o quelli che fanno
strage di preti, siano autentici rivoluzionari; che cosa puo assicurare che tra tutti
gli elementi presentati vi sia la stessa rivoluzione? «Solo un evento interpretante
puo affermare che l'evento ¢ presentato nella situazione»®®. Che cosa vuol dire
Badiou? O, per meglio circoscrivere la questione, qual ¢ lo schema ontologico di
una situazione storica?

Per rispondere a questa domanda dobbiamo tener presente un assioma in-
trodotto da Zermelo, I'assioma di «fondazione»; per capire che tipo di vincolo
introduca questo assioma ricordiamoci una situazione gia richiamata: conside-
riamo un insieme qualsiasi A e sia B un elemento di A, cio¢ BB ¢ da considerarsi
sul «bordo del vuoto» se i molteplici di cui si compone non sono presentati da A;
quindi B ¢ presentato da A, ma gli elementi di B non hanno alcun elemento in co-

mune con A; secondo 'assioma di Zermelo, «dato un molteplice esistente, gli ap-

% Ivi, p. 250.
% Ivi, p. 252.
Mathesis universalis 1330

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

partiene sempre un molteplice sul bordo del vuoto»®”. Da questo assioma si ricava
un principio cosi esplicitabile: qualsiasi insieme non vuoto non pud procedere
all'infinito nel dichiarare 'appartenenza di cio che gli compete in quanto insieme,
perché ogni insieme incontra un termine che pone uno scarto tra presentazione e
rappresentazione; ragion per cui, una presentazione puo essere infinita, ma ¢ «tut-
tavia marcata dalla finitudine per quanto riguarda la sua origine [...]. Tale propo-
sizione equivale alla storicita di ogni molteplice»®. Ma come ci si pone, a questo
punto, di fronte a quelle situazioni che abbiamo classificato come normali, natu-
rali, omogenee, senza salti? «arriviamo nientemeno che alla differenza ontologica
tra l'essere e 'ente»®. In altre parole, una situazione naturale ¢ anch’essa fondata
e, abbiamo visto, il termine fondatore porta il nome del vuoto; ma una situazione
storica, invece, ¢ fondata da termini non vuoti: «il ricorso al vuoto ¢ quanto isti-
tuisce, nel pensiero della coppia natura/storia, una differenza ontologica»*. Ma
se 1 molteplici sono sempre fondati, possiamo quindi dedurne che I'ontologia ¢
tutta orientata verso I'essere dell’evento? in realtd no, e per una ragione gia intro-
dotta. Abbiamo prima fissato, nell’esempio della rivoluzione, 'appartenenza del
significante rivoluzione alla sua stessa significazione, cio¢ il matema dell’evento
che compare da entrambi i lati dell’equazione; in altri termini, un insieme A viene
riconosciuto perché sara gia stato riconosciuto; dunque, A ma ¢ possibile? Suppo-
niamo che esista un insieme A tale che ; se esiste 'insieme A, esiste anche il nome
«A» che ha ricevuto, cio¢ la messa in uno di quanto ¢ stato presentato; messa in
uno che, perd, non da I'essere all’'uno perché cio che ¢ presentato ¢ un molteplice.
Ora, questa messa in uno di A, ovvero , non terrebbe conto dell’assioma di fonda-
zione, perché non avrebbe in sé stesso nessun elemento tale che I'intersezione di A
con sarebbe un insieme vuoto; infatti, poiché A, vuol dire che l'intersezione tra

A e non ¢ vuota, ma ¢ proprio uguale ad A. Conclude Badiou:

Lontologia non ammette che possano esistere, cio¢ contati per uno come
insiemi dalla sua assiomatica, dei molteplici che appartengono a sé stessi.
Non c¢’¢ nessuna matrice ontologica accettabile dell’evento®'.

Se non ¢’¢ ontologia dell’evento, sembra allora che siamo prigionieri di un circolo
gid evidenziato; solo 'evento fonda la possibilita dell’intervento interpretante, e
solo quest'ultimo riconosce I'evento: «chiamo intervento ogni procedura attraver-

so la quale un molteplice ¢ riconosciuto come evento»*. Per uscire da questo ri-

7 Tvi, p. 257.
% Ivi, p. 258.
® Iy, p. 259.
0 Tvi, p. 260.
Iy, p. 262.
2 Ivi, p. 274.
Mathesis universalis 1331

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

mando speculare, osserva Badiou, dobbiamo intendere il nostro intervento come
qualcosa che si stacca dalla situazione per appoggiarsi sulla circolazione di un
molteplice valutato come conseguenza di un altro molteplice la cui appartenenza
alla situazione ¢ stata gia decisa: «intervento ¢ cio che presenta un evento per I'av-
vento di un altro. [...]. Cid equivale a dire che la teoria dell'intervento ¢ il nodo
di ogni teoria del tempo»®. Un esempio che Badiou richiama spesso riguarda
Marx*. Se consideriamo un insieme A, un sotto-insieme di A sara generico se nes-
suna delle proprieta disponibili all'interno del mondo in cui ¢ localizzato A pud
definirlo; il proletariato viene descritto nei Manoscritti economico-filosofici proprio
nei termini di un sotto-insieme generico; e poiché esso ¢ al di 1a di tutte le identita
definite in quella situazione, pud diventare il supporto per una veritd universale.
Laspetto decisivo di questa impostazione ¢ che nessun evento costituisce,
dunque, un inizio assoluto, perché ogni evento deve essere ricostruito nella sua
rete causale a partire dai termini della situazione; cid che ¢ rilevante nell’evento,
continua Badiou, non ¢ il fatto di esaltare 'occorrenza provvidenziale, ma la ca-
pacita di saper afferrare e nominare le conseguenze®. C’¢ qualcosa di «illegale» in
questa strategia retorica che Badiou adotta a partire da un altro elemento chiave

della teoria degli insiemi, ovvero 'assioma della scelta:

Nellasuaforma definitiva, 'assioma della scelta pone che, dato un molteplice
di molteplici, esiste un molteplice composto da un rappresentante di
ciascuno dei molteplici non vuoti di cui il primo molteplice assicura la
presentazione®’;

€ poco piu avanti:

Lipotesi che avanzo ¢ la seguente: I'assioma della scelta formalizza
nell’'ontologia i predicati dell'intervento. Si tratta di pensare I'intervento
nel suo essere, cio¢ a scapito dell’evento, che, come ¢ noto, 'ontologia non
ha modo di conoscere®.

“ Ivi, p. 282.

“ 1d., Eloge des mathématiques, avec Gilles Haéri, Flammarion, Paris 2015, pp. 81-95.

S« What if what Badiou calls the Truth-Event is, at its more radical, a purely formal act of deci-
sion, not only not based on an actual truth, but ultimately indifferent to the precise status (actual or
fictitious) of the Truth-Event it refers to? What if we are dealing here with an inberent key component
of the Truth-Event- what if the true fidelity to the Event is ‘dogmatic’ in the precise sense of unconditio-
nal Faith, of an attitude which does not ask for good reasons and which, ffr that very reason, cannot
be refuted by any argumentation’, S. Zizek, The Ticklish Subject. The Absent Centre of Political
Ontology. Verso, London 1999, pp. 144-145. In realtd Badiou non dice mai che c’¢ un soggetto
che, ad un certo punto, accetta fideisticamente una o pil veritd che gli si presentano in forma
sistematica; c’¢ un modo di forzare le affermazioni che nominano un indiscernibile che deve
essere ogni volta ricostruito.

% A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 298.

7 Ivi, p. 302.

Mathesis universalis |332
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Lillegalita consiste nel fatto che nessun essere possa essere convocato per confer-
mare cid che l'intervento sussume dalla situazione; questo implica che quando
un molteplice viene inseguito e posto come I'effetto di un molteplice che circola-
va nella situazione — ad esempio, il comunismo come I'effetto di un proletariato
giunto a certe condizioni-, non ¢’¢ nessun rappresentante di queste condizioni
capace di garantire la necessarietd di questo rapporto: «c’¢ un rappresentante,
ma ¢ impossibile sapere quale. Di modo che questo rappresentante non ha altra

identita se non quella di dover rappresentare il molteplice a cui appartiene»®.

IL SOGGETTO/EVENTO

E proprio a questo livello, quando viene operata la connessione® tra alcuni ter-
mini della situazione all’evento, che si situa 'emersione di una funzione chia-
mata soggetto. Nell'ottica di Badiou, dunque, il soggetto non pud essere una
sostanza; una sostanza, infatti, ¢ sempre interna ad un linguaggio che esprime
una situazione nella sua ripetibilita e, di conseguenza, non pud mai nominare
evento, perché esso ¢ il fuori di ogni struttura, non avendo un nome all’interno
di un sapere; né, tantomeno, il soggetto puo essere considerato un risultato, per-
ché anche quest’ultimo non potrebbe che presentarsi nella forma di un’identita
riconoscibile e riproducibile. Il soggetto si manifesta solo all’interno di una pro-
cedura che, da un lato nomina I'evento come cio6 che tiene insieme gli effetti di
una situazione, dall’altro ricostruisce la stessa situazione come cio che non poteva
non contenere 'evento che sarebbe stato annunciato: «la soggettivazione, nodo
aporetico di un nome di troppo e di un'operazione insaputa, ¢ cio che traccia
in situazione il divenire molteplice del vero»*®. Laspetto problematico di questo
modo di intendere il soggetto ¢ che tutte le riflessioni sulle strutture ideologiche,
sui processi di soggettivazione, sulla molteplicita dei flussi monetari — in breve,
apparato teorico di Althusser, Foucault, Deleuze- vengono messe da parte, per-
ché Badiou astrae il soggetto dalle dinamiche sociali e lo isola nell’'atto di una
decisione che deve fare a meno dei saperi condivisi.

Laspetto interessante di questo tracciamento, ovvero la valutazione della

prossimita dei termini incontrati in una situazione con il nome dell’evento,

% Tvi, p. 304.

Y «The distinction truthlsimulacrum cannot ultimately be formulated because it does not have any

viable place of enunciation within Badiou’s theoretical edifice (at this stage of its elaboration, at least).
There are only two places of enunciation within Badious system: the situation and the event»; Laclau,
An ethics of militant engagement, in Think Again. Alain Badiou and the Future of Philosophy, Peter
Hallward (comp.), Continuum, London 2004, p. 123. Laclau non prende in considerazione
quella forma di intervento interpretativo che collega I'evento — finora indecidibile — alla situazio-
ne utilizzando la tecnica del forzamento.

0 A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 482.

Mathesis universalis 1333
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

¢ che non c’¢ nessuna necessita nell’ordine con cui i termini vengono visti in
quanto connessi 0 non connessi con 'evento: «cosi la procedura ¢ regolata nei
suoi effetti, ma interamente casuale nelle sue traiettorie»’’. Come puo essere
regolata nei suoi effetti?

Perché, dice Badiou, la procedura che prova ad esplicitare il legame tra una
serie di effetti e la regola di connessione che si sta costruendo, ¢ una procedura
infinita — e questa infinitd ¢ proprio il nome della verita in Badiou-, mentre il
soggetto non pud che essere un momento locale, circoscritto, della raccolta di

queste stesse connessioni:

Da ogni parte la verita del cristianesimo o della musica contemporanea,
o della matematica moderna, oltrepassa il supporto delle soggettivazioni
denominate san Paolo, Schonberg o Cantor, malgrado questa verita
proceda solo dalla raccolta di inchieste, sermoni, opere, enunciati, dove
questi nomi si effettuano®.

Il che rende ovviamente ogni soggetto inadeguato alla verita, perché non puo in
alcun modo esserle co-estensivo in quanto operatore locale e finito.

Questo ci permette di capire, dice Badiou, quelle fasi estremamente in-
stabili in cui l'annuncio di una verita appare del tutto priva di fondamento agli
osservatori esterni a quella situazione: un discorso rivoluzionario verra recepi-
to come utopico, una rivoluzione artistica come una negazione dell’arte, etc....
Qui, come ¢ stato rilevato da alcuni interpreti, si determina una condizione sin-
golare nella prospettiva ontologica di Badiou. Ci6 accade perché il complesso di
operazioni rivolto all'insieme generico esprime una dimensione temporale che
tiene insieme sia il suo carattere globale — vale per tutti gli esseri- sia il suo ca-
rattere circoscritto a delle molteplicitd; questa dimensione, cosi definita, avreb-

53 con cui avviene il riconoscimento delle

be caratteristiche diverse dalle tracce
conseguenze di un evento. Il problema per Badiou ¢ che questo implicherebbe
assumere una posizione che attribuisce polemicamente a Deleuze, cio¢ postulare
una dimensione temporale globale per il cambiamento, non formulabile nella

teoria insiemistica. Perché allora il soggetto si trova in questa situazione privi-

U Tbidem.
2 i, p. 483.

% Questa questione temporale diventa ancora pii evidente se vediamo in che direzione va la

riflessione sul soggetto in Logiche dei mondi; qui, infatti, la forma soggettiva entra in relazione con
il concetto di corpo, ed ¢ quest’ultimo che permette alle verita di poter apparire da qualche parte;
e, soprattutto, a differenza della prospettiva puramente ontologica vista prima, la materialita del
corpo entra in una dinamica relazionale da ricostruire ogni volta. Cfr. A. Badiou, Logiche dei
mondi, cit., pp.577-592. Cfr. Maniglier, Le tournant anthropologique d’Alain Badiou, in Autour
Alain Badiou, Textes réunis par Isabelle Vodoz et Fabien Tarby, Germina, Paris 2011, in particolare
pp- 248-251.

Mathesis universalis |334
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

legiata? Qui torniamo di nuovo alla meta-ontologia™, cio¢ al modo in cui il
discorso filosofico rappresenta queste operazioni interne alla teoria degli insiemi.
Lontologia, infatti, pud solo offrire una struttura delle tracce nella descrizione
delle procedure connesse all’evento, ma non una formalizzazione concettuale del
soggetto. Questo, infatti, non puo farlo, perché non riuscendo a pensare I'evento,

non puod pensare neppure cio che 'evento contribuisce a costituire, il soggetto.

DALL ONTOLOGIA ALLA FENOMENOLOGIA

Abbiamo capito che ¢’¢ sempre una donazione preventiva dell’essere che viene
colta nella sua generalita da una struttura insiemistica; quest'ultima viene espres-
sa in una logica matematizzata che, prescindendo da ogni svolgimento fattuale
delle molteplicita, permette di pensare alcune relazioni tra le molteplicita stesse;
tra logica e matematica non si gioca una contesa nel registro dell’'universalita, né
una loro differenziazione funzionale. Quello che Badiou osserva, a distanza di
anni, & che in LEssere e ['evento ¢ era 'assunzione di una logica-matematica in un
registro ontologico, senza tematizzare, perd, il rapporto tra il formalismo logi-
co-matematico e 'universalita della matematica nella sua forma insiemistica®. In
questo modo, continua Badiou®®, la stessa ontologia di Lessere e ['evento, avendo
la logica come suo linguaggio formale, si porta dietro la «prescrizione linguistica»
senza che la decisione ontologica possa metterla da parte; non appena la logica
viene matematizzata, infatti, mostra la sua connessione al linguaggio naturale,
tanto da farci parlare di enunciati, proposizioni, sintassi, interpretazione, etc.

La teoria delle categorie offre una linea di fuga rispetto a questi limiti. Se un

modello teorico prima appariva come l'interpretazione semantica regolata dalla

> Brassier nota che in questo modo la teoria degli insiemi viene trasformata in un discorso re-

ferenziale, poiché le vengono attribuiti degli oggetti che si riferiscono alle strutture di determina-
te situazioni; questo perd non rientrerebbe nel carattere immanente della teoria degli insiemi; cfr.
Brassier, LAnti-phenomene — presentation et disparaitre, in Ecrits autour de la pensée d’Alain Badion,
ed. B. Besana and O. Feltham, Harmattan, Paris 2007, pp. 55-64; Feltham ha provato a fornire
una diversa lettura di questa impostazione di Badiou; dichiara che Badiou sceglie un determinato
campo semantico — quello della storia dell'ontologia — e assume la teoria degli insiemi come una
procedura di verita: «A model of the theory is said to be produced if its syntax, and the operations that
its syntax permits, can be reproduced without contradiction within that semantic field». cfr. O. Fel-
tham, One or many ontologies? Badiou’s arguments for his thesis ‘Mathematic is ontology, «Filozofski
vestnik», Volume XLI, Number 2, 2020, 37-55, p. 51; il che, pero, apre alla possibilita di piu
ontologie. Torneremo su questa questione: vedi nota 84.

% Cir. A. Badiou, 7he concept of model forty years later, in A. Badiou, The Concept of Model:
an Introduction to the Materialist Epistemology of Mathematics, ed. and trans. L. Fraser & T. Tho,
re.press, Melbourne 2007, pp. 79-107.

% «Thus, Set Theory itself would be mathematical in as much as it decides axiomatically on the

existence of an empty set and at least on one infinite set. But there again, the delimitation is created by
assuming the syntactical common being of logic and mathematics»; A. Badiou, Briefings on Existence,
cit.,, p. 112.

Mathesis universalis 1335
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

sintassi di un linguaggio formale, la teoria delle categorie presenta solo universi,
mentre la logica vi compare come dimensione interna. A sparire ¢ 'antecedenza
formale della logica, a vantaggio della priorita della decisione ontologica; a questo
punto la logica pensa 'essere secondo i luoghi possibili in cui giunge ad apparire,
ovvero opera una localizzazione del molteplice’. La teoria delle categorie, che fon-
da la teoria dei topos, ¢ stata inizialmente sviluppata come parte della topologia
algebrica a partire dagli anni 40 del secolo scorso da Eilenberg e Maclane; tro-
vandoci di fronte ad un settore la cui complessita ¢ nota solo agli addetti ai lavori,
ne parleremo in termini molto generali. Una categoria ¢ una molteplicitd — non
deve essere necessariamente un insieme — di oggetti matematici conforme a un
dato concetto, come la categoria degli spazi topologici, e i morfismi sono quelle
mappature tra questi oggetti che preservano le strutture definite dal concetto.

I morfismi sono talvolta chiamati frecce, a causa della notazione corri-
spondente, Y — X, che designa un morfismo tra X e Y. Esistono regole aggiun-
tive riguardanti i morfismi — ad esempio, formano un gruppo —. Le categorie
stesse possono essere viste come tali oggetti, e in questo caso si parla di funtori
piuttosto che di morfismi, e anche i funtori possono formare categorie con i
loro corrispondenti morfismi: il processo ¢, in linea di principio, infinitamente
sviluppabile. Un topos ¢ una categoria di spazi, con frecce, su uno spazio dato,
e incorpora una serie di concetti fenomenologici che riguardano I'essere-li o I'a-
ver-luogo. La teoria dei topos adotta alcune proprieta algebriche sviluppate per
gli spazi topologici, e pud applicare queste proprieta a oggetti diversi da quelli
spaziali; cio che gli spazi topologici nel senso usuale e i topoi condividono ¢ la
loro architettura. Anche se possiamo parlare di geometrizzazione dell’algebra,
topologizzazione ¢ pili opportuno come termine, perché geometria e topologia
si distinguono per i loro diversi modi di studiare lo spazio. La geometria ha a
che fare con la misurazione, mentre la topologia ignora la misurazione e la scala,
e si occupa solo della struttura dello spazio in quanto spazio, in cui le distanze
sono generalmente irrilevanti. La teoria dei topos ¢ servita a Badiou a convertire
in categorie e a descrivere trasformazioni topologiche a partire dalla teoria degli

insiemi.

7 E la riflessione che Badiou inizia a maturare a partire da Etre la. Mathematz’?ue du trascen-

dental, in Topos. Logique de ['Onto-logique, Paris, Hermann, 2024; English translation by A. J.
Bartlett and A. Ling: Being there: Matfematia of the transcendental, in Mathematics of the transcen-
dental, Bloomsbury, Sydney 2014. Se nel primo testo, 7opos, Badiou offre una presentazione della
teoria delle categorie come dell’'ontologia della matematica — ponendo innanzitutto a sé stesso il
problema di dover pensare alla possibilita di pit ontologie per la matematica-, nel secondo testo,
invece, sviluppa la teoria delle categorie come logica; questo materiale, di fatto, prepara Logiche
dei mondi. Vedi anche Rabouin, Tous ensemble? Sur le rapport d’Alain Badiou aux mathématiques,
in E Tarby et I. Vodoz (ed.), Autour d’Alain Badiou, Germina, Paris 2011, pp. 81-102.

8 A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.

Mathesis universalis 1336
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Logica E ONTOLOGIA

Considerato un universo matematico con delle determinate caratteristiche on-
tologiche, ne conseguono delle specifiche caratteristiche della logica interna di
questo stesso universo”. Lo studio di queste correlazioni costituisce propria-
mente il contenuto della logica; quest’'ultima ¢, dunque, subordinata all’ontolo-
gia. Poiché la matematica procede per decisioni assiomatiche che attribuiscono
Iesistenza ad un universo possibile, e poiché la matematica ¢ per cio stesso on-
tologia, se ne ricava il motivo per cui la logica interna di questo universo possa
essere matematizzata®.

Non sfugge che il termine logica assume in questa costruzione un duplice
senso: da un lato, ¢ la logica espressa da un determinato contesto ontologico: in
che modo vengono definiti il vero, il falso, i quantificatori, la negazione, etc..;
dall’altro, ¢ I'espressione matematizzata delle correlazioni tra 'ontologia e la sua
logica intrinseca, localizzata cio¢ in un preciso universo. La logica ha, dunque,
sia una valenza locale, uno strumento che funziona come classificatore di sot-
to-oggetti; sia una portata globale che investe le caratteristiche complessive di
uno «spazio d’azione» di un topos®' . La teoria dei topos come matrice di logiche
sembra dominare I'argomentazione di Logiche dei mondi, mentre i mondi sem-
brano conformarsi all'ontologia sottostante che ¢ ancora insiemistica®®. Indi-

pendentemente dal quadro topologico® — orientato verso la teoria degli insiemi

% «A topos in which every difference is localizable in a point is said to be “well pointed.” It is clearly

an ontological feature of a topos to be well pointedy; precisamente, di un’ontologia discreta e «clas-
sicar, cioe dove il principio del terzo escluso ¢ valido; in questo modo viene specificata tanto una
caratteristica generale — la differenza ¢ sempre situabile-, quanto una caratteristica locale- un dato
locale sara vero o falso —. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p.116.

8 «Logic is not a formalization, syntax or linguistic device. It is a mathematical description of pos-

sible mathematical universes beneath the generic concept of topos. A mathematical universe, a topos,
localizes its own logic»; Ivi, p.120. Pilt avanti, ritorna su questo aspetto in termini analoghi: «/n as
much as appearing, that is, the relation, is a constraint that affects Being, it must be the case that the
science of apévmrz'n itself be a component of the science of Being, and hence of mathematics. Logic is
required to be mathematical logic»; Ivi, p.164.

U «Set theory strips away structure from the ontology of mathematics leaving pluralities ;f structure-

less individuals open to the imposition of new structure. Category theory, on the other hand, transcends
particular structure, not by doing away with it, but by generating it, that is, by producing an axiomar-
ic general theory of structure»; ]. Bell, Category Theory and the Foundations of Mathematics, «British
Journal for the Philosophy of Science», 32, 1981, p.356.

¢ «Quando un ente ¢ pensato nella sua pura forma d’essere, in-situata — se non nella sua ontolo-

gia intrinseca (la matematica) —, non si prende assolutamente in considerazione la possibilitd, che &
a esso propria, di appartenere a situazioni (a mondi) differenti»; A. Badiou, Logiche dei mondi, cit.,
p-205; «la nostra fenomenologia operativa individua la condizione di possibilita della mondanita
di un mondo, o la logica della localizzazione per I'esserci di un ente qualunque»; Ivi, p.193.

8 «lt is clear that this assessment applies only to the logical but not to Grothendieck’s ontological

version of topos theory. The main reason for Badious use of topos theory as logic is the necessity of
rethinking "the gap between logic and mathematics»; Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontolo-
gies: sets, spaces, and topoi with Badiou and Grothendieck, «Environment and Planning D: Society
and Space», 2012, v. 30, pages 351-370, p.360.

Mathesis universalis 1337
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

o verso la topologia di Grothendieck —, I'idea ¢ di imporre categoricamente tali
strutture di localizzazione su insiemi che dispongono 'emergere dello spazio
costituito da «punti».

Una categoria esprime una classe di oggetti collegati tra loro da una serie
di morfismi o frecce; in un topos, ad esempio, il predicato ¢ una tale freccia®. La
teoria delle categorie applica diagrammi che vanno nella direzione di una forma
topologica come altro modo per localizzare le conseguenze di un evento. Quando
Cohen ha mostrato che nella teoria degli insiemi ci sono modelli contrari perché
alcune frasi risultano indecidibili, Badiou ha collegato I'emersione di questo in-
sieme incoerente ad una decisione che impone una scelta tra le soluzioni; la teoria
del topos, al contrario, segue innanzitutto i vari modi in cui queste situazioni si
intersecano per rimandare la decisione ad una fase successiva®. In questo modo,
la decisione in Logiche dei mondi si manifesta come proiezione locale di un tipo
di morfismi che viene chiamato «punto» dai teorici del topos®: se 'emergere di
un evento eccede la matematica come ontologia, deve comunque essere pensato
matematicamente, attraverso una logica rigorosamente matematizzata. Una delle
caratteristiche fondamentali della teoria delle categorie ¢ che gli oggetti vengono
descritti non per quello che contengono, ma per come riescono a trasformarsi; i
diagrammi servono esattamente a studiare i modi in cui avvengono queste tra-
sformazioni. Il versante esterno di queste relazioni ¢ dato in una forma unitaria,
un’esplicita gradazione trascendentale, che esprime il concetto dell’oggetto; tale
gradazione ¢ del tutto indipendente dallo sguardo che la raccoglie, e connota
le identita nella forma di relazioni di equivalenza. Se consideriamo un insieme
ordinario S e un elemento sun particolare sottoinsieme detto singleton, , esiste
sicuramente s per ogni sottoinsieme che soddisfi la stessa relazione del singleton.
Cio che, dunque, appare materialmente deve poter essere espresso secondo la

teoria degli insiemi, in modo da tornare sempre a quelli che Badiou chiama

¢ Quando consideriamo la teoria degli insiemi, il concetto di classificazione si riduce a chie-

dersi se un dato elemento appartiene ad un insieme o no; questo morfismo, nella sua forma strut-
turale o/o, venne preso come una categoria relazionale del tutto indipendente dai suoi contenuti;
fu questa versione categoriale di Lawvene e Tierney a segnare 'avvio di una logica geometrica.
Cfr. Antti Veilahti, Alain Badious Mistake. Two Postulates of Dialectic Materialism, «Math arXiv»,
1301.1203v22013, 2013.

% «Badiou’s philosophy could only deal with the occurrence of the ‘inconsistent’ as a generic’ deci-

sion, that is, as a choice of only one among all situations S (). He thus believes that one needs to choose
which context to inhabit instead of residing in and between many of them all at once. Topos theory,
by contrast, does use categorical techniques ro specifically express the amalgam of such situations so that
the need to decide does not arise but possibly afterwards» (A. Veilahti, Alain Badious Mistake. Two
Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 4).

6 Lasituazione puo essere illustrata dalla moderna geografia urbana. Si puo, ad esempio, essere

in grado di comprendere meglio le dinamiche economiche, politiche e culturali delle piccole cit-
t3, e persino dei villaggi, ripensando a queste dinamiche in termini di complessitd organizzativa
generalmente associata alle grandi cittd. Cid non significa, tuttavia, che un tale trasferimento
categoriale di strutture operative - da un tipo di entita urbane a un altro - sia immediato.

Mathesis universalis 1338
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

«atomi reali». Un mondo ¢ la presentazione locale dell’essere®. A differenza delle
situazioni dell’essere-in-quanto-essere, che parlano solo del molteplice-in-quan-
to-molteplice, un mondo ¢ una costellazione di molteplicita che si trasformano
attraverso la loro apparenza. La regolazione di questa apparenza risponde ad una
forma trascendentale, esattamente come nella prima opera l'essere era connesso
ad un operatore di conto.

Lapparenza non ¢ caotica per il semplice fatto che ¢ organizzata da un
indice trascendentale, che impone a ogni multiplo una logica®. E immanente
nella misura in cui, a differenza del suo omonimo kantiano, ci sono tanti tra-
scendentali quanti sono i mondi®. Cio significa che non esiste un universo o un
tutto, e i mondi devono essere costituiti immanentemente secondo la coesione
del molteplice attorno a una struttura di ordine trascendentale. La connessione
di una molteplicita al trascendentale ha vari gradi di intensitd; quello massimo,
all'interno di una griglia di riferimento o, per meglio dire, 'oggetto-fascio sulla
base di una gradazione trascendentale, lo rende il trascendentale egemonico.

Tutte le molteplicitad con una relazione al trascendentale pit debole sa-
ranno quelle con un grado di apparenza minimo. Il molteplice puro, visto
prima solo da una prospettiva ontologica, ¢ trasformato dall’essere-li del suo
apparire fenomenico’’; questo implica che non esiste un oggetto in sé, ma solo
un oggetto localizzato in un certo modo”. Ora, se scegliamo uno degli enti
molteplici di un mondo che possiede il piti grande numero di elementi, per il

teorema di Cantor che gia conosciamo, 'insieme delle sue parti ¢ superiore alla

7 «The theory of toposes is descriptive and not really axiomatic. The classical axioms of Set theory la
Y ly ) lay

out an untotalizable universe of the thought of pure manifold. Say that Set theory is an ontological de-
cision. Topos theory defines the conditions beneath which is acceptable to speak of a universe for thou-
ght, based on the absolutely impoverished concept of relation in general. Consequently, we may also
speak of the localization 0f¢yz Situation of being». Ctr. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.

6 «Chiamiamo trascendentale I'insieme operativo che permette di dare senso al “pili 0 meno”

delle identita e delle differenze all'interno di un mondo determinato»; A. Badiou, Logiche dei
mondi, cit., p.209; «quando parliamo di una valutazione dell’apparire, ¢ solo per comodita. In-
fatti, cid che ¢ misurato o valutato dall'organizzazione trascendentale di un mondo ¢ in realta
il grado di intensita della differenza di apparizione tra due enti all'interno di tale mondo e non
ur’intensita di apparizione in sé», ivi, p. 214.

®  «La formalizzazione dell’esposizione del trascendentale [...] prende la forma di proprieta
particolari di una struttura d’ordine, in quanto questo tipo di struttura sta al fondo di ogni tra-
scendentale. [...]. D’ora in poi sia T un insieme fornito di una struttura d’ordine indicata con
<. Questa relazione obbedisce ai tre assiomi dell’ordine: riflessivita, transitivitd, anti simmetria»;
Ivi, p. 256.

«Bisogna dunque a ettere che cio che governa l'apparire non ¢ la composizione ontolo-
7 «Bisogna dunque ammettere che cid che governa |

gica di un ente particolare (un molteplice), ma le valutazioni relazionali fissate dalla situazione e
che lo localizzano in esse»; Ivi, p.252.

7t «Dato un mondo, chiamiamo oggetto del mondo la coppia formata da un molteplice e da

ur’indicizzazione trascendentale di questo molteplice [...]. Da un punto di vista astratto, si sotto-
lineera che un oggetto ¢ il dato congiunto di una coppia concettuale (un molteplice e ur’indicizza-
zione trascendentale) e di una prescrizione materialista sull’'Uno (ogni atomo ¢ reale)»; Ivi, p.320.

Mathesis universalis 1339
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

molteplicita presa in esame. Questo ci porta a dire che nessun ente di questo
mondo ha un numero massimo di elementi, «il che impedisce, in definitiva,

che il mondo stesso sia finito»’*; I'altra conseguenza, anch’essa gia nota, ¢ che:

Lestensione di un mondo ¢ inaccessibile alle operazioni che aprono e
lasciano irradiare il suo essere molteplice. [...] e cid assicura che un mondo
sia chiuso, senza che esso sia pertanto rappresentabile come un tutto
dall’interno della scena di apparizione che costituisce’.

Questa legge locale dell’essere-in-quanto-essere ¢ sviluppata nella seconda tesi
costitutiva del materialismo: «dal fatto che ogni mondo contiene- in senso on-
tologico- ur’infinitd inaccessibile di oggetti consegue che ogni relazione ¢ uni-
versalmente esposta [...], cio¢ ¢ sempre data a vedere in un punto del mondo»”,
ovvero la completezza logica ¢ inscindibile dalla chiusura ontologica: ogni mon-
do contiene una quantita inaccessibile di oggetti che non possono essere tutti resi
visibili, e questo significa che da qualche parte in un mondo, sotto la certezza
dell'apparenza e I'intensita dell’essere-li, inesiste un elemento che non ¢ indiciz-
zato al trascendentale: «si vedra che ¢ ormai possibile identificare fondamental-
mente sito e molteplicitd evenemenziale [...] ed economizzare ogni riferimento

a una misteriosa nominazione»’>.

OGGETTO E RELAZIONE

Un sito ¢ la presentazione di un molteplice inesistente capace di mettere in di-
scussione la logica trascendentale di un mondo; ¢ il luogo di una rottura evene-
menziale in grado di creare nuovi mondi.

Con inesistente, Badiou intende che un molteplice ha uno status ontologi-
co, ma ¢ bandito dall’apparire nel mondo. Il sito deve quindi essere pensato non
solo in termini di commistione di corpi e linguaggi, ma in termini di apparenza
di una verita fondamentale; la verita ¢ fuori dai cardini della legge trascendentale

di un mondo, ed ¢ questa topografia essenzialmente inesistente che la rende per-

72 Ivi, p. 419
7 Ivi, p. 420.

7 Ivi, pp.430-431. «Vi & punto quando, mediante un’operazione che implica un soggetto e un

corpo, la totalith del mondo diviene la posta in gioco di un testa o croce»; cfr. ivi, p. 522.

7> Ivi, p.480. «Sito e molteplicitd evenemenziale, distinti nel primo tomo della trilogia, sono

ora fondamentalmente identificati, mentre il concetto oggettivo di traccia ¢ sostituito alla mi-
steriosa nominazione che, in Lessere e ['evento, costituiva la materializzazione prima dell’evento
e che restava un’operazione soggettivar; Cesaroni, L. et. al., Topologia del presente. Introduzione a
A. Badiou, Logiche dei mondi. Lessere e ['evento, 2, (15-59), Mimesis, Milano 2019, p.47. Vedi
anche nota 48.

Mathesis universalis |340
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

turbante’. Cid che ¢ in gioco con il sito ¢ la possibilita di un nuovo mondo, non
la riforma di uno pre-esistente; alterando e sostituendo le coordinate trascenden-
tali di un mondo, il sito crea un nuovo spazio di esistenza in cui gli oggetti e le
loro relazioni vengono inscritte. Lapparizione di un inesistente in un mondo, e la
messa in opera delle sue conseguenze, distorce 'ordine di un mondo, e configura
un nuovo indice di apparenza’.

Lerrore che commetterebbe Badiou ¢ quello di trattare i topoi come se
fossero sempre degli insiemi di oggetti, mentre essi esprimono una dimensione
puramente relazionale o diagrammatica in cui i funtori tra due categorie non
devono per forza formare un insieme; in questo modo Badiou ignorerebbe il
fatto che gli stessi elementi diagrammatici, presi nel loro carattere operativo, si
trasformano; Badiou, invece, finirebbe col trattarli alla stregua di oggetti, come
se fossero elementi di un insieme e non relazioni tra categorie’®: infatti lviene
preso come un oggetto terminale che determina gerarchicamente le caratteri-
stiche interne di un contesto; ¢ il senso del postulato del materialismo atomico,
per il quale, determinato il trascendentale di un topos per il suo morfismo di
apparenza, ne segue un'equivalenza di un insieme di oggetti. Quando, dunque,
Badiou fa il diagramma del cittadino uno del Quebec, fallisce proprio nella de-
terminazione della questione che pure viene posta: «che cos’¢ 'apparire di un

legame nell’apparire’””?» Consideriamo, dice Badiou, il caso dei Mohawk; questa

76 «In termini generali, un evento ¢ un sito che ¢ in grado di far esistere in un mondo l'i-

nesistente proprio dell’oggetto che sta alla base del sito. Questo ribaltamento dell'inapparente
nell’apparire singolarizza — nella retroazione delle sue implicazioni logiche — il sito dell'eventor;
A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p. 578. Nell'analisi che Marx propone della societd borghese,
il proletariato ¢ I'inesistente nell’ambito delle molteplicita politiche del tempo; vedi nota 44.

77 «Divenire un soggetto all'interno di un mondo determinato ha come condizione che la lo-

gica dell’'oggetto venga perturbata. Cio fa capire quanto sia importante I'identificazione generale
degli effetti, sull’essere-molteplice, della sua oggettivazione mondanax; Ivi, p. 322. A questo pun-
to, perd, «pourquoi ne pas appeler “étre” le systéme complet de ce que Badiou sépare en étre et apparen-
ce? Badiou ne parle-t-il pas lui- méme d’un niveau onto-logique? Dans ces conditions, ne fallait-il pas
Sfranchir le pas et constater qu’il ny a d’onto-logie qu’ onto-logique?; P. Maniglier et D. Rabouin, A
quoi bon ['ontologie? Les mondes selon Badiou, «Critque», n. 719, 2007, p. 253.

78 «A category, not an object, is thus the corporeal entity for mathematics to incorporate. Much of

Badiou’s argument by contrast focuses still on what objects, not their category, do incorporate. But in the
modern mathematical corpus, which Badiou is unable to master, categorical thinking then shifs from
Sfunctionality to functoriality: a (covariant) functor between categories F : C1 — C2 is a suitable set
of maps F : Ob(C1) — Ob(C2) and F : Hom(A,B) — Hom(F(A), F(B)). Not only does it transform
objects to others bur also the relationships between them in a diagrammatically compatible way. It is
another shortcoming in Badiou’s work that he cannot distinguish between functions’ and functors and,
ultimately, understand the role of diagrammatic argumentation»; A. Veilahti, Alain Badiou’s Mistake.
Two Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 7.

7 A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.416. Cfr. Anche: «An object is but the marking of a net-
work of actions, a cluster of connections. Relation precedes Being»; A. Badiou A, Briefings on Existen-
ce, cit., p.145; oppure: «There is a plurality of identity-to-self modes. Every mode is fixed by an action
of self toward self- It is an isomorphism that actively “informs” on identity, an arrow fof G toward G
which performs identity in a singular fashion. Even the Same is always caught in the meshwork of the
Other: this way of being identical is different from one or many others [...]. It is formally adequate ro

Mathesis universalis |341
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

comunita di indiani, nel 1990, sfido 'amministrazione del Québec che aveva
autorizzato la costruzione di un campo da golf su un territorio la cui identita
indiana era stata, fino a quel momento, rispettata e tutelata. Se vogliamo provare
a compiere un’analisi fenomenologica di questo mondo, dice Badiou, dobbiamo
considerare non solo la relazione diretta che mette, da una parte, i Mohawk e,
dall’altra, la polizia provinciale del Québec che difende la decisione dell’ammini-
strazione; ma anche tutto il sistema delle relazioni a questa relazione: dai diversi
tipi di informazione, le posizioni dei partiti politici, delle associazioni private, dei
comitati di quartiere, etc...; se consideriamo un cittadino del Québec che solida-
rizza con i Mohawk e detesta il comportamento delle forze dell’ordine, possiamo
costruire un diagramma, nella forma di un triangolo, che mostrera la relazione di
ostilita del cittadino sia quando la relazione-freccia va verso i Mohawk, per pro-
seguire verso la polizia, sia quando la relazione va direttamente verso la polizia;
ovviamente, dice Badiou, questo diagramma elementare puo essere arricchito da
altri punti di vista che si collegano alla relazione iniziale: «questa ¢ I'espressione
astratta fondamentale di una relazione a una relazione a partire da un oggetto»*.

Ciod che pero gli sfugge ¢ che, assumendo la relazione stessa come oggetto
— poiché tratta il topos come immediatamente sovrapponibile ad un insieme —,
viene fuori un cittadino universale in una qualche relazione con l'incidente di
Oka: viene mancata proprio la definizione della categoria®'. E come se Badiou
continuasse a vedere il corpo della matematica come qualcosa di statico, in cui ¢
la relazione a dipendere dal carattere oggettuale presupposto e non il contrario,
ovvero un oggetto che si mostra solo in quanto relazione. Questo errore di pro-
spettiva lo porterebbe a non essere in grado di valutare in che modo due topoi
entrano in relazione tra loro in base ai loro morfismi*, perché Badiou analizza
ogni situazione solo all'interno della sua localizzazione; ma cosa ne ¢, dalla pro-
spettiva di Badiou, di quelle forme di incorporazione che i corpi realizzano inte-

ragendo tra di loro, senza alcuna logica pre-esistente®?

what Freud and, later, Lacan attempted to record as its fleeing identity»; Ivi, pp.150 e 151.
8 A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.425

81 «One could add, though, that to consist in a world, the logic behind Logics of Worlds requires
relational transparency and complexity, instead of descriptive fidelity»; N. Madarasz, Beyond Recogni-
tion: Badiou’s Mathematics of Bodily Incorporation, «Filozofski vestnik», v. XLI, Number 2, 2020,
p.300.

82 «Indeed, this horizontal interactiveness between situations or worlds is sometimes missing in
Badiou’s analysis, for example, in Logics of Worlds (2009), where both ontology and logic of the sit-
uations or worlds considered are sometimes too self-contained. Parallels, especially historical parallels,
are brought into play (eg, on pages 20-25), but interactions between different worlds on the same stage
are rarely considered» Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontologies: sets, spaces, and topoi with
Badiow and Grothendieck, cit., p.368.

8 Deleuze si occupa di un particolare esempio di questo processo, ovvero la simbiosi in cui

specie eterogenee si concatenano per un periodo piuttosto lungo, in modo che in una delle specie

Mathesis universalis |342
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

(QQUESTIONI APERTE

In Lessere e ['evento Badiou sostiene I'equivalenza tra ontologia e matematica;
se ¢'¢ un sapere che ha sviluppato una descrizione dell’essere, questo sapere ¢ la
matematica. Badiou non dice che ¢’¢ una particolare teoria matematica, o un de-
terminato periodo della storia della matematica, che giustificano questo primato;
e, infatti, 'esempio che fornisce di trattato ontologico ¢ I'introduzione all’analisi
in nove volumi pubblicata da Dieudonné. Quando, immediatamente dopo, il
discorso di Badiou prosegue accordando un esplicito privilegio alla teoria degli
insiemi di Cantor, questo primato va inteso non nel senso che I'intera storia
matematica che precede Cantor non abbia pit alcun valore, ma nel senso che
la teoria degli insiemi si dimostra come quella teoria che riesce ad incorporare,
pitt di ogni altra teoria precedente, tutti gli enti che fanno parte della storia della
matematica; in parole semplici, gli insiemi costituiscono una lingua universale.

Nel momento in cui Badiou, cio¢, compie la scelta di partire dal moltepli-
ce perché esso dice I'essere, intende dire che tutta una serie di enti gia noti — gran-
dezze, qualitd, dimensioni — alla matematica puo adesso essere trattata all’interno
di una struttura comune, gli insiemi appunto. Questo non implica che la ricerca
matematica sia finita, ma vuol dire solo che, al momento della scelta di Badiou,
'avanzamento della matematica non ¢ incompatibile con il fatto che le nuove
scoperte possano trovare collocazione nei rapporti tra gli insiemi.

Ovviamente, per0, la questione si pone in modo diverso, e problematico
per 'impostazione di Badiou, se una nuova teoria matematica avanza la pretesa
di poter costituire il nuovo fondamento della scienza matematica; in questo caso,
infatti, come potremmo mantenere 'universalita della teoria degli insiemi? A
partire dagli anni ’60 Lawnen ha proposto una teoria delle categorie come nuo-
vo discorso unificante per le ricerche matematiche; in che modo questo nuovo
linguaggio, sviluppandosi incessantemente nei decenni successivi, ha impattato

il discorso di Badiou?

emergano caratteristiche prima non esistenti; il caso di Deleuze, come ¢ noto, ¢ quello della vespa
e dellorchidea; G. Deleuze, E Guattari, Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie, Les Editions
de Minuit, Paris 1980; tr. it., a cura di M. Carboni, Mille piani, Castelvecchi 2010, p. 54. Bisogna,
perd, aggiungere che in alcuni casi Badiou fornisce esempi di interazioni tra mondi differenti; lo fa
proprio quando tratta dell’'evento in Deleuze all'interno di Logiche dei mondi: «poniamo poi che la
Comune, proponendo al pensiero una regola dell’emancipazione, ritrasmessa dall’Ottobre 1917,
ma anche dall’estate 1967 in Cina, o dal maggio *68 francese, costituisca una singolarita forte. [...].
I cominciamenti sono misurati dai ri-cominciamenti che essi autorizzano»; cfr. A. Badiou, Logiche
dei mondi, cit., p.497. Questo passaggio viene analizzato in M. Autieri, Deleuze: ['essere e levento.
Le critiche di Badiou, «Shift. International Journal of Philosophical Studies», 2/2024, p.212, dove
si sottolinea 'andamento profondamente deleuziano della descrizione di Badiou di questi eventi.

Mathesis universalis |343
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Badiou non ha affatto ignorato questa obiezione®. In Logiche dei mondi
Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibilita di tenere
insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest’ultima, infatti,
non viene considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova
logica che si mostra capace, piu di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei
mondi possibili. A questo punto, 'impianto teorico di Badiou da un’opera all’al-
tra sembra cosi articolarsi: tutto cid che descrive la costituzione di una situazione
¢ il livello ontologico, e questo si manifesta nei temini degli insiemi; i modi in cui
questi costituenti possono collegarsi tra loro e manifestarsi, costituisce un nuovo
livello di analisi, che Badiou chiama fenomenologia.

Questo, perd, significa modificare il punto di vista della prima opera;
giunti a questo punto, infatti, 'ontologia non ¢ pil sovrapponibile alla mate-
matica, ma solo ad una parte, la teoria degli insiemi nella forma assiomatizzata;
inoltre, ed ¢ 'aspetto decisivo, gli insiemi si organizzano, come ¢ noto, in base
alla categoria di appartenenza; questo vuol dire che I'identita di un insieme ¢
intrinseca, e ogni elemento che lo costituisce ¢ portatore di proprieta definite.
Quando, invece, Badiou passa alla descrizione dei mondi attraverso la teoria
delle categorie, gli enti vengono collocati in base al tipo di trasformazioni di
cui possono essere oggetto; qui ¢ in gioco una forma di identita che si costru-
isce nel contesto di dinamiche relazionali determinate e variabili. In secondo
luogo, la teoria degli insiemi in che misura pud ancora aspirare ad essere uni-
versale se ha un nuovo pretendente all’'universalitd? Questa questione si pone
con particolare urgenza alla luce di una distinzione che Badiou costruisce nella

Sezione 4 di Logiche dei mondi, dove la teoria delle categorie viene qualificata

8 Cfr. Desanti, Jean-Toussaint, Quelques remarques & propos de l'ontologie intrinséque d'Alain

Badiou, «Les Temps Modernes», (526/1990), pp. 61-71. Per Desanti I'ontologia sottrattiva di
Badiou si dimostra del tutto incapace di spiegare come si dispiega una molteplicita; una tale
ontologia rimane troppo minimale. Abbiamo visto che Logiche dei mondi ha risposto a queste
obiezioni, ma ha anche sollevato dubbi, in alcuni interpreti, sullopportunita di mantenere 'on-
tologia iniziale, poiché tutte le risorse descrittive sembrano ormai contenute nella fenomenologia
che viene sviluppata in questo secondo testo. Badiou ha fornito una risposta a queste ulteriori
obiezioni nel terzo volume della sua poderosa indagine, Limmanence des vérités (Fayard, Paris
2018). Come ha egli stesso chiarito in un recente testo di carattere divulgativo, Alain Badiou
par Alain Badiou (Puf, Paris 2021), in particolare nell'ultimo capitolo, Limmanence des vérités,
l'universalitd ontologica non pud, essa sola, garantire il carattere assoluto della verita perché,
come gli ha fatto notare Barbara Cassin, I'universalita ¢ sempre 'universalita di un punto di vista
particolare. Badiou ha ribadito che solo I'ontologia insiemistica garantisce il carattere assoluto
della veritd, e lo ha fatto approdando ad un concetto di opera che completa quelli di soggetto
e corpo. Il fatto che le verita dipendano per il loro apparire da un apparato evenemenziale sog-
gettivo non impedisce che I'opera vera possa connettersi con un tipo di infinito, ovvero avere la
sua inscrizione nelle classi infinite, con un richiamo esplicito al discorso di Spinoza sull’infinita
degli attributi. Non abbiamo preso in considerazione questo terzo volume di Badiou, perché esso
sposta il discorso su problematiche che chiamano in causa altri potenti strumenti matematici: la
distinzione tra classi e insiemi, la teoria dei grandi cardinali, ¢ un approfondimento della verita
assoluta di Godel; tutto cid, data la sua complessita, richiede una trattazione specifica.

Mathesis universalis |344
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

come la «grande logica» al servizio della fenomenologia dei mondi, mentre la
teoria degli insiemi ¢ la «piccola logica»; il punto ¢ che la teoria degli insiemi di
Cantor nasce come una teoria che affonda le sue radici nel linguaggio: porre la
questione del molteplice, come fa Cantor, voleva dire allora parlare dei numeri
cosl come si era sempre fatto dai greci; i numeri erano anche alla base delle
operazioni che venivano compiute con i simboli algebrici, i quali servivano
proprio a generalizzare le operazioni con i numeri; lo sforzo da Cantor in poi ¢
stato quello di includere nuovi oggetti algebrici a partire dall’infinito.

Tutto ciod, nell’ottica di Badiou, rientra adesso nella «piccola logica», men-
tre la «grande logica» non ha questa povera origine linguistica, ma ¢ extra-lin-
guistica, ed & proprio per questo che, nella sua struttura topologica di spazio
generalizzato, riesce a descrivere la ricchezza dei mondi. Ma qual ¢ il nesso, qui
dato per scontato, tra I'elemento logico e quello geometrico? In che modo, ciog,
le nozioni topologiche possono essere considerate come un’estensione delle ope-
razioni descritte a partire dai numeri®? Questo punto non costituirebbe un pro-
blema solo se i mondi non fossero altro che i modi in cui si manifestano le entita
delle molteplicitd; dovremmo allora partire dalle strutture stesse del mondo solo
che, in questo modo, Badiou dovrebbe assumere un punto di vista deleuziano,
cio¢ assumere come punto di partenza delle molteplicita esistenziali, e considera-

re 'assiomatizzazione degli insiemi solo come una possibilita descrittiva.

% Questa questione, tutt’altro che secondaria, ¢ al centro del modo in cui Nagel descrive I'im-
presa di Godel: «'idea fondamentale ¢ di trovare un modello (o interpretazione) per i postulati
astratti di un sistema, in maniera tale che ciascun postulato venga tradotto in un’affermazione
vera rispetto al modello»; E. Nagel, ]J. R. Newman, Gédels proof, New York University Press
1958; tr. it. di L. Bianchi, La prova di Gidel, Boringhieri, Torino 1961, p. 12; v. anche il cap. 6
di Lidea della rappresentazione e il suo uso in matematica.

Mathesis universalis |345
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



