
Contributi

ISSN 2239-5474 n. 16 (2025)

© Gaia Caruso

Published online: 
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0

International

Abstract

L’intelligenza artificiale lavora trascrivendo matematicamente il mondo. In questo ar-
ticolo, vogliamo analizzare le questioni che derivano da questo modus operandi serven-
doci del pensiero del filosofo francese Jean Baudrillard. Ciò che lo preoccupa maggior-
mente è che questa trascrizione matematica comporterà la perdita di ciò che rende il 
mondo un organismo vivente, ovvero l’incertezza, la finitezza, il caos. Questo progetto 
viene operato servendosi appunto anche delle IA che favoriscono la realizzazione di 
quella che Baudrillard definisce «realtà integrale», una realtà resa trasparente per eli-
minare qualsiasi opacità che non può essere controllata. Questo delitto della realtà, 
compiuto da chi ha paura delle “ombre”, non è perfetto, poiché c’è in noi un desiderio 
di resistenza a quest’opera di totale matematizzazione del mondo. Questa resistenza è 
propria di chi assiste “lucidamente” alla disfatta di quel sogno di integralità per mano 
dei suoi stessi meccanismi.

Parole chiave: IA, Jean Baudrillard, Realtà integrale, Imperfezione, Lucidità.

Artificial Intelligence in Jean Baudrillard's The Intelligence of Evil or 
the Lucidity Pact

Artificial intelligence works by transcribing the world mathematically. In this article, 
we want to analyze the issues raised by this modus operandi using the philosophy of the 
French philosopher Jean Baudrillard. What he’s most interested in, is that this mathe-
matical transcription will lead to the loss of what makes the world a living organism, na-
mely uncertainty, finitude, chaos. AIs are used to get ahead with this project to realized 
what Baudrillard defines «integral reality», a reality made transparent to eliminate any 

Contacts: gaiacaruso@yahoo.com

Ricercatrice indipendente

Gaia Caruso

L’INTELLIGENZA ARTIFICIALE NE IL PATTO 
DI LUCIDITÀ O L’INTELLIGENZA DEL MALE  

DI JEAN BAUDRILLARD

doi: 10.54103/2239-5474/29917

 ORCID: 0009-0009-9910-8460

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29917
https://www.orcid.org/0009-0009-9910-8460


|267Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

opacity that cannot be controlled. This crime against reality, committed by those who 
are afraid of the “shadows” that reality can have, is not perfect, because inside us we want 
to withstand this mathematical transcription of the world. This is the “lucidity” that a 
person, who witnesses the defeat of that dream of integrality, has: this mathematical 
transcription is destroyed by its own working.

Keywords: AI, Jean Baudrillard, Integral reality, Imperfection, Lucidity.

Non siamo dei falliti che se la vita ha un senso.
(E. M. Cioran)

Introduzione

È noto che il nostro tempo sia attraversato da un diffuso sospetto circa le capacità 
tecniche che l’intelligenza artificiale (IA) possiede. Uno dei capi di accusa ha a 
che vedere con la promiscuità di realtà e finzione, senso e non-senso, che queste 
tecnologie stanno provocando. In particolare, pensiamo alla cosiddetta Intelli-
genza Artificiale Generativa (GenIA), ovvero una tipologia di IA capace di creare, 
in base alle specifiche richieste di un utente, immagini, testi, canzoni e molto 
altro, in modo così realistico da poter essere confusi con contenuti reali. Infatti, 
da qualche anno circolano sul web delle fotografie che sembrano rispecchiare la 
realtà, ma che invece sono create sfruttando sistemi di GenIA, come ad esempio 
l’immagine della torre Eiffel sommersa dai rifiuti, di un aereo atterrato a Beirut 
durante dei bombardamenti, dell’incendio al Pentagono, e così via. Oppure, si 
pensi al caso della BNN Breaking che divulgò una notizia che poi si scoprì essere 
il frutto di un chatbot basato su IA; o casi di canzoni o libri venduti come frutto 
di un’ispirazione e scritti invece artificialmente. Accanto a ciò, ci si imbatte anche 
in immagini simpatiche, come quella di un esemplare di gatto-serpente che si 
diceva fosse stato ritrovato in Amazzonia.

Ciò che accomuna tutti questi contenuti è il fatto di essere il risultato di 
procedimenti matematici. Infatti, in generale, un sistema di GenIA funziona in 
questo modo: viene fornito l’accesso a grandi quantità di dati che esso trascrive 
in una propria grammatica fatta di vettori, rappresentazioni numeriche e pesi 
numerici; la macchina, mediante questa trascrizione, riesce ad avere una visione 
globale della vicinanza o della lontananza dei vari termini, immagini, ecc. Infatti, 
sulla base della loro sequenza numerica, questi elementi sono più o meno vicini 
in questa sorta di spazio virtuale e quindi il loro accostamento risulterà più o 
meno plausibile. Questo modo di funzionamento le permette non solo di fare 
associazioni, ma anche di riconoscere schemi, fare previsioni e così via. 



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|268Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Tutto ciò significa che il modello non necessita di sapere cosa sia, ad esem-
pio, un paese tropicale, poiché gli è sufficiente possedere le rappresentazioni nu-
meriche delle parole ‘paese’ e ‘tropicale’ per poter individuare quali concetti o 
quali altre parole si possano collegare a ognuna di esse. In tal modo, sarà in grado 
di descrivere coerentemente un paese tropicale, di inventarne uno o distinguerlo 
da un paese di montagna. Questa trascrizione risulterà essere così chiara e precisa 
da essere, a volte, più convincente e accurata di quella reale. 

Quindi, la sua “fantasia” è la rielaborazione matematica di quanto appreso 
matematicamente e, chiaramente, la “creatività”, così come l’efficacia e l’efficien-
za dell’IA, è in un rapporto direttamente proporzionale alla quantità e alla qualità 
del set di dati. 

Questo modus operandi è diventato per noi un modus vivendi dato che 
abitiamo un mondo innegabilmente tecnologizzato in cui intratteniamo con i 
prodigi delle macchine un rapporto sublime, inteso come ciò che è contempo-
raneamente affascinante e inquietante, come ciò che rende ciascuno di noi «al-
legro, ma non troppo», per utilizzare il titolo di un arguto libro di Carlo Maria 
Cipolla1. Ma cos’è dunque che offusca questa allegria e questo entusiasmo nei 
confronti delle IA? Cosa ci turba? La loro “fantasia”, oppure forse la riduzione di 
tutto a matematica? Crediamo che la preoccupazione riguardi proprio il processo 
di matematizzazione perché potrebbe comportare la perdita dell’imprevedibili-
tà, dell’incertezza, del carattere dionisiaco del mondo, di tutto ciò che rende il 
mondo un organismo vivente. Quindi, rispetto a questo modo matematico di 
essere della realtà di oggi, crediamo sia necessario continuare a lottare per ciò che 
vedremo essere la cosiddetta «imperfezione criminale del mondo».

Per approfondire la questione del rapporto tra l’IA e l’aspetto più “disordi-
nato” della realtà, ci serviremo del pensiero del filosofo e sociologo francese Jean 
Baudrillard, soffermandoci perlopiù su due delle sue opere, ovvero Simulacri e 
impostura e Il patto di lucidità o l’intelligenza del male. Va specificato che questa 
scelta bibliografica è motivata da una pura comodità espositiva e non dall’intento 
di esaurire con questi testi il pensiero del filosofo circa le tematiche trattate, dato 
che tra i suoi scritti vi è forte intreccio e continuità. Infatti, come sostiene Richard 
Smith nell’introduzione di The Baudrillard dictionary, «Baudrillard’s writings as 
a whole are not a catalogue of unrelated concepts and ideas, but rather constitute a 
consistent intellectual trajectory and an always developing philosophical position»2. 

1   C. M. Cipolla, Allegro ma non troppo, trad. it. a cura di A. Parish, Il Mulino, Bologna 1988.
2   R. G. Smith, Introduction: The words of Jean Baudrillard, in The Baudrillard Dictionary, R. G. 
Smith (a cura di), Edinburgh University Press, Edinburgh 2010, pp. 1-4; a p. 2. Smith afferma 
anche: «Indeed, a rule of thumb for reading Baudrillard is that each of his many books should not 
just be viewed as an individual work, but rather as a chapter of a single tome that he wrote over some 
forty years […]» (Ibidem).



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|269Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

1.  L’era della simulazione

Ebbene, per arrivare alla questione relativa all’IA, ci sembra prima opportuno ri-
costruire brevemente quanto Baudrillard afferma in Simulacri e impostura, la cui 
tesi è essenzialmente questa: viviamo nell’epoca della simulazione (tema di cui 
discute, come abbiamo specificato, anche in altre delle sue opere). Quest’ultima 
poggia su segni, che possono essere immagini, narrazioni, ecc., che non hanno 
più una controparte nella realtà. Infatti, se nella semiotica classica il segno è ciò 
che sta per qualcos’altro ed è quindi relazione tra significante e significato, nell’e-
ra della simulazione esso è ciò che, secondo il filosofo, è destinato a diventare un 
simulacro che non ha più alcun rapporto con la realtà. Pertanto, a differenza della 
concezione platonica in cui il simulacro rimanda alla dicotomia verità/apparen-
za, in Baudrillard è ciò che è vero nella misura in cui nasconde l’inesistenza della 
verità. Ciò significa che i segni rimandano ad altri segni, cioè non hanno più un 
referente reale e sono per questo autonomi, autosufficienti.

Per comprendere meglio tutto ciò, consideriamo la descrizione che Bau-
drillard dà delle quattro fasi successive dei simulacri. La prima: l’immagine è «il 
riflesso di una realtà profonda»; la seconda: l’immagine «maschera e snatura una 
realtà profonda»; la terza: l’immagine «maschera l’assenza di realtà profonda» (ad 
es., un reality show che simula la vita giornaliera, ma è tutto costruito); infine, 
l’immagine è «priva di rapporto con qualsivoglia realtà: è il puro simulacro di 
sé»3. Crediamo che quest’ultimo punto possa essere compreso con un esempio: il 
caso di Lil Miquela, ventiduenne con migliaia di followers su Instagram, residente 
a Los Angeles ed influencer. Segni particolari? È frutto di una IA, cosa resa ancora 
più evidente dal fatto che nella bio di Instagram si descrive con una sola parola: 
‘robot’. Questa che ci sembra un’affermazione “orgogliosa” del suo essere puro 
simulacro è un chiaro segnale del fatto che ormai risulta superata la domanda 
circa la differenza realtà/non-realtà, tanto che i suoi followers interagiscono con 
lei come farebbero dinanzi ad una persona come tante altre. Ebbene, questa è «la 
svolta decisiva» cioè il «passaggio dai segni che dissimulano qualcosa ai segni che 
dissimulano che non c’è niente», ove «i secondi inaugurano l’era dei simulacri e 
della simulazione»4. Nel primo caso, dissimulare significa far credere di non pos-
sedere ciò che si ha: c’è una realtà sottesa, per cui la menzogna è ancora legata a 
qualcosa che c’è; nel secondo, simulare significa far finta di avere ciò che non si 
ha, cioè i segni nascondono che la realtà non c’è e, se non c’è, resta solo la simu-
lazione. La realtà è così sostituita dai simulacri puri, da uno spazio iperreale che 

3   J. Baudrillard, Simulacri e impostura. Bestie, Beaubourg, apparenze ed altri oggetti, trad. it. a 
cura di M. G. Brega, PGreco, Milano 2024, p. 66.
4   Ibidem



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|270Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

appare più reale del reale; è una realtà rivoluzionaria ma così simile alla vecchia 
da sentirla vicina e così vicina e pervasiva da sentirla verosimile, se non più reale. 
Infatti Baudrillard, riprendendo una favola di Borges relativa a dei cartografi, 
afferma che, nel mondo odierno, la mappa di un territorio può diventare così 
dettagliata da provocare negli uomini una sorta di migrazione culturale che li 
porta a preferire la mappa al territorio5.

D’altra parte, si noti che Baudrillard, nelle sue ultime opere, suggerisce una 
fase che va oltre l’ordine dei simulacri e che è quella del virtuale o realtà integrale. 
Infatti, ne Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, dice che quello del «Virtuale 
[…]» è «lo stadio supremo della simulazione, quello di una soluzione finale per 
la volatilizzazione della sostanza del mondo in un campo immateriale e in una 
strategia di calcolo»6.  Con questo discorso, entreremo nel vivo dei problemi 
posti dall’intelligenza artificiale, perché tra le dimensioni del virtuale c’è anche 
l’intelligenza artificiale.

2.  L’IA e il sogno di una realtà integrale

Nell’incapacità di assumere il pensiero (quello del mondo che ci pensa, 
l’intelligenza del Male), si inventa la soluzione più facile, la soluzione 
tecnica: intelligenza Artificiale. 
Stadio supremo dell’intelligenza: la conoscenza integrale. Questa volta, il 
rigetto verrà forse da una resistenza delle cose stesse alla loro trasparenza 
informatica o da una crisi del sistema sotto forma di grande incidente.
Contro tutte le ipotesi sovrane si ergono le soluzioni più facili.
E tutte le soluzioni più facili portano alla catastrofe.
Contro l’ipotesi dell’incertezza: l’illusione della verità e della realtà […].
Contro l’ipotesi del pensiero: l’illusione dell’intelligenza Artificiale […]7.

Ebbene, ne Il patto di lucidità, il filosofo francese definisce l’IA una soluzione 
facile poiché finalizzata all’eliminazione di una preoccupazione com’è quella del 
pensiero relativo all’esistenza di un mondo che non si lascia solo pensare e che 
«non è quello che pensiamo», ma «è ciò che ci pensa, di ritorno»8. Ovvero, ac-
canto ad un «pensiero-soggetto», si dà la possibilità di un «pensiero-mondo»9, o 
«pensiero-evento», in cui «l’ordine delle cose […] non può più essere confinato 
in qualunque soggetto del sapere»10.

5   Ivi, pp. 59-61.
6   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, trad. it. a cura di A. Serra, Raffaello Cortina 
Editore, Milano 2006, p. 30 (ebook).
7   Ivi, p. 34.
8   Ivi, p. 134.
9   Id., Parole chiave, trad. it. a cura di G. Biolghini, Armando Editore, p. 47 (ebook).
10   Ivi, p. 48.



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|271Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Ebbene, rispetto all’esistenza di queste forze che non si lasciano dirigere, 
l’IA rappresenta una soluzione facile e veloce. Perché? Perché l’IA è in grado di 
contribuire efficacemente ed efficientemente al progetto relativo al conseguimen-
to di una conoscenza integrale del mondo.

Difatti, è questo che si intende per “realtà integrale”:

Il perpetrare sul mondo un progetto operazionale senza limiti: che tutto 
divenga reale, che tutto si faccia visibile e trasparente […], che tutto abbia 
un senso (quando la specificità del senso è che non tutto possa averne). 
Che non ci sia più nulla di cui non ci sia nulla da dire […]. Quando si dice 
che la realtà è scomparsa, non è che sia scomparsa fisicamente, è scomparsa 
metafisicamente. La realtà continua a esistere – è il suo principio a essere 
morto11.

La realtà integrale è dunque quell’opera di totale messa a nudo del mondo volta a 
renderlo trasparente: questa operazione lo rende sicuro ai nostri occhi e ci rende 
sicuri nella misura in cui tutto sembra essere sotto il nostro controllo. Questa è 
in generale la mentalità che si è diffusa nell’epoca contemporanea, ovvero quella 
secondo la quale si può parlare di tutto perché tutto ci sta davanti come qualcosa 
che non ha più segreti per noi. In tal modo, reale è ciò che ha senso. Si tratta di 
un occhio vorace di senso, affamato di significanza, di una sorta di voyeurismo 
ai danni del mondo:

L’essenziale è che niente sfugga all’impero del senso […]. Ma le bestie 
non parlano. In un universo di parola in aumento, […] soltanto loro 
restano mute […]. È ancora e sempre il problema del loro silenzio. In un 
mondo dove non si fa più che parlare […], il loro silenzio pesa sempre più 
gravemente sulla nostra organizzazione del senso12.

Dinanzi a questo mutismo, l’IA è percepita come una soluzione dato che essa la-
vora, come anticipavamo, mediante una trascrizione matematica che le permette 
di dar voce anche alle “bestie”, rendendo sensato (anche) ciò che ai nostri occhi 
non lo è, o almeno rendendo molto verosimile qualsiasi accostamento di parole, 
narrazioni, ecc.  Secondo Baudrillard, il “delitto perfetto” che conduce alla scom-
parsa del reale è proprio l’eccesso di realtà, cioè di senso13 che queste tecnologie 
contribuiscono ad alimentare.

11   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 9. 
12   Id., Simulacri e impostura. Bestie, Beaubourg, apparenze ed altri oggetti, cit., p. 122.
13   Il filosofo scrive: «We are dealing with an attempt to construct an entirely positive world, a 
perfect world, expurgated of every illusion, of every sort of evil and negativity, exempt from death itself. 
This pure, absolute reality, this unconditional realization of the world - this is what I call the Perfect 
Crime» (Id., The vital illusion, a cura di J. Witwer, Columbia University Press, New York 2000, 
p. 67). 



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|272Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Rispetto al termine ‘scomparsa’, va fatto un appunto partendo da queste 
parole: «Il venir meno di Dio ci ha lasciati di fronte alla realtà. Che ne sarà del 
venir meno della realtà?»14.  L’affermazione è un chiaro riferimento al filosofo te-
desco Nietzsche che, quale maestro del sospetto, aveva gettato il dubbio su tutto 
ciò che era considerato un valore assoluto, rintracciandone al fondo il tentativo 
degli uomini di trovare riparo dall’incertezza dell’esistenza: il mondo era finito 
per diventare una favola perché gli uomini avevano bisogno di favole per sfuggire 
alla tragicità della vita. L’annuncio dell’evento della morte di Dio mette l’uomo 
nella condizione di poter essere, egli stesso, creatore di valori, consapevole della 
non assolutezza di questi ultimi. Infatti, dinanzi alla morte di Dio, due sono i 
tipi di atteggiamento adottabili: diventare capaci di vivere nella prossimità, che 
è l’invito che Nietzsche fa quando afferma che «noi dobbiamo ridivenire buoni 
vicini delle cose prossime e non distogliere da esse lo sguardo così sprezzantemente 
come finora si è fatto, mirando alle nuvole di là da esse […]»; oppure, portare 
avanti la fuga dalla finitezza e presunta insensatezza della vita, mossi da un «di-
sprezzo per le cose prossime»15. Essere prossimi significa essere vicini alle cose di 
quaggiù, agli istinti, agli impulsi e a tutto ciò che di dionisiaco abita la terra. La 
prossimità si lega infatti a quel “senso della terra” di cui parlerà Zarathustra, ossia 
alla capacità di guardare il mondo così come esso è, senza tentare di “purificarlo”, 
di razionalizzare con assoluti i suoi aspetti più crudi, più misteriosi, e perciò pre-
occupanti; è la “fedeltà alla terra”, all’esistenza che è divenire incessante, alla vita 
anche nel suo lato tragico16. 

Secondo Baudrillard, la morte di Dio ha lasciato l’uomo dinanzi ad una 
realtà passibile di interpretazione, per cui si tratta di un evento in un certo senso 
“positivo”, poiché in esso si legge la possibilità di danzare sull’abisso aperto da 
quel lutto: nei confronti di questa morte, si può vivere come dei sopravvissuti. A 
tal proposito, egli scrive:

Murder of the Real: it sounds like Nietzsche proclaiming the death of God. But 
this murder of God was a symbolic one, and it was going to change our destiny. 
We are still living, metaphysically living off this original crime, as survivors of 
God17.

14   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 9.
15   F. Nietzsche, Umano troppo umano, trad. it. a cura di S. Giametta e M. Montinari, Adelphi, 
Milano 1967, vol. 2, p. 144.
16   Ne La Gaia Scienza, aforisma 109, il filosofo scrive infatti: «Guardiamoci dall’attribuirgli 
assenza di sensibilità e di ragione, ovvero l’opposto di essa: l’universo non è perfetto, né bello, 
né nobile e non vuol diventare nulla di tutto questo, non mira assolutamente ad imitare l’uomo. 
Non è assolutamente toccato da nessuno dei nostri giudizi estetici e morali!» (F. Nietzsche, La 
gaia scienza, trad. it. a cura di F. Masini e M. Montinari, Adelphi, Milano 1965, p. 118).
17   J. Baudrillard., The vital illusion, cit., p. 61.



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|273Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Invece, nei confronti dell’omicidio del reale la situazione è differente: «But the 
Perfect Crime no longer involves God, but Reality, and it is not a symbolic murder 
but an extermination»18. Ebbene, in questo caso, il delitto non comporta una 
morte, ma uno sterminio che non lascia superstiti: il cadavere del reale19 non si 
trova perché non è morto, ma scomparso. Quando il reale verrà meno non ri-
marrà nulla – per rispondere alla domanda di Baudrillard –, neppure la domanda 
sul reale, dato che verrà eliminata ogni cosa che gli si oppone mediante un suo 
totale disvelamento. Perciò il virtuale, nel suo concretizzarsi nelle IA, è definito 
“soluzione finale”, cioè definitivo sterminio20 della realtà, perché non ci sono 
nemmeno più i simulacri, ma un completo palesamento del reale.

3.  Il sogno infranto

«L’IA vuole essere libera da ogni stupidità, scavalca l’eterno duello tra intelligenza 
e stupidità – in questo è stupida»21.  Secondo Baudrillard, è proprio il modo di 
operare dell’IA a renderla stupida. Cerchiamo di capire perché. La stupidità di 
cui essa cerca di liberarsi è l’opacità che il mondo porta con sé, quella che il filo-
sofo chiama «illusione radicale»: 

Now we come to the crucial point. For even as I spoke of the extermination of 
the Real, I meant, in fact, the more fundamental extermination of the Illusion 
[…]. I don’t mean illusion in the pejorative sense, the negative and irrational 
concept of illusion as fallacy, fantasmagory, and evil […]. I mean the radical 
and objective illusion of the world […]22.

L’illusione è radicale perché originaria ed essenziale, è «una potenza originale 
e non certo una disfunzione, un residuo o un semplice ostacolo sul percorso 
del Bene»23. Essa rappresenta quel “negativo” che la realtà porta con sé, la non 
totale leggibilità del mondo, le sue ambiguità, contraddizioni, zone d’ombra, 
il suo mistero, il male, il dionisiaco per così dire, quello che nell’introduzione 
abbiamo definito, proprio con le parole di Baudrillard, l’«imperfezione crimi-

18   Ibidem.
19   Baudrillard dice infatti che «the corps(e) of the Real—if there is any—has not been recovered, is 
nowhere to be found» (Ibidem).
20   Il filosofo chiarisce infatti che «la parola sterminare significa letteralmente privare qualche 
cosa della sua propria fine, privarla del suo termine», ovvero «significa eliminare la dualità […], 
ridurre tutto ad una sorta di principio unico […] soprattutto, attualmente, attraverso le tecnolo-
gie del virtuale» (Id., Parole chiave, cit., p. 37).
21   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 131.
22   Id., The vital illusion, cit., p. 70.
23   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 100.



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|274Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

nale del mondo»24. E se viene a mancare il rapporto con l’ombra, il gioco25 si 
cristallizza e la vitalità del mondo viene sradicata.

Tuttavia, questo crimine non è mai perfetto e perciò l’IA si rivela stupida, 
perché non sa che non è detta l’ultima parola in quanto «noi viviamo contempo-
raneamente nel terrore dell’eccesso di significazione e in quello dell’insignificanza 
totale»26. In noi, quindi, c’è sia il terrore nei confronti del Male (l’insignificanza 
totale), sia una resistenza al Bene (significazione totale) di cui l’IA è alleato e 
soldato fedele. Difatti:

A ogni soluzione ispirata al criterio della facilità, spinta al punto estremo - 
Realtà Integrale […], (stadio supremo dell’intelligenza, stadio supremo della 
realtà […]) -, risponde un’abreazione violenta: sconfessione della realtà […], 
virus e disfunzioni, spettralità del tempo reale, resistenza mentale, tutte le 
forme di repulsione segreta per questa normalizzazione ideale dell’esistenza. 
E ciò prova che esiste ancora dappertutto, in ciascuno di noi, una resistenza 
alla beatificazione universale, un’intelligenza del Male27.

In questo senso, Baudrillard può scrivere che soffriamo della «sindrome di Stoc-
colma»28 ossia della condizione in cui l’oppresso si schiera al fianco dell’oppres-
sore. Nella fattispecie, l’oppresso dal pensiero del Male si schiera a favore di 
quest’ultimo e «così si gioca, al di là del Bene e del Male, questa relazione duale 
in cui la vittima cessa di essere una vittima attraverso una complicità attiva con la 
propria sventura»29. Quindi, c’è un dissenso che lavora dall’interno.

Ebbene, è lo sforzo di trasparenza del Bene, ottenuta anche grazie all’ausi-
lio di tecnologie come le IA, a generare questa nuova alleanza. Dunque, «è così 
che l’intelligenza Artificiale apre sull’esercizio radicale del pensiero. È così che il 
parossismo della tecnica apre sulla costellazione del segreto […]»30. Ecco perché, 
nella postfazione de Il delitto perfetto, Gabriele Piana può affermare: «La tecnica 
non sarebbe che un’estrema astuzia dell’illusione del mondo, uno strumento at-
traverso cui l’illusione si impone»31. È proprio la nitidezza esagerata ed esasperata 

24   Il filosofo afferma infatti: «We are trying to recover the traces of the illusion, that is to say, the 
vestiges of the original crime against negativity that started with the elimination of antimatter. Against 
the extermination of evil, of death, of illusion, against this Perfect Crime, we must fight for the crimi-
nal imperfection of the world. Against this artificial paradise of technicity and virtuality, against the 
attempt to build a world completely positive, rational, and true, we must save the traces of the illusory 
world’s definitive opacity and mystery» (Id., The vital illusion, cit., p. 74).
25   Il filosofo afferma: «Illusion, not error […]: the illusion is not an error or deception but a game, 
a big game whose rules we just don’t know and perhaps will never know» (Ivi, p. 55).
26   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 97.
27   Ivi, p. 35.
28   Ivi, p. 98.
29   Ivi, p. 112.
30   Ivi, p. 137. 
31   Id., Il delitto perfetto, trad. it. a cura di G. Piana, Raffaello Cortina, 1996, p. 121 (ebook).



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|275Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

a rendere il crimine non così tanto perfetto. È il parossismo dell’IA che fa nascere 
il sospetto verso di essa e la sua opera. Ad esempio, immaginiamo di realizzare il 
profilo “integrale” di un bambino, reso un insieme di dati biometrici, livelli di 
prestazione e così via. Questa integralità non fa forse sorgere la domanda relativa 
a quale fine abbia fatto quell’aspetto del bambino che lo rende, come tutti sanno, 
imprevedibilità, caos e immaginazione?

Oppure, se chiedessimo ad una IA di ottimizzare la felicità, essa potrebbe 
consigliarci di eliminare tutte le persone tristi. La risposta sarebbe perfetta da un 
punto di vista matematico perché consisterebbe nell’ottimizzare la media, tutta-
via si perderebbero quei valori non numerabili quali l’empatia o la dignità, cosa 
che ci scandalizzerebbe alquanto.

Diventa quindi un problema di come stare in questo mondo reso innega-
bilmente trasparente dal Virtuale. In effetti, esso può provocare una vertigine in 
chi rimane invischiato nel suo vortice, oppure far scaturire una reazione lucida. 
E in tal senso vanno intese queste parole in cui compare una fondamentale diffe-
renza quale è quella tra contratto e patto con la realtà:

Ciò che ci lega al reale è un contratto di realtà, cioè una coscienza formale 
dei diritti e dei doveri che si collegano a esso. Ora, ciò che sogniamo 
profondamente è una complicità e un rapporto duale con gli esseri e le 
cose - un patto, non un contratto […]. Al contratto morale che ci lega alla 
realtà va opposto un patto di intelligenza e di lucidità32. 

Innanzitutto, va specificato che, secondo Baudrillard, il contratto è ciò che pro-
voca «una rottura del patto simbolico tra gli esseri e le cose»33, definizione in cui 
il termine “simbolico” rimanda a concetti fondamentali nel pensiero di Baudril-
lard, quali in primis quelli di dualità e reversibilità. La dualità, secondo il filosofo, 
è relazione e in quanto tale è un concetto problematico e complesso da affron-
tare, essendo abituati a pensare secondo la filosofia dell’unità, quella del Bene e 
del suo progetto di trasparenza. Nel duale, ciò che conta non è la scelta tra gli 
antagonisti, bensì la loro rivalità: questa è la «reversibilità». Dunque:

«Il “simbolico” […] diventa figura stessa della reversibilità, ovvero, di 
un rovesciamento di tutti i codici e di tutte le opposizioni distintive che 
fondano i sistemi dominanti […]; un rovesciamento […] non dialettico, 
ma parossistico e paradossale»34. 

32   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 31.
33   Ibidem.
34   T. Marci, L’“irredentismo” dell’Oggetto. Il principio del Male nel pensiero sociologico di Jean 
Baudrillard, «Sociologia. Rivista quadrimestrale di Scienze Storiche e Sociali», XLIV, 1, 2010, 
pp. 45-70, in particolare p. 52.



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|276Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

Il parossismo è il troppo, l’esasperazione di qualcosa, mentre il paradossale è il 
troppo che si rovescia nell’opposto – nel nostro caso, il troppo senso che l’IA è 
in grado di produrre (parossismo) si rovescia simbolicamente in non-senso (pa-
radosso). Specificato questo, si capisce che il patto tra esseri e cose non è dunque 
di tipo dialettico, finalizzato ad una sintesi, bensì è accordo caratterizzato da una 
reciprocità simbolica, giocosa e ironica (l’ironia sta nella reversibilità: né il Male, 
né il Bene, riescono a vincere l’altro totalmente e in purezza35).

Tornando al contratto, si sa che esso si fonda generalmente su un’intesa che 
le parti in causa raggiungono rispetto ad un determinato problema o una specifica 
situazione; prevede delle firme che sanciscono la sua validità e l’impegno dei con-
traenti; richiede la presenza di avvocati e notai che si facciano garanti della rigo-
rosità delle norme e delle procedure alla base di quella obbligazione.  Esso si basa, 
possiamo dire, su una matematizzazione del rapporto tra persone e persino delle 
cose immateriali come, ad esempio, la responsabilità degli stipulanti. Nel discorso 
di Baudrillard, sancire un contratto con la realtà significa dunque matematizzarla 
ponendo precise regole di funzionamento di modo da poterla sempre sorvegliare, 
vuol dire farle acquisire senso stabilendo delle leggi. In tal modo, il contratto ren-
de la realtà un contraente fittizio in quanto dotato di una razionalità conferitagli 
da chi decide cosa sia Bene e cosa Male, da chi produce questa “morale del senso e 
del non-senso” (così si può intendere la formula «contratto morale»). Quindi, più 
che un accordo tra parti è un accordo unidirezionale, univoco, non caratterizzato 
da reversibilità, un «contratto-proprio», espressione collegabile a quella di «pen-
siero-soggetto» di cui abbiamo parlato: c’è un soggetto che afferma sé stesso come 
chi dà senso all’oggetto il quale, però, è privo di possibilità di risposta. Ma, come 
dicevamo, «nessuno nel profondo ha veramente voglia di questo faccia a faccia 
oggettivo, anche assumendovi il ruolo privilegiato del soggetto»36. 

Alternativa al contratto, è il patto di lucidità e intelligenza, perché «solo il 
pensiero, solo la lucidità, che si oppone tanto all’intelligenza quanto alla stupi-
dità, può sottrarsi a questo braccio di ferro»37. Il pensiero è quello radicale che 
vuole far leva su queste forze di resistenza che fluiscono al di sotto del progetto di 
matematizzazione. Si tratta di rapportarsi a quest’ultima con lucida e consapevo-
le ironia: con questo stato di fatto bisogna giocare e bisogna guardarlo collassare. 
Ad esempio, quando una IA “crea” un prodotto esagerato nel suo essere “chiaro 

35   Questo è anche il senso della “trasparenza del Male”: «Il titolo – “La trasparenza del male” 
non è del tutto pertinente. Si potrebbe parlare piuttosto di “trasparizione” del Male: qualunque 
cosa si faccia, traspare o traspira attraverso tutto ciò che tende a scongiurarla. Allora, sarebbe 
la trasparenza stessa ad incarnare il male – la perdita di ogni segreto; proprio come avviene nel 
“delitto perfetto”, in cui è la perfezione stessa ad essere criminale» (Id., Parole chiave, cit., p. 24).
36   Id., Il patto di lucidità o l’intelligenza del male, cit., p. 31.
37   Ivi, p. 130.



Gaia Caruso – L'intelligenza artificiale in Baudrillard

|277Mathesis universalis
nóema – n. 16 (2025) – ISSN 2239-5474

e distinto”, la lucidità si manifesta non nella negazione di quel contenuto così 
nitido (come farebbero, per esempio, gli uncomfortable users o chi prova paura 
o avversione verso la tecnologia e i suoi “prodigi”), bensì nella capacità di com-
piacersi del fatto che quel prodotto si svuota e si opacizza da solo; la lucidità è 
guardare le magie dell’IA, ma conoscerne il trucco, conoscerne la sua natura di 
“pallone gonfiato”. 

L’osservatore lucido è chi assiste all’auto-sgonfiamento di quel contenuto 
apparentemente perfetto e riconosce, coglie, in quel collasso la reversibilità sim-
bolica del mondo, il suo gioco e il suo destino ironico.


