Isaac Newton, Philosophiae naturalis principia mathematica,
London, Joseph Streater for the Royal Society 1687, p. 115

MATHESIS UNIVERSALIS
SCRITTURE MATEMATICHE DEL MONDO

néema n. 16 (2025)



DIRETTRICE
Rossella Fabbrichesi (Universita degli Studi di Milano)

CAPOREDATTORE
Andrea Parravicini (Universita degli Studi di Milano)

COORDINATORE EDITORIALE
Enrico Redaelli (Universita di Verona)

COMITATO DIRETTIVO

Eleonora Buono (Universita degli Studi di Padova), Florinda Cambria (Univer-
sitd di Varese), Rossella Fabbrichesi (Universita degli Studi di Milano), Andrea
Parravicini (Universita degli Studi di Milano), Gabriele Pasqui (Politecnico di
Milano), Enrico Redaelli (Universita di Verona)

CoMITATO DI REDAZIONE
Giovanni Battista Armenio, Paolo Beretta, Maria Regina Brioschi, Christian Fri-
gerio, Lorenzo Karagiannakos, Silvia Zanelli

Comitato Scientifico

Alessandro Carrera (University of Houston), Vincent Colapietro (Pennsylva-
nia State University), Carmine Di Martino (Universita degli Studi di Milano),
Frédéric Gros (Institut d’études politiques de Paris/SciencesPo), Ivo Assad Ibri
(Pontificia Universidade Catélica de Sao Paulo), Enrico Guglielminetti (Uni-
versita di Torino), Alin Olteanu (RWTH Aachen University), Rocco Ronchi
(Universita dell’Aquila), Barbara Stiegler (Université de Bordeaux-Montaigne/
Institut Universitaire de France), Lorenzo Vinciguerra (Universita di Bologna/

EHESS), Fernando Zalamea (National University of Colombia)

CON LA SUPERVISIONE DI

Charles Alunni, Antonio Attisani, Francesca Bonicalzi, Rosa Maria Calcaterra,
Umberto Curi, Sergio Givone, Giacomo Marramao, Salvatore Natoli, Carlo
Sini, Vincenzo Vitiello

ISSN 2239-5474
doi: 10.54103/2239-5474/16

Edito in Diamond Open Access dalla Milano University Press
con licenza Creative Commons Attribution-Share Alike (CC BY SA) 4.0 International
su Riviste Unimi (https://riviste.unimi.it/index.php/noema)

© 2025, The Authors



https://doi.org/10.54103/2239-5474/16
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://riviste.unimi.it/index.php/noema

MATHESIS UNIVERSALIS
SCRITTURE MATEMATICHE DEL MONDO

néema n. 16 (2025)

INDICE

In Dialogo

Un dialogo tra matematica e filosofia
Giuseppe Longo, Alessandro Sarti e Fernando Zalamea

Saggi

Gesto e matematica
Guido Baggio

Il ruolo critico del pensiero matematico nel problema

dell'autofondazione della ragione
Mario Rigoli

Effetti ottici e strategie retoriche. William Stanley Jevons
e la matematizzazione dell'economia
Eleonora Buono

What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?
Andrea Colombo

Gilles Chatelet: elementi per una diagnostica del pensiero
fisico-matematico
Mario Castellana

Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston

Granger
Andrea E de Donato

Contributi

Mathematics to Cope with the World. A Pragmatist
Reading of Quine and Rorty
Paolo Valore

34

59

78

106

125

143

157



Plotino pitagorico. Note sulla polemica plotiniana
contro |'analogia dei pitagorici
Lorenzo Cecchetti

Pensiero isolante, nichilismo e destino. Prospettive
storico-teoriche sull'essenza della matematica nel
pensiero di Emanuele Severino

Pietro Caiano

Husserl on the Concept of Anzahl. Three Ways Not
to Conceive it
Rodolfo Castagnino

La vita felice. Arguments for and against phenomenological
objectivity and objectivation in the reflections of
Giovanni Piana and Enzo Paci
Riccardo Valenti

L'intelligenza artificiale ne 7/ patto di lucidita o l'intelligenza
del male di Jean Baudrillard

Gaia Caruso

Matematica e scrittura digitale del mondo
Raffaele Marco Carbone

Plato's Use of Geometric Analysis in the Meno
Aidan Nathan

A. Badiou: ontologia e matematica
Mario Autieri

172

193

220

250

266

278

300

319



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29960 IN DIALOGO

UN DIALOGO TRA MATEMATICA E FILOSOFIA

GIUserPE LONGO!, ALESSANDRO SARTI?,
FERNANDO ZALAMEA?

ORCID: GL 0000-0003-1498-4883, AS 0000-0003-4073-6541, FZ 0000-0003-
4756-9387

! Direttore di Ricerca emerito, CNRS (ROR: 02feahw73) e Ecole Normale Supérieure
(ROR: 05a0dhs15), Paris, France ; ;

2 Direttore di Ricerca, CNRS (ROR: 02feahw73) e Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales (ROR: 02d9dg697), Paris, France

3 Universidad Nacional de Colombia (ROR: 059yx92a68), Bogota

Contacts: Giuseppe Longo, giuseppe.longo@ens.fr; Alessandro Sarti, alessandro.sarti@ehess.fr;
Fernando Zalamea, fernandozalamea@gmail.com

ABSTRACT

La Redazione di Néema ha invitato a una riflessione tre matematici contemporanei mol-
to noti — non solo in ambito specialistico — che sono da sempre particolarmente attenti
al dialogo con la filosofia. In queste pagine Giuseppe Longo (ENS, Parigi), Alessandro
Sarti (EHESS, Parigi) e Fernando Zalamea (Universita di Bogota) rispondono ad alcu-
ne domande poste dai membri della rivista, interloquendo uno con l'altro e chiarendo
come ¢ da considerare, a loro modo di vedere, una ricerca che getti luce sulla genesi del
senso matematico tenendo conto delle suggestioni che vengono da alcuni filosofi e delle
operazioni condotte con uno sguardo sintetico, piuttosto che analitico e obiettivista.

Nel primo contributo, Giuseppe Longo, rispondendo a domande sulla matematica e
sul suo senso, accenna a come questa ridisegna il mondo a sua guisa, in effetti in guise
differenti, seguendo storie diverse. Linvenzione di concetti e strutture ne ¢ al cuore:
I'audacia, ad esempio, di proporre “contorni”, “bordi” del mondo che non esistono, ma
che lo ritagliano e qualificano con grande efficacia e stabilita concettuale. In fisica, nelle
nostre culture, la matematica ha proposto un solidissimo impianto di tipo teologico an-
cor oggi attuale, ma certo inadeguato per parlare del vivente. Longo accennera ad alcuni
tentativi di superare tali schemi metafisici e cambiar di prospettiva.

Nel secondo contributo, Alessandro Sarti chiarisce come la matematica non si limiti a
stabilire regole e invarianti, ma apra anche nuovi campi di indagine e nuove possibilita.
E possibile concepire un divenire differenziale eterogeneo nello spazio e nel tempo, dove
causalitd e composizione non siano in contraddizione? Si tratta di quelle dinamiche che
Deleuze e Guattari hanno definito eterogenesi, in cui gli spazi di possibilita non sono
invarianti ma parte del processo. Sarti propone un viaggio attraverso le dinamiche diffe-
renziali che spaziano dalla fisica allo strutturalismo dinamico fino all’eterogenesi, intesa

© Giuseppe Longo,
Alessandro Sarti,
Fernando Zalamea

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.ror.org/02feahw73
https://www.ror.org/05a0dhs15
https://www.ror.org/02feahw73
https://www.ror.org/02d9dg697
https://www.ror.org/059yx9a68
https://orcid.org/0000-0003-1498-4883
https://orcid.org/0000-0003-4073-6541
https://orcid.org/0000-0003-4756-9387
https://orcid.org/0000-0003-4756-9387
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29960

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

come materialismo immaginativo. Queste “mathématiques de la pensée” sono stretta-
mente intrecciate con la “pensée des mathématiques” di Longo e Zalamea.

Nel terzo contributo, Fernando Zalamea illustra come la matematica sia una scienza
complessa, che integra 1) immaginazione (abduzione nei termini di Peirce), 2) ragione
(deduzione), 3) adeguazione (induzione). Il matematico ridisegna il mondo nel costante
oscillare tra I'1-2-3 peirceano, applicato alle strutture matematiche. Una matematica
rigida, che cerca solo i propri fondamenti, ha un senso molto ristretto, prezioso per
studiare con estrema attenzione frammenti della logica classica, della teoria degli insiemi
e dei numeri elementari, ma inutile per osservare la vera matematica in azione (teoria
avanzata dei numeri, algebra astratta, topologia, variabile complessa, geometria alge-
brica, geometria differenziale, analisi funzionale). Per questo sono fondamentali altre
prospettive, come le logiche non classiche, la teoria delle categorie, la teoria dei fasci, che
servono da base per visioni filosofiche non restrittive e non analitiche.

Parole chiave: filosofia della matematica; senso; matematiche del pensiero; eterogenesi;
complessita; spazio dei possibili.

A DIALOGUE BETWEEN MATHEMATICS AND PHILOSOPHY

The Editorial Board of Néema invited three contemporary mathematicians, well-known
— not only in the specialist field — who have always been particularly attentive to the
dialogue with philosophy, to a reflection. In these pages, Giuseppe Longo (ENS, Paris),
Alessandro Sarti (EHESS, Paris), and Fernando Zalamea (University of Bogotd) answer
some questions posed by the members of the journal, conversing with each other and
clarifying how, in their view, one should consider research that sheds light on the genesis
of mathematical meaning, taking into account the suggestions coming from some phi-
losophers and the operations conducted with a synthetic, rather than an analytical and
objectivist, outlook.

In the first contribution, Giuseppe Longo answers questions about mathematics and its
meaning, and touches upon how it reshapes the world in its own way, in fact, in diffe-
rent ways, following different histories. The invention of concepts and structures is at
the heart of this: the audacity, for example, of proposing “contours” and “edges” of the
world that do not exist, but which cut it out and qualify it with great effectiveness and
conceptual stability. In physics, in our cultures, mathematics has proposed a very solid
theological framework that is still relevant today, but certainly inadequate for talking
about living beings. Longo mentions attempts to overcome these metaphysical schemes
and change perspective.

In the second contribution, Alessandro Sarti clarifies that mathematics not only establi-
shes rules and invariants, but also opens up new fields of inquiry and new possibilities.
Is it possible to conceive of a heterogeneous differential becoming in space and time,
where causality and composition are not in contradiction? That is, the dynamics that
Deleuze and Guattari called heterogenesis, in which spaces of possibilities are not inva-
riant but part of the process. Here, Sarti proposes a journey through differential dyna-
mics ranging from physics to dynamic structuralism to heterogenesis as an imaginative

Mathesis universalis |6
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

materialism. These “mathématiques de la pensée” are closely intertwined with the “pensée
des mathématiques” by Giuseppe Longo and Fernando Zalamea.

In the third contribution, Fernando Zalamea illustrates how mathematics is a com-
plex science that integrates 1) imagination (abduction in Peirce’s terms), 2) reason (de-
duction), and 3) adequacy (induction). Mathematicians redesign the world in a constant
oscillation between Peirce’s 1-2-3, applied to mathematical structures. A rigid mathe-
matics, which seeks only its own foundations, has a very narrow meaning, valuable for
studying fragments of classical logic, set theory, and elementary numbers with extreme
care, but useless for observing true mathematics in action (advanced number theory,
abstract algebra, topology, complex variables, algebraic geometry, differential geometry,
functional analysis). This is why other perspectives are fundamental, such as non-classi-
cal logics, category theory, and sheaf theory, which serve as the basis for non-restrictive
and non-analytical philosophical views.

Keywords: philosophy of mathematics; sense; mathematics of thought; heterogenesis;
complexity; space of possibilities.

1. INTRODUZIONE E DOMANDE

RosseLLa FassricHEsE: Ho il grande piacere di aprire questo dialogo a pilt voci,
presentando anzitutto ai lettori della rivista i nostri invitati. Si tratta, in rigoroso
ordine alfabetico, di Giuseppe Longo, Alessandro Sarti e Fernando Zalamea.
Sono pensatori autorevoli nel campo della matematica e della filosofia della ma-
tematica. Ma sono per noi soprattutto dei filosofi, nel senso leibniziano, o peir-
ceano, del termine. Pensatori “universali” e transdisciplinari, che hanno una vera
“visione” (theoria) sulla loro disciplina, sempre attenti alle vie intrecciate della
cultura e del sapere che permettono di posizionare la matematica come un luogo
del creare, prima ancora che del dimostrare. Ricordo solo brevemente il loro
ruolo professionale e gli ultimissimi lavori:

Giuseppe Longo ¢ un matematico e un logico specializzato in informatica
che ha insegnato all’Ecole Normale Supérieure di Parigi ed ¢ Direttore di Ricerca
emerito al CNRS. Da circa vent’anni i suoi interessi si sono rivolti allo studio
delle forme viventi e all’epistemologia, con posizioni molto critiche verso i for-
malismi computazionali. I suoi ultimissimi lavori sono: Matematica e senso. Per
non divenire macchine (Mimesis, 2021), Le cauchemar de Prométhée. Le sciences et
leurs limites (PUFE, 2023), (con J. Lassegue) Lempire numérique. De lalphabet i
I'IA (PUF 2025). Tutte le sue ultime opere dedicano grande attenzione all’oriz-
zonte storico e socio-politico in cui si fa uso dello strumento matematico.

Alessandro Sarti ¢ un matematico ed epistemologo, Direttore di Ricerca
presso I'stituto di Studi Avanzati EHESS di Parigi. Si interessa all’emergere e alla

mutazione delle forme nel campo delle scienze cognitive e viventi, sia dal punto

Mathesis universalis |7
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

di vista matematico, sia percettivo ed estetico. In particolare, ¢ interessato al tema
della eterogenesi differenziale, che ha affrontato spesso con riferimenti al lavoro
di Gilles Deleuze. Insegna allEHESS e conduce il seminario di Neuromatema-
tica al College de France. Gli ultimi suoi lavori sono Differential Heterogenesis:
Mutant Forms, Sensitive Bodlies (con G. Citti e D. Piotrowski), Springer 2023 e
Dynamiques post-structurelles (con G. Citti), Spartacus 2024.

Fernando Zalamea ¢ un matematico e epistemologo colombiano. Nel
2016 ¢ stato riconosciuto come una delle 100 “global minds’ transdisciplinari
contemporanee. Ha elaborato una filosofia sintetica della matematica, cui ¢ de-
dicato il volume Synthetic Philosophy of Contemporary Mathematics (Urbanomic
Media, 2012). In questa prospettiva si ¢ occupato di Peirce (Peirces Logic of Con-
tinuity, Docent Press, 2012), e di Grothendieck, di cui ¢ uno dei piti autorevo-
li studiosi. Recentemente ¢ stato infatti nominato Coordinatore del Centro di
Studi Grothendieckiani. Intorno al suo pensiero si raccoglie nel suo paese natale
un'importante scuola di matematica (cfr. Advances in Peircean Mathematics: the
Colombian School, De Gruyter, 2024).

Cerchero ora di attraversare i problemi che mi paiono pil rilevanti nella
loro recente riflessione.

Parto con alcune suggestioni che provengono dalla lettura dell’ultimo libro
in italiano di Giuseppe Longo: Matematica e senso. Giuseppe dimostra brillan-
temente come il “senso” logico-matematico non viva in un campo di astrazione
pura, ma sia aggrovigliato — userei addirittura la parola ‘impiastricciato’ — nelle
pratiche che ci impegnano in ogni gesto quotidiano. Gia Husserl, per altro, spie-
gava cosi l'origine della geometria. Lastrazione ¢ un bisogno, una conquista del
pensiero che, facendosi logico, procede da necessita prassiologiche o, come dice-
va Nietzsche, addirittura fisiologiche. «Non esiste significato senza un’azione in
atto»'. Ma, se questo ¢ vero, ¢ la nozione apparentemente obsoleta di continuo
che va meglio indagata, come per altro fa quel genere di matematica, o in genere
di riflessione scientifica, che si occupa della non linearita della costruzione di un
processo, delle fluttuazioni o delle perturbazioni al di sotto di una misura pos-
sibile, dei differenziali. Molto bello 'esempio che viene fatto nel libro del latte
(p. 176) che, mentre viene versato, si presenta bianchissimo e insieme con dei ri-
svolti scuri, zone di contaminazione, di interferenza, in cui i bordi si smarginano
(Peirce aveva studiato bene la natura di queste soglie vaghe). Su questo aspetto si

sofferma in particolare il primo paragrafo del suo saggio che presentiamo.

' G. Longo, Matematica e senso, Mimesis, Milano-Udine 2021, p.133, e cfr. i primi tre para-

grafi del contributo presente su questo numero della rivista.

Mathesis universalis |8
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

La posizione di Alessandro mi sembra inserirsi molto bene in questa let-
tura, e aggiungervi ancora qualcosa. Il matematico agguanta i riferimenti di una
filosofia “continuista” — certamente minoritaria, ma ben presente nella nostra
tradizione — e la mette al lavoro per produrre nuove leggi matematiche. Letero-
genesi — concetto ribadito come denso di significati filosofici e matematici anche
in questo contributo (cfr. par. 4 della risposta di Sarti) — non ¢ altro che «una
teoria della sostanza che diventa operatoriale perdendo ogni trascendenza»: sara
dunque produttivo per lo stesso matematismo formulato rigorosamente tracciare
una eterogenesi differenziale che dia conto delle forme nella loro dimensione
generativa, nella loro morfogenesi, come gia Goethe aveva intuito. Una forma ¢
sempre da vedersi nella sua de-formazione, nella sua immediata tras-formazione.
Ma, allora, come dar conto “formalmente” di questa continua transizione dif-
ferenziale e pre-individuale, precedente alla individuazione definita (come nota
Alessandro sulla scorta di ricerche molto precise di Simondon e Deleuze)? Come
possiamo passare dal campo delle mere forze, nel loro incessante divenire, a quel-
lo in cui si riconoscono delle forme ben riconoscibili? Lintervento qui presentato
prova a dare delle risposte.

Come Fernando ha sottolineato lungo il corso della sua intera produzione
scientifica, queste riflessioni impongono una matematica diversa da quella clas-
sica, una matematica illuminata da una filosofia del transito, della pendolarita
frontaliera, dunque essa stessa transitante. Cercare di eludere la bipolarita, impa-
rare a operare un continuo andirivieni tra universale e relativo, tra invarianza e
variazione — ci ha insegnato negli anni 'autore — ¢ il compito di una nuova filo-
sofia sintetica, che abbandoni ogni sguardo puramente analitico. Per riprendere
una posizione deleuziana direi: la prospettiva rigidamente analitica non risponde
ai problemi del nostro tempo, non ¢ all’altezza della necessita di produrre nuovi
concetti, filosofici e matematici, che diano luce a cio che vediamo. Anche negli
scritti di Fernando — sostenuti dalle letture di Peirce e Grothendieck — possiamo
valutare il rinvio alle pratiche fondanti, ai gesti costitutivi, alla matematica stessa
intesa come gesto. Bellissimo I'esempio che si trova in un suo saggio dove ricorda
come fu capace di spiegare ad uno studente un teorema complesso solo tramite
una elaborata gestualita corporea. La trascrizione matematica — aggiunge qui nel
suo intervento — va intesa come un vero e proprio “trasferimento di conoscenze”.

In una sintesi conclusiva, che raccoglie i tre contributi di questo dialogo, po-
trei rinviare a cid che scrive Fernando alla fine del suo contributo: «dopo i grandi
contributi dei Maestri geometri e topologi dei secoli passati (Riemann, Poincaré,
Hilbert, Brouwer, Hausdorff, Grothendieck, Thom, ecc.), la matematica non pud
pil essere capita come un edificio rigido, fossilizzato, ben fondato, ma come una

“macchina nell’aria” (Musil), sempre plastica ed in continuo ripiegamento».

Mathesis universalis |9
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

Seguono alcune domande da parte dei membri della Redazione in base alle

quali sarebbe interessante sviluppare questo nostro dialogo.

RosseLra FaBBrICHESI: Vi chiedo gentilmente di soffermarvi sul tema della tra-
scrizione in formule di un gesto, o di una pratica, non solo di uno “stato di cose”.

Come si puo farlo, se si puo farlo, e cosa si pud comprendere meglio nel farlo?

ELeoNORA Buono: Se pensiamo alla matematica come a un linguaggio che, tra-
scrivendolo, al contempo ridisegna il mondo a propria guisa, quali potrebbero

essere allora le conseguenze di tale trascrizione?

ENrico REDAELLI: Alcuni matematici e alcuni filosofi della matematica del No-
vecento sottolineano, contro un luogo comune molto diffuso, come la matemati-
ca sia un sapere creativo, irriducibile alla semplice logica deduttiva e a procedure
standard codificate. In che cosa consiste il lato creativo, generativo, della mate-

matica?

Maria RegiNa Brioschi: Nella vostra esperienza di matematici e studiosi, come
descrivereste la pratica del matematico? Di contro ad altre discipline, in cui il
ruolo della “comunita degli investigatori” — come direbbe Peirce — sembra svol-
gere un ruolo primario, la matematica appare generalmente come una disciplina
solitaria, in cui il genio individuale occupa un posto privilegiato. Qual ¢ il ruolo,

se c'¢, dell'intersoggettivita nelle pratiche matematiche?

Frorinpa CamBria E CarLO SINI: Nella parola ‘aritmetica’ risuona il termine
‘ritmo’ (rythmds), la cui natura paradossale si pud evocare con una espressione
del filosofo e matematico inglese, coautore con Bertrand Russell dei Principia
Mathematica (1910-12), Alfred North Whitehead: «Eccolo di nuovo». Nuovo,
ciog, ¢ 'avvento del gia noto, sicché conoscere ¢ ri-conoscere (conoscere ¢ ricor-
dare, diceva Platone). Per esempio sappiamo che il feto a un certo punto registra
il battito del cuore materno, cioé¢ lo ri-conosce; ovvero: il battito avvertito ¢ la
replica di una origine di per sé non registrabile. In altri termini: I'origine sta solo
nell’originato e 'originato ¢ tutta 'origine che c’¢, come sa bene I'ermeneutica fi-
losofica. Ora, questa cornice del ritmo sembra stare alla base anche della piti sem-
plice delle operazioni aritmetiche: 1+1, dove I'uno ¢ gia un due e il due ¢ 'unico
uno possibile. La domanda ¢: quali riflessioni queste considerazioni potrebbero
suscitare in un matematico in quanto scienziato della misura, o semplicemente
in quanto essere umano?

Grazie ancora per avere accettato il nostro invito.

Mathesis universalis |10
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

2. LINEE, GESTI, RITMI. R1SPOSTE DI GIUSEPPE LONGO

ELeoNoRrA BuonNo: Se pensiamo alla matematica come a un linguaggio che, tra-
scrivendolo, al contempo ridisegna il mondo a propria guisa, quali potrebbero essere

allora le conseguenze di tale trascrizione?

ENRrico REDAELLL: Alcuni matematici e alcuni filosofi della matematica del Nove-
cento sottolineano, contro un luogo comune molto diffuso, come la matematica sia
un sapere creativo, irriducibile alla semplice logica deduttiva e a procedure standard

codificate. In che cosa consiste il lato creativo, generativo, della matematica?

Dal mio punto di vista, le due domande sono fortemente correlate, poiché ogni
epistemologia ¢ anche una storia (concettuale e di “interfaccia’ con il mondo) ed
ogni creazione ¢ il risultato di una storia e produce nuova storia, ridisegnando il
mondo. Un tentativo di risposta alla domanda di RosseLLa FABBRICHEST percor-
re tutto questo mio testo.

Le forme e i numeri della matematica non sono “gia Ii”, nella natura. Sono
infatti il risultato di operazioni che “ritagliano” e “qualificano” il reale. In scienza,
vanno esplicitate le scelte di “cosa guardare”, di un osservabile da misurare, i suoi
contorni, e vanno realizzati (difficili) atti di misura. Un cristallo “perfetto” o cin-
que sassi al suolo non sono un poliedro euclideo né il numero cinque, concetti dati
nel linguaggio, anzi nel disegno e nella scrittura, risultati di una pluralita di “atti
di esperienza” e costituiti in quanto invarianti proprio grazie alla loro pluralita,
ovvero indipendenti da ciascuno di essi, ma ancorati in tutte quelle esperienze at-
tive. Fra queste va incluso lo scandire del tempo, come dice Brouwer (fondatore
della matematica “intuizionista”), un ritmo da contare — ci torneremo. L analisi
della costituzione dei concetti e delle strutture della matematica ¢ al cuore di ogni
progetto epistemologico sensato. Ne deve far parte il gioco fra costruzioni attive
nello spazio, dagli assiomi di Euclide ai diagrammi in Teoria delle Categorie, e
linguaggio, con tutto il suo ruolo di esplicitazione dell'intersoggettivita e, para-
dossalmente, di indipendenza da dette costruzioni.

Il reale fa frizione, canalizza i nostri gesti costruttivi, il nostro organizzare
il mondo, farne un nostro mondo. Riprendendo delle idee sviluppate altrove,
ad esempio in Matematica e senso®, penso con emozione che noi umani abbiamo

ritagliato frammenti di cielo, interpolando stelle, dando senso a puntini luminosi

2 G. Longo Matematica e senso, cit.; si veda anche 1d., Linvenzione matematica e scientifica,

al di lix dei miti tecnoscientifici, Prefazione a I/ Liceo matematico: un approccio storico e interdisci-
plinare all'insegnamento delle scienze e della matemdtica, a cura di A. Nigrelli e E S. Tortoriello,
Mimesis, Milano-Udine 2025 (di prossima pubblicazione) [https://www.di.ens.fr/users/longo/
files/LongoPrefazione-libroSalerno.pdf].

Mathesis universalis |11
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

insensati, dando nome a costellazioni, forme del mito. Abbiamo disegnato con
una linea, sulle pareti delle grotte di Altamira e Lascaux (fra i 17.000 e i 22.000
anni fa), bisonti, cavalli, leoni... Alcune di queste pitture parietali sono infatti il
solo disegno di bordi. Non sono “macchie”, pur bellissime, come la maggioranza
delle pitture rupestri, ma puri contorni, dei bordi — una nozione matematica,
un’astrazione euclidea, ne parleremo. Gli oggetti, gli animali, infatti, non han-
no “bordi”: i limiti di un oggetto sono per noi delle differenze nelle lunghezze
d’onda della luce che, a partire dalla corteccia primaria, noi, grandi vertebrati,
trasformiamo/interpretiamo/connettiamo come linee, grazie a connessioni/atti-
vazioni neuronali’. Solo noi umani abbiamo poi saputo “proiettare” tali linee su
una parete, mostrandole anche nel linguaggio ad altri umani, vedendo con loro,
nel rito comune: questo ¢ un cavallo, un bisonte... Tutti questi sono gesti creati-
vi, eminentemente matematici, geometrici: danno forma al reale, lo qualificano,
inventano delle linee fra le stelle, dei bordi che non ci sono, li tracciano nel cielo
fra lumicini visibili, su una parete di roccia usandone le forme. Ridisegnano il

mondo. In modi diversi, con conseguenze diverse.

I NUMERI

Clarissa Herrenschmidt scrive che le prime scritture coerenti ed iterate dei nu-
meri datano dell’'VIII millennio, ben prima delle prime notazioni scritturali (lo-
gogrammi, ideogrammi... IV millennio, sempre in Mesopotamia e, solo dopo,
alfabetiche). Cifre dell’avere o del debito, il contar animali o sacchi di semenze,
posseduti, dovuti. Notazioni che stabilizzano un invariante concettuale, il nu-
mero, ben oltre la pratica, che condividiamo con molti animali, del distinguere
fra quantita diverse: sette banane come diverse e pitl di cinque. Il concetto e la
sua scrittura non dipendono da quel che ¢ contato, dicevamo, una conquista
difficile®.

Invano i tenori dei Big Data dicono che i loro numeri sono “gia Ii” nella
natura, nella societa, oggettivi e che, da soli, con le correlazioni individuate da
macchine, permetterebbero di agire sul mondo, senza scienza’. Qual ¢ allora
il numero-lunghezza di questo tavolo? Per quanto misuri con cura crescente,

sara sempre un intervallo, un’approssimazione, mai un numero esatto: basta la

3 ]. Petitot, Elements of Neurogeometry: Functional Architectures of Vision, Springer, Cham 2017.

C. Sini, La scrittura e il debito. Conflitto tra culture e antropologia, Jaca Book, Milano 2020.

> C. Anderson, The End of Theory: The Data Deluge Makes the Scientific Method Obsolete, «Wi-
red Magazine», 23 June 2008 [https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/]. Per una risposta
di tipo matematico: C. Calude & G. Longo, The Deluge of Spurious Correlations in Big Data,
«Foundations of Science», 22, 3, 2017, pp. 595-612 [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/
BigData-Calude-LongoAug21.pdf].

4

Mathesis universalis |12
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/files/BigData-Calude-LongoAug21.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/BigData-Calude-LongoAug21.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

fluttuazione termica, quella gravitazionale, a renderlo “vago”, direbbe Peirce. Né
serve a molto cercare di contare le molecole, gli atomi allineati al suo bordo —
peggio che mai: I'indeterminazione quantistica non produrrd mai un numero,
ma un valore indeterminato, dei valori di probabilita, solo limitati, in un pro-
dotto con 'impulsione, dalla costante 4 di Planck. E a chi pensa che almeno tale
numero ¢ definito con esattezza, chiedo: quanto valgono, esattamente, 4, G, ¢,
alfa... le costanti fondamentali della fisica? Gabriele Veneziano, illustre fisico
e collega a Parigi, ha dimostrato che se ne possono fissare due eguali ad 1, poi
rinormalizzare le metriche delle altre in tutte le equazioni in cui compaiono e...
prender di nuovo delle misure. Si otterra sempre e solo un intervallo. Chiedersi
quindi se le altre due sono numeri interi, razionali, irrazionali... & perfettamente
assurdo: sono il risultato di una complessa costruzione fisico-matematica e della
misura, approssimata e/o indeterminata — non sono “gia li” nella natura, come
valori numerici gia dati.

Ovviamente ¢ ancora pitt complessa la costruzione di un valore numerico
in economia, in scienze sociali. E ricco di presupposti storici e politici sulla scelta
di quello da misurare e di come misurare, dell’osservabile e della misura, del me-
tro, dell’approssimazione e della scala da usare.

In conclusione, la proposta umana, tutta umana, del concetto invariante
di numero, nel linguaggio o, meglio, nella scrittura, stabilizza una prassi anti-
chissima, pre-umana, il contare, il distinguere individui e oggetti, il separarli e
compararli in quantitd, associandovi i ritmi del tempo vissuto, non scopre essenze
del mondo. Tutti gesti non arbitrari, radicati nella nostra corporeita ed il suo agire
su un mondo che ne canalizza 'azione. In scienza, 'approssimazione o I'indeter-
minazione della misura, se questa ¢ necessaria per proporre un numero (ovvero
se gli oggetti non si presentano gia ben separati, accessibili individualmente allo
sguardo, al contare), ¢ 'unica forma che abbiamo di accesso al mondo. Esperienze
di misura, ad esempio, guidate da proposte di sguardi teorici, sono all’origine dei

principali quadri di pensiero fisico-matematici del XX secolo che menzioneremo.

LA GEOMETRIA

Euclide estendera i gesti d’interpolar le stelle e del disegnar bordi di animali,
costruendo le figure del piano con «linee senza spessore» (definizione 2). Le tra-
dizioni formalista e logicista ci dicono da 100 anni che “Euclide ¢ I'inventore
del metodo assiomatico-deduttivo”. Il che & certo vero, ma ¢ solo la meta del
suo lavoro. Laltra meta ¢ I'invenzione della /inea senza spessore (esplicitata nella
definizione 2, pochi secoli dopo), ovvero della nozione matematica di “bordo”,

rima e fondamentale struttura della matematica occidentale. E i grandi “fon-
g

Mathesis universalis |13
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

dazionalisti” del secolo non lo hanno visto; anzi Heath®, il traduttore-riferimen-
to di Euclide, commenta alcuni passaggi degli Elementi osservando piu volte:
come formalista/assiomatizzatore Euclide non era tanto bravo, «non dimostra
formalmente questo e quello» (ad esempio, il fondamentale teorema 1, cap. 1).
In particolare, Heath non vede il gesto rivoluzionario del proporre con rigore
la nozione topologicamente difficile di bordo, gia tanto e finemente discussa da
Peirce. La linea di Euclide non ¢ fatta di punti, ma ¢ un gesto, una traccia, una
traiettoria’. Il punto ¢ un segno (semeion) all’estremita di un segmento (definizio-
ne 3), all'intersezione di due linee senza spessore (teorema 1.1). Non ha quindi
parti (definizione 1), né dimensioni. Cosi il buon maestro di scuola ci fa capire
cosa ¢ una linea continua mostrando la traiettoria del dito nell’aria, tracciandone
una sulla lavagna ed aggiungendo: in quanto traiettoria o bordo, questa linea che
traccio ¢ senza spessore. Solo cogliendo la continuita del gesto si puo capire, solo
nel linguaggio si puo dire che “non ha spessore”.

Ho detto matematica occidentale poiché Liu Hui, I'autore della grande
summa cinese di matematica, i Nove Capitoli (111 sec. d.C.)%, non ha “linee senza
spessore”. Cosi, Liu Hui calcola @ approssimando il cerchio con poligoni interni
ed esterni e dicendo «quando non si vede piu la differenza, quello da il rapporto
fra raggio e circonferenza». Per noi, greci, questa ¢ ingegneria, non matematica!
Ed in effetti Liu Hui fa geometria per costruire templi e case, aritmetica per svi-
luppare i calcoli dei mercanti. E ben presto i cinesi avranno i numeri negativi,
annotazione del debito. E poi lo 0, prima dell'VIII secolo, forse contemporane-
amente agli indiani. Numeri inconcepibili per i greci, estranei gli uni e I'altro
all’essenza del mondo. Ma quell’infinito nel finito, il calcolo che non termina di
7 o della radice di due, dramma dell'infinito e dell’z-logos nella finitudine e nel
logos pertetto del cerchio e del quadrato, ¢ possibile solo per cerchi e per quadrati
fatti di linee senza spessore — un infinito (ed un infinitesimo) che cambia il mon-
do. Infatt, il dibattito, gia greco, poi della cristianita, sulla differenza fra infinito
in potenza (il contare che non termina mai, la successione senza limite dei numeri
interi o dei numeri primi) e infinito in atto (il limite attuale di tali processi, I'in-
finito di Dio, per alcuni teologi tardo medievali), ispirera pittori-preti italiani:

sapranno mostrare U'infinito in atto, darne una forma simbolica, visibile. Am-

¢ Euclid, The Thirteen Books of Euclids Elements, translated from the text of Heiberg with
introduction and commentary by Thomas L. Heath, Cambridge University Press, Cambridge
1908, 3 vols.

7 G. Longo, Symmetries and Symmetry Breaking, from Geometry to Physics, via Painting, in D.

Nagy and 1. Vandoulakis (eds.), Proceedings “Symmetry: Art and Science”, Gonia, Crete (GR)
2025 (in pubblicazione). Fra I'altro, vi si fa una proposta interpretativa del teorema 1.1, che
implicitamente definirebbe la continuitd per linee senza spessore [https://www.di.ens.fr/users/
longo/files/symmetriesCrete.pdf].

8 L. Hui, Les Neuf Chapitres, trad. Fr. K. Chemla et G. Shuchun, Dunod, Paris 2004.

Mathesis universalis |14
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/files/symmetriesCrete.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/symmetriesCrete.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

brogio Lorenzetti (1290-1348), forse per primo’, lo porra la in fondo al quadro,
nel punto prospettico, al limite, infinito in atto, punto di convergenza di rette
parallele, evocazione della presenza di Dio nelle Annunciazioni del Trecento to-
scano'’. Cosl, la geometria greca delle figure verra immersa negli spazi tridimen-
sionali del De perspectiva pingendi (1452) di Piero della Francesca, primo trattato
di geometria proiettiva, invenzione degli spazi della rivoluzione scientifica a ve-
nire'". La ricchissima matematica cinese non sapra inventare i processi al limite
infinito propri alla geometria di Descartes e Desargues e al calcolo infinitesimale,
resi possibili dall’esplorazione greca di metodi infinitari (in potenza: i “metodi di
esaustione”) e da una teologia dell'infinito (in atto) del Dio cristiano.

Che altro dire della creativita, tutta storica e diversificata, della matemati-
ca? Il suo potente e ricchissimo impianto teologico, dai greci a Piero e Galileo, a
Newton, domina ancora la nostra tradizione e si trova solo nella nostra tradizio-
ne. Linvenzione rinascimentale dello spazio e la logica fregeana (v. poi) ne fanno
parte: contribuisce al mito dell’'universo pre-dato, dello spazio dei possibili (o
delle fasi in fisica — gli osservabili e i parametri pertinenti, di tutte le dinamiche)
“gia [i” — come spazio dell'infinito del Dio cristiano'2. Come oso dire in Natura-
lizing Physics', c'¢ troppa teologia in fisica, dai greci a Galileo a Einstein (e la teo-
logia ¢ profonda e penetrante, ha inquadrato le nostre civilta) per essere adeguata
alla radicale materialitd e corporeita del vivente — la sua matematica ¢ tutta da
inventare... Leterogenesi alla Sarti e colleghi'* apre una nuova pista di grande in-
teresse. Non descrive una dinamica del cambiamento, ma un cambiamento delle

dinamiche (delle stesse equazioni e dei vincoli differenziali). Da quindi un senso

> E. Panofsky, Perspective as Symbolic Form, Zone Books, New York 1925.

1 D. Arasse, LAnnonciation Italienne. Une Histoire de Perspective, Hazan, Paris 1999; S. Longo,
Daniel Arasse et le plaisir de la peinture, Editions de la Sorbonne, Paris 2022. Per una presentazio-
ne del libro, si veda [https://www.youtube.com/watch?v=2e08vx78WvA].

1" G. Longo and S. Longo, Infinity of God and Space of Men in Painting, Conditions of Possibility

Jfor the Scientific Revolution, in R. Scheps & M.-C. Maurel (eds.), Mathematics in the Visual Arts,
ISTE-Wiley Ltd, London 2020 [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/InfinicySpaceMenLoLo.
pdf].

2 Lo spazio pre-dato, a priori, da gesto teologico-pitturale del Trecento, come dice D. Arasse,

op. cit., diviene poi laico e tecnico: «il luogo & per necessitd anteriore ai corpi che vi si trovano,
l'artista deve tracciarlo su tela prima di essi» (P. Gaurico, De Sculptura, ]. Petreius, Nurnberg
1543, p. 31, in V. De Risi, Arte e Scienza della Sfera. La nascita del concetto moderno di spazio fra
la teoria rinascimentale della prospettiva e la geometria di Leibniz, in P. Totaro e L. Valente (a cura
di), Sphaera. Forma immagine ¢ metafora tra Medioevo ed etit moderna, Leo S. Olschki editore,
Firenze 2012, p. 326).

¥ G. Longo, Naturalizing Physics. Or, Embedding Physics in the Historicity and Materiality of
the Living, «Deleuzianay, 11, special issue on «Differential Heterogenesis: Deleuze, Mathematics
and the Creation of Forms», ed. by A. Sarti e 4l., 2020 [https://www.di.ens.fr/uers/longo/files/
NaturPhysics.pdf].

" A Sarti, G. Citti, D. Piotrowski, Differential Heterogenesis and the Emergence of Semiotic
Function, «Semiotica», 230, 2019, pp. 1-34; A. Sarti, G. Citti, D. Piotrowski, Differential Hete-
rogenesis. Mutant Forms, Sensitive Bodies, Springer, Berlin 2022.

Mathesis universalis |15
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.youtube.com/watch?v=2e08vx78WvA
https://www.di.ens.fr/uers/longo/files/NaturPhysics.pdf
https://www.di.ens.fr/uers/longo/files/NaturPhysics.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

matematico, fra l'altro ed indipendentemente, al “cambiamento dello spazio del-
le fasi” proposto da alcuni di noi come analisi teorica, darwiniana: una rivoluzio-
ne rispetto alla matematica della fisica da Newton a Schrédinger'”. Rompe cosi
gli assoluti teologici e pre-dati degli spazi dei possibili di tipo fisico-matematico:
Ievoluzione biologica, come ogni “storia”, produce nuovi possibili e i loro spazi,
coniugando nuove forme e nuove funzioni.

Tuttavia, malgrado la diversita delle costruzioni, I'invenzione matematica
di spazi e strutture, del calcolo e della deduzione logica, ¢ comunque ben pecu-
liare rispetto ad altre forme di produzione umana di novita: per definizione, le
une e l'altra sono massimalmente stabili dal punto di vista concettuale, mirano
cioé a una invarianza, certo non assoluta, ma storica, che risulta massima rispetto
a tutte le altri prassi storiche di accesso al mondo e di costruzione di conoscenza
— questo, direi, € un suo dato transculturale. Una definizione, un concetto in ma-
tematica non puo esser vago — invece pud, anzi deve, avere del vago in filosofia, in
scienze umane, adeguarsi a pit interpretazioni. Ovvero, forse questo ¢ null’altro
caratterizza ogni proposta di conoscenza di carattere matematico: la sua proposta
di stabilita storica massimale, non massima, né di certo assoluta. Cosi, la linea &
senza spessore per Euclide, punto e basta — poi potremo cambiare definizione.
Ma ogni volta il “reale” fa resistenza, canalizza il gesto matematico, non ultimo
tramite la nostra corporeita animale, evolutiva. Ovvero, essa ha origine in gesti
antichissimi comuni, che precedono il linguaggio, alcuni condivisi con molti
animali, come il contare piccole quantita, il precedere una preda od un preda-
tore tracciando con saccadi oculari “linee di inseguimento” che non esistono,
apprezzare un ritmo, per seguire poi, la matematica, piste storiche diverse, ma
con radici comuni.

Per correlare le due sezioni, noto che una differenza fra geometria del con-
tinuo e la teoria dei numeri interi, dovuta alla misura e quindi al rapporto al
“reale”, la descrive bene Riemann'®. In una varieta (uno spazio in un senso anche
molto generale) continua si pud misurare (e dare un intervallo, una approssima-
zione) e contare (il numero delle misure effettuate). In una varieta discreta, fatta
esclusivamente di punti isolati, si pud solo contare. La geometria riemanniana,

in varieta continue, sara alla base di una profonda ri-organizzazione e geome-

15

A. Sarti, The Obliqgue Dynamics of Ontogenesis in Phylogenesis, «Proceedings of the Con-
ference “Intersecting Paths across Mathematics, Biology, and Epistemology: A Colloquium in
Honor of Giuseppe Longo and Ana Soto”», Paris, October 21-22, 2022, in press 2025 [https://
republique-des-savoirs.fr/wp-content/uploads/2022/10/2022-10-2122-colloquium-longo-
sot0-2022-10-13.pdf].

1 B. Riemann (1854), Uber die Hypothesen, welche der Geometrie zu Grunde liegen, Habili-
tationsvortrag, gehalten am 10. Juni 1854 an der Universitit Géttingen. (B. Riemann, On the
Hypotheses which Lie at the Bases of Geometry, translated by William Kingdon Clifford, “Nature”,
vol. 8, no. 183 (Jan. 15, 1873), pp. 14-17, and no. 184 (Jan. 22, 1873), pp. 36-37).

Mathesis universalis |16
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

trizzazione della fisica: la Relativita di Einstein. Una sua variante, la geometria
non-commutativa di Alain Connes, ha ristrutturato gli spazi e la conoscenza in
fisica quantistica, creando nuovi spazi a partire da algebre derivate dalla misura
quantistica’’. Ma ¢ soprattutto il lavoro di Grothendieck che ha permesso di
fare ponti matematici (e sottolinear differenze e passaggi fruttuosi) fra discreto e
continuo, proponendo una pluralitd cangiante di universi, i Topoi, strutturati da
logiche diverse, una svolta relativistica in matematica, con connessioni struttu-
ranti fra i due sguardi'®. La questione ¢ attualissima, poiché, oggi, varieta discrete
invadono e riorganizzano il mondo, in quanto basi di dati digitali ed algoritmi
definiti su di esse. Altra invenzione scritturale'®, umana, tutta umana, dalle enor-

mi conseguenze, inclusa la produzione de «il male della banalita (statistica)»*.

FLorinDA CaMBRIA E CARLO SINI: Nella parola aritmetica’ risuona il termine
ritmo’ (rythmds), la cui natura paradossale si puo evocare con una espressione del
filosofo e matematico inglese, coautore con Bertrand Russell dei Principia mathema-
tica (1910-12), Alfred North Whitehead: «Eccolo di nuovo». Nuovo cioé é l'avvento
del gia noto sicché conoscere é ri-conoscere (conoscere é ricordare, diceva Platone). Per
esempio sappiamo che il feto a un certo punto registra il battito del cuore materno,
cioé lo ri-conosce; ovvero: il battito avvertito é la replica di una origine di per sé
non registrabile. In altri termini: l'origine sta solo nell'originato e l'originato é tutta
lorigine che cé, come sa bene ['ermeneutica filosofica. Ora, questa cornice del ritmo
sembra stare alla base anche della pin semplice delle operazioni aritmetiche: 1+1,
dove ['uno é gia un due e il due é ['unico uno possibile. La domanda é: quali riflessio-
ni queste considerazioni potrebbero suscitare in un matematico in quanto scienziato

della misura, o semplicemente in quanto essere umano?

Nelle mie (sparse) riflessioni sulle “origini/fondamenta” cognitive della matema-
tica, ho ripreso spesso I'esperienza dei “ritmi” come punto di partenza. Ricordo
che, per Aristotele il tempo ¢& la «misura del movimento»: ¢ dato dal contare o
ordinare gli eventi come «prima» e «dopo» — producendo cosi i numeri interi: «I
tempo ¢ il numero del movimento rispetto al prima e al dopo»*'. Oso dire quindi
che, per Il Filosofo, il tempo ¢ la misura del movimento che si puo contare: un

movimento con un prima ed un dopo, tipicamente una frequenza, il ritornare

7 A. Connes, Non-Commutative Geometry, Academic Press, New York 1994.

'8 F Zalamea, Synthetic Philosophy of Contemporary Mathematics, Urbanomic (UK), Sequence
Press (USA), London and New York 2012.

¥ J. Lassegue, G. Longo, Lempire du numérique. De lalphabet a I'IA, PUE, Paris 2025.

2 G. Longo, The Evil of Banality, in Mechanema: Al and the Humanities, Cornell’s book se-
ries, 2025 (in press) [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/the-evil-of-banality.pdfT; in italiano:
[https://www.di.ens.fr/users/longo/files/le-mal-banalite-ENMI24-it.pdf].

21 Aristotele, Fisica, IV.11, 219b1-2: ypdvog éativ dpifudg xivijoemg kazd, 10 mpdtepov kol Uotepov.

Mathesis universalis |17
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/files/the-evil-of-banality.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

del Sole che gira intorno alla Terra. E una frequenza primaria per il vivente, un

fondamentale e cosciente «eccolo di nuovo». In questo senso va pure Brouwer:

Mathematics arises from the basic intuition of two-oneness, the falling apart
of a life moment into two distinct things, one giving way to the other, yet both
held together in a whole by memory. From this intuition we extract the idea of
the number sequence by repetition®.

Il vissuto di quei ritmi che menzionate costituisce, secondo me, una esperienza
originaria, pre-cosciente ¢ pre-umana, del numero e del tempo. La congiunzione
di questi “vissuti” o “pratiche” del numero e del tempo, ritmi biologici e fre-
quenze fisiche, da aggiungere al “piccolo contare” che condividiamo con molti
animali (saper distinguere piccole quantita di oggetti, ordinarli nello spazio),
permettono di produrre nel linguaggio /invariante concettuale, il numero intero,
che non dipende dalla pratica specifica, grazie ad un dimenticare, escludere, i
dettagli di ciascuna pratica. In breve, esperienze attive del discreto nel tempo e
nello spazio, I'apprezzare, sentire, vedere singolarita contabili, sono, per me, con-
dizioni di possibilita per la concettualizzazione umana, nel linguaggio. Ma, come
dicevamo, riprendendo 'Husserl della Origine della geometria, solo la scrittura

del numero stabilizza il concetto, e questo ben dall'VIII millennio a.C.

LosLio

Ho ritrovato nel primo libro di Husserl (Philosophie der Arithmetik, 1891) delle
esplorazioni cognitive di questo “senso del numero” (titolo del libro di S. Deha-
ene del 1997) di cui stiamo parlando. Solo piti tardi Husserl riuscira a tracciar
meglio la demarcazione fra “psicologia” e “cognizione”. Per me, quest’ultima ini-
zia con analisi di esperienze del vivente, come i vostri battiti del cuore mater-
no per un embrione di placentato. In quelle riflessioni pionieristiche, 'Husserl
trentenne attribuisce allo “oblio” un ruolo importante per arrivare a proporre
Iinvariante concettuale. Questo ¢ un tema su cui ho insistito spesso: ritmi, re-
tensione e protensione sono al cuore del rapporto al tempo (ed al numero) nel
vivente — li abbiamo anche rappresentati in «schemi geometrici» tridimensionali
con E Bailly e M. Montévil*’. Nel nostro approccio, la protensione esiste solo

grazie alla «retensione obliante». Ovvero, lattivita retensiva si basa anche sul

2 L. Brouwer, On the Significance of the Principle of Excluded Middle in Mathematics, Especially
in Function Theory, 1908, reprinted in: J. van Heijenoort (ed.), From Frege to Godel: A Source
Book in Mathematical Logic, Harvard University Press, Cambridge (Massachusetts) 1879-1931,
pp. 334-345.

2 Si veda il link [https://www.di.ens.fr/users/longo/download.html], cercando: rhythms, re-
tention, protention.

Mathesis universalis |18
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/download.html

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

dimenticare i dettagli “irrilevanti” per le azioni vissute, sceglierne poi «proten-
sivamente» (“intenzionalmente”, se coscienti) solo quelli comuni e/o rilevanti
per l'azione in corso. Il precedere con saccadi oculari la traiettoria di una preda
o di un predatore richiede un lungo apprendimento (nella caccia, nel... giocare
a tennis precedendo, e di molto, la pallina) ed il dimenticare i dettagli delle nu-
merose esperienze fatte, retenendo solo la “traiettoria matematica’, 'invariante di
numerose pratiche. Husserl coglie il punto: il rilievo dell’oblio nella cognizione
umana (e, per me, animale). E Gottlob Frege massacra sarcasticamente il giovane

Husserl, scrivendo:

By making one characteristic after another disappear, we get more and
more abstract concepts [...]. Inattention is a most efficacious logical faculty;
presumably this accounts for the absentmindedness of professors™.

In seguito, Husserl rafhinera le sue prime osservazioni sull’oblio, proponendo la
nozione di sedimentazione, intesa come la prosecuzione inconscia della retenzio-
ne. Nel commento di un suo recente ed attento lettore: «una concezione rinno-
vata del processo ritenzionale (Ritentionalisierung) al modo di una concreta sedi-
mentazione (Sedimentierung) del senso, di una sua sostanziale “implicitazione”
(Implizierung)»®. Una sorta di «inerzia del senso [che], a ben vedere, dev’essere

intesa come una sua disponibilit latente in vista di una possibile riattivazione»*.

Limpoverimento in cui incorre il momento intuitivo [...] fa si che il
tenore del senso in corso di sedimentazione risulti progressivamente
decondizionato dalla particolarita dell’esperienza attuale (dall’occorrenza
contingente di questo oggetto in questa situazione)”-

MODELLI MATEMATICI E RETI, FORMALI E DI SENSO

Tornando ancora ai numeri interi e partendo dai vissuti primari, fra cui i ritmi
che voi menzionate, arricchiti da una varieta di pratiche attive, la costituzio-
ne dell’invariante cognitivo e matematico ¢ reso quindi possibile, per Husserl e
per noi, dall’oblio delle specificita di ciascuna — dalla linea senza spessore come

traiettoria o bordo di qualcosa che va dimenticato, da cui non dipende, al nu-

2 G. Frege, Translations from the Philosophical Writings of Gottlob Frege, ed. by P. Geach & M-
Black, Blacl%well, Oxford 19803, pp. 84-85.

» E Nobili, La prospettiva del tempo: Uidealismo fenomenologico di Husserl come autoesplicitazio-
ne della soggertivita trascendentale, Mimesis, Milano-Udine 2022, p. 36.

% Tyi, p. 238.
7 Tvi, p. 244.

Mathesis universalis |19
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

mero, come concetto, invariante di una pluralita di pratiche di cui dimenticare
le singole caratteristiche. Osservo invece che Frege credeva, con Russell, che la
successione degli interi ¢ un assoluto intrinseco alla logica (un’ontologia di tipo
platonico, direi) e che I'assiomatica di Peano-Dedekind (PA) fosse “categorica’,
ovvero possedesse un solo modello (struttura matematica di senso per il forma-
lismo): I'assoluto della sequenza dei numeri interi. Ora, le prove che quell’as-
siomatica non ¢ categorica, anzi che possiede modelli in ogni cardinalita, sono
facili (teoremi di Lowenheim—Skolem, 1915 e 1920), per non dire dei teoremi di
“overspill” (non si possono isolare assiomaticamente sequenze infinite di numeri
interi standard: se ne catturano sempre di non-standard) basati sul semplicissimo
teorema di compattezza (anni 1920)* — tutti teoremi, a mio avviso non provati
prima, certo per la mancanza di alcuni strumenti formali, ma anche per il peso
del logicismo di Frege e Russell nella cultura fondazionale — la storia ci suggerisce
quali sono i teoremi che si ha voglia di dimostrare. Contologia degli interi, e della
matematica, il logicismo di Frege (e di Russell) ¢ stata una pista errata del pen-
siero fondazionale in matematica, per due motivi, di cui il secondo attualissimo.

In primis, per dimostrare la falsita delle ipotesi di Hilbert, nel 1900 e negli
anni venti, di dimostrabile coerenza e di completezza sono stati necessari quei
monumenti che sono i due teoremi di Gédel (1931)%. Ovviamente la comple-
tezza alla Hilbert (i tanti modelli di PA sono tutti “elementarmente equivalenti”,
ovvero |'assiomatica dimostra tutti gli asserti veri nel modello standard) ¢ una
ipotesi ben pit debole della categoricita di Frege (un solo modello), eppure an-
che 'ipotesi di Hilbert ¢ falsa: ¢ sorprendente pensare alla categoricita di PA, in
epoca di geometrie non-euclidee — tanti modelli delle due negazioni del quinto
assioma di Euclide (un «delirio» nel commento di Frege sulla geometria rieman-
niana® — un primo passo verso la relativizzazione einsteiniana degli spazi). Hil-
bert, grande matematico, anche se scientista (pensa che con un solo strumento
«potenzialmente meccanizzabile», I'assiomatica formale, «si possa dir tutto», che
essa sia completa), fa ipotesi ben pilt deboli e ragionevoli, quindi difficili da

dimostrar false. Alla luce dei teoremi di Godel, che falsificano Hilbert, il mistici-

28 Si potrebbe obiettare che I'assiomatica di Frege ¢ (implicitamente) del secondo ordine, “im-

predicativa’, quindi categorica. Oltre essere una bestemmia per Russell (per tutto il suo impegno
a costruire fondamenta predicative, ben stratificate, la sua Teoria dei Tipi), questo sarebbe grazie
alla Basic Law V, al cuore del paradosso di Russell che demoli il sistema. Il moderno sistema
ACAO, che ripara 'errore, non ¢ categorico (S. G. Simpson, Subsystems of Second-Order Arithme-
tic, Cambridge University Press, Cambridge 2009).

#  Per una discussione anche in relazione ai lavori di Poincaré ed Einstein, vedi G. Longo,
Interfaces of Incompleteness, in G. Minati, M. Abram, & E. Pessa, (eds.), Systemics of Incomplete-
ness and Quasi-systems, Springer, New York (NY) 2018 [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/
PhilosophyAndCognition/Incompleteness.pdf].

3 J. Tappenden, Geometry and Generality in Freges Philosophy of Arithmetic, «Synthese», 102, 3, 1995.

Mathesis universalis |20
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/files/PhilosophyAndCognition/Incompleteness.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/PhilosophyAndCognition/Incompleteness.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

smo ontologico e “categorico” di Frege fa sorridere, talmente ¢ facile dimostrarlo
falso — fra paradossi di Russell (un gioco di parole da raccontare in barberia™) e
Lowenheim—Skolem.

Veniamo al secondo aspetto matematico dell’errore fondatore della filoso-
fia analitica: I'oblio (sprezzante) dell’oblio e, con esso, lo sguardo fissato solo sul
linguaggio ed il numero, distaccati dal mondo e, ad un tempo, essenza del mon-
do, origine e chiave del mondo. Per tre decenni, diciamo dal 1956 (la Dartmouth
Conference, Hanover, New Hampshire), 'impostazione analitica ha domina-
to I'Intelligenza Artificiale (IA): sistemi linguistici, scritturali, logico-deduttivi,
formalizzati e ben programmati, avrebbero permesso di modellizzare (nel senso
ingegneristico di “simulare”, astraendo matematicamente), fino a rimpiazzare in
tutto lintelligenza umana. Pochi ricercatori isolati osarono seguire I'idea delle
«reti matematiche di neuroni» di Frank Rosenblatt®?, tentativo di simulazione
delle dinamiche cerebrali. I risultati della pista logico-formale in IA sono stati
nulli. Alla fine degli anni 1980, quel «<medioevo della IA», come definito da Y. Le
Cun, venne superato grazie ad una svolta: i metodi di «back-propagation» in reti
neuronali (matematiche) su molti strati®.

In breve, le «reti neuronali», modellizzazione un po’ semplicistica e in due
dimensioni dei neuroni animali, vennero messe su piu strati, nelle tre dimensio-
ni. Donde il «Deep Learningy»: profondo semplicemente perché in tre dimensioni
— pur evocando la profondita del pensiero, del Requiem di Mozart... astuzia
pubblicitaria tipica dei promotori dell'TA; apprendimento perché metodi di fil-
traggio dell'immagine, convoluzione dei punti e delle forme “salienti”, retro-pro-
pagazione che rivede la selezione dei pixels memorizzati ad ogni applicazione
dell’algoritmo, permettono di cancellare e riscrivere la memoria digitale, simu-
lando efficacemente... l'oblio — tecnica numerica per costituire gradualmente
degli “invarianti”, delle forme grosso-modo ricorrenti. Ovvero, la macchina “im-
para’ grazie a tecniche matematiche non banali (equazioni differenziali, ondine,
ri-normalizzazione...) che permettono di isolare/mettere in evidenza gli inva-
rianti di un’immagine, di un suono... cancellando il resto, quel che non ¢ stabile.

Cosl, dopo aver “scanned’migliaia di foto di gatto, la costruzione pixellata di

3 Geniale all'epoca, ma facilmente risolto (Russell, Zermelo) ed il solo citato da troppi filosofi

a tutt'oggi. Lo si raffronti a paradossi matematicamente profondi, come quello di Zenone o quel-
lo di Girard in Teoria dei Tipi (T. Coquand, An Analysis of Girard’s Paradox. Logic in Computer
Science, «Logic in Computer Science», 1986).

32 E Rosenblatt, The Perceptron: A Probabilistic Model for Information Storage and Organization
in the Brain, «Psychological Review», 65, 6, 1958, pp. 386-408.

% D. E. Rumelhart, G. E. Hinton, and R. J. Williams, Learning Representations by Back-Pro-
pagating Errors, Nature», 323, 6088, 1986, pp. 533-536; Y. LeCun, B. Boser, J. S. Denker, ez.
al, BackPropagation Applied to Handwritten Zip Code Recognition, «Neural Computation», 1, 4,
1989, pp. 541-551.

Mathesis universalis |21
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

invarianti delle immagini, dimenticando quel che non ¢ ricorrente, permette di
riconoscere un gatto. Questo ¢ ben lontano dall’oblio retensivo e protensivo (o
anche intenzionale) della cognizione animale (e umana, I'Husserl di cui abbiamo
parlato), carico di senso, di emozioni, di corporeitd — ma ne ¢ una buona simu-
lazione computazionale. Come gia osservavo in Matematica e senso*, un bimbo
impara per sempre cosa ¢ un gatto avvicinandone uno, una sola volta, nel timore,
nell’emozione, carezzandolo con la mano guidata dalla mamma e capendo ad
un tempo perché la mamma lo chiama «gattino mio» — una tipica costruzione
intrecciata del senso del mondo®.

Per riassumere, dopo gli anni bui dell'IA logico-deduttiva, fregeana-hilber-
tiana, intesa simulare 'umano tramite codifiche numeriche, logico-deduttive, del
linguaggio e del mondo, la rivitalizzazione, da parte di Hinton, Le Cun ed altri
(citati, anni 1980), dell’intuizione di Husserl del 1891 sull’oblio, senza cono-
scerla, ha persino permesso di fare macchine che simulano molto meglio 'intelli-
genza umana. Il logicismo ed il formalismo mostrano cosi il vuoto in cui hanno
sprofondato l'intelligibilitd della cognizione umana e, peggio, animale, perfino
per chi vuole solo simularla con una macchina. E questo senza nulla togliere ai
meriti di chiarificazione logico-concettuale che vanno a Frege per aver proposto
principi logici chiari di “introduzione” ed “eliminazione” dei quantificatori (“per
ogni” ed “esiste”), cosi importanti in matematica, in un’epoca in cui illustri ma-
tematici confondevano, ad esempio, continuita ed uniforme continuita di fun-
zioni, che ¢ solo questione di una diversa alternanza di tali quantificatori. N¢é ad
Hilbert per i meriti del “metodo assiomatico”, per il suo lavoro da matematico ed
il rigore delle sue congetture errate — il loro interesse e chiarezza hanno permesso

grandi risultati negativi, che hanno aperto nuove vie*.

[ RITMI DEL TEMPO

Per tornare al tema proposto, appena c’¢ vivente, ¢'¢ un ritmo: metabolico, poi
cardiaco, respiratorio... esperienza primaria, vissuto temporale di ogni organi-
smo. Nei placentati, e forse in tutti i mammiferi, il ritmo cardiaco, il frastuono

del battito del cuore della madre, ¢ un'immersione primaria nella vita, con i suoi

3 G. Longo, Matematica e senso. Per non divenir macchine, cit.; 1d., Le cauchemar de Prométhée.

Les sciences et leurs limites, PUF, Paris 2023 [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/ Couv_Table-
introLeCauchemarPromethee.pdf].

% «Lungo questo ricorrere di attualitd e potenzialitd d’esperienza, la forma temporale intesse

la storia correlativa dell’io e del mondo nell'unita di una genesi condivisa. La fenomenologia
genetica interroga a ritroso le tracce disseminate di questa storia sedimentaria» (F. Nobili, Lz
prospettiva del tempo, cit., p. 247).

% G. Longo, Le cauchemar de Prométhée, cit.

Mathesis universalis |22
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

ritmi. Poi, la fisica, da Aristotele a Einstein, ha spazializzato il tempo dell’inerte,
lo ha fatto “vedere”, identificandolo con un movimento regolare nello spazio; noi
abbiamo tentato di “schematizzare” i ritmi biologici con rappresentazioni geo-
metriche”. Quando ho chiesto a mia figlia Sara, cantante jazz*®, come “vedesse”
il tempo, lei mi ha risposto che non lo “vede”, ma che lo sente con il corpo.

Nel nostro approccio, abbiamo distinto fra ritmi biologici e frequenze fi-
siche. I primi sono impregnati di irregolarita che contribuiscono alla resilienza
dell’organismo® e non hanno una dimensione fisica (“scalano” con le durate
di vita). Le seconde hanno le regolarita di rotazioni planetarie, di oscillazioni
atomiche, di orologi ed hanno la dimensione dell’'inverso di un tempo. Il “coor-
dinamento” dei ritmi propri ai diversi animali, il loro fine-tuning dinamico con
le frequenze fisiche (il Sole, la Luna) e delle piante (per la caccia, la pollinizzazio-

ne...), ¢ al cuore della viabilita di un ecosistema. Ovvero:

The time of an ecosystem is a tissue of interacting rhythms and frequencies:
when deforming these interactions or their tissue, rhythms, frequencies and
their tuning change; conversely, a deformation of rhythms or frequencies and of
their tuning modifies the tissue, the time of the ecosystem™.

In conclusione, come scrive Alessandro Sarti nel suo testo, in riferimento alla ete-
rogenesi matematica cui lavorano: «’idea dell’a-priori kantiano ¢ completamente
rovesciata. Non ¢ piu lo spazio ad essere primario, ma ¢ il processo: un processo
che inventa gli spazi»... ed il tempo. Per loro e per noi, i processi del vivente
producono gli spazi ed il tempo (il loro Aion?"). Un tempo proprio al vivente
che differisce e si aggiunge al tempo irreversibile della termodinamica, in quanto
generato dalle deformazioni del tessuto ritmico dell’ecosistema, un tempo non
ritmato a priori perché deformazione di ritmi in interazione. Non andrebbe solo

mostrato, ma anche sentito insieme, con i corpi.

¥ E Balilly, G. Longo, M. Montévil, A 2-dimensional Geometry for Biological Time, «Progress
in Biophysics and Molecular Biology», 106, 3, 2011, pp. 474-484 [https://www.di.ens.fr/users/
longo/files/CIM/2-dimTime.pdf].

3% Il sito ¢ al seguente indirizzo: [https://www.saralongosings.com/].

39

Si vedano gli schemi spiraleggianti in Bailly ez 4/. appena citato (figura 6, p.15), disegnati
sulla base di dati di cardiologia (su 24 ore: ogni picco ¢ un tempo inter-battiti, tanto piu alto
quanto questo ¢ pitt lungo; la parte dei ritmi pit lenti ¢ la notte). Frangois Nicolas, musicista
e matematico all'IRCAM, in riferimento alla nostra rappresentazione, paragono I'andamento
ritmico di un cuore sano, ricco di irregolaritd contenute e coordinate, ad una buona orchestra
sinfonica con le individualitd dei musicisti, e due dei casi patologici descritti (seguiti da arresto
cardiaco), ad una cattiva banda militare: troppa regolarita ed improvvise, gravissime aritmie.

0 G. Longo, Confusing Biological Twins and Atomic Clocks. Today’s Ecological Relevance of Ber-
gson-Einstein Debate on Time, in A. Campo and S. Gozzano (eds.), Einstein vs Bergson. An Endu-
ring Quarrel of Time, De Gruyter, Beerlin-Boston 2021 [https://www.di.ens.fr/users/longo/files/
TwinsVScloks.pdf], dove si ritorna anche sul paradosso di Zenone, fra spazio e tempo.

A, Sarti, G. Citti, D. Piotrowski, Differential Heterogenesis, cit.

Mathesis universalis |23
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.di.ens.fr/users/longo/files/CIM/2-dimTime.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/CIM/2-dimTime.pdf
https://www.saralongosings.com/
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/CIM/2-dimTime.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/TwinsVScloks.pdf
https://www.di.ens.fr/users/longo/files/TwinsVScloks.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

3. VERSO UN'ETEROGENESI DEL SENSO. RISPOSTE DI ALESSANDRO SARTI

Devo premettere che non mi considero un filosofo delle matematiche, o co-
munque decisamente meno di Giuseppe e Fernando, in quanto mi occupo solo
marginalmente del «pensée des mathématiques» essendomi concentrato piuttosto
sulle «mmathématiques de la pensée», cioe su come si genera il pensiero. O per usare
un termine caro a Gilbert Simondon su come si individua il pensiero e piu in ge-
nerale il divenire delle forme. Questo non preclude intersezioni dense tra i diversi

approcci alle filosofie della matematica. Anzi, le moltiplica.

INTENSITA

Quando ci chiediamo, come fa RosseLLa FABBRICHESI, cosa aggiungono le ma-
tematiche a un gesto o a una pratica, direi, con Leibniz, che le matematiche ci
aiutano a capire che quel gesto o quella pratica si ¢ sviluppato a partire da un
campo di forze. Campo che per sua natura non ¢ percepibile, cio¢ esiste prima
del fenomeno stesso, perché & preindividuale (Simondon*) o virtuale (Deleu-
ze*). Quel piano che ci interessa indagare ¢ cio¢ intensivo. Per comprendere quel
processo ¢ necessario un linguaggio capace di concettualizzare I'intensivo. Gilles
Deleuze riprendera il calcolo differenziale di Leibniz per sviluppare tutta una
filosofia adeguata a cogliere I'espressione e il divenire dei fenomeni in termini
di attualizzazione di vincoli intensivi. Ecco, qui il termine chiave ¢ differenziale
come rapporto di differenze che vanno a zero, cio¢ come limite di un rapporto di
differenze. 1l fatto che al limite, quando le differenze tendono a zero, qualcosa ri-
manga ¢ qualcosa di eccezionale: ¢ la nascita di una grandezza intensiva. Deleuze

a questo proposito spiega nei suoi corsi a Paris 8 negli anni Ottanta:

le quantita intensive sono espresse, definite univocamente, dalla loro
distanza da zero. Pertanto, ¢ del tutto normale che, se le essenze sono
quantitd intensive, siano espresse in relazioni differenziali, poiché la
quantita intensiva ¢ inseparabile da una definizione rispetto a zero, e che la
relazione differenziale ¢ proprio quella. Tutto diventa luminoso™.

E chiaro, a questo punto tutto si chiarisce, tutto si spiega, conclude Deleuze.
Se comprendiamo il passaggio materiale, processuale, dall’intensivo alla sua at-
tualizzazione nelle forme estese nello spazio e nel tempo, abbiamo capito cos’e

il processo di emergenza delle forme e del reale, quelli che chiamiamo, appun-

2 G. Simondon, Lindividuation & la lumiére des notions de forme et d’information, J. Million,
Paris 2015.
% G. Deleuze, Difference and Repetition, 1968, Eng. tr. Columbia University Press, New York 1994.

#  Corso a Parigi 8 del 10/03/81.

Mathesis universalis |24
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

to, i fenomeni. LCentusiasmo deleuziano per la scoperta del differenziale non ¢
eccessivo visto che la possibilita stessa di percepire si nasconde nei concetti di
differenza e differenziale. Anche dal punto di vista neurofisiologico, infatti, studi
recenti mostrano che le cellule nervose delle aree senso-motorie sono sensibili
solo alle variazioni di stimoli interni o esterni. Lesperienza sensibile si deve cioe
alle variazioni dello stimolo e in mancanza di variazione sono le saccadi a indur-
re una differenza forzata. Senza queste variazioni saremmo ciechi, muti, sordi.
Tutto quello che possiamo conoscere ed esperire ¢ dovuto a differenze. Quindi i
concetti matematici di differenza e di differenziale ci permettono di accedere alla
processualita del piano intensivo, che dara origine alle forme estese attraverso la

sua integrazione, operazione duale rispetto alla differenziazione.

MORFOLOGIE

Lapporto teorico (per tornare alla questione posta da RosseLLa FABBRICHESI)
dell'operazione matematica di integrazione non ¢ meno importante di quella
della differenziazione. Se le costellazioni di vincoli differenziali abitano il piano
virtuale intensivo, ¢ solo la loro integrazione che puo dare luogo alle forme fe-
nomeniche che ne sono un’attualizzazione. Le caratteristiche specifiche di que-
sta operazione matematica non sono trascurabili. Infatti, durante I'integrazione,
'informazione presente in ogni punto si propaga in qualsiasi altro punto addu-
cendo “organicitd” alla forma che si viene a costituire. Ogni forma che si sviluppa
per integrazione di un piano differenziale ¢ quindi una morfologia nel senso goe-
thiano e, a seguire, delle diverse scuole di fenomenologia della Gestalt.
Lintegrazione stabilisce sempre relazioni di campo tra i punti in modo tale
che ogni punto della soluzione sia correlato a ogni altro punto. Lintegrazione ¢
un’operazione olistica in quanto le differenze diventano le sorgenti di un campo.
Questo processo di differenziazione/attualizzazione ci permette di comprendere
meglio la differenza tra la teoria dei colori di Goethe e quella di Newton: i colori
di Newton derivano dalla misurazione diretta della lunghezza d’onda della luce,
mentre i colori di Goethe, ovvero i colori percepiti, sono il risultato di un proces-
so di differenziazione della lunghezza d’onda fisica e della successiva integrazione
neurofisiologica. Questo processo di differenziazione/attualizzazione induce ef-
fetti di campo, per cui ogni colore percepito dipende dal contrasto con tutti gli
altri. Lintegrazione introduce quindi il carattere di campo della percezione del
colore. Questo carattere di campo ¢ stato studiato a fondo a partire dagli esperi-

menti di Johann Wolfgang Goethe nella sua Zeoria dei colori®).

® J.W. Goethe, Theory of Colors, 1881. Ledizione standard degli scritti scientifici di Goethe,
che contiene sia la Zeoria dei colori, che i Contributi all'ottica & a cura di G. Schmidt, W. Troll, L.

Mathesis universalis |25
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

Oggi possiamo capire meglio la costituzione di Gestalten anche attraverso
modelli neurofisiologici che mostrano che la costruzione di unitd morfologiche ¢
dovuta al processo di differenziazione messo in atto dai campi recettori delle cellu-

le, seguito dall’integrazione operata dalla connettivita orizzontale a lungo raggio®.

STRUTTURE

E quindi l'articolazione dei vincoli differenziali sul piano intensivo che «ridisegna
il mondo a propria guisa», per provare a rispondere alla domanda di ELEONORA
Buono, e le conseguenze di tale articolazione investono la fisica, la semiotica,
antropologia, la vita nel suo significato pil esteso.

Se osserviamo questa articolazione dal punto di vista della fisica, vediamo
costellazioni differenziali immutabili ed eterne. I vincoli differenziali sono inva-
rianti per la fisica, a dispetto dell’infinita delle forme attualizzate. Lo spazio di
possibilita di tali forme ¢ quindi vasto ma fissato a priori. In questo regime della
produzione fenomenale, quello fisico, il piano intensivo & bloccato e i rapporti di
forza stabiliti a priori.

Sara solo con lo strutturalismo dinamico di René Thom e Jean Petitot che
la fissita del vincolo differenziale comincera ad essere messa in discussione, seppur
parzialmente. Thom e Petitot osservano infatti che agendo su parametri del vinco-
lo (funzionale lagrangiano, hamiltoniano o equazionale) ¢ possibile controllare la
dinamica in modo da poter scegliere, all'interno di uno spazio di possibilita, una
soluzione o un’altra. In questo modo lo spazio di possibilita viene partizionato in
bacini di attrazione e tramite la variazione di opportuni parametri si puo orientare
la soluzione verso un bacino o un altro. Questo dispositivo di partizione dello
spazio di possibilita, associato a un controllo della dinamica, definisce la struttura
nella teoria dello strutturalismo dinamico thomiano-petitotiano®.

In questo contesto si da la possibilita al sistema di biforcare (da un bacino
a un altro), cioe¢ di passare anche in modo brusco e repentino da uno stato a un
altro. Il dispositivo matematico alla base dello strutturalismo dinamico ¢ fornito

dalla teoria delle catastrofi elaborata da René Thom*. Questa teoria consente

Wolf, D. Kuhn, W. von Engelhardt, Die Schriften zur Naturwissenschaft, Bohlaus, Weimar (Ger-
many) 1947. La traduzione in inglese di parti della 7heory of Colors e di opere correlate si puo tro-
vare in J. W. von Goethe, Scientzﬁ% Studies, ed. and tr. by D. E. Miller, Suhrkamp, New York 1988.

% G. Citti & A. Sarti, A Gauge Field Model of Modal Completion, «Journal of Mathematical
Imaging and Vision», 52, 2, 2014, pp. 267-284 [https://doi.org/10.1007/s10851-015-0557-0].

4 J. Petitot, Morphagenése du sens. Pour un schématisme de la structure, Presses Universitaires de
France, Paris 1985.

% Thom R., Structural Stability and Morphogenesis: An Outline of a General Theory of Models,
Addison-Wesley, Reading (Massachusetts) 1989.

Mathesis universalis |26
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://doi.org/10.1007/s10851-015-0557-0

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

grande flessibilita nel controllo delle biforcazioni, motivo che ha permesso alle
morfodinamiche strutturali di schematizzare fenomeni di morfogenesi in una
grande varieta di ambiti.

La morfodinamica strutturale implementa infatti in un sistema dinamico
'ontologia posizionale dello strutturalismo classico introdotta, tra gli altri, da De
Saussure, Greimas, Lévi-Strauss, Jakobson, Lacan. Progettando opportunamente
le dinamiche qualitative nello spazio strutturale, ¢ stato possibile schematizzare
il segno saussuriano in semiotica strutturale”’, il quadrato semiotico greimasia-

no’

% 0 ancora le strutture narrative profonde’' e la formula canonica del mito di
Lévi-Strauss in antropologia strutturale’. Questi sono solo alcuni dei risultati
ottenuti applicando il dispositivo morfodinamico strutturale.

Nonostante la potenza esplicativa dello strutturalismo dinamico e la sua
capacita di rendere intelligibile una grande varieta di fenomeni, non sono da sot-
tovalutare i suoi limiti. Se in fisica il piano differenziale/intensivo ¢ fissato, nella
morfodinamica strutturale diventa un piano di controllo. Le dinamiche possono
quindi variare, ma il loro spazio di possibilita ¢ dato a priori. La struttura diven-
ta quindi il nuovo invariante. Questo tipo di matematiche ridisegna il mondo
(ELEoNORA BUONO) come una concatenazione di sistemi controllabili e control-

lati. Molto diversa ¢ la concezione del mondo nell’eterogenesi.

ETEROGENESI

Le strutture sono dispositivi di categorizzazione in cui le categorie sono fissate
cosi come la relazione tra loro. Implementano un’ontologia posizionale invarian-
te codificata nella partizione dello spazio di possibilita in bacini di attrazione. I
punti di minimo dei bacini di attrazione si chiamano singolarita.

Tale fissita categoriale e relazionale ¢ criticata a fondo da Gilles Deleuze in
Differenza e ripetizione, che contrappone il concetto di diagramma a quello di
struttura. Nel diagramma le singolarita non vengono piti controllate ma piuttosto
composte. E questa composizione ha i caratteri dellimmanenza, piuttosto che

quelli della trascendenza strutturale. Tanto che la loro costellazione puo arrivare

49

D. Piotrowski, Morphogenesis of the Sign, Springer Nature, Berlin 2017.
0 . Petitot, Topologie du carré sémiotique, «Etudes Littéraires», Université de Laval, Québec

1977, pp. 347-428.

5t . Petitot, Catastrophe Theory and Semio-narrative Structures, in P. Perron, E Collins, John
Benjamins (eds.), Paris School of Semiotics, vol. 1, John Benjamins Publishing, Amsterdam 1989,
pp. 177-212.

52 ]. Petitot, Approche morphodynamique de la formule canonique du mythe, <CHomme», 106-
107, XXVIII (2-3), 1988, pp. 24-50.

Mathesis universalis |27
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

ad essere definita provocatoriamente da «un tiro di dadi»*. Il piano intensivo ¢
abitato quindi da costellazioni di singolaritd (minimi dei bacini di attrazione)
che si compongono e scompongono continuamente. E qui il corto circuito tra
pensiero e matematiche si fa esplicito. Le idee non sarebbero altro che composizioni
di singolarita che costituiscono il problema matematico da risolvere. Il pensiero
sarebbe appunto l'attualizzazione delle configurazioni intensive e pill precisa-
mente la loro integrazione. Lintreccio tra matematica e filosofia si fa talmente
denso che 'apporto delle matematiche alla teoria si confonde con 'apporto della
teoria alle matematiche.

Nonostante il tentativo di superare il concetto di struttura sia evidente
in questa fase dell'elaborazione deleuziana, gli esempi matematici rimangono
ancorati all'ontologia posizionale strutturalista e a un sistema di biforcazioni che
non pud che essere parametrico rispetto all'operatore differenziale. Coperatore
differenziale rimane ancora l'invariante fondamentale a meno di variazioni pa-
rametriche. Per superare definitivamente la trascendenza strutturale e rendere
immanente il piano intensivo, che sembra essere 'obiettivo del progetto filoso-
fico deleuziano, bisognera attendere Mille piani** e il concetto di assemblaggio:
«un assemblaggio (agencement) & precisamente una crescita di dimensione di una
molteplicita che cambia necessariamente di natura, nella misura in cui aumenta
le sue connessioni».

Che significa che gli assemblaggi necessitano di esteriorita che vengono as-
semblate agli spazi di possibilita della dinamica, cosi da aumentarne la dimensione.
Se per Deleuze e Guattari una molteplicita ¢ una varieta riemanniana, I'agencement
¢ qualcosa di pili, ¢ una molteplicita di molteplicita, cio¢ una molteplicita di varieta
eterogenee tra loro. Con Giovanna Citti e David Piotrowski® abbiamo cercato di
esprimere questo concetto tramite gli strumenti delle matematiche contemporanee
e pill precisamente con la geometria sub-riemanniana in cui i generatori dello spa-
zio possono cambiare punto per punto. In questo modo lo spazio viene inventato
di volta in volta dalla composizione singolare. Dal punto di vista delle neurogeo-
metrie, introdotte da Jean Petitot alla fine degli anni Novanta® e su cui abbiamo la-
vorato con Giovanna Citti per oltre 20 anni”’, significa introdurre la plasticita nelle

architetture funzionali che fino a quel momento erano state considerate strutture.

% G. Deleuze, Difference and Repetition, cit, p.255.

> G. Deleuze, E Guattari, Mille piani. Capitalismo e schizofrenia (ed. or. 1980), Castelvecchi,
Roma 2010, p.41.

5 A. Sarti, G. Citdi, & D. Piotrowski, Differential Heterogenesis and the Emergence of Semiotic
Function, «Semiotica», 230, 2019, pp. 1-34; A. Sard, G. Citti and D. Piotrowski, Differential
Heterogenesis: Mutant Forms, Sensitive Bodies, Springer-Nature, Cham 2022.

>¢J. Petitot, Elements of Neurogeometry: Functional Architectures of Vision, Springer, Cham 2017.

7 G. Citti, A. Sarti, Neuromathematics of Vision, Springer, Heidelberg 2014.

Mathesis universalis |28
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

Qui 'idea dell’a-priori kantiano ¢ completamente rovesciata. Non ¢ piu
lo spazio ad essere primario, ma ¢ il processo: un processo che inventa gli spazi.
Se nelle strutture e nei diagrammi erano le biforcazioni a rompere la simmetria
della soluzione senza toccare I'invarianza dell’operatore, ora ¢ 'operatore stesso
che perde invarianza e pud mutare da punto a punto nello spazio e nel tempo.

Questo rappresenta un po’ il passaggio principale verso quelle dinamiche
post-strutturali che Deleuze e Guattari chiamano eterogenesi. Nell'eterogenesi il
divenire non emerge piu tramite generatori intensivi omogenei nello spazio e nel
tempo, ma introduce la possibilitd di mutare le leggi e lo spazio di possibilita. In
questo senso, la composizione eterogenetica pone le condizioni per una morfoge-
nesi immanente. Quindi, se nella fisica il virtuale era bloccato e nello strutturali-
smo il virtuale era sotto controllo parametrico, in questo caso il virtuale diventa
un piano di composizione di spazi e di operatori.

Qui la matematica ridisegna il mondo (ELEoNORA BuoNoO) in modo ma-
terialista ma mantenendo aperto uno spazio per 'evento, dove il possibile non ¢
dato a priori ma puo essere inventato in ogni ordine di processualita. Si potrebbe
dire che queste matematiche mettono in scena il mondo spinoziano dove non ¢

assurda la compatibilita tra causalitd e composizione.

EsPRESSIONE E ENUNCIAZIONE (ENRICO REDAELLI E MARIA REGINA
BrioscHrI)

Se nella semiotica strutturale del Petitot di Morfogenesi del senso®® gli spazi espres-
sivi, cioe gli spazi di possibilita delle dinamiche, sono fissati a priori, con lete-
rogenesi ¢ la sostanza dell’espressione stessa ad essere inventata insieme al suo
spazio di possibilita. Leterogenesi non ¢ altro che una teoria della sostanza che
diventa operatoriale perdendo ogni trascendenza.

Lintero processo di enunciazione diventa un assemblaggio di virtuali che
si attualizzano nel discorso. Claudio Paolucci ha per primo costruito una teo-
ria semiotica dell’atto di enunciazione (cio¢ I'atto di produzione del discorso)
considerandolo come eterogenesi differenziale’”. Come per Deleuze e Guattari

%0 secondo Pao-

quando introducono I'«agencement collettivo di enunciazione»
lucci il soggetto non ¢ I'unica istanza enunciante, ce ne sono piuttosto numerose.
Produrre un enunciato significa attualizzare abitudini virtuali, o anche poten-

ziarle. Lenunciazione ¢ un atto di passaggio tra modi di esistenza: produrre un

8 ]. Petitot, Morphogenése du sens. Pour un schématisme de la structure, cit.

% C. Paolucci, Lénonciation en tant quhétérogénése différentielle, in A. Sarti, G. Citti (éds.),
Dynamiques post-structurelles: Essai sur le devenir des formes, Spartacus, Paris 2023.

8 G. Deleuze, E Guattari, Mille piani, cit., p.40.

Mathesis universalis |29
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

enunciato signiﬁca mantenere presente un insieme di norme, un insieme di usi,
un insieme di rapporti differenziali che costituiscono uno schema®.

La creazione matematica non sfugge a questa eterogeneita enunciativa, per
rispondere a ENRICO REDAELLI e MARIA REGINA BrioscHI. Si tratta cio¢ di una
pratica immaginativa che ¢ situata, storica, incarnata. Piuttosto che cercare i fon-
damenti delle matematiche in qualche a-priori logico-formale, ¢ sicuramente pit
utile cercare di comprendere la composizione immanente delle istanze enuncian-
ti e delle loro ragioni individuali e collettive.

Il discorso matematico stesso ¢ irriducibile a delle semplici catene causali
di funtori e porta sempre con sé un insieme di elementi diagrammatici, percettivi
e concettuali. Benché il lavoro del matematico venga confuso spesso con l'attivita
di risolvere problemi, la pratica piu difficile e creativa consiste invece nel (com)
porre problemi che abbiano senso. E quella ricerca di senso non ¢ diversa da
quella del filosofo, dell’artista o del compositore musicale.

Da questo punto di vista la creazione matematica ¢ sempre trans-indivi-
duale e situata culturalmente e storicamente. E appunto un agencement collet-

tivo di enunciazione.

RiTORNELLI (FLORINDA CAMBRIA E CARLO SINT)

Una forma particolare e ricorrente di enunciazione ¢ quella del ritornello. Ci
dicono in Mille piani Deleuze e Guattari®® che il ritornello & quel motivetto che
cantiamo la notte in un vicolo buio per sentirci pili sicuri. E una forma di prote-
zione dai pericoli dei territori che non conosciamo. E un vero e proprio ritaglio
dal caos. E sapere che un evento ritornerd puntuale e possiamo attenderlo con
fiducia. Ritornera ovviamente con il suo ritmo e su quel ritmo possiamo contare.
Ecco, contare su un ritmo mi sembra che potrebbe essere una spiegazione ragio-
nevole dell'invenzione dei numeri naturali. Poche invenzioni si pongono cosi
perentoriamente come barriera al dilagare del caos come i numeri naturali.

Ma si sa, le palizzate contro il caos ritagliano territori sicuri, ma escludono
i territori pill interessanti che non si possono conoscere senza prendere il coraggio
di giocare e confondersi con il caos. Quindi non ¢ privo di senso pensare a un
tempo non pulsato come fa Pierre Boulez, cio¢ un tempo liberato dalla battuta
regolare o irregolare. «Un tempo non pulsato ci mette in presenza di una moltepli-

cita di durate, eterocrone, qualitative, non coincidenti, non comunicanti»®. Non

61

C. Paolucci, Persona, Bompiani, Milano 2020, capitoli 2 ¢ 3.
2 Siveda G. Deleuze, F. Guattari, Mille piani, cit., parte III, “Sul ritornello”.
% G. Deleuze, Le temps musical, IRCAM Cours du 23/02/1978.

Mathesis universalis |30
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

solo il ritmo si sfalda, ma le note stesse diventano molecole musicali, parti di un
continuo. E il continuo della retta dei numeri reali. E un ritmo che si attualizza sul
continuo e sulle sue compressioni, rarefazioni, deformazioni. La sostanza musicale
diventa un intensivo eterogeneo e la musica una modalita eterogenea dell’indivi-
duazione. Cio¢ un’eterogenesi musicale, direbbe Guattari®. O, diremmo noi da
un punto di vista matematico (e come un ritornello): un’eterogenesi differenziale.

Su questi piani dell’eterogenesi differenziale I'intersezione con il lavoro di
Giuseppe Longo e Fernando Zalamea ¢ sicuramente densa e ricca di elementi su
cui vale la pena riflettere dal momento che da un lato il tema della variazione dello
spazio di possibilitd ¢ emerso a pili riprese nell’ambito delle scienze del vivente ©,
pur non essendo mai stato matematizzato. Dall’altro il lavoro enorme sviluppato
da Alexander Grothendieck e che Fernando arricchisce con una lettura critica im-
prescindibile®, si orienta proprio a definire ponti e assemblaggi tra topos, intro-
ducendo un’eterogeneita algebrico-topologica che sarebbe interessante mettere in

parallelo all’eterogeneita differenziale-morfologica dell’approccio eterogenetico.

4. COMPLESSITA E ELASTICITA: PER UNA MATEMATICA VIVENTE.
RisPOSTE DI FERNANDO ZALAMEA

La matematica ¢ una scienza complessa, che integra diversi tipi di attivita legate
ai tre modi della conoscenza scientifica secondo Peirce: (1) immaginazione (co-
struzione di ipotesi, abduzione), (2) ragione (costruzione di prove, deduzione),
(3) adeguazione (confronto tra le prove e la realtd, induzione). Nella sua pratica
(Maria ReGiNa BrioscHi), il matematico parte da idee vaghe, esempi, visioni
sfocate, intuizioni elastiche, che poi affina attraverso un ampio apparato di defi-
nizioni e prove rigorose, restringendo progressivamente i concetti, per reintegrar-
li infine nell’edificio matematico astratto o indirizzarli verso applicazioni esterne.
Listanza creativa (ENrRIcO REDAELLI) ¢ fondamentale, irriducibile alla logica de-
duttiva, ma strettamente intrecciata con essa. Nell'ambiente creativo, 'impulso
centrale ¢ dato da visioni olistiche, intrecci insospettabili, aggiustamenti prece-
dentemente inosservati. Il matematico ridisegna il mondo (ELEonoRrRA Buono)

nel costante oscillare tra il 1-2-3 peirceano, applicato alle strutture matematiche.

¢ F Guattari, Lhétérogenése dans la création musicale, «Chiméres», 50, 2003, pp. 142-146.

®  S.A. Kauffman, A World beyond Physics: The Emergence and Evolution of Life, Oxford Uni-
versity Press, Oxford 2019; F. Bailly, G. Longo, Mathematics and the Natural Sciences, Imperial
College, London 2011.

8 F Zalamea, Filosofia sintética de las matemdticas contempordneas, Universidad National de

Colombia, Bogota 2012; F. Zalamea, Grothendieck: Una guia a la obra matemdtica, Publicaciones
Electrénicas Sociedad Matemdtica Mexicana, Serie: Cursos., vol. 5, 2018 [https://www.pesmm.
org.mx/Serie%20Cursos_archivos/smm2018Cursos5Zal.pdf].

Mathesis universalis |31
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://www.pesmm.org.mx/Serie%20Cursos_archivos/smm2018Cursos5Zal.pdf
https://www.pesmm.org.mx/Serie%20Cursos_archivos/smm2018Cursos5Zal.pdf

G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

La trascrizione (transcriptio) trasferisce le diverse conoscenze parziali in ciascuno
di questi ambiti, ma non solo come “trasferimento scritto” o “attraversamento
scritto”, in senso stretto, bensi come “trasferimento di conoscenze”. I processi
sono interamente dinamici e combinano un’altra elevata specificita della mate-
matica: il transito incessante tra i campi della modalita, ricorrendoli in tutte le
direzioni, dal possibile (1, ipotesi), al necessario (2, deduzione) e all’attuale (3,
induzione). Il ritmo del conoscere e del ri-conoscere strutture e immagini in
queste gerarchie modali (FLoriNDA CaMBRIA, CaARLO SINI) conferisce alla mate-
matica tutta la sua forza.

Una matematica rigida, che cerca solo i propri fondamenti, priorita della
percezione anglosassone della filosofia matematica (filosofia analitica), ha un sen-
so molto ristretto, prezioso per studiare con estrema attenzione frammenti della
logica classica, della teoria degli insiemi e dei numeri elementari, ma inutile e
malsano per osservare la vera matematica in azione (teoria avanzata dei numeri,
algebra astratta, topologia, variabile complessa, geometria algebrica, geometria
differenziale, analisi funzionale, in sintesi tutto cio che ¢ stato inventato di im-
portante in matematica negli ultimi due secoli). Per questo sono fondamentali
altre prospettive, come le logiche non classiche, la teoria delle categorie, la teoria
dei fasci, che servono da base per visioni filosofiche non restrittive. Qui acquista
un ruolo preponderante la logica intuizionista, strettamente legata alla topologia
e alla teoria dei topos, poiché questo ambiente spaziale, alternativo al classicismo
insiemistico, rende completamente flessibile 'apparato delle trascrizioni (Buo-
NO) tramite le traduzioni logiche in fasci e topos, aiuta la nascita della creativita
(REDAELLI) attraverso il “soggetto creatore” di Brouwer, promuove I'intersogget-
tivita delle pratiche (BrioscHr) grazie al fare metodologico di Grothendieck, e
offre una buona misura del matematico come essere umano (CAMBRIA, SINI),
attraverso I'esempio di grandi matematici alternativi, che aprono strade difficili
per la compassione e l'intelligenza®’.

Giuseppe Longo sottolinea I'importanza delle frizioni, delle costruzioni,
delle organizzazioni, in una matematica elaborata dalla civiltd umana e che non si
trova “gia Ii” nella natura, indipendentemente dal nostro sguardo. Le pratiche cre-
ative dei matematici (I'1 peirceano) danno origine a figure e numeri che si stabiliz-
zano nel tempo (il 3 peirceano) e poi, sorprendentemente — ¢ la grande questione
della filosofia matematica (Wigner) — servono a spiegare il mondo (il 2 peirceano).
In questi transiti, una sorta di proto-geometria universale (Riemann, Grothen-

dieck, Connes) sembra guidare le connessioni tra spazio e numero, tra continuita

& L.E.J Brouwer, Vita, arte e mistica, Adelphi, Milano 2015; A. Grothendieck, Récoltes et se-
mailles, Gallimard, Paris 2022.

Mathesis universalis |32
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



G. Longo, A. Sarti e E Zalamea — Un dialogo tra matematica e filosofia

e discrezione, tra varieta algebriche e differenziali, come indica Longo. La trascri-
zione tra questi fari ¢ parte essenziale del lavoro matematico. Le dimenticanze, le
sedimentazioni, le iterazioni, nella visione di Longo, assicurano la plasticita della
rete matematica. In un profondo oscillare tra formalitd e intuizione, i ritmi del
tempo e del corpo entrano in accordo naturale con i ritmi della matematica.

Da parte sua, Alessandro Sarti sottolinea I'impulso attivo dell’eteroge-
nesi differenziale nell’'invenzione matematica. Lo strutturalismo dinamico e la
morfologia strutturale (Thom, Petitot) aprono le porte a una matematica viva,
attenta alle forme della vita, ma allo stesso tempo produttrice di nuove tecni-
che per comprendere questo dinamismo olistico. Ur’iterazione della molteplici-
ta del pensiero matematico, verso una molteplicita di molteplicita (Sarti, Citti,
Piotrowski), affina gli strumenti della geometria sub-Riemanniana per cogliere
un’altra fondamentale #rascrizione: al di la di una ontologizzazione primaria dello
spazio, sono «i processi che inventano gli spazi» (Sarti). Ci troviamo di fronte a
un salto creativo e metodologico, in cui il virtuale viene ricostruito attraverso una
gerarchia di operatori, sia differenziali (nell'emergere delle idee, I'l peirceano),
sia integrali (nell’avvolgere del pensiero, il 3 peirceano).

In sintesi, dopo i grandi contributi dei Maestri geometri e topologi dei
secoli passati (Riemann, Poincaré, Hilbert, Brouwer, Hausdorff, Grothendieck,
Thom, ecc.), la matematica non pud pitt essere capita come un edificio rigido,
fossilizzato, ben fondato, ma come una «<macchina nell’aria» (Musil), sempre pla-
stica ed in continuo ripiegamento. La ricchezza di idee che ogni giorno emer-
gono nella risoluzione di problemi difficili si basa su quella speciale duttilita
della matematica moderna e contemporanea. Per la filosofia della matematica, la
situazione ¢ affascinante, e non bisogna accettare quella «dimissione dell’intelli-
genza» che Albert Lautman criticava nel recensire le elucubrazioni linguistiche
del Circolo di Vienna e che, attraverso la filosofia analitica anglosassone, sono

diventate il nostro attuale fardello.

Mathesis universalis 133
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29785 SAGGI

GESTO E MATEMATICA

Guipo Bagaio

ORCID: 0000-0001-8260-4438

Dipartimento di Filosofia, Comunicazione e Spettacolo, Universita degli Studi Roma

Tre (ROR: 05v{0dg29)

Contacts: guido.baggio@uniroma3.it

ABSTRACT

Larticolo esplora gli elementi teorici che possono supportare un approccio pragma-
tico-enattivo alla cognizione matematica attraverso il concetto di “gesto”. Lindagine
svolta su questo strumento concettuale mette in luce la sua potenziale utilita nella com-
prensione della filogenesi della cognizione matematica. Viene presa a riferimento la pro-
spettiva di Giuseppe Longo sulle origini gestuali della cognizione matematica, che offre
spunti interessanti ma che presenta alcune criticitd riguardo alla sua interpretazione
dell'intenzionalita e del gesto. Larticolo propone quindi di inquadrare la proposta di
Longo in un contesto pragmatico-enattivo. Da questa prospettiva, il gesto viene visto
come I'elemento sensorimotorio che contribuisce ai processi di costruzione del senso
nelle interazioni tra organismi e tra organismi e il loro ambiente, che sono alla base
dell'emergere del linguaggio astratto e del ragionamento formale.

Keywords: gesto; matematica; cognizione astratta; pragmatismo; enattivismo.

(GESTURE AND MATHEMATICS

The article examines the theoretical elements that can support a pragmatic-enactive ap-
proach to mathematical cognition through the concept of “gesture”. The investigation
into this conceptual tool highlights its potential usefulness in understanding the phylo-
geny of mathematical cognition. Giuseppe Longo’s perspective on the gestural origins of
mathematical cognition is used as a reference point, which offers interesting insights but
also presents some critical issues regarding his interpretation of intentionality and ge-
sture. The article, therefore, aims to frame Longo’s proposal within a pragmatic-enactive
context. From this perspective, gesture is viewed as the sensorimotor element that con-

© Guido Baggio

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.orcid.org/0000-0001-8260-4438
https://www.ror.org/05vf0dg29
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29785

Guido Baggio — Gesto e matematica

tributes to the processes of meaning construction in interactions between organisms and
between organisms and their environment, which underpin the emergence of abstract
language and formal reasoning.

Keywords: gesture; mathematics; abstract cognition; pragmatism; enactivism

INTRODUZIONE

Strettamente intrecciato con I'apparato sensorimotorio e coinvolto in pratiche
intersoggettive, il gesto, nella sua connotazione di movimento manuale, si rivela
essenziale sia per 'esecuzione di compiti pratici che per la costruzione di concetti
astratti, svolgendo un ruolo cruciale nello sviluppo della cognizione matematica.
Come nota Shaun Gallagher, i movimenti della mano, coordinati con i processi
neurali, contribuiscono alla creazione di uno spazio pragmatico d’azione, da cui
emergono strutture come la geometria'. In particolare, a livello ontogenetico i
gesti manuali consentono agli esseri umani di proiettare la loro capacitd mani-
polativa su oggetti distanti, facilitando I'emergere dell’astrazione e la concettua-
lizzazione di uno spazio di usabilita pratica. Cio si ottiene attraverso movimenti
manuali specifici progettati per manipolare oggetti in ambienti particolari®. In
questo modo i gesti manuali contribuiscono al miglioramento delle capacita di
conteggio, della comunicazione simbolica e dei processi di ragionamento ma-
tematico, fornendo informazioni che non possono essere ridotte al solo aspet-
to verbale-rappresentativo del linguaggio. Vari studi hanno mostrato che i gesti
come toccare ¢ indicare sono fondamentali nell'apprendimento del conteggio
durante gli anni della scuola materna poiché aiutano i bambini a segmentare in-
siemi di oggetti, alleggerire il carico sulla loro memoria di lavoro e collegare piu
efficacemente le parole numeriche agli oggetti®. Inoltre, i gesti che accompagna-

no il discorso degli insegnanti facilitano 'insegnamento e I'apprendimento della

' S. Gallagher, S., Re-presenting Representation, «Philosophical Inquiries» 3, 2, 2015, pp. 1-14;
Id., Enactivist Interventions: Rethinking the Mind, Oxford University Press, Oxford 2017. Vedi an-
che R. Menary, The Enculturated Hand, in The Hand, An Organ of the Mind. What the Manual Tells
the Mental, ed. by Zdravko Radman, MIT Press, Cambridge, (Massachusetts) 2013, pp. 227-252.

2 J. Rachwani, O. Herzberg, L. Golenia, K.E. Adolph, Postural, Visual, and Manual Coordination
in the Development of Prebension, in «Child Development», 90, 5, 2019, pp. 1559-1568; S.B. Agyei,
ER. Van der Weel, A.L.H. Van der Meer, Development of Visual Motion Perception for Prospective
Control: Brain and Behavioral Studies in Infants, «Frontiers in Psychology», 7, 100, 2016; M. Wel-
Isby, PM. Pexman, Developing Embodied Cognition: Insights from C/vikfr?ni Concepts and Language
Processing, «Frontiers in Psychology», 5, 506, 2014; A.H.L. Van der Meer, ER. Van der Weel, D.N.
Lee, Prospective Control in Catching by Infants, Perception», 23, 3, 1994, pp. 287-302.

3 M.W. Alibali, A.A. Di Russo, The Function of Gesture in Learning to Count: More than Keeping
Track, «Cognitive Development», 14, 1, 1999, pp. 37-56.

Mathesis universalis |35
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

matematica. Spesso, infatti, i bambini sono in grado di interpretare i gesti degli
insegnanti e riformularli verbalmente, dimostrando la loro comprensione della
strategia anche se non ¢ stata esplicitamente articolata a parole®. Questo processo
conserva le risorse cognitive durante le spiegazioni degli insegnanti e consente
una maggiore allocazione delle risorse cognitive alla memoria’.

I gesti, perd, non sono solo movimenti manuali che si affiancano al lin-
guaggio. Essi comprendono, nelle loro espressioni in esseri viventi non lingui-
stici, atteggiamenti corporei come la direzione dello sguardo e posture distintive
che indirizzano l'attenzione sia di chi emette il gesto sia di chi lo riceve verso
Poggetto dello sguardo, ovvero la fonte o il bersaglio del gesto, che sono anch’essi
comunicativi®. Ma si puo parlare di gesti anche nel caso di movimenti di orga-
nismi unicellulari al pari del gesto del matematico che traccia la retta su una la-
vagna? O, detto altrimenti, ¢ possibile rintracciare una relazione evolutivamente
pit basilare, prodromica, tra gesto e matematica?

In quanto segue cercheremo di analizzare gli elementi teorici che possono
supportare un approccio pragmatico-enattivo alla cognizione matematica attra-
verso il concetto di “gesto”. Lesplorazione di questo strumento concettuale mette
in luce la sua potenziale utilitd nella comprensione dello sviluppo del ragiona-
mento matematico da una prospettiva sensorimotoria. In particolare, un’inter-
pretazione pragmatico-enattiva del gesto ci aiutera sia a rafforzare unipotesi fi-
logenetica continuista della cognizione matematica dal dominio sensorimotorio,
sia a far luce sul processo ontogenetico dell’apprendimento del ragionamento
geometrico e matematico. Il gesto, vedremo, risulta 'elemento comportamentale
che contribuisce ai processi di costruzione di senso nelle interazioni tra organismi
e tra organismi e il loro ambiente, che sono alla base dell’emergere del linguag-
gio simbolico e del ragionamento formale’. In questo quadro, il gesto risulta un
elemento chiave del processo biosemiotico (Mead; Morris) in cui sono coinvol-
ti tutti gli organismi viventi, a partire da quelli unicellulari (Dewey), nonché
Partefice di quel coordinamento sensorimotorio degli elementi visivi, manuali e

riflessivi che rende possibile la tracciabilita del segno grafico — diagramma, gra-

4 S. Goldin-Meadow, S. Kim, M. Singer, What the Teacher’s Hands Tell the Student’s Mind about
Math, Journal of Educational Psychology», 91, 1999, pp. 720-730.

> S. Goldin-Meadow, H. Nusbaum, S.D. Kelly, S. Wagner, Explaining Math: Gesturing Li-
ghtens the Load, «Psychological Science», 12, 6, 2001, pp. 516-522.

¢ D. Bar-On, Expressive Communication and Continuity Skepticism, «The Journal of Philo-
sophy», 110, 6, 2013, pp. 293-330; Id., Origins of Meaning: Must We ‘Go Gricean?, <Mind &
Language», 28, 3, 2013, pp. 342-375; D. Bar-On, M. Green, Lionspeak: Communication, Expres-
sion, and Meaning, in Self, Language, and World: Problems from Kant, Sellars, and Rosenberg, ed.
by J. O’Shea and E. Rubenstein, Ridgeview, Atascadero (California) 2010.

7

Vedi G. Baggio, Gesture, Meaning, and Intentionality: From Radical to Pragmatist Enactive
Theory of Language, <Phenomenology and the Cognitive Sciences», 24, 1, 2025, pp. 33-62.

Mathesis universalis |36
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

fi esistenziali? — che contribuisce alla costruzione del concetto astratto (Peirce).
Questa prospettiva ¢ in linea con una tradizione che risale a Kant e a Euclide, e
che identifica la matematica e la geometria come scienze della sensibilita®.

Per sviluppare la mia proposta, presentero anzitutto il lavoro del matematico
Giuseppe Longo, che si concentra sullimportanza dei gesti nella cognizione mate-
matica. Sebbene la proposta di Longo offra molti spunti interessanti, presenta alcuni

punti critici che un'interpretazione pragmatista dei gesti ci permettera di affrontare.

LE BASI GESTUALI DELLA MATEMATICA: LA PROPOSTA DI (GIUSEPPE LONGO

Secondo Giuseppe Longo, vi ¢ una forma di gesto pit primitiva del gesto cor-
poreo, manipolatorio o comunicativo. Tale gesto ¢ fondante ogni altra forma di
gestualita ed ¢ alla base della nascita e sviluppo della cognizione astratta geome-
trica e matematica. La matematica sarebbe infatti il risultato di un’evoluzione
da forme elementari di cognizione legate alla nostra comprensione dello spazio
e del tempo e la geometria si baserebbe su dimostrazioni e concetti matematici
che hanno origine in esperienze cognitive pre-umane che preluderebbero alla
costruzione della linea senza spessore, elemento fondamentale della geometria, e
del concetto di numeri discreti come divisione gestuale dello spazio della linea.
Il passaggio da forme di vita elementari (ma complesse) a forme di cognizio-
ne pit astratte avverrebbe, sostiene Longo, all'interno di un movimento intenzio-
nale che traccia un possibile significato della relazione tra 'organismo e 'ambiente

con lo scopo di preservare e migliorare il metabolismo dell’essere vivente:

una cellula come 'ameba (o paramecio, come I'ha studiata [Misslin, 2003])
¢ in grado di cambiare la propria struttura interna a seconda delle relazioni
che intrattiene con l'esterno: in altre parole, si muove. Questo ¢ essenziale
per la vita, dalle sue azioni nello spazio fino ai fenomeni cognitivi, dato
che, come ha scritto Merleau-Ponty (1945), «la mobilita ¢ la prima forma
di intenzionalita»’.

Ben prima di ogni rappresentazione chiara e consapevole, la prima azione
indirizzata verso un obiettivo ¢ quella di una cellula vivente, un’ameba,
un paramecio, che si muove lungo una direzione allo scopo di mantenere
o migliorare il proprio metabolismo. Questa ¢ un’azione “significativa” di
importanza capitale per la vita: ¢ dotata di significato, al livello piti elementare,

cosi come ¢ parte di un obiettivo, a livello di intenzioni, anche se preconsce™.

8 Su questo punto potremmo trovare I'idea di una costruzione gestuale della matematica gia

nella Critica della ragion pura (B15-16, B202-204; B741-743), in cui Kant proponeva una co-
struzione della matematica e della geometria come costruzione di immagini (cfr. Kant e il disegno
della singola figura geometrica con 'immaginazione).

> G. Longo, Matematica e senso, Mimesis, Milano 2021, p. 132.

0 Tvi, p. 89.

Mathesis universalis |37
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

Lintenzionalita degli esseri viventi ¢ connessa allo spazio e al tempo in cui si
muovono, creando il potenziale per il significato che, presente fin dalle forme
di vita piti elementari come espressione fondamentale della cognizione, emerge
attraverso le interazioni tra gli esseri viventi e il loro ambiente.

Nelle forme piti elementari, il significato emerge dall’interferenza di un
segnale — un input — con un gesto intenzionale in reazione ad esso. Al centro del
significato ¢’¢ un atto — un movimento — e qualcosa che interrompe tale atto,
interferendo con il suo corso e cambiandone la direzione. La reazione ¢ un gesto
che segna una modifica nella percezione dovuta a ur’interferenza tra un segnale,

un’interruzione e un’azione di risposta o anticipazione.

Il segnale chimico o termico che colpisce la cellula e 'ameba che si muove
(Ie cellule, tutte, sono sempre attive) ¢ significante per come interferisce
sui cambiamenti interni del vivente, o sulle sue azioni, o, persino, sui suoi
movimenti. Questo, ci avventuriamo a dire, ¢ l'origine del significato:
richiede in primis un’azione in corso e, poi, qualcosa che la colpisce, che
ne cambia il “senso”. Cosl il neurone, che ¢ sempre attivo, mobile, plastico,
colpito da una scarica sinaptica che ne deforma la membrana e ne cambia
il campo elettromagnetico, reagisce con una cascata biochimica, con una
conseguente deformazione del suo campo elettrostatico e, addirittura,
arriva anche a mutare la forma e la posizione delle connessioni sinaptiche
in generale. In altre parole, ricevuto il “colpo”, il neurone reagisce con una
azione, un gesto, che si propaga dalla sua posizione, coinvolgendo sia la
sua mobilita interna che esterna; a livello del neurone, questa reazione ¢
significativa. Ovviamente ¢’¢ un abisso di un miliardo di anni di evoluzione
fra il “senso” del colpo su un monocelllulare e quello che deforma una rete
di neuroni, per di pit correlati ad un corpo che sta in un ecosistema. Ma
I'unita minima ed elementare del vivente resta intatta, pur deformandosi,
mentre la sua azione corrente viene modificata dal segnale [...]. Questa
modificazione ¢ alla base della significazione''.

Nel chiarire le modifiche interne dell’ameba e le sue interazioni con 'ambiente
esterno, in cui i segnali chimici e termici, che costituiscono l'interferenza che
influisce sulle modifiche, hanno un significato per la sua trasformazione interna,
I'azione e la mobilita esistenti, Longo sembra delineare la risposta all'interferenza
come affine alla descrizione di Humberto Maturana del sistema autopoietico,
ovvero la risposta all'interferenza come componente costitutiva del dominio in
cui lessere unicellulare singolare realizza e conserva la propria identita, come
parte del secondo dominio autopoietico in cui si ritrovano sistemi molecolari

autopoietici che realizzano la loro conservazione circolare'. Il gesto ¢ qui l'e-

U Ivi, p. 132.

2 Vedi H.R. Maturana, Autopoiesis, Structural Coupling and Cognition: A History of These and
Other Notions in the Biology of Cognition, «Cybernetics & Human Knowingy, 9, 3-4, 2002, pp.
5-34; 1d., Biology of Language: The Epistemology of Reality, in Psychology and Biology of Language

Mathesis universalis |38
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

spressione di un organismo autoreferenziale ed ¢ funzionale al mantenimento o
al miglioramento del suo metabolismo, determinandone le ulteriori interazioni
con I'ambiente.

Basandosi su questi principi autopoietici, Longo ipotizza la possibilita di
ricostruire una narrazione della matematica a partire dai suoi antecedenti co-
gnitivi pre-concettuali. Questi antecedenti sono incorporati nelle azioni e nei
gesti che si trovano alla base dei processi di significazione e simbolizzazione della
realtd. Proprio come i gesti sono alla base delle nostre dinamiche relazionali spa-
ziali, i nostri sforzi per organizzare lo spazio di queste dinamiche sono all’origi-
ne della genesi della geometria. Esempio paradigmatico di come la matematica
sia creata attraverso i processi corporei ¢ la linea senza spessore, un invariante
preminente nel discorso matematico. Attingendo alla teoria dell’'isomorfismo di
Bernard Teissier'?, Longo suggerisce che l'origine preconcettuale dell’istanziazio-
ne geometrica di una linea continua senza spessore provenga dal primo gesto del
predatore, dalla sua intenzionalitd originaria, in quanto azione, opera della sua
interazione significativa con 'ambiente. Questo primo gesto coinvolge il sistema
visivo del predatore e in particolare tre elementi: la saccade oculare, ovvero il mo-
vimento minimo e rapido dell’occhio che serve a far coincidere I'area di interesse
— la preda — con la fovea, ovvero il punto sull’asse ottico in cui ¢ focalizzata la
nostra attenzione; la linea vestibolare, che rileva tutti i cambiamenti di orienta-
mento e le accelerazioni, stabilizzando la linea visiva, ovvero i movimenti oculari
in relazione alla posizione spaziale del corpo, consentendo cosi al predatore di
memorizzare e continuare il movimento inerziale seguendo la preda; e la linea
visiva, che include la direzione rilevata e anticipata dalla corteccia primaria. La-
zione e il movimento impongono un’identificazione isomorfa tra il movimento
inerziale che si verifica lungo una linea retta e la saccade che anticipa il movimen-
to: 'isomorfismo tra 'esperienza del movimento inerziale lungo una linea retta
e la saccade che segue diventa un'azione reale che fa coincidere, come pratica
pre-concettuale, una direzione priva di spessore.

Il movimento degli occhi svolge un ruolo fondamentale nell’atto finaliz-
zato del predatore, che mira a catturare la preda. Questo movimento consente

la discriminazione percettiva, ¢ collegato all'anticipazione degli aggiustamenti

and Thought, ed. by G.A. Miller & E. Lenneberg, Academic Press, New York 1978; H.R. Ma-
turana, E Varela, Autopoiesis and Cognition. The Realization of the Living, D. Reidel, Dordrecth
(Holland) 1980. Vedi anche E Varela, Patterns of Life: Intertwinning Identity and Cognition,
«Brain and Cognition», 34, 1997, pp. 72- 87; E. Di Paolo, Autopoiesis, Adaptivity, Teleology,
Agency, «Phenomenology and the Cognitive Sciences», 4, 4, 2005, pp. 429-452.

3 Cfr. B. Teissier, Protomathematics, Perception and the Meaning of Mathematical Objects, in

Images and Reasoning, ed. by P. Grialou, G. Longo, and M. Okada, Keio University Press, Tokyo
2005, pp. 135-45.

Mathesis universalis 139
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

motori e delle reazioni ed ¢ reso possibile dal sistema percettivo che traccia la tra-
iettoria della preda. Insieme a questo movimento arriva la capacita di selezionare
e ricordare attivamente, cio¢ la capacita di distinguere cid che ¢ importante e
vale la pena conservare, che sara utile anche per esperienze future, da cio che puo
essere dimenticato. Questo processo di discriminazione e conservazione ¢ fon-
damentale per il modo in cui gli organismi interagiscono con il loro ambiente e
costruiscono un significato delle loro azioni, creando cosi un invariante pre-con-
cettuale che si rivelera utile per 'emergere del pensiero astratto.

Il gesto che forma l'invariante ¢ un’esperienza corporea che precede qual-
siasi concettualizzazione. Implica una selezione e anticipa una linea che non ¢
presente. La memoria poi astrae questa linea dal suo contesto, rimuovendo tutte
le informazioni irrilevanti che non sono oggetto dell’azione corrente. Questa
«memoria di previsione», o di «proiezione», crea una linea continua senza spes-
sore. Questo disegno astratto ci da lo spazio di movimento, poiché la linea stessa
esiste solo quando viene tracciata nello spazio. Uinvariante selezionato dalla me-
moria rendera quindi possibile riprodurre il gesto del predatore in un contesto
diverso e quindi astrarre la linea euclidea e la linea moderna parametrizzata con

numeri reali:

Questo ¢ un ulteriore pilastro della conoscenza costruttiva di cui stiamo
parlando: si parte dall’astratto, categorizzando la memoria del predatore,
ovvero la sua memoria delle azioni nello spazio (cioe¢ della loro previsione), e,
da qui, si arriva al nostro concetto matematico astratto, simbolico e rigoroso
di linea continua: ovvero si giunge ad una traiettoria completamente
parametrizzata che si da insieme e grazie al linguaggio. Eppure leffettivo
significato di questa costruzione concettuale, che organizza lo spazio ed
il sapere, deriva dal primo gesto del predatore, dalla sua intenzionalita
originaria, ovverosia deriva da una azione e da una profonda interazione
significativa con 'ambiente. Percid, una costruzione matematica stabilita,
una traiettoria organizzata a partire dai numeri reali di Cantor e Dedekind,
gode di un profondo significato per noi, facendo parte, come gesto comune,
del nostro background costitutivo, addirittura pre-umano'.

Il gesto, parte del sistema percettivo in azione (la traiettoria del movimento ocu-
lare), e la selezione attiva della memoria consentono la ripetizione dell’azione.
Cio suggerisce la possibilita di un dominio spaziale logico, come la distribuzione
dei numeri naturali sulla linea mentale, ovvero il principio del buon ordinamen-
to dei numeri interi (secondo cui ogni insieme non vuoto di numeri naturali

contiene un numero pitt piccolo di tutti gli altri).

" G. Longo, p. cit., p. 142.

Mathesis universalis |40
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

In sintesi, secondo Longo per trovare l'origine del gesto matematico dob-
biamo tornare al significato del movimento iniziale dell'occhio che segue la tra-
iettoria e alla sua possibile ripetizione in un contesto diverso, cio¢ il suo disegno
ripetuto dalla mano in uno spazio fisico. Cio suggerisce che la matematica abbia
un’origine induttiva, ovvero che dietro la natura deduttiva della matematica vi
sia una reiterazione indefinita (illimitata?) di un gesto nello spazio e nel tempo
a partire dal momento in cui tale gesto si rivela possibile anche solo una volta.
Il concetto di numero e la linea numerica discreta che lo struttura sono diven-
tati invarianti matematici grazie a una pluralita di atti vissuti nello spazio e nel
tempo. Sono diventati indipendenti dai cambiamenti durante I'evoluzione, con-
sentendo una concezione deduttiva della matematica. Pertanto, non sono nella
nostra mente, ma hanno una natura storica e condivisa, poiché I'esperienza con-
divisa diventa piu stabile e il linguaggio e la scrittura sono le matrici della condi-
visione. Non esiste formalismo matematico senza un primo gesto ripetuto dalla
mano che struttura lo spazio e misura il tempo, disegnando un segno che diventa
un segno linguistico (simbolico), scrivendo, fissando «nell’azione la costruzione
linguistica della matematica, ovvero la deduzione»®.

Ora, la proposta di Longo, che si inserisce nel solco dei numerosi studi che
negli ultimi decenni hanno proposto approcci incorporati ed enattivi per spie-
gare origine e natura della cognizione matematica, si rivela particolarmente in-
teressante da un punto di vista teoretico. In particolare, la sua idea del passaggio
alla capacita simbolica che fonda la costruzione della conoscenza matematica da
un gesto considerato «senso della costruzione» sembra anticipare elementi dell’e-
nattivismo autopoietico'®, secondo cui i sistemi cognitivi naturali stabiliscono
processi di costruzione di senso con I'ambiente in cui si muovono, partecipando
attivamente con la loro capacita selettiva alla generazione di relazioni significative
con il mondo circostante.

Tuttavia, la teoria del gesto di Longo presenta alcuni punti critici proprio
riguardo agli elementi centrali della proposta — I'intenzionalita e il significato
stesso di gesto. Secondo Longo, infatti, 'intenzionalitd pud essere attribuita a
tutti gli esseri viventi, compresi gli organismi unicellulari e gli animali non uma-
ni. Tuttavia, possiamo realmente attribuire intenzionalita a un organismo uni-

cellulare? Qual ¢ la differenza tra un atto intenzionale e un semplice movimento

5 Ivi, p. 161.

16 H. De Jaegher, E. Di Paolo, Participatory Sense-Making: An Enactive Approach to Social
Cognition, «Phenomenology and the Cognitive Sciences», 6, 2007, pp. 485-507; E.C. Cufari,
E. Di Paolo, H. De Jaegher, From Participatory Sense-Making to Language: There and Back Again,
«Phenomenology and the Cognitive Sciences», 14, 2015, pp. 1089-1125; E. Di Paolo, H. De
Jaegher, E.C. Cuffari, Linguistic Bodies. The Continuity between Life and Language, MIT Press,
Cambridge (Massachusetts) 2018.

Mathesis universalis |41
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

reattivo a uno stimolo esterno? Come possiamo distinguere tra I'intenzionalita di
un predatore che insegue la sua preda e quella di un essere umano che costruisce
il proprio atto finalizzato attraverso una capacita proposizionale che articola il
contenuto della sua azione intenzionale?

Longo ¢ consapevole che attribuire il concetto di intenzionalita alle forme
di vita pil elementari comporta il rischio di fraintendimenti. Ma il suo riferi-
mento a Merleau-Ponty rivela la sua intenzione di designare con questo concetto
non tanto o esclusivamente una capacita cognitiva che presuppone la coscienza
e il contenuto mentale, quanto piuttosto cid che potremmo definire in termini
enattivi una direzionalitd naturale teleologica, sensorimotoria e preriflessiva'’.
Cid non toglie che un significato cosi basilare e pervasivo di intenzionalita pos-
sa essere fuorviante. Lorientamento direzionale teleologico puo essere utile per
identificare gli oggetti dei movimenti intenzionali, ma non per distinguere tra
lorientamento direzionale dell’ameba, il movimento intenzionale del predato-
re verso la preda e 'intenzionalitd dotata di contenuto, anche proposizionale,
umana'®. Per superare queste difficoltd, in alcuni lavori successivi Longo ha fatto
riferimento alle nozioni husserliane di protensione (anticipazione) e ritenzione
(memoria) come forme di movimento che sono date anche in assenza di in-
tenzionalitd, quindi anche per le attivita preconsce. In questo senso, il tempo ¢
considerato un operatore che agisce in modo costitutivo nelle dinamiche biolo-
giche". La questione, perd, rimane aperta e senz'altro problematica.

Strettamente legata alla questione dell'intenzionalita ¢ quella del signifi-
cato da attribuire al termine ‘gesto’. Nella sua proposta Longo utilizza quattro

diversi significati di ‘gesto’:

1. Cio che, in un movimento unicellulare in corso, risponde a un’interfe-
renza, ovvero la reazione di autoconservazione di un organismo biologico.
2. Il movimento oculare del predatore che implica I'orientamento dire-
zionale, la reazione a uno stimolo e la selezione attiva dello stimolo come

mezzo per raggiungere un fine.

7 Sull'intenzionalita pre-riflessiva in Merleau-Ponty vedi M. Reuter, Merleau-Pontys Notion of
Pre-Reflective Intentionality, «Synthese», 118, 1, 1999, pp. 69-88.

'8 Su questo punto vedi in particolare P. Steiner, Content, Mental Representation and Inten-

tionality: Challenging the Revolutionary Character of Radical Enactivism, «Croatian Journal of
Philosophy», 19, 55, 2019, pp. 153-174; 1d., Nor Thinking about the Same Thing. Enactivism,
Pragmatism and Intentionality, <Phenomenology and the Cognitive Sciences», 24, 1, pp. 9-32.

¥ Cfr. G. Longo, M. Montévil, Protention and Retention in Biological Systems, «Theory in Bio-
sciences», 130, 2, 2011, pp. 107-117; G. Longo, N. Perret, Rhythms, Retention and Protention:
Philosophical Reflections on Geometrical Schemata for Biological Time, in Building theories, ed. by
D. Danks, E. Ippoliti, Springer-Verlag, Berlin, 2017, pp. 245-260.

Mathesis universalis |42
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

3. La traccia manuale/l'inquadratura/il tracciato nello spazio fisico, che
si basa sulla capacita manipolativa e su due elementi sottostanti: la connes-
sione tra la vista e la mano e il gesto come costruzione del segno grafico,
scritto, dell’interazione con ’ambiente.

4. Limmagine fisica/mentale di un’azione. Quest'ultimo significato si
riferisce alla nozione di intuizione matematica di Gilles Chatelet e Jean
Cavailles, intesa come cio che precede e accompagna le teorie scientifiche.
Lo stesso Longo trae ispirazione per la sua idea di gesto da Chételet ma
ritiene che la sua visione non sia molto utile per spiegare I'evoluzione della

cognizione matematica da una base cognitiva preumana®.

Ora, questa pluralitd semantica sembra nascondere una confusione teoretica: ¢
appropriato identificare la reazione dell’ameba con un gesto? E corretto identi-
ficare un gesto con un movimento oculare quasi meccanico? Possiamo parlare
di un gesto significativo nel modo in cui un’ameba reagisce a un’interferenza
sensibile o nel modo in cui il sistema visivo di un predatore traccia una linea
astratta seguendo la preda? Che cosa hanno in comune il gesto come reazione
dell’ameba e il gesto come immagine che accompagna la comprensione di una
teoria matematica?

Per affrontare tali questioni credo possa essere utile ampliare il punto di
vista da cui guardare al gesto e provare a incorporare la proposta di Longo in una
prospettiva pragmatico-enattiva. Cio ci consentird di comprendere meglio I'ar-
ticolazione semantica del concetto di gesto utilizzato da Longo e chiarire alcuni
nodi teorici. Per raggiungere questo obiettivo, dobbiamo innanzitutto identifi-
care gli elementi semplici che accomunano i diversi significati che Longo sembra
attribuire al gesto. Cio ci consentird di comprendere la natura pragmatico-enat-
tiva del gesto matematico e di sintetizzare gli aspetti corporei ed enattivi della

cognizione matematica.

UNA PROSPETTIVA PRAGMATICO-ENATTIVA DEL GESTO MATEMATICO

Tutti i tipi di gesto esposti da Longo condividono alcune caratteristiche inva-
riabili che possono essere facilmente collegate a una concezione pragmatica del
gesto: movimento, continuita e direzione.

Un gesto ¢ un movimento che si sviluppa in una continuita spaziale e tem-

porale. Tuttavia, lo spazio e il tempo stessi, in cui avviene il movimento gestuale

20

Cfr. G. Chételet, Les enjeux du mobile: Mathématique, physique, philosophie, Seuil, Paris
1993, pp. 32-3. 1l gesto ¢ un elemento non sostanziale ma originale, sintetico, storicamente
esemplare; si muove attraverso una distribuzione disciplinata della mobilitd prima che avvenga
qualsiasi trasferimento. Il gesto ¢ quindi coinvolto nel polo implicito della relazione.

Mathesis universalis |43
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

— come il movimento dell’'ameba o il tracciamento oculare del predatore, cosi
come il conteggio delle dita o il disegno della prima linea sulla lavagna — fanno
parte di una continuita processuale pit originaria, quella dell’organismo vivente.
Il gesto presuppone quindi un movimento pitt originario, che ¢ parte intrinseca
della continuita sensorimotoria e ideo-sensorimotoria dell’essere vivente. Inol-
tre, tutti i gesti hanno una direzione, sia essa conscia o preconscia. La reazione
di un’ameba a ur’interferenza e il sistema visuomotorio di un predatore che si
muove per seguire e afferrare la sua preda, cosi come il tracciare una linea o co-
struire le caratteristiche di un diagramma, sono tutti movimenti diretti verso un
fine. Essi seguono quindi quello che gia George Lakoft & Raphael Nufiez hanno
indicato come uno «Schema Fonte-Percorso-Obiettivo», ovvero uno schema to-
pologico che riguarda il movimento, composto da un vettore che si muove, una
posizione di origine (il punto di partenza), un obiettivo, ovvero la destinazione
prevista della traiettoria, un percorso dalla fonte all’obiettivo, la traiettoria effet-
tiva del movimento, la posizione del vettore in un dato momento, la direzione
della traiettoria in quel momento e la posizione finale effettiva del vettore, che
puo essere o meno la destinazione prevista®'.

Tenendo presenti queste caratteristiche, potremmo fornire una prima de-
finizione generale di gesto. Prendendo spunto dall’etimologia del termine ‘gesto’
— derivato da gerere, che signiﬁca eseguire, operare, portare avanti, compiere o
dimostrare — possiamo definire un gesto come un atto con un inizio — l'inter-
ferenza, la comparsa della preda, il puntare la mano sulla lavagna — e una fine,
che ha un senso, e quel senso porta con sé alcuni possibili effetti comportamen-
tali e cognitivi. Ho preso questa definizione dalla teoria del gesto di Giovanni
Maddalena® ma ho sostituito il termine ‘significato’, usato da Maddalena, con
‘senso’, in parte seguendo Longo, per enfatizzare la dimensione sensorimotoria e
direzionale del gesto e la sua natura di costruttore di possibilita di significati in-
tesi come possibili determinazioni di senso o come sua dimensione di invarianza
concettuale. La differenza tra senso e significato, oltre a richiamare la distinzione

fregeana tra sinn e bedeutung®, puo essere fatta risalire, nel quadro qui delineato,

2 G. Lakoff, R. Nufez, Where Mathematics Comes From, Basic Book, New York 2000, p. 37.
Questo aspetto topologico ¢ parte dell'ipotesi elaborata da Lakoff e Nuifiez secondo cui il pensie-
ro matematico ¢ radicato in processi incorporati e utilizza meccanismi cognitivi ordinari come
relazioni spaziali, movimento, orientamento corporeo e manipolazione di oggetti sulla base di
«schemi mentali» (tra i quali il «Source-Path-Goal Schema») pre-concettuali radicati nei circuiti
neurali legati alla visione e al sistema motorio.

2 G. Maddalena, Filosofia del gesto, Carocci, Roma 2021.

% Su una possibile lettura semiotica pragmatista della distinzione fregeana mi permetto di

rimandare a G. Baggio, Lo schematismo trascendentale e il problema della sintesi tra “senso’, segno” e
‘gesto”. Un'interpretazione pragmatista, «Spazio filosofico», 21, 2018, pp. 83-99.

Mathesis universalis |44
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

alla distinzione espressa da Dewey in Art as Experience (1934)* tra la ricchezza
corporea e qualitativa dell’esperienza vissuta e I'aspetto interpretativo e carico
di valori che fornisce coerenza e profondita, e alla distinzione espressa da James
J. Gibson tra la percezione sensoriale come acquisizione diretta di informazioni
ambientali e il significato come cio che tali informazioni indicano per I'azione,
vale a dire, cid che le informazioni consentono®. Sebbene il riferimento a senso
e significato che utilizzo qui sia simile a queste prospettive, esso differisce in
quanto pone in luce, come vedremo ora, in modo piu esplicito la natura segnica
dell’interazione tra organismo e ambiente.

Secondo la definizione appena data, un gesto ha, fin dalle sue forme piu
elementari, una funzione complessa: costruisce nuove modalitd emergenti di re-
lazioni di senso tra organismo e ambiente, ovvero nuovi modi di utilizzare e or-
ganizzare gli stimoli verso cui 'organismo ¢ diretto. Cio implica anche che il ge-
sto, in quanto costruttore dell’interazione dell’organismo vivente con 'ambiente,
partecipa fin dalla sua comparsa al processo semiotico. Pili precisamente, nella
risposta cellulare all'interferenza, il gesto diventa una risposta sensibile a un even-
to sensibile interpretato come «veicolo segnico» — o «segno naturale» — e produce
a sua volta un veicolo segnico — il gesto di reazione — che puo diventare stimolo
per nuovi gesti. Il concetto di «veicolo segnico» ¢ preso da Charles Morris, che lo
definisce come qualsiasi cosa fisica (un evento percettivo come un suono, un mo-
vimento, ecc.) che funziona come un segno, indirizzando il comportamento ver-
so un obiettivo (nel caso dell’'ameba, la sua sopravvivenza)®. Il «veicolo segnico»
pud essere identificato in alcune occasioni con il segno, ma differisce in termini
di osservabilita: mentre il veicolo segnico ¢ uno stimolo sensibile che innesca una
risposta in un organismo, il segno diventa uno stimolo preparatorio che induce
'organismo a rispondere con una sequenza di risposte comportamentali in assen-
za degli stimoli sensibili che hanno innescato il primo comportamento. Parlare
di veicolo segnico o di un segno naturale serve per evidenziare che i suoi effetti
sull’organismo hanno un carattere interpretante e che 'organismo stesso mostra
una capacita interpretativa basilare. Secondo Morris, infatti, I'interpretante si
riferisce alla disposizione dell’interprete — I'organismo vivente — a rispondere a

un veicolo segnico con un tipo specifico di comportamento.

2 ]. Dewey, Art as Experience (1934), in The Later Works of John Dewey, edited by Jo Ann Boyd-
ston, vol. 10, Southern Illinois University Press, Carbondale (Illinois) 1987.

»  Cfr. J.J. Gibson, 7he Senses Considered as Perceptual Systems, George Allen & Unwin
Ltd, London 1966; Id., The Ecological Approach to Visual Perception, Houghton, Mifflin and
Company, Boston (Massachusetts) 1979.

26

Cfr. C. Morris, Segni, linguaggio e comportamento, tr. it. di S. Ceccato, Longanesi, Milano 1949.

Mathesis universalis |45
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

Questa idea della triangolazione tra stimolo sensibile, veicolo segnico e
interpretante deriva a Morris dalla semiotica di Peirce e dalla sua idea della coe-
stensione di semiosi e vita. In particolare, la descrizione di Peirce dell’azione di
un segno come processo triadico o relazione tra segno, oggetto e interpretante?,
nonché la modalita processuale implicata nell’interpretazione teleonomica, cio¢
orientata al comportamento, da parte del segno, insieme all’idea che sia il segno
ad essere interpretato come tale®®, rendono possibile descrivere anche il processo
semiotico pil elementare in termini di interpretazione. Nel caso dell’ameba, ad
esempio, la triangolazione ¢ prodotta dalla coordinazione dell’interferenza con i
modelli di attivazione della reazione dell’organismo unicellulare; l'interferenza ¢
il veicolo segnico e 'ameba ¢ interprete di quello stimolo che stabilisce la sua
funzione direzionale®.

Va notato che Morris, e con lui una particolare lettura enattivista di Peir-
ce”, appiattisce la nozione peirceana di interpretante a quella di interprete®.
Tuttavia, cid che ci interessa qui ¢ I'idea che ogni processo che coinvolge il signi-
ficato partecipa a un processo semiotico. In altre parole, esiste una connessione
tra la semiosfera e la biosfera, il che significa che la semiosi non esisteva prima

della comparsa della vita sulla Terra®. Anche il biosemiotismo enattivo® sostiene

¥ C.S. Peirce, Collected Papers (CP), edited by P. Weiss and C. Hartshorne, vols. 1-6, Harvard
University Press, Cambridge (Massachusetts), 1931-1966, 5.473.

% CP 2.308.

#  E curioso rilevare che Peirce sviluppo una storia su una «Fancy amoeba», ovvero una sorta di

organismo proto-cosciente, privo di autocoscienza, tempo o relazioni, ma dotato di sensibilita
immediata. Si tratta della forma pit elementare di consapevolezza nell’evoluzione verso 'auto-
coscienza umana (vedi R. Main, From Fancy Amoeba to Fallible Self Peirces Evolutionary Theory of
Human Persons, «European Journal of Pragmatism and American Philosophy», 2, 1, 2010.

3 Vedi ad esempio R. Menary, Cognitive Integration: Mind and Cognition Unbounded, Palgrave
Macmillan, London 2007.

31 Dewey criticava proprio questo uso che Morris faceva dei concetti di “interprete” e “inter-

pretante”, accusandolo di fraintendere Peirce convertendo I'interpretante in interprete. Morris
ammetteva che si trattava di un tentativo intenzionale di sviluppare I'approccio di Peirce alla
semiotica, ma criticava anche Dewey per non aver colto la stretta relazione tra questi due con-
cetti in Peirce. Cfr. J. Dewey, Peirces Theory of Linguistic Signs, Thought and Meaning, «Journal of
Philosophy», XLIII, 1946, pp. 85-95; C. Morris, Signs about Signs about Signs, «Philosophy and
Phenomenological Research», 9, 1948, pp. 115-133. Pilt recentemente, Rossella Fabbrichesi ha
posto in luce la centralitd della nozione di intepretante in Peirce, rintracciando assonanze e con-
nessioni con la nozione di gesto e di conversazione gestuale di Mead e con il gesto della scrittura
e del ragionamento matematico. Cfr. R. Fabbrichesi, From Gestures to Habits: A Link between
Semiotics and Pragmatism, in The Bloomsbury Companion to Contemporary Peircean Semiotics, ed.
by T. Jappy, Bloomsbury, London-New York 2020, pp. 339-358.

32 Cfr. TA. Sebeok, Signs: An Introduction to Semiotics, University of Toronto Press, Toronto 2001.

3% D De Jesus, From Enactive Phenomenology to Biosemiotic Enactivism, «Adaptive Behavior»,
24, 2, 2016, pp. 130-146; M. Heras-Escribano, 2. De Jesus, Biosemiotics, the Extended Synthesis,
and Ecological Information: Making Sense of the Organism-Environment Relation ar the Cogni-
tive Level, «Biosemiotics», 11, 2018, pp. 245-262; P. Fonseca Fanaya, Autopoietic Enactivism:
Action and Representation Re-examined under Peirces Light, «Synthese», 198 (Suppl 1), 2021, pp.
S461-5§483; R. Menary, Neuronal Recycling, Neural Plasticity and Niche Construction, «Mind and
Language», 29, 3, 2014, pp. 286-303.

Mathesis universalis |46
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

lidea secondo cui la vita si esprime attraverso l'interpretazione, la creazione e
la comunicazione significativa dei segni**. I sistemi biosemiotici interpretano i
segni naturali, inclusi quelli visivi, acustici, olfattivi, tattili e chimici, per facili-
tare la sopravvivenza e 'evoluzione. Man mano che questi sistemi si evolvono,
diventano piu sensibili agli aspetti rilevanti del loro ambiente.

Fin dalla prima comparsa della semplice reazione di un’ameba a un’inter-
ferenza, quindi, possiamo riferirci ai gesti come elementi naturali simili a segni.
Questo ci offre la possibilita di spiegare la transizione dal gesto come elemento di
direzionalita teleonomica naturale al gesto come elemento di intenzionalita sen-
sorimotoria — direzionalita selettiva — fino alla nozione di gesto come costruttore
della comprensione concettuale. Tutte queste connotazioni di gesto, infatti, oltre
alle tre caratteristiche sopra menzionate — movimento, continuita e direzionalita
— condividono una quarta caratteristica: sono di natura comunicativa.

Cio ci permette anche di esaminare i diversi significati del gesto introdotti
da Longo da una prospettiva evolutiva, collocandoli all’interno di un processo di
evoluzione biosemiotica, ecologica e culturale. Questo processo ¢ accompagnato
da un’articolazione semantica del concetto di gesto man mano che gli elementi
coinvolti contribuiscono a una maggiore capacita di astrazione.

Per ricostruire I'evoluzione semantica del gesto partiamo dal primo signi-
ficato di gesto, il pitt basilare, secondo il quale il gesto si riferisce, come abbiamo
gia visto, a una direzionalitd negli organismi unicellulari basata su una norma-
tivitd minima — una direzionalitd teleonomica — che si identifica con I'obiettivo
della sopravvivenza e dell’autosviluppo. E il modo in cui 'organismo unicellulare
scopre relazioni di senso con 'ambiente, come espressione di un’organizzazio-
ne «indispensabile anche al grado piu basso della vita», come indicava Dewey, il
quale evidenziava come I'ameba esprimesse una certa continuitd temporale nella
sua attivitd e un certo adattamento al suo ambiente nello spazio. Come afferma-
va: «Questa organizzazione intrinseca alla vita [...] fornisce la base e il materiale
per un’evoluzione positiva dell'intelligenza come fattore organizzativo all’interno
dell’esperienza»®. Piti recentemente, Matthew Crippen ha utilizzato proprio I'e-
sempio dell’'ameba di Dewey per dimostrare che anche gli organismi pit semplici
devono coordinarsi attivamente con il loro ambiente e che la percezione nasce da

questi processi sensorimotori®. Crippen si ¢ concentrato in particolare sul com-

3 M. Barbieri, Biosemiotics: A New Understanding of Life <Naturwissenschaften», 95, 2008, pp.
577-599; 1d., On the Origin of Language, «Biosemiotics», 3, 2010, pp. 201-223.

3 ]. Dewey, Reconstruction in Philosophy (1920), in The Middle Works of John Dewey, vol. 12,
edited by Jo Ann Boydston, Southern Illinois University Press, Carbondale (Illinois) 1988; trad.
it. di S. Coyaud, Rifare la filosofia, Donzelli, Roma 2008, p. 92.

3¢ M. Crippen, Enactive Pragmatism and Ecological Psychology, «Frontiers in Psychology», 11,
2020, 538644.

Mathesis universalis |47
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

portamento del Physarum polycephalum — un organismo unicellulare che, pur non
avendo un cervello, mostra complesse capacita di esplorazione, apprendimento e
risoluzione dei problemi — per mostrare come agenti privi di mente possano esi-
bire comportamenti cognitivi complessi basati su cicli sensorimotori e sulla modi-
ficazione attiva dell’'ambiente. Il gesto puo essere visto qui come la coordinazione
delle funzioni sensoriali-motorie per determinare ulteriori interazioni ambientali.

A un livello evolutivo pili avanzato, la direzionalita teleonomica chiama
in causa '«attenzione» o la «discriminazione» sensibile degli stimoli. Si tratta di
una forma di cognizione sensorimotoria istintiva di base che guida gli organismi
verso gli elementi dell’ambiente, selezionando e preservando gli stimoli adeguati
all’atto in corso e modulando i movimenti su di essi. Questa capacita selettiva si
preserva anche nelle forme di cognizione pili complesse come una sorta di co-
noscenza percettiva diretta che emerge dal continuum dell’esperienza organica®
e assume man mano la forma di un «processo di etichettatura degli elementi in
modo da poter fare riferimento a ciascuno con la propria etichetta, che si tratti di
un gesto con il dito, di un gesto vocale o di una parola scritta»*®. Questa capacita
evoluta, quasi onnipresente nelle prospettive neuroscientifiche contemporanee®,
affonda le radici in una funzione biologica preconscia derivata dall’'interazione
tra i segnali neurali e gli stimoli ambientali. La capacita discriminatoria ¢ il modo
pit elementare per preservare gli elementi strumentali utili ad agire sul mondo
circostante ed ¢ correlata all’armonia tra organismo e ambiente giacché implica
una struttura temporale/ dinamica di ritenzione-protensione, ovvero una traiet-
toria coerente che ¢ tenuta insieme nella struttura percezione-azione attraverso
un mantenimento pragmatico degli aspetti rilevanti dell’'ambiente esperito, un
aspetto protensionale come caratteristica implicita di un’interazione immediata
orientata al fine con 'ambiente, e i movimenti in evoluzione che formano lo
stato trasformativo del sistema. In altre parole, se la percezione e la cognizione
sono enattive, allora la loro struttura temporale intrinseca dovrebbe essere tale da
consentire questo carattere enattivo®.

Nella genesi della cognizione matematica potremmo mettere in relazione
questa capacita discriminatoria con abilitd numeriche di base, come la capacita

percettiva di distinguere rapidamente e accuratamente la quantita di un piccolo

¥ Cfr. W. James, Principles of Psychology, 2 vols, edited by EH. Burkhardt, E Bowers, and I.K.
Skrupskelis, Introductions by R.B. Evans and G.E. Myers, Harvard University Press, Cambridge
(Massachusetts) and London 1981, p. 250.

3% G.H. Mead, Movements of Thought in the Nineteenth Century, edited by M.H. Moore, Uni-
versity of Chicago Press, Chicago (Illinois) 1936, pp. 350-1.

¥ Cfr. ].W. Bisley, M.E. Goldberg, Attention, Intention, and Priority in the Parietal Lobe, «An-
nual Review of Neuroscience», 33, 1, 2010, pp. 1-21.

0 Cfr. S. Gallagher, Action and Interaction, Oxford University Press, Oxford 2020.

Mathesis universalis |48
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

numero di oggetti o elementi o la capacita motoria di stabilire una corrisponden-
za biunivoca tra insiemi di oggetti. Questa capacitd discriminatoria ¢ essenziale
anche per il processo di inculturazione, fondamento di una pluralita di esperienze
pratiche, preconcettuali e concettuali, come il conteggio di momenti discreti di
tempo o la categorizzazione di determinati tipi di oggetti insieme alla pratica del
conteggio discreto, che si basa sulla memoria. Particolarmente interessanti a tal
riguardo sono le ipotesi avanzate recentemente da Richard Menary e da Karim
Zahidi*'. In particolare, secondo Menary le facolta astratte come la matematica
emergerebbero da un’evoluzione condivisa tra geni e cultura, tramite pratiche
ripetitive come 'uso di linguaggio, diagrammi e strumenti ambientali. Menary si
serve dell’ipotesi del riciclo neurale di Dehane e Cohen per spiegare la plasticita
neurale alla base dell’inculturazione e dell’idea ad essa connessa che la cognizio-
ne matematica si basi sull'interazione tra due sistemi, il sistema numerico ap-
prossimativo (ANS), innato e condiviso con altri animali, e il sistema numerico
discreto (DNS), acquisito culturalmente e associato alla rappresentazione esatta
di quantitd®?. Zahidi, invece, propone ur’ipotesi enattivista anti-rappresentazio-
nalista sull’emergere della cognizione matematica, ritenendo che I'apparire del
concetto di numero naturale, che ha portato allo sviluppo del sistema numerico
discreto a livello socio-culturale, si basi su abilita numeriche di base. In pratica, la

capacita di contare non sarebbe qualcosa di istintivo o innato ma coinvolgerebbe

1 Cfr. R. Menary, Mathematical Cognition. A Case of Enculturation, in Open MIND, ed. by T.
Metzinger, J. M. Windt, Vol. 25, MIND Group, Frankfurt am Main 2015; K. Zahidi, Radicali-
zing Numerical Cognition, «Synthese», 198 (Suppl 1), 2021, pp. 529-545.

% Menary si basa sull’ipotesi incorporata e neurocentrica della cognizione matematica di Stani-

slas Dehaene e Laurent Cohen, i quali sostengono, sulla base di una serie di studi di laboratorio,
che gli umani possiedono un’intuizione basilare dei numeri e un senso delle quantita e della loro
natura additiva, e su questo nucleo di comprensione si innestano i simboli culturali arbitrari delle
parole e dei numeri. La nostra intuizione si espliciterebbe in una capacita di rappresentazione
mentale delle quantitd simile a quella che si trova nei ratti, nei piccioni o nelle scimmie, che
consente di enumerare rapidamente insiemi di oggetti visivi o uditivi, aggiungerli e confrontarne
la numerosita. Cio sarebbe dovuto a un meccanismo di «riciclo neurale», secondo cui i circuiti
cerebrali preesistenti sono riutilizzati — si potrebbe dire «esattati» — per abilitd culturalmente svi-
luppate come, appunto, la matematica. Cfr. S. Dehaene, The Number Sense: How the Mind Cre-
ates Mathematics, Penguin, London 1997. Id., Evolution of Human Cortical Circuits for Reading
and Arithmetic: The «Neuronal Recycling» Hypothesis., in From Monkey Brain to Human Brain, ed.
by S. Dehaene, J.R. Duhamel, M. Hauser, and G. Rizzolatti, MIT Press, Cambridge (Massachu-
setts) 2004; 1d., Reading in the Brain, Penguin Viking, New York 2009; Id., Origins of Mathe-
matical Intuitions: The Case of Arithmetic, «Annals of the New York Academy of Sciences», 1156,
1, 2009, pp. 232-259. S. Dehaene, L. Cohen, Two Mental Calculation Systems: A Case Study of
Severe Acalculia with Preserved Approximation, «Neuropsychologia», 29, 1991, pp. 1045-1074;
S. Dehaene, L. Cohen, Dissociable Mechanisms of Subitizing and Counting: Neuropsychological
Evidence from Simultanagnosic Patients, Journal of Experimental Psychology: Human Perception
and Performance», 20, 1994, pp. 958-975; S. Dehaene, L. Cohen, Cultural Recycling of Corti-
cal Maps, Neurony, 56, 2, 2007, pp. 384-398; S. Dehaene, G. Dehaene-Lambertz, L. Cohen,
Abstract Representations of Numbers in the Animal and Human Brain, «Trends in Neuroscience»,
21, 1998, pp. 355-361; S. Dehaene, E. Spelke, P. Pinel, R. Stanescu, S. Tsivkin, Sources of Math-
ematical Thinking: Behavioral and Brain-Imaging Evidence, «Science», 284, 1999, pp. 970-974.

Mathesis universalis |49
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

diverse abilita che si sono evolute biologicamente, tra cui la capacita percettiva
di distinguere dimensioni e forme e la capacita motoria di abbinare insiemi di
oggetti o di distinguere rapidamente la quantita di un piccolo numero di oggetti.

Pertanto, da reazione biologica alle interferenze ambientali, il gesto evolve
nel suo significato in elemento sensorimotorio che emerge dalla coordinazione di
dinamiche neurali, corporee ed ecologiche integrate, portando a vincoli e rimodel-
lamenti del funzionamento degli elementi vitali pitt basilari. Diventa lo strumento
attraverso il quale l'organismo vivente coglie gli stimoli informativi che lo influen-
zano e da loro un senso in termini di possibili movimenti. Lorganismo vivente si
dirige attivamente verso un oggetto attraverso il proprio corpo e le proprie azioni.
Il gesto, emerso dall’interazione come parte di un atto teleonomico, si inserisce ora
in una dinamica pitt complessa e organica di funzioni, partecipando alla selezione
e alla direzione. Da qui costruisce attivamente un senso della relazione dell’organi-
smo con il suo ambiente. Questo “senso” ¢ inizialmente una disposizione corporea,
e riguarda, per riprendere ancora Mead, «il coordinamento tra il processo di stimo-
lazione e quello di risposta quando questo ¢ adeguatamente mediato»®.

In altre parole, il senso del gesto ¢ ora la prontezza dell’organismo a risponde-
re agli stimoli circostanti in modo mirato ma non riflessivo. Questo senso del gesto
contribuisce alla cognizione sensorimotoria coinvolta nell’interazione ed ¢ stretta-
mente intrecciato con gli stimoli coinvolti nell’atto: ad esempio, nel movimento
degli occhi del predatore, il gesto partecipa al sistema visuomotorio e implementa
un movimento diretto verso un obiettivo, presentando una direzionalita correlata a
una selezione attiva dello stimolo strumentale a un fine in vista. Questa attenzione,
mediata dall’'ambiente, non ¢ una questione di volonta cosciente o di rappresen-
tazioni simboliche. La costruzione sensoriale del gesto ¢ ancora una direzionalita
sensorimotoria. Il coordinamento tra la percezione visiva e la selezione attiva dello
stimolo sensoriale ¢, infatti, alla base della preparazione motoria per avvicinarsi
alloggetto di attenzione. Uidentificazione isomorfa tra il movimento inerziale che
si verifica lungo una linea retta e la saccade oculare che anticipa il movimento, con-
sentendo una discriminazione percettiva esplicita, fornisce continuita alla base dei
meccanismi anticipatori nei sistemi sensomotori.

Sono ora necessari due ulteriori passaggi per vedere I'evoluzione del gesto
in elemento di costruzione della cognizione matematica astratta. Il primo pas-
saggio vede 'emergere dell'utilizzo della mano come elemento discriminante che

permette |'integrazione della funzione del gesto come costruttore di una direzio-

#  G.H. Mead, Selected Writings, edited by Andrew J. Reck, University of Chicago Press, Chi-
cago (Illinois) 1964, p. 125.

“  Cfr. A. Berthoz, The Brain’s Sense of Movement, Harvard University Press, Cambridge (Mas-
sachusetts), London (UK) 2000, p. 25.

Mathesis universalis |50
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

nalitd visuomotoria selettiva con la sua funzione di capacitd manipolativa. Come
abbiamo visto all’inizio dell’articolo, la mano amplia le capacita cognitive degli
organismi, consentendo la tracciabilita nello spazio e la sua successiva anticipazio-
ne ideo-sensorimotoria. Questa transizione si basa su processi di comprensione
preconscia legati a sistemi sensorimotori interspecie e alle interazioni sociali che
consentono I'apprendimento e la costruzione di artefatti. E qui, ovvero nell'in-
treccio tra capacita di costruzione di spazi di manipolazione e interazione sociale,
che si esplicita una distinzione fondamentale tra 'aspetto percettivo-manipolato-
rio e quello comunicativo del gesto. A questo secondo aspetto si collega il secon-
do passaggio, che vede nella genesi del linguaggio simbolico dalla comunicazione
gestuale 'elemento che permette la matematica come sistema linguistico.

Come illustrato sopra, vari studi evidenziano la connessione tra gesto e
linguaggio nell'apprendimento e nell'insegnamento della matematica. Esiste an-
che un sostegno reciproco tra matematica e linguaggio: la matematica ¢ una for-
ma di comunicazione. Tuttavia, questa connessione innata non ¢ adeguatamente
spiegata a livello filogenetico per offrire una forte prospettiva di continuita tra il
pensiero astratto e il gesto matematico. Per sostenere I'idea del gesto matematico
e ideo-sensorimotorio, questa visione deve essere inserita in una spiegazione evo-
lutiva del linguaggio simbolico. A tal fine, ¢ particolarmente utile fare riferimen-
to al recente revival della teoria di Mead sulla genesi del linguaggio simbolico
dalla comunicazione gestuale istintiva. Senza addentrarci troppo nei dettagli®,
Mead suggerisce che la possibilita dell’emergere del linguaggio simbolico si basa
su una prospettiva evolutiva che attribuisce una natura comunicativa alla risposta
istintiva degli organismi agli stimoli provenienti da altri organismi. I movimenti
del corpo sono principalmente atti funzionali teleologicamente orientati verso
un fine. Quando questi movimenti vengono troncati in atteggiamenti di risposta
a determinati stimoli che li interrompono, acquisiscono una funzione espressi-
vo-comunicativa, ovvero diventano gesti comunicativi. Ad esempio, l'attivita di
attaccare un nemico si ¢ evoluta in un semplice atteggiamento attraverso la coop-
tazione funzionale. Cosl, un cane che ringhia in previsione di una lotta risponde
in modo appropriato a uno specifico stimolo esterno. Tuttavia, una volta inibito

Pattacco, il ringhio rimane I'espressione di quell’atto interrotto, assumendo il

% Per un’analisi pit approfondita, si rimanda a G. Baggio, Gesture, Meaning, and Intentionali-

ty: From Radical to Pragmatist Enactive Theory of Language, <Phenomenology and the Cognitive
Sciences», 24, 1, 2025, pp. 33-62; Id., Gesturing Language, in Gestures. New Meanings for an Old
Word, ed. by F. Ferrucci, G. Maddalena, M. Bella, M. Santarelli, De Gruyter, Berlin 2024, pp.
219-234; 1d. Naturaliser le langage. La sémiotique évolutionniste de George H. Mead, «Archives
de Philosophie», 87, 2, 2024, pp. 83-101; A. Parravicini, Mead as an Interpreter of Darwin. The
Organism-Environment Relationship, Perspective, and Sociality, in Light of Contemporary Evolutio-
nism, in The Elgar Companion to G.H. Mead, ed. by ]J.-E Coté, G. Baggio, M. Santarelli, Elgar,
Cheltenham 2026, pp. 82-106.

Mathesis universalis |51
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

valore di stimolo per colui al quale ¢ diretto. Gli organismi viventi coordinano e
comunicano naturalmente attraverso i gesti, in base alla loro natura sociale istin-
tiva. Il linguaggio simbolico, invece, ¢ visto da Mead come una forma altamente
specializzata di gesto le cui regole derivano spesso dall’uso pratico dei simboli.

La teoria di Mead ha recentemente suscitato interesse nei campi delle neu-
roscienze e della psicolinguistica. Autori come Rizzolatti e Sinigaglia ¢ McNeill
hanno fatto riferimento alla teoria di Mead per dimostrare come lo sviluppo del
linguaggio simbolico sia strettamente legato alla nostra capacita percettivo-mani-
polativa e al gesto comunicativo®. Secondo questi autori, il passaggio dall’abilita
percettivo-manipolativa al linguaggio ¢ supportato da un atteggiamento gestuale
legato al meccanismo preconscio di riconoscimento e simulazione dei movimenti
gestuali altrui a livello inconscio e neurale, supportato dall’attivazione del sistema
dei neuroni specchio. In sostanza, il sistema mirror fornisce una base biologica
agli organismi per assumere o utilizzare il gesto che un altro organismo utilizze-
rebbe e rispondere o tendere a rispondere in modo simile, consentendo al primo
organismo di attribuire un significato al proprio gesto. Inoltre, riprendendo gli
studi di Lakoff e Nunez, il sistema irror & il meccanismo che sta alla base anche
degli elementi neurali primari identificati come responsabili della concettualizza-
zione matematica. Le prime forme di costruzione dei concetti di relazioni spaziali
si basano infatti su elementi concettualmente primitivi e universali che rimanda-
no al sistema visuomotorio evolutosi per altri scopi e successivamente diventati
parte integrante del ragionamento matematico®.

Vale la pena notare, tuttavia, che una teoria dei gesti e del linguaggio di ispi-
razione meadiana colloca il meccanismo neurale all'interno di un coordinamento
pitt complesso tra cervello, corpo e ambiente, collegando I'evoluzione dell’inte-
razione gestuale a due componenti chiave oltre alla dotazione biologica: cio che
Mead indica con il termine «imagery», che possiamo meglio tradurre come «im-
maginazione motoria, e il contesto sociale. In particolare, il meccanismo neurale
automatico e corporeo svolge la sua funzione grazie al coordinamento sociale che

sta alla base delle pratiche intersoggettive di inculturazione supportate dall’'im-

% Cfr. G. Rizzolatti, C. Sinigaglia, So quel che fai, Raffaello Cortina, Milano 2006. D. Mc-
Neill, Gesture and Thought, Chicago University Press, Chicago (Illinois) 2005; Id., How Language
Began: Gesture and Speech in Human Evolution, Cambridge University Press, Cambridge (Mas-
sachusetts) 2012.

¥ Vedi G. Rizzolatti, L. Fadiga, V. Gallese, L. Fogassi, Premotor Cortex and the Recognition
of Motor Actions, «Cognitive Brain Research», 3, 2, 1996, pp. 131-141. V. Gallese, L. Fadiga,
L. Fogassi, G. Rizzolatti, Action Recognition in the Premotor Cortex, «Brain», 119, 2, 1996, pp.
593-609; J.M. Ellermann, ]J.D. Siegal, ].P. Scrupp, T.J. Ebner, K. Ugurbil, Activation of Visuo-
motor Systems During Visually Guided Movements: A Functional MRI Study, «Journal of Magnetic
Resonance», 131, 2, 1998, pp. 272-285; M.A. Goodale, A. Haffenden, Frames of Reference for
Perception and Action in the Human Visual System, «Neuroscience & Biobehavioral Reviews», 22,
2, 1998, pp. 161-172.

Mathesis universalis |52
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

maginazione motoria. Questa non ¢ il risultato di un processo interiore (neurale)
attraverso il quale viene costruito un modello interno del mondo, né ¢ un proces-
so di rispecchiamento simbolico o di riproduzione di caratteristiche preesistenti
della realta, grazie alla capacita di codificare tali caratteristiche. Puo invece essere
considerata una proprieta di un particolare campo di eventi interagenti e dei
meccanismi fisiologici dell’agente che rendono biologicamente possibili anche
attivitd corporee intenzionali, abili e non riflessive. In questo senso, 'immagi-
nazione motoria ¢ talmente fusa con gli oggetti, gli atteggiamenti e le reazioni
muscolari coinvolti nell’azione che ¢ difficile definirla e isolarla come elemento
completamente astratto da cio che stiamo vivendo. In altre parole, 'immagina-
zione motoria ¢ una modalita di interazione con 'ambiente esterno che consiste
in un insieme di dati sensorimotori raccolti in una sintesi ideo-sensorimotoria
che crea possibili scenari per le azioni, svolgendo un ruolo cruciale nell’anticipare
le mosse future. In tal senso, come anticipazione della percezione nell’azione che
guida e controlla i movimenti in corso, 'immaginazione motoria presenta alcune
somiglianze con la manipolazione mentale®. Grazie all'immaginazione motoria,
il gesto coinvolto nell’azione ¢ sia un mezzo per costruire I'interazione percetti-
vo-manipolativa con 'ambiente, sia una modalita astratta di interazione che si
sviluppa in manipolazione astratta e comunicazione simbolica e matematica. I
due aspetti sono, infatti, strettamente intrecciati perché entrambi riguardano la
natura enattiva e sociale del coordinamento di cervello, corpo e ambiente natu-
rale e sociale. Questa idea di immaginazione motoria ¢ affine al concetto enattivo
di esperienza immaginativa come modo di comprendere un oggetto «rappre-
sentando nuovamente quell’oggetto come dato a una possibile esperienza per-
cettiva»®’, attraverso «|’attuazione mentale o lintrattenimento di una possibile

esperienza percettiva di quell’oggetto o scena»™. Questa visione ¢ anche in linea

% Sulla correlazione tra immagini visive e manipolazione mentale si veda R.N. Shepard, J.

Metzler, Mental Rotation of Three-Dimensional Objects, «Science», 171, 1971, pp. 701-703; K.M.
Stephan, R.S.J. Frackowiak, Moztor Imagery Anatomical Representation and Electrophysiological
Characteristics, «Neurochemical Research» 21, 9, 1996, pp. 1105-1116; S.M. Kosslyn, T.M.
Ball, B.]. Reiser, Visual Images Preserve Metric Spatial Information. Evidence from Studies of Image
Scanning, «Journal of Experimental Psychology: Human Perception and Performance», 4, 1978,
pp- 47-60. Va notato, tuttavia, che la nostra idea di immaginazione motoria ¢ diversa da quella
proposta da Stephen Michel Kossylin, secondo cui I'immaginazione mentale & rappresentata nel
cervello in un formato spaziale, analogico o “descrittivo”, molto simile alla percezione visiva. Essa
partecipa invece a una coordinazione tra cervello, corpo e ambiente. Cfr. S.M. Kosslyn, /mage
and Mind, Harvard University Press, Cambridge (Massachusetts) 1980; 1d., fmage and Brain: The
Resolution of the Imagery Debate, MIT Press, Cambridge (Massachusetts) 1994; S.M. Kosslyn,
W.L. Thompson, G. Ganis, The Case for Mental Imagery, Oxford University Press, Oxford 2006.

#  E. Thompson, Representationalism and the Phenomenology of Mental Imagery, «Synthese»,
160, 2008, p. 408.

0 E. Thompson, Mind in Life: Biology, Phenomenology, and the Sciences of Mind, Harvard Uni-
versity Press, Cambridge (Massachusetts) 2007, p. 143. Vedi anche E. Di Paolo, T. Buhrmann, X.
Barandiaran, Sensorimotor Life: An Enactive Proposal, Oxford University Press, New York 2017, p.

Mathesis universalis 153
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

con l'idea di Rucinska e Gallagher secondo cui nell'immaginazione riutilizzia-
mo il sistema percettivo-motorio nell’atto di esplorare azioni future’’; inoltre,
riflette I'affermazione di Alva Noé secondo cui la nostra comprensione pratica
dei modelli di dipendenza sensorimotoria ¢ alla base della nostra capacita di
sperimentare percettivamente le caratteristiche dell’ambiente con cui non siamo
attualmente in contatto sensoriale, cio¢ le caratteristiche che sono attualmente
assenti”. Queste sono, in altre parole, disaccoppiate ma non separate dall’attivita
sensorimotoria in corso.

Abbiamo cosi introdotto I'ulteriore significato di gesto, che ha a che fare
con I'immaginazione ideo-sensorimotoria che accompagna il senso del gesto che
risiede nell'indeterminatezza, determinando la direzione del pensiero e dell'im-
maginazione attraverso alcune «sensazioni di tendenza»*. Tali sensazioni di ten-
denza si verificano, come sostiene James, in varie situazioni, come quando ab-
biamo una vaga sensazione di familiarita cercando di ricordare un nome o un
oggetto, leggendo una frase con la giusta intonazione per la prima volta, cosi
come quando costruiamo un ragionamento matematico. Queste esperienze han-
no in comune dei semplici indicatori di direzione che, attraverso il gesto, guida-
no la mente mentre passa da un'immagine all’altra. Il gesto diventa quindi, grazie
all'immaginazione, un «senso di costruzione» del concetto matematico e geo-
metrico, come sostiene Longo, costruendo attraverso un movimento continuo,
diretto e comunicativo le possibilita dei concetti astratti, cio¢ delle immagini per
un’azione che precede e accompagna la teoria.

Ricapitolando, allo stesso modo in cui parliamo di gesti riferendoci ai mo-
vimenti delle mani, ai comportamenti corporei, alla direzione dello sguardo e
alla postura distintiva del corpo, possiamo parlare di gesti anche riferendoci al
ragionamento astratto. Il passaggio alla comunicazione simbolica porta a radicare
la costruzione della conoscenza matematica su un gesto inteso come «senso della
costruzione», in cui «senso» deve essere inteso sia come costruzione di un proces-
so di significazione, ma anche e soprattutto come direzione: un'immagine trac-
ciata nella mente come un’azione matematica complessa, il risultato di un’azione
nello spazio e di un’esperienza linguistica condivisa, nonché una ricostruzione
di un fenomeno che si ¢ verificato nel tempo. Cosl, la singola figura disegnata
aiuta a costruire il concetto e a determinarne I'invarianza nel tempo, come era

per Euclide, che costruiva la linea senza spessore attraverso gesti e tracce. La linea

28. Vedi anche S. Hurley, Consciousness in Action, MIT Press, Cambridge (Massachusetts) 1998.

St Cfr. Z. Rucinska, S. Gallagher, Making Imagination Even More Embodied: Imagination, Con-
straint and Epistemic Relevance, «Synthese», 199, 2021, pp. 8143-8170.

52 A. Noé&, Action on Perception, MIT Press, Cambridge (Massachusetts) 2004, in part. cap. 6.
3 Cfr. W. James, Principles of Psychology, cit., pp. 242 ss.

Mathesis universalis |54
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

non ¢ una serie di punti ma una gestalt, una forma tracciata da un gesto, la cui
reiterazione ¢ alla base del buon ordine della sequenza potenzialmente infinita
dei numeri interi, cio¢ dell'invariante dell’iterazione nel discreto dello spazio e
del tempo. Alla base di cio vi ¢ la pluralita delle esperienze pratiche, concettuali e
preconcettuali, come il calcolo di piccole quantita e la categorizzazione di deter-
minati tipi di oggetti insieme alla pratica del conteggio discreto dei momenti nel
tempo, cio¢ la misurazione.

Si pud pertanto individuare I'emergere del gesto matematico come risul-
tato intrinseco di un fenomeno evolutivo pitt ampio, che ha origine dalle prime
manifestazioni della vita. Interpretato attraverso questa lente, il gesto mostra una
complessita tanto semantica quanto teorica. Questa complessitad porta all'iden-
tificazione del gesto matematico con la natura manipolatoria e comunicativa,
prelinguistica, protolinguistica e linguistica dei gesti. Di conseguenza, la natura
gestuale della matematica presuppone una base gestuale del significato e del lin-
guaggio simbolico. In altre parole, non esiste un linguaggio simbolico, ¢ nem-
meno la matematica, intesa come parte della comunicazione umana e strumento
per organizzare 'ambiente umano e renderlo piu intelligibile, se non attraverso
la costruzione e la reiterazione di un gesto originale. Uidea che la matematica sia
una forma di comunicazione simbolica e che questa comunicazione simbolica
derivi da una forma piti elementare di significazione che fa uso dei gesti si basa su

una visione continuista della cognizione.

CONCLUSIONE: UNA METAFISICA DEL GESTO MATEMATICO?

Vorrei concludere con un'impressione priva di fondamento e un’ipotesi di lavo-
ro per il percorso di ricerca in corso sul gesto e la matematica da una prospet-
tiva pragmatico-enattiva. Uimpressione riguarda l'esplorazione delle potenziali
affinitd tra una concettualizzazione del gesto matematico come i) costruzione
dell’'universale — un concetto invariabile — attraverso I'atto di disegnare la singola
figura empirica (B741-B742), o la costruzione manuale che sintetizza la somma
di due quantita (B15-B16); ii) una comprensione della profonda unita insita in
una teoria®; iii) una forza propulsiva racchiusa in un impulso che «spoglia una
struttura e risveglia in noi altri gesti»”, e iv) come ipotesi di inquadramento at-

traverso diagrammi e il successivo disegno delle loro implicazioni®®. Sia per Kant

. Cavailles, Méthode axiomatique et formalisme. Essai sur le probléme du fondement des ma-

thématiques, Hermann, Paris 1981, p. 178.
% G. Chatelet, Les enjeux du mobile: Mathématique, physique, philosophie, Seuil, Paris 1993, p. 9.

¢ C.S. Peirce, The New Elements of Mathematics NEM), edited by C. Eisele, Mouton, The
Hauge 1976: 3:41.

Mathesis universalis 55
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

che per studiosi come Cavailles, Chételet e Peirce, la manifestazione diagramma-
tica del ragionamento matematico trascende la formalizzazione razionalizzante,
assumendo un significato gestuale. In particolare, nel quadro di Peirce, la natura
distintiva del gesto matematico — il diagramma concreto — emerge come la carat-
teristica principale che chiarisce come la matematica costituisca un’esplorazione
delle relazioni tra gli elementi costitutivi, compresa attraverso I'atto concreto del
gesto nelle operazioni matematiche. Peirce non percepisce alcuna distinzione tra
le attivitd matematiche e la creazione di segni o disegni®’: ogni fondamento ma-
tematico si materializza nelle azioni intraprese dal matematico, e ogni deduzione
logica risulta dai segni che egli ha meticolosamente tracciato.

Lipotesi da esplorare riguarda specificamente una delle componenti in-
variabili del gesto: la continuitd e le sue connotazioni matematiche. Il gesto,
come abbiamo sostenuto, si inserisce in un continuum, emanando da un’azione
in corso intrecciata in modo complesso con la continuitd inerente ai fenomeni
viventi. In questo quadro, la continuita racchiude l'intero spettro del senso con-
cepibile, ovvero tutti i gesti possibili che tracciano una direzione di costruzione
del senso. La presente indagine cerca di accertare se la continuita originaria in
quanto vaghezza indefinita presupposta nel nostro discorso come conditio sine
qua non dell' emergere della cognizione matematica, possa essere concepita non
solo come una continuita che collega 'azione e la cognizione, ma anche come la
matrice della continuitd matematica antecedente al gesto inaugurale che delinea,
cioe lascia una traccia attraverso la costruzione di un segno, e quindi “discrimina’
tra le miriadi di possibilita di significati, stabilendo cosi una direzione verso la
determinazione del significato.

Astenendomi dall’approfondirne i dettagli, questa indagine prende le
mosse dai lavori di Peirce sul continuum matematico e in particolare dalla se-

guente citazione:

Let the clean blackboard be a sort of diagram of the original vague potentiality,

or at any rate of some early stage of its determination. This is something more
than a figure of speech; for after all continuity is generality. This blackboard is
a continuum of two dimensions, while that which it stands for is a continuum

of some indefinite multitude of dimensions. This blackboard is a continuum of
possible points; while that is a continuum of possible dimensions of quality, or
is a continuum of possible dimensions of a continuum of possible dimensions of
quality, or something of that sort. There are no points on this blackboard. There
are no dimensions in that continuum. I draw a chalk line on the board. This
discontinuity is one of those brute acts by which alone the original vagueness
could have made a step towards definiteness. There is a certain element of con-

7 Cfr. G. Maddalena, Gestures, Peirce, and the French Philosophy of Mathematics, Lebenswelt»,
18, 2018, pp. 67-76; 1d., Metafisica per assurdo, Rubbettino, Soveria Mannelli 2009, pp. 137-223.

Mathesis universalis |56
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

tinuity in this line. Where did this continuity come from? It is nothing but the
original continuity of the blackboard which makes everything upon it continu-
ous. What I have really drawn there is an oval line. For this white chalk-mark
is not a line, it is a plane figure in Euclid’s sense—a surface, and the only line
there, is the line which forms the limit between the black surface and the white
surface. Thus the discontinuity can only be produced upon that blackboard by
the reaction between two continuous surfaces into which it is separated, the
white surface and the black surface. The whiteness is a Firstness—a springing
up of something new. But the boundary between the black and white is neither
black, nor white, nor neither, nor both. It is the pairedness of the two. It is for
the white the active Secondness of the black; for the black the active Secondness
of the white®.

In linea con ur’interpretazione metafisica della continuitd matematica, questa
potrebbe essere percepita come originaria a partire da una continuita originaria,
rispecchiando il modo in cui il gesto matematico emana da una mobilita innata.
Di conseguenza, il gesto matematico, che mette in opera I'atto di tracciare una li-
nea, fa coincidere una modalita potenziale di relazione significativa tra le miriadi
di possibilita esistenti tra 'organismo e 'ambiente, delineando efficacemente la
trajettoria del ragionamento concepibile. Cid suggerisce che la continuita origi-
naria possa essere intesa come una «vaghezza primordiale della potenzialitd pit
astratta»”’, che avvolge 'insieme delle relazioni. In questo senso, assume le sem-
bianze di una generalita relazionale, preservando la coesione dei suoi elementi
costitutivi®®. In questi termini la vaghezza originaria, intesa come pre-singolarita
determinata dal gesto che traccia il segno diagrammatico, determina una conti-
nuitd che, ottenuta in seguito alla singolaritd diagrammatica, non ¢ pitt quella
originaria e vaga ma gode di definizione. Il passaggio dalla vaghezza della conti-
nuitd originaria al continuo matematico si articola quindi non soltanto come una
costruzione di senso ma come una costruzione di significato, inteso quest’'ultimo
come un senso sempre pitt definito. Quando la pura possibilita che caratterizza
la vaghezza primordiale — il nero della lavagna — si determina attraverso il segno
bianco del gesso, viene meno in quanto pura possibilita e diviene esistenza deter-
minata, salvo poi riemergere come indeterminazione in quanto legge matemati-
ca, una volta «diagrammatizzatane» la formula. Uindefinitezza deve passare per
la singolarita per divenire indeterminazione e cio¢ generalitd non piti indefinita e

nemmeno individuale. La generalita — il continuo vero e proprio — che si viene a

% CP 6.207.
¥ NEM: 407.

8 Per un chiarimento del rapporto tra relazione e ragionamento matematico vedi M.R. Bri-

oschi, La forma della relazione. Logica, metafisica ed etica in Charles Sanders Peirce, Rubettino,
Soveria Mannelli 2024, in part. pp. 79-96; Ead., C.S. Peirce on Mathematical Practice: Objectivity
and the Community of Inquirers, <Topoi», 42, 2023, pp. 221-233.

Mathesis universalis |57
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Guido Baggio — Gesto e matematica

creare, sembra dire Peirce, deve passare per I'istanziazione singolare per ottenere
validitd universale. In termini metafisici ¢ modali cid significa che la necessita,
ovvero la continuita, per essere tale, deve determinare la pura possibilita, vale a
dire la vaghezza originaria, attraverso l'attualita singolare — il diagramma®'.
Questa esplorazione teorica ¢ in linea con i fondamenti concettuali del
gesto, esposti in questo lavoro. Essa delinea il gesto come una manifestazione
che vede nel tracciare una linea la rappresentazione di una forma unificata nella
sua interezza. In altre parole, non appena viene tracciata una linea, un singolo
elemento di discrezione o «direzione del senso» emerge nel continuum vago e
generale, creando un nuovo continuum in uno piu originale. Il ragionamento
matematico ipotetico diventa quindi la singolarita che va verso una nuova gene-

ralita (continuum).

' Ringrazio il revisore anonimo per avermi permesso di migliorare questo passaggio. Rimando

a R. Monti, Charles S. Peirce and the Origins of Vagueness, «Iransactions of the Charles S. Peirce
Society: A Quarterly Journal in American Philosophy», 60, 1, 2024, pp. 23-47, per un approfon-
dimento sulla concezione di vaghezza in Peirce.

Mathesis universalis |58
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29710 SAGGI

IL RUOLO CRITICO DEL PENSIERO
MATEMATICO NEL PROBLEMA
DELLCAUTOFONDAZIONE DELLA RAGIONE

MAarco RiGgoLl

ORCID: 0000-0002-9679-1278
Universita degli Studi di Milano (ROR: 00wjc7c48)

Contacts: marco.rigoli55@gmail.com

ABSTRACT

In questo lavoro analizziamo quale ruolo possa avere il pensiero matematico nella critica
dell'autofondazione della ragione attraverso la presentazione di una serie di risultati e
problemi di carattere matematico. Ad esempio, il passaggio dal Particolare all'Universa-
le, il Tutto e la Parte, la negazione del principio del terzo escluso e 'impossibilita di una
scelta, la fallacia dell'evidenza. L'analisi ¢ condotta attraverso la descrizione esplicita di
esempi tratti dalla prassi matematica che supportano le nostre conclusioni.

Parole chiave: principio d’induzione, terzo escluso, tutto, parte, evidenza.

THE CRITICAL ROLE OF MATHEMATICAL THOUGHT IN THE PROBLEM OF
SELF-FOUNDATION OF REASONING

In this work we analize the role of mathematical thought in the critical analisis of the
self-foundation of reasoning via the presentation of a number of results and problems
of mathematical character. For instance, the path from Particular to Universal, the prin-
ciple of the excluded middle, the impossibility of a choice and the fallacy of evidence.
The investigation is performed through the esplicit description of examples taken from
mathematical practice to support our conclusions.

Parole chiave: principle of induction, third excluded, whole, part, evidence.

© Marco Rigoli

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.orcid.org/0000-0002-9679-1278
https://www.ror.org/00wjc7c48
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29710

Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Pit di cinquant’anni fa Guardini' ha osservato che uno dei segni impressionanti
della fine dell'etd moderna ¢ il tramonto della certezza che la ragione possa tro-
vare un fondamento in sé stessa. Che questo fatto sia realmente uno dei segni
chiave del tramonto dell’etd moderna puod essere messo in discussione, ma di
certo il problema dei fondamenti della razionalita si pone in tutta la sua forza e
complessita. Cerchiamo di spiegare meglio cosa intendiamo con I'affermazione
della certezza dell'impossibilita di una autofondazione della ragione.

Come ben mette in risalto Melzi?, un requisito indispensabile per una
possibile autofondazione della ragione ¢ quello che il Melzi chiama “condizione
di coerenza interna dei processi razionali’. Questa consiste nella certezza che la
ragione, muovendo da certe premesse, sia in grado di pervenire a conclusioni
univoche in forza di un suo determinismo strutturale. Tale tema si pud far ri-
salire agli albori del pensiero occidentale essendo stata una delle speculazioni
fondamentali del pensiero classico nella cui cornice trovo soluzione attraverso la
ricerca dei canoni univoci dell’evidenza. Il problema, come affermato dal Melzi,
potrebbe essere considerato una delle caratterizzazioni dell’evoluzione e della fine
del pensiero moderno; fine consistente in una accurata descrizione di come il
pensiero occidentale abbia a poco a poco rinunciato a criticare e precisare la con-
dizione di coerenza interna vanificando per essa anche il senso di irrinunciabilita.
Ma quale ¢ la relazione tra quest’argomento, che ha da sempre interessato la spe-
culazione filosofica e la Matematica? La risposta ¢ sorprendentemente semplice:
la Matematica ed i suoi risultati nella loro univocita interpretativa, ovviamente
una volta fissate le regole, costituiscono il terreno fertile su cui sperimentare le
nostre ipotesi. In particolare si possono produrre in Matematica alcuni concetti
o nozioni, e alcuni risultati ad essi legati, che portano la nostra mente e le relative
convinzioni razionali, a vacillare quasi immediatamente al loro confronto. Dun-
que, anche se spesso non siamo in grado di dare soluzione a specifici problemi in
questo ambito, la Matematica ci permette comunque analisi istruttive per futuri
approfondimenti.

Ci concentreremo allora nel fornire e commentare un certo numero di
esempi, peraltro elementari che costituiranno materiale su cui riflettere e dal
quale partire con nuove indagini, insomma con nuove non scontate domande,
ad esempio sull’esistenza di certi enti, sulla consistenza delle inferenze logiche
che spesso diamo per scontate e cosi via. Sostanzialmente, come vedremo, il tema
ricorrente al quale ci limiteremo ¢ quello dell’infinito anche quando e diremmo

piu significativamente, il medesimo non sembra comparire nelle nostre consi-

' R. Guardini, La fine dell'epoca moderna, Morcelliana, Brescia, 1960.
2 G. Melzi, Le idee matematiche del XX secolo, Borla, Roma, 1983.

Mathesis universalis |60
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

derazioni. In particolare, ci risultera chiaro come il nostro personale concetto di
infinito sia sconcertante, poiché alcuni dei suoi aspetti dipendono non solamente
dal concetto stesso ma, come ravvisa Melzi®, dal rapporto tra tale concetto e la
mente umana che ¢ costretta a includere sé stessa come oggetto di studio nelle
sue analisi relative all’'infinito ed alle sue proprieta.

Il problema del passaggio dal particolare all’'universale ¢ sempre stato uno
tra i temi piu affascinanti della speculazione filosofica. Con I'induttivismo, par-
tendo dall’esperienza e dall’ osservazione di casi particolari (con cio intendiamo
anche esperienze ed osservazioni che nascono e vivono in ambienti astratti), si
giunge a proporre leggi generali che spiegano fenomeni di una data specie realiz-
zando in questo modo il passaggio dal particolare all'universale. Viceversa, iden-
tificate le leggi universali, posso prevedere fenomeni futuri deduttivamente, cio¢
instaurando un ragionamento che, partendo da premesse “accertate” mi conduca
a conclusioni altrettanto “accertabili” facendomi questa volta passare dall’univer-
sale al particolare. Ad esempio verificando sperimentalmente che sostanze liquide
diverse in situazioni diverse, di temperatura, pressione, volume... solidificano
sempre a temperature sufficientemente basse, traggo la legge universale che i li-
quidi solidificano a temperature “basse”. Viceversa lasciando un bicchiere d’ac-
qua fuori dalla porta di casa ad Inverness mi aspetto che in una fredda mattina
d’inverno l'acqua si trasformi in ghiaccio.

Ben sappiamo che la concezione induttivista della Scienza ¢ stata messa
in discussione ripetutamente e tra le critiche piti precise e definitive ricordiamo
quella, sotta tanti aspetti insuperata, di Hume. Vale a dire non potremo mai
affermare, per quelle che Hume chiama matters of fact che se ad un evento  se-
gue sistematicamente un evento b, allora questo deve avvenire anche la prossima
volta che si verifica 2. Questa prima critica toglie ogni carattere di necessita logica
al ragionamento di tipo induttivo. Nulla da obiettare, sennonché in realta una
strategia che potremmo chiamare simil-induttiva ¢ praticata sistematicamente
— e questo che sia esplicitata 0 meno — quasi ad ogni livello di orientamento co-
noscitivo. Cio costituisce, nell’atteggiamento abituale che abbiamo nei confronti
del mondo esterno, una sorta di schema di avanzamento che da spesso il senso
presunto e comunque 'orientamento a quelli che sono i caratteri delle nostre
protensioni nell’attesa di cio che ci aspettiamo avvenga. Soprattutto questo vale
per tutto quello che riguarda un atteggiamento che potremmo definire pre-scien-
tifico. Un atteggiamento induttivistico o simil-induttivistico — dove per simil-in-
duttivistico pil precisamente intendiamo una versione del ragionamento o del

modo di essere che implicitamente fa uso di schemi integralmente o parzialmen-

> Ivi, p. 53.

Mathesis universalis |61
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

te induttivistici — e quindi presente quasi in ogni atteggiamento che abbiamo nei
confronti del mondo e questo implica, a fortiori, il riconoscimento che qualcosa
come un’osservazione autonoma — nel senso di scevra da ogni precomprensione
— ¢ qualcosa di molto chimerico. In fondo, come sottolinea Popper, la teoria —
o almeno una teoria implicita — guida sistematicamente I'osservazione. Questo
conduce talvolta a risultati completamente inattesi. Prendiamo un esempio mol-
to noto nella storia della scienza: Kepler e Brahe vedono gli stessi fenomeni, ma
con occhi diversi, uno li inquadra in prospettiva eliocentrica, 'altro in un’ottica
geocentrica. Cosa ne consegue? Che le loro conclusioni non potrebbero essere
pitt diverse. Perveniamo addirittura al dubbio che abbiano visto cose diverse ed
in un certo senso ¢ cosi. D’altra parte, e molto spesso, il “fatto” di vedere cose
diverse si manifesta in quasi tutte le esperienze conoscitive. Questa banale os-
servazione ci permette di afferrare quanto ogni prensione oggettuale, anche una
semplice percezione, sia in realtd e spesso implicitamente imbevuta di teoria.
Consideriamo ad esempio la percezione di un libro posto su di un tavolo. Quan-
te sovrapposizioni di teorie o di interpretazioni stanno operando e che ci portano
a parlare di “libro”? Tutto il cammino per capire la lingua, il contesto, insomma
tutto il problema dell’interpretazione. Senza di essa un testo non ¢ che una serie
di scarabocchi tracciati su dei fogli. Cio che precede pone in luce che una rifles-
sione sull'induzione ne implica un’altra — da un punto di vista fenomenologico
ancora piu rilevante — sul concetto di esperienza in generale e su quanto questa
sia poi orientata da schemi di ragionamento che prevedono una forte compo-
nente di relazione con elementi che ritroviamo nel pensiero induttivo. Insomma,
latteggiamento induttivistico — chiamiamolo cosi — ¢ fortemente connesso ad
ogni, o quasi, attivita soggettiva di conoscenza o di ricerca della stessa. Possiamo
addirittura ritenerla una componente essenziale dell’attitudine naturale che ca-
ratterizza il nostro essere nel mondo (In-der-Welt-Sein). Ed ¢ chiaro che un’analisi
di questo tema non investe soltanto la presunta “credibilitd” di una scienza em-
pirica, quanto quel sapere ingenuo fatto di attese, aspettative e precomprensioni
che ne strutturano o almeno contribuiscono a strutturarne ogni atteggiamento
abituale nei confronti del mondo.

Senza entrare in ulteriori e pitt profonde discussioni sul valore e la corret-
tezza della “scienza induttivista” consideriamo la seguente situazione: supponia-
mo che una qualche forma del nostro “tempo” sia quantizzata in minuti succes-
sivi; t, corrisponda al minuto 1, t, al minuto 2 e cosi via. Sia P(t) una proprieta
che dipenda dal minuto t, che sto considerando, ad esempio sia p la temperatura
della stanza nella quale siamo comodamente seduti. Supponiamo inoltre di aver
individuato, in un qualche modo, (ad esempio dopo varie misurazioni), la legge
che mi esprime P(t) in funzione di t. Come posso allora verificare che la mia

legge sia corretta? Un possibile modo di procedere ¢ il seguente:

Mathesis universalis |62
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

1. Al minuto t, verifico che la mia legge ¢ corretta, cio¢ P(t,) mi fornisce
la corretta temperatura della stanza.
2. Considerato un generico istante tn ed ammessa la correttezza di P(t )

sono sempre in grado di dimostrare che P(t_ ) ¢ corretta.

Allora ne deduco che P(ti) & corretta per ogni minuto t.

Diciamolo con le parole di Pascal:

Benche questa proposizione abbia un numero infinito di casi, ne daro
una dimostrazione molto breve supponendo due Lemmi. Il primo, che
¢ evidente per sé, ¢ che questo rapporto ¢ vero nella seconda base [cioe
per n=1]. Il secondo, che se questo rapporto ¢ vero in una base qualsiasi,
si ritrovera necessariamente nella base che segue. Da qui si vede che esso
sussiste necessariamente in tutte le basi; infatti, si trova nella seconda base
per il primo Lemma; dunque per il secondo Lemma si trova nella terza
base, dunque nella quarta cosi via all'infinito*.

Poincaré in La Science et 'Hypothése’, & ben consapevole della rilevanza episte-
mologica di cid che in Matematica viene chiamato Principio d’Induzione e come

afferma Giusti per Poincaré:

il Principio d’Induzione ¢ un vero giudizio sintetico a priori di tipo
Kantiano[...]; esso costituisce un’intuizione diretta dello spirito- anzi-
laffermazione di una proprieta dello spirito stesso”. Sostanzialmente esso
costituisce una procedura inferenziale insita nella nostra ragione in modo

intersoggettivo o meglio ¢ la “codifica” di una naturale ed intersoggettiva
6

inferenza logica®.
La definizione formale del principio non si discosta molto da quanto descritto da
Pascal, ma per precisione diamo la definizione in termini matematici. Sia N= [1,
2, 3...] l'insieme degli interi naturali.

Principio d’Induzione (prima forma). Sia P(n) un enunciato che ha senso

in dipendenza dell’intero naturale n. Si supponga che

i) P(n) sia vera per un qualche naturale n_
ii) Per n>n la validita di P(n) implichi quella di P(n+1)

Allora P(n) ¢ vera per ogni nn,
Dedekind e Peano capiscono che I'essenza stessa del principio d’induzione

¢ insita in N. Ma mentre il primo costruisce in Essenza e sz'gnz'ﬁcczto dei numeri,

*  B. Pascal, Traité du triangle arithmetique, Arvensa Editions, Paris, 2019, p. 53.

> Ivi, pp. 23-24.

¢ E. Giusti, lpotesi sulla natura degli oggetti matematici, Bollati Boringhieri, Torino, 1999, p.
47.

Mathesis universalis |63
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

continuita e numeri irrazgionali’ un modello dei numeri naturali, dimostrando
per esso la validita del Principio d’Induzione a partire dalla teoria “ingenua” degli
insiemi, il Peano produce una formulazione assiomatica degli interi naturali nel
modo seguente (in termini moderni ma equivalente alla definizione originaria):
Sia X un insieme non vuoto in cui si fissi un elemento che chiamiamo 1 ed una
funzione +: X—X. Indicata con a+ 'immagine di a nella funzione +, a+ si dice

successore di a. Si assuma che valgano i seguenti assiomi(di Peano-Dedekind):

i) perogniainX,a+ #1

jj) + ¢ una funzione iniettiva

jjj) se S ¢ contenuto in X, 1 sta in S e per ogni s in S, s+ sta in S, allora
S=X.

Si introduce, ricorsivamente, una operazione di somma, +, ponendo

at+l=a+

(a+) +b= (at+b)+.

Il Teorema di ricorsivita garantisce che la somma ¢ in questo modo ben definita

e da essa si introduce la relazione d’ordine (totale)

a<b se e solo se esiste ¢ in X tale che b=a+c

E facile vedere che il principio d’induzione, poc’anzi enunciato, ¢ (logicamente)
equivalente all’assioma jjj)®. X ¢ il nostro insieme dei numeri naturali N (in esso
si introduce il prodotto in modo opportuno e ritroviamo ci6 che abbiamo cono-
sciuto nella nostra infanzia).

Peano dunque comincia a metterci in guardia su quella che abbiamo finora
considerato una naturale inferenza logica della nostra ragione. Ma c’¢ di piti. Per
cercare di rendere le cose piu chiare, facciamo ricorso ad alcuni concetti elemen-
tari. Sia X un POSET (partially ordered set) cio¢ X ¢ un Insieme su cui ¢ definita
una relazione d’ordine parziale <. Vale a dire una relazione binaria che gode delle
seguenti proprieta:

1. Vx € X, x < x (proprieta riflessiva).

2. x =< yey =< x, implicano x = y (proprieta antisimmetrica).
3.x=yey = gimplicano x =< g (proprieta transitiva).

In generale, dati due elementi qualunque x e y di X, non ¢ detto né che x < y, né

che y < x. Per fare un esempio, prendiamo N con la relazione d’ordine parziale

7 R. Dedekind, Essenza e significato dei numeri, continuita e numeri irrazionali, Stock, Roma,
1926.

8 Siveda ad esempio F. Dalla Volta, M.Rigoli, Elementi di Matematica Discreta e Algebra Line-
are, Pearson, Milano, 2007.

Mathesis universalis |64
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

n =< mse e solo se n/m

dove l'ultimo simbolo significa che n divide m. Sicuramente (N, <) e un PO-
SET, ma ne 3 /5, ne 5 </3. In altri termini, gli elementi 3 e 5 non sono con-
frontabili in (N, <).

Diremo che nel POSET (X, <) vale Uassioma del buon ordinamento (d’ora in
avanti ABO) se ogni sottoinsieme non vuoto § € X ammette minimo, cio¢ se
esiste un ¢ € S tale che Vs € §, o < 5. Si noti che qualora un minimo o esista, esso
e anche unico per cui si parla del minimo di S. Osserviamo che un POSET (X,

<) per il quale vale ABO, e sempre totalmente ordinato. Ovvero

Vx, )€ X,0x<y0y =< x

Proveremo ora che la prima forma del principio di induzione su N e equivalente
alla validita di ABO su (N, <). In realtd proveremo anche qualcosa di pil; a tale
scopo, introduciamo il Principio d” Induzione (II forma): sia P() un enunciato

che ha senso in dipendenza dell'intero naturale » € N. Si supponga che:

1. P(n,) sia vera per qualche 7, € N.
2. Lavalidita di P(z) per ogni n, < r < n, implica quella di
Pn+1).

Allora I'enunciato P(#) e vero per ogni 7 > 7.
Abbiamo il seguente:

Teorema. Il principio di induzione nella I forma, nella I forma e la validita di

ABO in (N, <) sono tra di loro equivalenti.

Per dimostrare il teorema proveremo la validita della catena di implicazioni se-

guente:

1. I forma -— II forma.
2. II forma -— ABO.
3. ABO -— I forma.

1. Sia P(n) come nella II forma. Poiché il primo punto delle due forme del
principio di induzione coincidono, la prima parte della II forma e verificata. Sia
allora 7 > n, (il caso 7 = n ¢ del tutto ovvio) e si supponga P(#) vera per ogni 7,
< ¢ < n. In particolare P(n) ¢ vera e, dal punto 2 della prima forma, sappiamo
che P(n + 1) e vera. Dunque P() vale per ogni 7 > 7. Con cio6 vale la II forma.
2. Valga la II forma e sia § € N, S/~ @. Per assurdo S non abbia minimo e si

consideri la proposizione:

P(n): nessun intero ¢ < 7 sta in S.

Mathesis universalis |65
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Se proviamo che P(n) e vera per ogni 7 > 1, allora § = @ ottenendo in tal modo
la contraddizione che stiamo cercando. Ora P(1) e vera altrimentil € S e sarebbe
sicuramente il suo minimo. Sia ora 7z > 1 e sia P(#) vera per ogni 1 < # < . Si
supponga, per contraddizione, che P(n + 1) sia falsa. Allora esiste un qualche 1
<st<n+ltaleches€S. Ser<n+ lalloral <z<ne P2 e vera per cui, nello
specifico, ¢ /€ S. Deve allora essere r= 7+ 1 € Se 7 + 1 e il minimo di §. Con-
traddizione. Dunque

P(n + 1) ¢ vera e P(n) ¢ vera per ogni 7 2 1 per la II forma del principio di
induzione. Quindi in (N, <) vale ABO.
3.Valga ABO in (N, <). Sia P(7) come nella I forma e siano soddisfatti i punti 1
e 2 della sua definizione. Dobbiamo verificare che P(») e vera per ogni 7 > n,. Si

consideri 'insieme:

S={n=n; Pn ¢ falsa} N

e per assurdo si supponga S/= @. Allora, per ABO, esiste 7 € S, minimo di S.
Dunque P(7) e falsa. Ora m > n, poiché P(n ) e vera. Del resto m - 1 2 n perché
altrimenti 7 non sarebbe il minimo di S. Ma per il punto 2 della I forma si ha
allora che P(m) e vera. Contraddizione.

Attraverso questa serie di nuove strutturazioni ed equivalenze abbiamo am-
pliato sicuramente la nostra comprensione del principio di induzione. Ad esem-
pio se nella prima forma sembrava dovesse giocare un qualche ruolo 'elemento
“successore” che in un certo qual modo attribuiva un aspetto dinamico-tempo-
rale al principio, nella seconda forma, come si evince dalla dimostrazione ripor-
tata sopra, scompare completamente. Essendo i due equivalenti ne deduciamo
che non esiste alcun aspetto dinamico nell™“essenza” del principio. Fondamentale
risulta invece la validita dell’assioma del buon ordinamento. Questo mette inol-
tre in luce il fatto eclatante che quella che finora abbiamo presentato come la
“codifica” di una intersoggettiva inferenza logica, si esprime attraverso la validita
di un assioma, ABO, goduto dagli interi naturali rispetto al loro ordinamento
canonico. E questa validita ¢ dovuta alla nostra costruzione dei naturali che non
ha a che fare con una nostra azione raziocinante definita a priori ma dipende
solo ad una nostra scelta. Osserviamo che, in generale, ABO ¢ falso per relazioni
d’ordine qualunque. Ad esempio consideriamo il campo ordinato Q dei razionali

con il suo usuale ordinamento. Linsieme A, sottoinsieme di Q, definito da

A= [p/qin Q positivi e tali che p*2/q"2 >2]

¢ non vuoto e non ha minimo. Altro che “giudizio sintetico a priori di tipo
Kantiano™!
Ma la seconda forma del Principio d’Induzione ci mostra anche un se-

condo fatto estremamente importante. Supponiamo che (I, <) sia un insieme di

Mathesis universalis |66
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

indici bene ordinato, valga cio¢ in esso ABO. Possiamo pensare ad un principio
di induzione dove I'enunciato P dipenda dagli “indici” i in I. Bene la seconda for-
ma del Principio d’Induzione ¢ quella che “mutatis mutandis” si estende a questa
situazione prendendo il nome di Principio d’Induzione Transfinita.

Il prossimo esempio mostra come la Matematica possa individuare e scar-
dinare preconcetti. Il motto, elevato a postulato da Euclide, “il tutto ¢ maggiore
della parte” (non nel senso della teoria della Gastalt, cio¢ non il tutto ¢ maggio-
re della somma delle sue parti) ha prodotto varie ed apparenti contraddizioni.
Famoso ¢ il paradosso di Galileo che osserva che ci sono tanti quadrati di in-
teri quanti questi ultimi. Tuttavia I'insieme formato dai primi ¢ propriamente
contenuto negli interi naturali. Difficolta di questo genere (famosa ¢ anche la
sua analisi del paradosso della ruota che la tradizione -con dubbia paternita- fa
risalire ad Aristotele) nel cercare di trattare dell’infinito in atto fecero concludere
a Galileo che queste sono difficolta che provengono dal discorrere che noi fac-
ciamo con il nostro intelletto finito intorno all’infinito, dandogli quegli attributi
che noi diamo alle cose finite; il che penso che non sia conveniente. Eppure Ga-
lileo nell’osservare che ci sono tanti interi quanti i loro quadrati” era vicinissimo
alla soluzione dell'apparente paradosso. Fu poi G. Cantor che riconoscendo che
il concetto di ugual numero di elementi “ottenuto” attraverso la determinazione
di una corrispondenza biunivoca tra due insiemi nulla aveva a che fare con la
relazione d’ordine indotta dall’inclusione insiemistica. Lenumerazione degli ele-
menti di un insieme ci porta, nel caso finito, all’'uguaglianza ma la “tensione” del
concetto di enumerazione nel caso infinito semplicemente non conserva questa
proprieta. In quest’ordine di idee scaturisce anche la definizione di insieme fini-
to, cio¢ per il quale ¢ possibile enumerare i suoi elementi fino ad esaurirlo (si noti
che questa non ¢ la definizione matematica di insieme finito nel senso del contare
ma una ncontrapposto quella di insieme infinito quando cid non ¢ possibile. In
quanto segue chiameremo quest’'ultima definizione “naif”. Il salto concettuale ¢
compiuto da Dedekind con la seguente definizione: Un insieme A si dice infinito
se si puo porre in corrispondenza biunivoca con una sua parte propria e finito altri-
menti. In questa definizione si individuano due punti salienti: il primo ¢ il rico-
noscimento che il fatto riportato nella definizione non ha nulla di paradossale;
il secondo ¢ che dalla definizione di insieme finito ¢ stato tolto ogni riferimento
all’azione del contare, processo tipicamente legato agli interi naturali.

Ma questa definizione, che diremo di Dedekind per distinguerla dalla pre-
cedente, deve perd recuperare la nostra idea “naif” iniziale... E cosi ¢, pur di ac-
cettare (il controverso) 'assioma della scelta. Precisamene la definizione “naif” e
quella di Dedekind sono equivalenti pur di ammettere I'assioma della scelta. Per

inciso, e riferendoci al principio di Induzione Transfinita, I'assioma della scelta ¢

Mathesis universalis |67
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

equivalente alla validitd del Teorema del buon ordinamento (o di Zermelo) che
ci permette di garantire I'esistenza di un buon ordinamento su qualsiasi insieme
permettendoci in questo modo la possibilita di utilizzare I'Induzione Transfinita.

Da un punto di vista epistemologico abbiamo teso la nozione iniziale di
insieme infinito “al punto di rottura” che ci ha permesso di introdurne una nuova
in una forma concettualmente pitt profonda anche se meno intuitiva.

Nel prossimo terzo esempio mostriamo come sia possibile introdurre in
modo logicamente corretto la definizione di un oggetto matematico, in questo
caso un numero reale, senza poter dire nulla a suo riguardo a parte (ammettendo
il principio del terzo escluso) la sua esistenza. Lesempio che proponiamo ¢ dovu-
to a Brouwer. Consideriamo il numero reale n. Nel 1761, Lambert ha dimostrato
che = ¢ irrazionale e dunque nello sviluppo decimale di n=3,1415926... non c’¢
alcun gruppo di cifre alla destra della virgola che si ripeta periodicamente. Fissato
ad esempio il traguardo di voler scrivere un milione di cifre decimali possiamo,
a tale scopo, considerare una serie convergente a (un multiplo di) 7, quale ad
esempio la serie (storica) di Leibniz-Gregory (ma meglio sarebbe una serie velo-
cemente convergente come quella di Bailey, Borwein e Plouffe’ e calcolare una
sufficientemente grande somma parziale per ottenere risposta al nostro quesito.

Brouwer ci suggerisce di costruire un nuovo numero reale 7" nel modo seguente:

i) La parte interadin® ¢ 3
ii) Per quella decimale procediamo nel modo seguente: se incontriamo
una successione di cento o pilt zeri consecutivi dopo un certo numero n di
cifre nella rappresentazione decimale di =,

a) sen ¢ pari sostituiamo la cifra r di posto n-1 con r-1

b) se n ¢ dispari sostituiamo il primo 0 che ¢ al posto n con 1.
iii)  Se non c’¢ alcuna successione di cento o piti zeri consecutivi poniamo

=,

Ora 7" ¢ perfettamente logicamente definito, il problema ¢ che non abbiamo al-
cun modo di decidere tra le tre possibilita che si presentano mutualmente esclu-
sive. Non essendoci data la possibilita di conoscere iz toto lo sviluppo decimale di
7, cio¢ come infinita in atto, qualsiasi procedimento che ci permette di calcolare
le successive cifre decimali di 7 non ci permette di rispondere al problema: se non
trovo in un lasso di tempo finito una successione di cento o pil zeri successivi,

non ¢ detto che non la trovero in futuro o non la trovero del tutto.

> D. Bailey, 2. Borwein, S. Plouffe, On the rapid computation of various polylogarithmic con-
stants, in «Math. Comp». 66, 997, pp. 903-913.

Mathesis universalis |68
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Per meglio afferrare una delle conseguenze della negazione del principio
del terzo escluso partiamo da un dato che sembra laterale, ma che in realta ci
pone proprio all’interno della difficolta. Consideriamo la congettura di Goldba-
ch per la quale ogni intero pari maggiore di due si puo scrivere come somma di

due primi. Vale a dire

Vn 2 2 esistono p, ¢ € N primi tali che:2z = p + ¢.

Ad ora non conosciamo una dimostrazione di tale fatto e neppure conosciamo
un controesempio.
Se accettiamo la validita del principio del terzo escluso deduciamo la vali-

dita della seguente:

Osservazione. O tutti i pari pin grandi di 2 si possono scrivere come somma di due
&

primi oppure esiste almeno un numero pari pix grande di 2 per il quale l'asserzione

precedente e falsa.

Dunque: o partendo dalla proprieta di un intero maggiore di 2 di essere pari pos-
siamo dimostrare che ¢ scrivibile come somma di due primi; o esiste, diciamo, un
procedimento di calcolo che ci permette di costruire un controesempio.

E inoltre chiaro che per un numero finito di interi pari fissato (non generica-
mente) una diretta verifica ci porta sempre a stabilire se 0 meno per essi valga la
congettura di Goldbach. Ma ¢ altrettanto ovvio che cio non si estende agli interi
pari nella loro totalita.

Per Brouwer e con lui per Heyting, Borel, Poincaré e, in un periodo ini-
ziale, anche Weyl dobbiamo fondare la matematica su procedimenti costruttivi.
Ad esempio la validita dell’algoritmo euclideo che prova 'esistenza del MCD tra
due interi naturali si basa su un procedimento costruttivo. Il principio del terzo
escluso ¢ un cardine della matematica classica nella quale viene utilizzato di con-
tinuo. Possiamo sostituirlo facilmente e, per cosi dire, senza colpo ferire, con un
processo costruttivo?

Vediamo, con un esempio, se da un’argomentazione classica ¢ possibile
ricavare un procedimento costruttivo.

Ricordiamo che un punto p € R, I'insieme dei numeri reali, si dice punto di
accumulazione di un insieme S € R se per ogni intervallo di p privato del punto
p> (p-¢ p+e) Hp} con e > 0, si verifica che S N (p-¢, p+e) /{p} = @. Linsieme S &

R si dice limitato se esistono 5, 5, € Rali che Vs € S, 5,S5<5s,.

Mathesis universalis |69
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Un classico risultato di B. Bolzano e K.Weierstrass afferma:

Teorema (di Bolzano-Weierstrass). Sia S © R un insieme infinito limitato. Allora

S possiede almeno un punto di accumulazione.
Osservazione. Il punto di accumulazione pud o meno appartenere ad S.
Il teorema di Bolzano-Weierstrass ¢ conseguenza del seguente:

Lemma (degli intervalli inscatolati). Sia I = [a, b ] € R, {I } una successione di
intervalli (la notazione indica che contengono gli estremi) tale che I +1 S 1, Vn e

|6 -a | — 0 per n — +oo. Allora I'intersezione degli I non é vuota.

Il lemma si basa sulla possibilita di costruire una successione di Cauchy e di uti-

lizzare la completezza di R per provarne la convergenza.

Dimostrazione del teorema. Siano s, e s, € Rtali che s, < s <5, Vs €S. Definiamo
5,=1/2(s,+s,). Allora I'affermazione “nell'intervallo [s,, 5,] giacciono infiniti punti
di §” ¢ o vera o falsa. Se ¢ falsa ne segue che in [s,, s,] giacciono infiniti punti di
S. Nel primo caso sia /, = [s,, s,)s nel secondo caso sia /, = s, 5,]. Sia s, il punto
medio di /, (che potrebbe essere 0 1/2 (s, + 5,) 0 1/2 (5, +s,)). Il punto s, divide 7,
in due intervalli e poiché /NS ha infiniti elementi applichiamo il ragionamento
precedente per determinare un intervallo 7, contenuto in 7, con 7, N S con infi-
niti elementi. In tal modo nasce una successione In che si vede immediatamente
soddisfare le ipotesi del lemma. Sia allora p nell'intersezione di tutti gli 7. E

immediato riconoscere che p e un punto di accumulazione per S.

Chiaramente stiamo qui usando il principio del terzo escluso per un insie-
me infinito. Ma e possibile dare al precedente ragionamento una forma costrut-
tiva?

Quello che dobbiamo fare ¢ sostanzialmente stabilire un criterio di scelta
per gli intervalli /. Ci sono casi in cui il sottoinsieme S € R limitato non ci
permette di farlo. Costruiamo un tale S e, a questo scopo, diciamo numero di

Goldbach un intero 7 > 2 tale che 27 si puo scrivere come somma di due primi.

Siainoltre 7, v=1, 2, ... la successione dei razionali in [0, 1) ordinati nel modo
seguente:
razionale mv: 0,1/2,1/3,2/3,1/4,3/4,1/5,2/5,3/5,4/5,1/6...
naturale v: 1,2, 3, 4 5 6 7, 8 9 10, 11..

Mathesis universalis |70
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Ad esempio r,=215, 1, =1/6, ... e cosi via. Volendo esplicitare ulteriormente cid
che abbiamo fatto, si noti che i razionali della prima riga sopra p/g e p'/g’, con p,

g e p', ¢ primi tra loro, vengono ordinati secondo la relazione
plasp'lq’ seesoloseog<qoq=q ep<p

alla quale poi corrisponde I'assegnazione del naturale v sulla seconda riga.
Definiamo ora S come la successione «_siffatta:
a =2—1/nsen=10Vv = veunnumero di Goldbach,

oppure
a=r in caso contrario.

Si noti che se la congettura di Goldbach fosse veraalloraz =2 —1/nVned SC
[1, 2). Se perd la congettura di Goldbach fosse falsa e 2V ¢ il piti piccolo pari con
N 2 2 che non si puo esprimere come somma di due primi allora z =2 -1/n V»
<Nea =r ¥nzN.DunqueS < [0, 2] con al piti un numero finito di elementi
in [1, 2).

Come troviamo ora gli intervalli della dimostrazione del teorema di Weier-
strass?

Siha0 <4 <2dunques =0es, =2, allora s, = 1. Quindi o in [0, 1]
oppure in [1, 2] stanno infiniti punti della successione {« } cio¢ di S. Cio pero
non si puo decidere allo stato attuale delle cose; se la congettura di Goldbach
fosse vera dobbiamo scegliere 7, = [1, 2], se falsa /, = [0, 1]. L intersezione degli
intervalli non puo quindi essere assegnata oggertivamente per S = {a }. Si noti che
se la congettura di Goldbach fosse vera, il punto 2 sarebbe un punto di accu-
mulazione per S. Se invece la congettura fosse falsa, allora ogni punto di [0, 1]
sarebbe di accumulazione per S perché tale proprieta vale per la successione {r },
che differisce da § solo per un numero finito di termini.

La dimostrazione del teorema di Weierstrass (ammesso rimanga ancora
vero se escludiamo la validita del principio del terzo escluso) deve essere ristabili-
ta ex-novo in termini “costruttivi’.

Per concludere la mancanza del principio del terzo escluso ci preclude una
possibilita di scelta. Rinunciando ad utilizzare il terzo escluso, un elemento lo-
gico estremamente potente, abbiamo avuto una penalizzazione molto forte sulla
possibilita di dar esistenza a oggetti matematici. Laccettazione di nuovi oggetti
matematici non risulta dunque sempre possibile e, soprattutto, qualora esistano
comunque percorsi costruttivi, ci aspettiamo che essi siano spesso molto pit in-
voluti. Quindi vi ¢ sicuramente una perdita, per cosi dire, in termini economici.
Ma questo, fondamentalmente, ¢ un fatto marginale interno allo sviluppo del
pensiero matematico. Pensiamo invece che un’operazione del genere abbia molto

a che vedere con una posizione epistemologica proprio nei termini di una teo-

Mathesis universalis |71
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

ria della conoscenza — che pud essere implicita o esplicita - ma che comunque
agisce nella ricerca del matematico. Una riflessione filosofica dovrebbe coglierne
il significato soprattutto in relazione, alla costituzione di una teoria della cono-
scenza. Nel senso che, rinunciare al terzo escluso nel caso di insiemi infiniti, &
legato a doppio filo con 'ammettere solo dimostrazioni di carattere costruttivo,
ma cid puo essere filosoficamente criticabile. In effetti, qual ¢ 'alveo dei desidera-
ta da parte del matematico che riconosce diritto di cittadinanza a sole procedure
costruttive?

In primo luogo, e fermiamoci a questo che sembra tra i pitt importanti,
questi desiderata riguardano lo statuto che deve avere 'oggetto matematico che,
in questa prospettiva, ha senso e valore solo allorché si propone, al termine della
realizzazione del progetto costruttivo, in modo ostensivo. Loggetto in questione
deve proprio, al termine di una qualche progettualita, darsi, ostensivamente in
carne ed ossa. Su questo tema la fenomenologia puo dirci qualcosa a proposito
di cosa sia effettivamente “conoscere un oggetto”. Loggetto ¢ inteso come posto
di fronte a noi nel caso di un oggetto mondano — non so, il tavolo su cui sono
appoggiato — o invece in quella sorta di pienezza ed ostensione ideale — che chia-
meremo pienezza noematica — qualora si tratti di un oggetto ideale, di princi-
pio passibile di essere intenzionato dalla nostra coscienza. Ed il modello sotteso,
quello che indica cosa si intende per prensione adeguata dell’oggetto, e quello
dato dalla percezione sensibile. Ma c’¢ una cosa che passa sotto silenzio: in realta
la percezione oggettuale non ¢ mai completamente ostensiva. La datita ostensiva
e completa ¢ una sorta di idea kantiana, non si realizza mai. La percezione ci
offre sempre una faccia alla volta dell’oggetto, in un certo momento e contesto,
mentre ¢ la somma aperta o risultante delle percezioni parziali che ci da 'oggetto.
La percezione anche la pitt /uminosa che possa esserci, la pitt “offerente” risulta
sempre in via di saturazione e non ci consegna mai I'oggetto nella sua totalita.
In fondo questo desiderata per cui I'oggetto ideale debba darsi nella sua totale
ostensione indica chiaramente un’idealizzazione. Cid non impedisce che 'oggetto
si offra in evidenza, solo che questa prende forme mediate in un percorso tem-
poralmente strutturato. Questa posizione potrebbe portarci a ritenere che un

risultato di pura esistenza sia poco pit che inutile.

Consideriamo ora un esempio per vedere se le cose stanno proprio cosi o, alme-
no, se sia possibile presentare qualche dubbio sulla liceita di questo atteggiamen-
to cosl minimalista.

Gauss, motivato da certe considerazioni sperimentali basate sulle tavole
dei numeri primi allora esistenti (e alle quali egli stesso lavord per molti anni

come passatempo), introdusse quello che in termini moderni viene chiamato il

Mathesis universalis |72
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

logaritmo integrale di n, li(n), vale a dire la funzione aritmetica li(n) definita come

lintegrale da 2 a n di 1/log(t) e congetturo la validita del seguente risultato:

lim  =(n)/l(n=1

n—>+oco

dove () ¢ il numero dei primi compresi tra 2 ed n. Questo risultato, che prende
il nome di Zeorema dei numeri primi, venne dimostrato indipendentemente e
quasi contemporaneamente molto pit tardi nel 1896 da J. Hadamard e C. de la
Vallee Poussin. Entrambi basano la loro dimostrazione sulla funzione ¢ di Rie-
mann. Ma al solito i matematici risolto un problema vogliono qualcosa di piu ed

in questo caso si tratta di stabilire come si comporta la differenza:
x(n) — li(n)
per 7 grande. La risoluzione della congettura di Riemann per la funzione ¢ im-
plicherebbe che
2(x) — li(x)/x"* — 0 per x — +0, Va > 0.
tuttavia la congettura di Riemann non ¢ stata tuttora né provata né contraddetta.
In effetti il miglior risultato ad oggi disponibile &:

2(x) — /i(>)/x"*log x= O (1) pet x — +.

Per molto tempo si ¢ creduto che

w(x) < Ji(x)

essendo questo fatto validato dalla tavola dei numeri primi per x < 108, la disu-
guaglianza ¢ stata poi confermata per x < 10'® da Buthe nel 2015'.

Ed e proprio a questo punto che un teorema di Littlewood del 1914'" ha
un effetto in qualche modo dirompente. Infatti, Littlelwood ha dimostrato che

esistono infiniti interi naturali x per i quali:
n(x) — () >x""?/2 log x;
ed infiniti naturali x per i quali:
w(x) — li(x) < —x'? /2 log x.

Non si conosce ad oggi il piti piccolo intero y per il quale valga una delle due

precedenti disuguaglianze. Sappiamo perd'? che deve esistere un qualche

10 J. Buthe, On the first sign change in Mertens theorem, in «Acta arithmetica», 171, 2015, pp.
183-195).

""" J.E. Littlewood, Sur la distribution des nombres premiers, in «Comptes Rendus del’Academie

Scientifique de Paris», 158, 1914, pp. 1869-1872.
2 Cir. S. Zegowitz, On the positive region of m(x)-li(x), Master thesis, Manchester Institute for

Mathesis universalis |73
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

x < 672795]3468

per cui

w(x) — li(x)>0

Ricordiamo che questi interi vengono abitualmente chiamati interi di Skewes,
a Skewes, studente di Littlewood, che pubblico i propri unici due articoli su

da Sk tudente di Littl d, ch bbl d ticol

questa questione'®.Uno tra gli ultimi risultati pitt importanti in questa direzione

114

¢ dovuto a Saouter e Demichel' per il quale esiste un x come sopra con

x<1,397162914%x10%'¢

Possiamo a questo punto affermare che il risultato sia un semplice risultato di
pura esistenza che, in fondo, lascia il tempo che trova? Non abbiamo imparato
nulla di effettivo? Non abbiamo comunque aumentato la nostra conoscenza?

Risulta evidente che non abbiamo l'oggetto voluto, ma di fatto abbiamo
una serie di nuove conoscenze e di ipotesi di lavoro, di cui prima semplicemente
non disponevamo. Abbiamo imparato qualcosa su cio che sta attorno al nostro
oggetto ancora velato alla sua presa definitiva. E, a nostro parere, questo non ¢ si-
gnificativo solo all'interno della matematica, almeno nel senso che la costituzione
di una teoria della conoscenza dovrebbe anche occuparsi della possibilita effetti-
vamente operativa di conoscere anche, per cosi dire, le “condizioni di contorno”
all'oggetto di volta in volta intenzionato.

Torniamo per un momento alla conoscenza di un oggetto ideale, pil preci-
samente a quello che succede nel momento in cui definiamo un oggetto matema-
tico. Ad esempio introduciamo una classe particolare di funzioni con la seguente
definizione (non costruttiva):

Una funzione | definita su di un’aperto A del piano complesso C a valori in C si
dice olomorfa su A se ¢ derivabile in senso complesso in ogni punto di A.

Innanzitutto osserviamo che la definizione posta non ¢ vuota: una funzione po-
linomiale sul piano complesso ¢ olomorfa su di esso come pure la funzione espo-
nenziale e cosi via. Ma abbiamo una comprensione noetica di funzione olomorfa
ottenuta dalla sola definizione? Risulta chiaro che la definizione ¢ univoca nell’

individuare completamente il concetto di funzione olomorfa, ma la conoscenza

Mathematical Sciences, The University of Manchester, 2010.

'3 Rinviamo per questo a S. Skewes, On the difference n(x)-li(x) (I), in «Journal of the London
Mathematical Society», 8, 1933, pp. 277-283 ed al seguente On the difference n(x) - li(x) (II),
«Proceeding of the London Mathematical Society», 5, 1955, pp. 277 — 283.

14

Y. Saouter, PDemichel, A sharp region where n(x)-li(x) is positive, in «Math.Comp», 79
2010, pp. 2395-2405.

Mathesis universalis |74
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

dello stesso oggetto pud andare oltre; ad esempio, sappiamo che :A—C ¢ olo-
morfa in A se e solo se per ogni punto y di A esiste una serie di potenze centrata
in y e convergente in un disco D di raggio r tale che per ogni punto p interno
al disco e in A il valore di f in p coincide con la somma della serie in p. Risulta
chiaro che ora la mia comprensione dello stesso concetto si & ampliata. Anche
in questo caso possiamo dunque dire che la percezione oggettuale non ¢ com-
pletamente ostensiva, anzi ¢ pit probabile che, un giorno, riusciremo a vedere lo
stesso oggetto da una ulteriore sfaccettatura.

Questo esempio, come molti altri in matematica, ci permette di introdurre
anche la seguente riflessione: la natura comune delle funzioni olomorfe, quella
che potremmo chiamare loro essenza o meglio ancora “Idea” per ricordare Plato-
ne, possiamo etichettarla, come si fa nella prassi matematica, con il termine “olo-
morfia”. Per Platone essa apparterrebbe ad un immutabile mondo soprasensibile,
il mondo delle idee, ma qual ¢ 'uso che un matematico fa di questo termine nel
concreto della sua ricerca? Per capirci, supponiamo di voler dimostrare il (primo)
teorema di Morley™ che afferma il seguente fatto: dato un triangolo di vertici A,
B e Cssi considerino le trisettrici degli angoli in A, B e C e le tre coppie di triset-
trici che individuano angoli adiacenti allo stesso lato. Queste coppie si interseca-
no in tre punti che sono i vertici di un triangolo equilatero. Ora per dimostrare
il teorema si traccerebbe un triangolo particolare ABC per poi arrivare alla con-
clusione badando di non ricorrere ad alcuna caratteristica che esso non condivida
con gli altri triangoli. In questo caso stiamo utilizzando 'essenza della nozione di
triangolo, ma nel caso di concetti-idee pitt complesse quale quella di olomorfia?
In quale modo mi ¢ lecito considerare le due nozioni di olomorfia che abbiamo
poco sopra evidenziato benché tra loro logicamente equivalenti? Pitt brutalmente
ma in modo incisivo, 'assioma della scelta e il teorema di Tyconoff sul prodotto
di famiglie di spazi topologici compatti presentano un’equivalenza logica ma un
aspetto descrittivo di enti matematici totalmente diversi. Posso ritenere che mi
individuino la medesima “Idea”

Lultimo esempio tratta di quella tanto decantata evidenza abusata dalla
nostra ragione. La proprieta che vogliamo considerare ¢ quella della derivabilita
di una funzione continua definita sull’ intervallo [0, 1] o addirittura su tutto
I’asse reale R. Se tracciamo una curva con la punta di una matita su di un foglio
senza mai stai staccare la punta dal foglio, abbiamo quella che, a ragione, pos-
siamo chiamare una curva continua. Possiamo anche tracciare il grafico di una

funzione continua su R e pensare alla retta tangente al grafico nel punto (x, f(x))

5 R. Guy, The Lighthouse Theorem, Morley & Malfatti: A Budget of Paradoxes, in «The American
Mathematical Monthly», vol. 114, no. 2, 2007, pp. 97-141.

Mathesis universalis |75
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

il cui coefhiciente angolare ¢ dato dalla derivata di f in x. Fatti un po’ di tentativi
e di grafici sul foglio la nostra intuizione geometrica ci suggerisce che I'insieme
dei punti dove la tangente non esiste, cio¢ la derivata non esiste, debba essere
in un qualche modo “piccolo”. Ma quanto piccolo? E in che modo piccolo? 11
problema ¢ tanto vecchio che possiamo farlo risalire alle prime considerazioni
analitiche (cio¢ del “calcolo”) di Newton quali lo studio delle orbite dei pianeti,
il moto del pendolo... e cosi via. Questo modo di procedere lo portd a conside-
rare “sostenibili” le intuizioni di carattere geometrico che riguardavano il calcolo
stesso. (Per correttezza dobbiamo pero ricordare che le dimostrazioni contenute
nei Principia sono geometriche). Le strutture matematiche dovevano possedere
la stessa regolarita del mondo fisico e quindi, sia Newton che, molti matematici
negli anni successivi si concentrarono nello studio di “funzioni continue” dato
dalle curve (quasi sempre meccaniche) che descrivevano il moto di un corpo
pensato puntiforme. Considerazioni di questo genere rendono plausibile I'idea
che funzioni continue siano anche derivabili nei punti dove sono definite salvo
qualche eccezione. Interviene nelle nostre considerazioni anche un secondo fatto
che riguarda la definizione di funzione. Per Eulero, nel 1700 una funzione ¢ an-
cora un’espressione analitica; cioé qualcosa che possiamo pensare come costruita
a partire da funzioni elementari quali le funzioni polinomiali, o semplici trascen-
denti come 'esponenziale le funzioni trigonometriche e cosi via fino ad arrivare a
sviluppi in serie convergenti. Con Dirichlet, e indipendentemente Lobacevskij, il
concetto si amplia e in termini moderni una funzione f: R— R ¢ semplicemente
una qualche legge o ricetta che ad ogni x in R associa uno ed un sol y in R che,
con notazione dovuta a Eulero stesso, si denota con f(x). Ad esempio sia f: R— R
la funzione definita da f(x)=1 se x & razionale e f(x)=0 se x & irrazionale. Ancora,
nella prima meta dell’ottocento, A. Ampere pubblica una dimostrazione fallace
che “funzioni continue sono derivabili al di fuori di un insieme di punti specifi-
ci”. La sua “dimostrazione” si basa su di una erronea intuizione geometrica. Nelle
sue lezioni tenute a Berlino nel 1872 K. Weierstrass presenta un esempio, pubbli-
cato grazie all'interesse di P. du Bois-Raymond, la funzione f: R— R definita da

F(x)=)(a")cos((b")mx)

dove la sommatoria in n ¢ estesa da 1 a oo, ¢ i parametri reali a e b soddisfano le

seguenti condizioni

0O<a<1, b ¢ un intero dispari

e per essi risulta

ab>1 +(3/2) n

Mathesis universalis |76
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Marco Rigoli — Mathematics and Reasoning

Abbiamo cosi un’intera famiglia di funzioni continue su R dipendenti dai para-
metri a e b, che non ammettono derivata in alcun punto di R. La continuita di f
¢ ovviamente dovuta alla convergenza uniforme della serie.

Negli anni sono stati dati molti pitt esempi alcuni interessanti per la loro
semplicitd; ci piace ricordare quello di McCarthy del 1953'. La ricerca del ri-
gore in analisi cominciata alla fine dell’ottocento ci fa dunque dubitare di quel
“principio di evidenza” tanto caro a Cartesio e spesso evocato in tanti sistemi
filosofici. I precedenti esempi mostrano alcune figure in cui la matematica per-
mette di chiarire, persino con la possibilita di renderli operativi, una serie di
concetti che possono costituire un riferimento iniziale per la riflessione filosofica.
A questo punto vorremmo svolgere un percorso quasi reciproco: puo la rifles-
sione filosofica servire in qualche modo al matematico nell’elaborazione della
sua attivitd? Inoltre, per rendere anche piu relazionale ed efficace I'analisi, una
scelta filosofica orienta il lavoro del matematico? A questo proposito evitiamo un
banale fraintendimento: assolutamente non nel senso che il filosofo debba dire
al matematico come fare matematica, questo sarebbe semplicemente assurdo.
Piuttosto il contributo di una analisi filosofica puo essere utilizzato perlomeno

in due direzioni:

1. Il matematico, nel suo agire, in realtd non compie atti completamente
sganciati da considerazioni filosofiche. Egli stesso ¢ portatore di una visio-
ne filosofica che — esplicita o implicita che sia — ne orienta, necessariamente
ancor prima che I'agire, una sorta di quadro di riferimento. Qualora questa
visione sia esplicitata abbiamo la possibilita di una analisi, qualora non sia
esplicitata abbiamo qualcosa di molto simile all’idea di pregiudizio inten-
dendo che si tratta di una condizione che agisce orientando lattivita del
matematico, che semplicemente non ¢ esplicitata.

2. Lavisione filosofica della propria disciplina si caratterizza per una serie
di implicazioni relative che partono per esempio da un punto specifico,
diciamo il motivo del contendere, ma che si allargano in modo talora inatteso
e toccano relazioni sia matematiche che pit specificatamente filosofiche. La
riflessione filosofica dovrebbe poter permettere di mostrare, tra le altre cose,

quello che vi ¢ di implicito e di nascosto sotto determinate assunzioni.

16

J. McCarthy, An Everywhere Continuous Nowhere Differentiable Function, in «The American
Mathematical Monthly», 60, 10, 1953, pp. 709-7009.

Mathesis universalis |77
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29866 SAGGI

EFFETTI OTTICI E STRATEGIE RETORICHE

William Stanley Jevons e la matematizzazione dell’economia

ELEoNORA BuoNoO

ORCID: 0000-0001-6926-4635
Universita degli Studi di Padova (ROR: 00240q980)

Contacts: eleonora.buono@unipd.it

ABSTRACT

Il contributo esplora i presupposti e le conseguenze della scelta di William Stanley Je-
vons, economista dell’epoca vittoriana, di applicare il linguaggio matematico ai fenomeni
dell’economia. Dopo aver preso in esame le giustificazioni che Jevons porta a supporto
della propria scelta, noterd come I'autore non consideri il potere creativo dei segni mate-
matici, che portano chi li adopera a vedere la natura come matematica in sé. In seguito,
illustrero la portata politica della scelta di Jevons, il quale mira a consolidare I'autorita
dell’economista nella sfera pubblica affermando il carattere scientifico dell’economia.

Parole chiave: William Stanley Jevons; economia politica; matematica; utilitd; segno;
autorita; sfera pubblica; carattere.

OrrticAL EFFECTS AND RHETORICAL STRATEGIES
William Stanley Jevons and Mathematical Political Economy

This article examines the reasons and consequences of Victorian economist William
Stanley Jevons’s choice to apply the mathematical language to political economy. I first
analyse Jevons’s justification for his decision. I argue that Jevons overlooked the creative
power of the mathematical language, leading the economists to consider natural pheno-
mena to be mathematical in themselves. I explain that Jevons’s choice was political, as
he aimed to support the public authority of the economics by making political economy
a mathematical science.

Keywords: William Stanley Jevons; political economy; mathematics; utility; sign; au-
thority; public sphere; character.

Questo articolo ¢ stato pubblicato nell’ambito del progetto PNRR finanziato dall’'Unione Euro-
pea — NextGenerationEU Missione 4 Componente 2, Progetto SOE2024_0000087 — «Building
the Body Politic: The Cultivation of Individual Character and the Virtuous Citizen in Victorian
England» CUP: C93C24006280006.

© Eleonora Buono

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
mailto:eleonora.buono@unipd.it
https://www.ror.org/00240q980
https://www.orcid.org/0000-0001-6926-4635
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29866

Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

William Stanley Jevons (1835-1882) ¢ oggi noto perlopitt come economista e
iniziatore, insieme a Léon Walras e Carl Menger, della cosiddetta rivoluzione
marginalista, ossia della teoria economica che rivede la nozione di valore dell’e-
conomia classica incentrandola sulla domanda, invece che sull’offerta’. Jevons
¢ altresi uno dei primi economisti ad applicare la matematica allo studio dei
fenomeni economici, ridisegnando cosi i confini di questa disciplina. I lavori di
Jevons vanno, tuttavia, molto al di 1a dell'ambito economico, spaziando dalla
logica alla filosofia politica e morale.

Lobiettivo di questo contributo ¢ riflettere sulle ragioni e sugli effetti della
decisione di Jevons di applicare la matematica all’economia. Mosso dal desiderio
di fare dell’economia una scienza degna di questo nome, e dunque una scien-
za matematica, Jevons trascrive i fenomeni naturali che ricadono, a suo avviso,
nell’ambito dell’economia mediante il sistema di segni della matematica, avvalen-
dosi in particolare dello strumento del calcolo differenziale. Ben lungi da offrire
un’analisi tecnica degli strumenti matematici usati da Jevons, il mio scopo ¢ quello
di osservare il suo gesto e soppesarne le conseguenze: che cosa accade allorché il
mondo, e nel caso di Jevons in particolar modo gli oggetti che rientrano nell’ana-
lisi economica, viene trascritto in guisa matematica? Il mio intento non ¢ dunque
quello di porre la questione concernente il successo (o eventualmente I'insucces-
so) correlato all'operazione, portata avanti da Jevons, di matematizzazione dei
fenomeni economici, quanto piuttosto riflettere sulle implicazioni e conseguenze
teoretiche del suo gesto. Per questa ragione, mi limitero ad analizzare il gesto di
Jevons, lasciando da canto gli sviluppi ulteriori che porteranno gli economisti a
vedere la propria disciplina come un’impresa scientifica di tipo matematico®.

Prendero le mosse dalla giustificazione che Jevons fornisce a supporto della
propria scelta, spiegando come, secondo 'autore, sia la natura stessa a parlare la

lingua della matematica. In seguito mi soffermerd su alcune riflessioni di Jevons

! Circa come, dall’economia classica all’economia marginalista (o neoclassica), vi sia uno spo-

stamento dell’enfasi sul lato della domanda rispetto a quello dell’offerta, e dunque un passaggio
dalla macro alla microeconomia, si veda: L. Robbins, The Place of Jevons in the History of Econom-
ic Thought, «The Manchester School», 7, 1, 1936, pp. 1-17, in particolare p. 5; B.H. Higgins,
“W.S. Jevons — A Centenary Estimate’, «The Manchester School», 6, 2, 1935, pp. 103-111, in
particolare pp. 103-105; R.D.C. Black, Jevons, Marginalism and Manchester, <The Manchester
School», 40, 1, 1972, pp. 2-8, in particolare p. 5; M. Blaug, Economic Theory in Retrospect, Cam-
bridge University Press, Cambridge 1985 (ed. or. 1962), p. 4; R.D.C. Black, WS. Jevons and the
Foundation of Modern Economics, «History of Political Economy», 4, 2, 1972, pp. 362-378, in
particolare p. 365; D. Winch, Marginalism and the Boundaries of Economic Science, «History of
Political Economy», 4, 2, 1972, pp. 325-343, in particolare pp. 327-328; N. De Marchi, Mill
and Cairnes and the Emergence of the Marginal Revolution, History of Political Economy», 4, 2,
1972, pp. 344-363, in particolare p. 354.

2 Circa questi sviluppi, si veda: E.R. Weintraub, How Economics Became a Mathematical Sci-

ence, Duke University Press, Durham e London 2002; I. Moscati, Measuring Utility: From the
Marginal Revolution to Behavioral Economics, Oxford University Press, Oxford 2018.

Mathesis universalis |79
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

inerenti a quelle che l'autore denomina serie di realt, ossia la serie dei segni,
dei pensieri e delle cose, ponendo I'interrogativo seguente: sulla base di quale di
questi piani Jevons considera che sia indispensabile trascrivere le leggi dell’eco-
nomia nei segni della matematica? Mostrero allora come Jevons non si avveda del
potere creativo dei segni da lui adoperati e di come tali segni possano proiettare i
tratti tipici della loro natura sull’oggetto osservato. A coloro che contemplano la
natura attraverso, per cosi dire, le lenti della matematica, la natura puo dunque
apparire come in sé matematica. E questo il caso di Jevons, il quale, come so-
stengo in questo contributo, ¢ incline ad attribuire un carattere intrinsecamente
matematico alle leggi economiche perché sceglie di trascrivere questi fenomeni
attraverso i segni della matematica. Infine, mi soffermero sulla portata politica
della scelta di Jevons e dei suoi sforzi di trasformare I'economia in una scien-
za vera e propria, sottolineando come il linguaggio non risponda a un’esigenza
semplicemente rappresentativa, ma dia voce a un’istanza retorica: rivendicando
il carattere scientifico e specialistico dell’economia, Jevons tenta di consolidare
lautorevolezza dell’economista nella sfera pubblica.

Preme qui dunque rilevare due punti sui quali i contributi esistenti su
Jevons non si sono concentrati. In primo luogo, riflettere sull’operazione di
trascrizione dei fenomeni economici nel linguaggio matematico portata avanti
da Jevons contribuisce a ripensare la relazione tra matematica ed economia nel
pensiero dell’autore. Se Robert Denis Collison Black e Neil De Marchi hanno
sostenuto che il calcolo differenziale fosse palesemente lo strumento adatto per
i fini di Jevons®, nelle pagine che seguono sosterrd invece che questo strumento
pare essere tale solo agli occhi di chi conosce gli esiti della decisione di Jevons,
ossia la storia del pensiero economico per come essa si ¢ configurata a partire
dalla sua scelta di optare per la matematica tra i tanti sistemi di segni disponi-
bili. In secondo luogo, leggere la decisione di Jevons di applicare la matematica
all’economia come una strategia retorica per affermare il ruolo dell’economista
nella sfera pubblica evidenzia un aspetto del suo pensiero e lavoro al quale non
¢ ancora stata consacrata tutta l'attenzione dovuta dagli studiosi e dalle studiose
dell’autore. Pur avendo rilevato I'importanza degli sforzi di Jevons per afferma-
re lo statuto scientifico dell’economia e il ruolo cruciale del suo pensiero nello

sviluppo della scienza economica moderna’, gli studiosi e le studiose di Jevons

> R.D.C. Black, Jevons, Marginalism and Manchester, cit.; N. De Marchi, Mill and Cairnes and
the Emergence of the Marginal Revolution, cit.

* A tal proposito, si veda: W. Mays, Jevonss Conception of Scientific Method, «The Manchester
School», 40, 3, 1962, pp. 223-249; R.D.C. Black, W.S. Jevons and the Foundation of Modern
Economics, cit; D. Winch, Marginalism and the Boundaries of Economic Science, cit.; M. Schabas,
The “Worldly Philosophy” of William Stanley Jevons, «Victorian Studies», 28, 1, 1984, pp. 129-
147; P. Mirowski, More Heat than Light: Economics as Social Physics, Physics as Nature Economics,

Mathesis universalis |80
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

non hanno evidenziato come quest’operazione non risponda a un’urgenza di tipo
semplicemente scientifico, ma esprima una preoccupazione di tipo politico. Il
mio contributo si propone dunque di ampliare la discussione sulla matematizza-
zione e sul tentativo di consolidare la scientificita dell’economia, di cui Jevons si
fa promotore, portandola in questa direzione.

Inoltre, lapporto delle riflessioni qui sviluppate solleva delle questioni che
vanno al di la dell’interpretazione del lavoro di Jevons, ponendo dei quesiti di
natura filosofica, chiedendo, ad esempio, in che modo i segni che adoperiamo
ridisegnino 'immagine del mondo e quale sia la posta in gioco della scelta di un
sistema di segni piuttosto che un di altro nella sfera pubblica.

IL LINGUAGGIO NATURALE DELLE LEGGI ECONOMICHE

Jevons esprime la propria convinzione circa la necessita di applicare il linguaggio
matematico all’economia molti anni prima di pubblicare la 7heory of Political
Economy (1871), Popera nella quale illustrera i fondamenti della propria teoria
economica, riconfigurando la teoria del valore e basandola sul concetto di uti-
lica. Il 28 febbraio 1828, Jevons — che in quel momento si trovava in Australia,
dove lavorava presso la zecca di Sydney — scrive una lettera alla sorella Henrietta,
chiarendo la propria concezione della relazione tra matematica ed economia.

Come scrive 'autore:

Economy, scientifically speaking, is a very contracted science; it is in fact a sort
of vague mathematics which calculates the causes and effects of man’s industry,

and shows how it may best be applied.

Per il giovane Jevons, 'economia politica ¢ dunque una sorta di “matematica
vaga’ (vague mathematics) che traccia cause ed effetti delle attivita legate all’accu-
mulazione della ricchezza.

Circa due anni dopo, il primo giugno 1860, l'autore specifica i tratti di
questa “matematica vaga” in una lettera al fratello Herbert; lettera nella quale ¢
gia possibile scorgere il nocciolo duro della teoria economica che Jevons svilup-

pera negli anni successivi. Come si legge in questa lettera:

Cambridge University Press, Cambridge 1989; M. Schabas, A World Ruled by Number: William
Stanley Jevons and the Rise of Mathematical Economy, Princeton University Press, Princeton 1990,
in particolare cap. 5; M.V. White, 7he Moment of Richard Jennings: The Production of Jevonss Mar-
ginalist Economic Agent, in P. Mirowski (a cura di), Natural Images in Economic Thought: “Mar-
kets Read in Tooth and Claw”, Cambridge University Press, Cambridge 1994, pp. 197-230; H.
Maas, William Stanley Jevons and the Making of Modern Economics, Cambridge University Press,
Cambridge 2005; P. Sekerler Richiardi e N. Sigot, William Stanley Jevons et la “réforme sociale’:
une théorie du bien-étre sans postérité, «Cahiers d’économie politique», 64, 1, 2013, pp. 221-251.

> W.S. Jevons, Papers and Correspondence of William Stanley Jevons, a cura di R.D.C. Black e R.
Kénekamp, vol. I-VII, Macmillan, London 1972-1981, vol. II, p. 321.

Mathesis universalis |81
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

I obtain from the mathematical principles all the chief laws at which Pol.
Econts [Political Economists] have previously arrived only arranged in a series
of Definitions Axioms and Theorems almost as rigorous and connected as if they
were so many geometrical problems. One of the most important axioms is that
as the quantity of any commodity, for instance plain food, which a man has to
consume increases, so the utility or benefit derived from the last portion used
decreases in degree. [...] And I assume that on an average the ratio of utility is
some continuous mathematical function of the quantity of commodity’.

In questo passo, gli studiosi e le studiose di Jevons hanno identificato gli albori
della teoria dell’utilita di Jevons e della legge dell’utilita marginale decrescente’,
secondo la quale il piacere derivante dal consumo di un bene diminuisce in ma-
niera proporzionale all’aumentare della quantitd dello stesso. In altri termini,
maggiore ¢ la quantita del bene che I'agente economico consuma minore ¢ il
piacere tratto dal consumo di una porzione aggiuntiva del dato bene. Nella let-
tera qui menzionata, Jevons spiega come la propria teoria consista in una serie di
assiomi, dai quali ¢ possibile derivare tutte le leggi fondamentali dell’economia.
La medesima visione emerge nuovamente in una lettera del 28 novembre 1860,
dove Jevons comunica a Herbert che la propria teoria dell’economia politica ri-
veste «the form of a complicated mathematical problem, from which all the common
laws with due limitations flow»®.

Nel corso degli anni, Jevons si persuade sempre di piu dell’esistenza di un
legame indissolubile tra economia e matematica, tanto da scrivere quanto segue
in una lettera al filosofo Henry Sidgwick il 28 febbraio 1879:

1 have for some time past been inquiring into the history of the mathematical
treatment of Economics, and the truth gradually dawns upon me that the
mathematical method is as old as the science of Economics itself”.

Questa convinzione viene rafforzata, come si puo intuire dal passo sopracitato,
dal lavoro di ricostruzione storica a cui Jevons si dedica negli anni che intercor-
rono tra la pubblicazione della prima e della seconda edizione della sua 7heory,
ossia dal 1871 al 1879. In questi anni, Jevons scopre che in passato vi sono stati
svariati tentativi di applicare il linguaggio matematico all’economia. La seconda
edizione della 7heory riporta dunque una lista di tali tentativi, che Jevons si sfor-

za di elencare, avvalendosi dell’aiuto di Walras!®. Lobiettivo dei due economi-

¢ Ivi, vol. I1, p. 410.

7 Si veda, ad esempio, J.A. La Nauze, The Conception of Jevonss Utility Theory, «Economica,
20, 80, 1953, pp. 356-358.

8 \W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. 11, p. 422.

% Ivi, vol. V, p. 24.

1 Circa gli sforzi di Jevons per diffondere la propria teoria matematica dell’economia, si veda

Mathesis universalis |82
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

sti consiste nel mostrare quanto sia proficuo applicare il linguaggio matematico
all'economia'’. Sulla base di questo studio, Jevons spiega come I'idea che I'econo-
mia sia una scienza matematica non sia affatto inaudita, giungendo cosi persino a
ridimensionare 'aspetto innovativo della propria teoria nella speranza di rendere
pitt accettabile la scelta di applicare la matematica all'economia'?. D’altronde, la
scelta di applicare la matematica allo studio dei fenomeni economici ¢ valsa a Je-
vons non poche critiche da parte dei suoi contemporanei, come Margaret Scha-
bas ha illustrato in uno studio monografico su Jevons'. Nella Gran Bretagna del
diciannovesimo secolo, usare la matematica per studiare i fenomeni economici
pareva essere tutt’altro che una scelta scontata.

Per quale ragione Jevons decide dunque di applicare il linguaggio matema-
tico all’economia? E come giustifica questa decisione tanto controversa agli occhi
dei contemporanei? Jevons chiarisce le ragioni alla base di questa scelta in vari
scritti. Cautore presenta per la prima volta nel 1862 la propria teoria matematica
dell’economia di fronte alla Sezione F della British Association for the Advance-
ment of Science (ossia la Sezione che si occupava di problemi legati a statistica
ed economia)'®. In questo breve articolo ¢ gid presente il cuore pulsante della
sua teoria, sviluppata ulteriormente nella 7heory nove anni dopo. Come Jevons

spiega allorché presenta la propria teoria di fronte alla Sezione F,

Economy, indeed, being concerned with quantities, has always of necessity been
mathematical in its subject, but the strict and general statement, and the easy
comprehension of its quantitative laws has been prevented by a neglect of those
powerful methods of expression which have been applied to most other sciences

with so much success".

Jevons si avvale del medesimo argomento in un altro articolo presentato alla
Manchester Statistical Society nel 1864. Tale articolo ¢ incentrato non tanto sulla

teoria economica dell’autore, quanto piuttosto su quella di Walras, il quale, come

ivi, vol. IV, p. 62 e pp. 72-74. Per lo scambio con Walras, ivi, vol. IV, p. 62 e pp. 67-68, dove
Walras comunica a Jevons alcuni dubbi riguardo alla possibilita di diffondere le loro idee.

" W.S. Jevons, Theory of Political Economy, Macmillan, London 1879 (ed. or. 1871), pp. xx-
xxi, ove Jevons specifica che questa lista ¢ stata inclusa come appendice alla seconda edizione
della sua Theory (Iedizione, qui citata, del 1879). Fatta eccezione per i passi in cui si specifica
diversamente, di norma le citazioni dalla Theory nel presente studio fanno riferimento alla prima
edizione (1871).

2 Ivi, pp. xlvi-xlvii (seconda edizione).

3 Per una ricostruzione della ricezione della teoria economica di Jevons da parte dei suoi con-

temporanei, si veda M. Schabas, A World Ruled by Number, cit., cap. 6.

" Questo articolo ¢ stato pubblicato dapprima nel «Journal of the Statistical Society of Lon-

don»: W.S. Jevons, A Brief Account of a General Mathematical Theory of Political Economy, «Jour-
nal of the Statistical Society of London», 29, 2, 1866, pp. 282-290. 1l testo sara poi incluso nella
quinta edizione della 7heory of Political Economy.

Y 1d., A Brief Account, cit., p. 282.

Mathesis universalis |83
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Jevons, adopera il linguaggio matematico. Per giustificare la scelta di applicare la
matematica nell’'ambito economico, Jevons afferma dunque quanto segue: «zhe
laws of political economy must be mathematical for the most part, because they deal
with quantities and the relations of quantities»'°. In altri termini, secondo Jevons,
'economia politica deve utilizzare il linguaggio matematico perché le leggi eco-
nomiche sono esse stesse matematiche, nella misura in cui tali leggi sono inerenti
a fenomeni dal carattere quantitativo.

Invero tale tesi viene gia avanzata nell’articolo del 1862, ove si legge:

our science [political economy] must be mathematical, simply because it deals
with quantities. Wherever the things treated are capable of being more or less
in magnitude, there the laws and relations must be mathematical in nature"’.

Lautore chiarisce cosi come la matematica non sia semplicemente uno tra i mol-
teplici linguaggi che ¢ possibile usare per esprimere le leggi economiche. Si tratta
invece del linguaggio naturale dell economia, in quanto, agli occhi di Jevons, le
leggi economiche sono 7 sé matematiche. Nella misura in cui le leggi economi-
che sono di per sé quantitative, la matematica si rivela essere 'unico linguaggio
appropriato per esprimere tali leggi. Come Jevons scrive nella sua Zheory, «the
laws [of political economy] are mathematical: Economists cannot deprive them of
their nature by denying them the name; they might as well try to alter red light by
calling it blue»'®. Secondo Jevons, usare qualunque altro tipo di linguaggio per
rappresentare le leggi dell’economia equivale a contraffare 'immagine della natu-
ra stessa; per riprendere la metafora di Jevons, evitare di optare per la matematica
equivale a tentare di alterare una luce rossa chiamandola blu. E questa luce, come
Jevons ritiene, non diviene certo meno rossa soltanto perché scienziati ed eco-
nomisti la guardano attraverso degli occhiali blu, o perché tentano di attribuirle
il nome di un altro colore. Possiamo notare cosi che, per Jevons, ¢ la natura a
parlare il linguaggio della matematica. Lo scienziato dovra allora usare il sistema
di segni che piu si confa alle caratteristiche proprie della natura stessa.

Jevons sostiene dunque che tutti gli altri linguaggi deformano I'immagi-
ne delle leggi economiche e rendono impossibile fornire una rappresentazione
adeguata delle stesse, cosi come non ¢ possibile trarre una percezione adeguata
di una luce rossa attraverso delle lenti blu. Rifiutando di adoperare il linguaggio
matematico nell’economia, gli economisti inficiano la propria comprensione del-

le leggi economiche. Come Jevons scrive nella 7heory:

16 1d., The Mathematical Theory of Political Economy, «Journal of the Statistical Society of Lon-
don», 37, 4, 1874, pp. 478-488, in particolare p. 480.
7 1d., Theory of Political Economy, Macmillan, London 1871, p. 4.

8 Ivi, pp. 4-5.

Mathesis universalis |84
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

If [...] in Political Economy we have to deal with quantities and complicated
relations of quantities, we must reason mathematically; we do not render the
science less mathematical by avoiding the symbols of algebra, — we merely refuse
to employ, in a very imperfect science, much needing every kind of assistance,
that apparatus of signs which is found indispensable in other sciences" .

A dire di Jevons, tutti i concetti chiave dell’economia politica (quali il lavoro,
la moneta, il capitale, o il piacere e il dolore) sono nozioni di tipo quantitativo.
Parimenti, le leggi dell’economia che governano le relazioni tra questi concetti
sono quantitative. Jevons giustifica dunque la propria scelta di applicare il lin-
guaggio matematico all’economia sulla base della natura stessa delle sue leggi:
le leggi dell’economia sono in sé quantitative, e per questo richiedono l'uso del
linguaggio matematico.

Riassumendo la posizione di Jevons e le giustificazioni da lui presentate a
supporto della propria decisione di adoperare il linguaggio matematico nell’e-
conomia politica, diventa allora chiaro come I'argomento dell’autore abbia una
portata ontologica. Come ho mostrato, Jevons non considera che la matematica
sia uno dei molteplici linguaggi mediante i quali ¢ possibile rappresentare il mec-
canismo delle leggi economiche. La matematica, ai suoi occhi, appare piuttosto
come il linguaggio naturale dell'economia. E la natura stessa ad adoperare il lin-
guaggio matematico. La matematica ¢ di conseguenza I'unico linguaggio appro-
priato per rappresentare i fenomeni e le leggi dell’economia®. I fenomeni studiati
dagli economisti sono in sé matematici, ragion per cui ¢ non solo possibile, ma

persino necessario utilizzare la matematica per studiarli e rappresentarli.

SEGNI, PENSIERI E COSE

Come ho illustrato nella sezione precedente, Jevons, affermando che siano i feno-
meni naturali ad adoperare il linguaggio della matematica, sostiene che quest’ul-
tima sia l'unico sistema di segni in grado di rappresentare fedelmente le leggi
economiche. Tale postulato pone dunque la questione relativa al rapporto tra il

linguaggio e il mondo, o tra i segni e gli oggetti da essi denotati. Dal canto suo,

¥ Ivi, p. 6.

2 E bene notare come, per Jevons, la struttura generale del mondo non impieghi tanto il lin-

uaggio della matematica, quanto quello della logica. Se la matematica, difatd, ¢ il linguaggio
naturale delle leggi di natura che hanno carattere quantitativo, tutti i fenomeni naturali (inclusi
quelli di tipo quantitativo) sono governati dalle leggi della logica, sicché la logica si trova altresi alla
base dei fenomeni e delle scienze di tipo matematico. Per quanto concerne la priorita della logica
sulla matematica, si veda: Id., Pure Logic, or the Logic of Quality apart from Quantity, in 1d., Pure
Logic and Other Minor Works, Macmillan, London 1890, pp. 1-78, in particolare pp. 3-6; Id., 7he
Principles of Science: A Treatise on Logic and Scientific Method, Macmillan, London 1877 (ed. or.
1874), p. 154; 1d., Theory, cit., p. 8. Questo aspetto del pensiero di Jevons ¢ stato approfondito
da Margaret Schabas: si veda M. Schabas, A World Ruled by Number, cit., in particolare cap. 4 e 5.

Mathesis universalis |85
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Jevons affronta questioni simili in un passo della sua opera principale, vale a dire
The Principles of Science (1874), un lungo trattato sulla logica e il metodo scientifi-
co. In questo passo, Jevons si domanda se 'oggetto dello studio della logica siano
i segni, i pensieri, o le cose. Dopo aver affermato che i segni — e per i logici e per i
matematici — non sono altro che un utile strumento atto a facilitare lo studio dei
fenomeni naturali, Jevons osserva che i segni linguistici sono comunque indispen-
sabili non solo per il ragionamento, ma anche (e soprattutto) per comunicare con
gli altri, ossia per la trasmissione della conoscenza. In ultima analisi, tuttavia, per
Jevons la logica si occupa dedgli oggetti del mondo, e non dei segni. Se ¢ possibile
studiare gli oggetti del mondo attraverso i segni, ¢ in quanto vi ¢ corrispondenza

tra i segni, i pensieri e le cose. Come si legge nei Principles of Science,

logic treats ultimately of thoughts and things, and immediately of the signs
which stand for them. Signs, thoughts, and exterior objects may be regarded as
parallel and analogous series of phenomena, and to treat any one of the three
series is equivalent to treating either of the other series*'.

Jevons sostiene dunque che esistono tre serie parallele — la serie dei segni, dei
pensieri e delle cose — e che trattare dell'una equivale a trattare delle altre due,
giacché le tre serie sono parallele e analoghe.

Alla luce di questo passo, ¢ allora possibile riformulare I'interrogativo po-
sto in precedenza. Perché Jevons considera necessario applicare la matematica
all'economia, o, in altri termini, su quale di queste tre serie si colloca allorché
prende questa decisione? La giustificazione avanzata dall’autore al fine di difen-
dere la propria scelta fornisce gia una risposta implicita. Sostenendo che I'econo-
mia politica richieda 'uso della matematica in quanto le sue leggi sono esse stesse
matematiche, Jevons pare suggerire di aver preso le mosse dalla serie delle cose.
Dal punto di vista di Jevons, la natura quantitativa dei fenomeni considerati in-
vita lo scienziato a riconoscere il carattere matematico delle leggi dell’economia;
consapevolezza che non lascerebbe altra scelta se non quella di adoperare il lin-
guaggio matematico in ambito economico. Il processo partirebbe dunque dalla
serie delle cose, per poi spostarsi su quella dei segni. O almeno questo ¢ quanto
si desume dall’argomentazione di Jevons.

Come si puo intuire dal passo dei Principles of Science qui citato, Jevons
considera i segni linguistici, e dunque anche quelli matematici, alla stregua di
strumenti utili (e necessari) per pensare, rappresentare il mondo e trasmettere le
conoscenze. Sebbene in alcuni passi della medesima opera I'autore accenni al pro-

blema della differenza tra segni e oggetti denotati, sottolineando come i segni non

21

W.S. Jevons, Principles of Science, pp. 8-9.

Mathesis universalis |86
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

possano mai rappresentare in maniera pienamente fedele la natura®, nel passo so-
pracitato Jevons sostiene che le tre serie (quella dei segni, dei pensieri e delle cose)
sono equivalenti, cosicché diviene possibile porsi su una serie per trattare, in ultima
analisi, delle altre due. E possibile, dunque, considerare i segni per produrre cono-
scenze riguardanti gli oggetti naturali. Quello che Jevons non contempla ¢ come
una serie possa riflettersi su un’altra, ossia possa proiettare le proprie caratteristiche
sulle altre due. In altri termini, Jevons sostiene che i segni siano imperfetti, ma non
si pone la questione relativa alla loro neutralita o al loro potere creativo. Lautore
vede il linguaggio come uno strumento manchevole, ossia come uno strumento
limitato, non abbastanza potente da rappresentare con perfetta fedelta la natura,
senza perd chiedersi se e come lo strumento agisca sull’oggetto, modificandone
I'immagine. Riprendendo la metafora della luce e degli occhiali: Jevons ritiene che
i segni siano simili a degli occhiali dalle lenti trasparenti, certo non in grado per
mostrare pienamente la natura per come essa ¢, ma comunque atti a rappresentarla
senza deformala. Tuttavia, 'autore non tiene conto di come questi occhiali possano
essere, ad esempio, colorati, cosi da fornire la propria tinta all'oggetto che stiamo
guardando. E nemmeno si chiede se vi sia effettivamente, al di la degli occhiali,
un oggetto indipendente dalle lenti attraverso le quali tale oggetto viene osservato.

Jevons trascura dunque di porre la domanda relativa alle conseguenze ine-
renti al proprio gesto, vale a dire le conseguenze della riscrittura della natura nel
linguaggio matematico. La mia proposta ¢ dunque di considerare che Jevons non
abbia affatto preso le mosse dalle serie delle cose, ma da quella dei segni, cosicché
la sua tendenza a vedere la natura come in sé matematica sarebbe I'effetto dell’ap-
plicazione della matematica all'economia; e non viceversa, come Jevons sostiene.
Usando le lenti della matematica, Jevons ¢ propenso a vedere le leggi economi-
che come matematiche in sé. Lautore non considera dunque come muoversi
da una serie all’altra, ossia da quella dei segni a quella delle cose, produca un
effetto ottico attraverso il quale le cose appaiono a immagine dei segni, poiché
la rappresentazione degli oggetti naturali non ¢ indipendente dalla natura dei
segni attraverso i quali gli oggetti vengono trascritti. Nessuna lente ¢ mai neu-
tra: la natura quantitativa dei segni matematici si riflette sull’oggetto osservato
attraverso gli occhiali della matematica da lui inforcati. La natura, come l'autore
stesso ammette, non parla mai da sé, ma sempre attraverso un sistema di segni, i
quali danno la propria forma agli oggetti naturali. A loro volta, tali oggetti non

possono essere distinti dai segni che li rappresentano.

22 Ivi, p. 216. Circa le riflessioni di Jevons sulla natura finita e limitata dei segni, mi permetto

di rimandare al mio E. Buono, A Syntax of Phenomena: William Stanley Jevonss Logic and Philo-
sophy of Science as an Ars Combinatoria, «Intellectual History Review», 32, 2, 2022, pp. 299-323.

Mathesis universalis |87
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

LA LENTE DELLA MATEMATICA

In questa sezione, mi concentrerd dunque sulle conseguenze dell’applicazione
del linguaggio matematico alle nozioni dell’economia, al fine di mostrare come
tale gesto di riscrittura operato da Jevons nella sua 7heory modelli I'oggetto da
lui studiato. Nella 7heory, Jevons prende le mosse dall’utilitarismo di Jeremy
Bentham, tentando di costruire una «mechanics of human interest»™. Secondo
Bentham, ogni azione ¢ motivata dal desiderio di ricercare il piacere e rifuggire
il dolore?. La teoria economica di Jevons & basata sul medesimo principio, come
ammette ['autore stesso: mostrare come gli individui tentino di massimizzare la
propria felicitd®. Jevons riprende dunque il procedimento del calcolo dei piaceri
e dei dolori, fulcro della filosofia utilitarista di Bentham, e lo trasforma in uno
strumento di analisi economica. Leconomia politica ¢ fondata, per Jevons, sulle
«laws of human enjoyment»**, e studia il comportamento attraverso il quale I'indi-
viduo massimizza il proprio piacere attraverso il consumo dei beni.

Jevons sostiene che i sentimenti di piacere e dolore possono essere consi-
derati alla stregua di grandezze matematiche”. Tali grandezze sono provviste di
due dimensioni: la durata e I'intensitd”®. Lautore delinea dunque un’analogia
mediante la quale tenta di matematizzare i sentimenti di piacere e dolore, scri-
vendo che «pleasure and pain [...] are magnitudes possessing two dimensions, just as
an area or superficies possesses the two dimensions of length and breadth»*. Parago-
nando i sentimenti di piacere e di dolore a un’area dotata di una certa lunghezza e
altezza, Jevons pone le basi per la matematizzazione di questi sentimenti. E bene
notare come durata e intensita siano due delle sette caratteristiche che Bentham
attribuisce a piacere e dolore®. Tra queste sette caratteristiche — vale a dire durata,
intensitd, certezza, vicinanza, fecondita, purezza ed estensione — Jevons seleziona
le prime due per facilitare la matematizzazione dei sentimenti di piacere e dolore,

come ha fatto notare Nathalie Sigot®'.

2 1Id., Theory, cit., p. 24.

2 A tal proposito si veda, in particolare, I'incipit di ]. Bentham, An Introduction to the Principles

of Morals and Legislation, in 1d., The Collected Works of Jeremy Bentham, a cura di J.H. Burns e
H.L.A. Hart, Clarendon Press, Oxford 1996 (ed. or. 1789), p. 11.

25

Jevons, Theory, cit., p. 27.

% Tvi, p. 47.
7 i, p. 33.
5 i, p. 34,
» i, p. 35.

% Tvi, pp. 33-34.

3t N. Sigot, Jevonss Debt to Bentham: Mathematical Economy, Morals and Psychology, «The Man-
chester School», 70, 2, 2002, pp. 262-278, in particolare pp. 265-270.

Mathesis universalis |88
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Per portare avanti tale processo di matematizzazione, 'autore adopera lo
strumento del calcolo differenziale, che ha appreso dal logico e matematico Au-
gustus De Morgan nel corso dei propri studi a University College London®.
Jevons giustifica 'adeguatezza di questo strumento matematico sulla base di una
caratteristica tipica, a suo dire, dei sentimenti di piacere e dolore: dato che questi
sentimenti variano in maniera costante, e dato che il calcolo differenziale & uno
strumento particolarmente adatto per rappresentare fenomeni simili, allora il
calcolo differenziale sarebbe lo strumento matematico adeguato per esprimere la
natura di questi sentimenti*. Jevons costruisce dunque un grafico composto da
rettangoli, ove la base di ogni rettangolo coincide con un intervallo di tempo (un
minuto) e la loro altezza sta per I'intensita del sentimento provato in quell’in-
tervallo. Larea aggregata dei rettangoli coincide con la quantita totale del sen-
timento provato in un dato lasso di tempo. Come si pud notare dal grafico qui
riprodotto (la figura I della 7heory), Jevons rappresenta dunque un sentimento la

cui intensitd decresce nel lasso di tempo considerato™.

b
Fyl.

m n =

Jevons specifica dunque che i sentimenti non variano affatto in maniera

repentina o per intervalli regolari, come si potrebbe desumere guardando il gra-

32 Circa l'uso, da parte di Jevons, del calcolo differenziale, e circa 'influenza di De Morgan su

questo aspetto del suo pensiero, si veda: R.D.C. Black, Jevons, Bentham and De Morgan, «Eco-
nomica», 39, 154, 1972, pp. 119-134, in particolare pp. 127-134; R.D.C. Black, jevons, Margi-
nalism and Manchester, cit., p. 5; De Marchi, Mill and Cairnes and the Emergence of the Marginal
Revolution, cit., p. 357. Se Black ritiene che 'influenza di De Morgan sia centrale nella scelta di
Jevons di applicare la matematica in ambito economico, Nathalie Sigot sostiene che questa scelta
dipenda dall'influenza di Jeremy Bentham sul pensiero di Jevons, mentre invece Harro Maas
sottolinea 'importanza di Richard Jennings; si veda Sigot, Jevonss Debt to Bentham, cit., in parti-
colare p. 264; H. Maas, William Stanley Jevons and the Making of Modern Economics, cit., p. 172.
3 W.S. Jevons, Theory, cit., pp. 35-36.

3 Ivi, p. 36. Il grafico si puo trovare alla stessa pagina.

Mathesis universalis |89
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

fico. LCautore propone allora di supporre che questi intervalli siano infinitamen-
te brevi, cosicché diviene possibile rappresentare la variazione costante dell’in-
tensita del sentimento, secondo la struttura del calcolo differenziale®. Jevons si

serve allora del calcolo differenziale per costruire il grafico seguente (la figura II

della Zheory)™:
b

Come scrive Jevons, commentando il grafico: «the proper representation of the
variation of feeling is found in a curve of more or less simple character»”. Jevons
chiarisce che ogni punto sulla curva indica l'intensita del sentimento in un dato
istante, mentre la quantita totale del sentimento nel lasso di tempo considerato
corrisponde all’area sottostante alla curva®®.

Mediante tale curva, Jevons si propone dunque di fornire una rappresenta-
zione appropriata (proper representation)® di come I'intensita del sentimento vari
in un dato lasso di tempo. Sulla base delle medesime considerazioni e usando la
stessa metodologia, Jevons costruisce la curva o funzione di utilita, fondamento
della sua teoria del valore. Jevons basa la sua nozione di utilita, e dunque quella di
valore, sul calcolo dei piaceri e dei dolori e sulla rappresentazione matematica di
tale calcolo. Secondo la definizione di Jevons, la parola ‘utilitd’ denota una qualita
astratta attraverso la quale un oggetto pud servire i fini dell’agente economico®.
In tal senso, tutto cio che produce piacere (o evita di produrre del dolore) puo

possedere la qualita astratta dell’utilita. Inoltre, tutto cio che possiede utilita puod

% Ivi, pp. 36-37.

36

Per il grafico della figura II, si veda ivi, p. 37.
7 1vi, pp. 37-38.

38 Ibidem.

» i, p.37.

O Tvi, p. 45.

Mathesis universalis |90

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

essere considerato come un bene dal punto di vista economico®'. Lutilita dei
beni dipende dalle circostanze nelle quali gli agenti si trovano a essere*?, sicché
lutilitd ¢ una qualitd soggettiva, e non una caratteristica oggettiva dei beni®.
Jevons conclude dunque che non tutte le porzioni di uno stesso bene possiedono
la medesima utilitd*, poiché il piacere che gli agenti traggono dal consumo di un
bene (e dunque l'utilitd) varia in relazione alla quantita del bene che gli agenti
possiedono o hanno gid consumato®. Riprendendo I'esempio dell’autore: per
una persona molto assetata I'acqua sara estremamente utile, ma se qualcuno ha
accesso a una quantita illimitata di acqua, allora avere un bicchiere di acqua in
pilt non fara alcuna differenza®. 1l valore di un bene ¢ determinato dall’utilita
connessa all’'ultima porzione di bene consumato, ossia da quello che Jevons chia-
ma il grado finale di utilita®.

La variazione del grado dell’utilita rispetto alla quantita del bene consuma-
to ¢ anch’essa rappresentata da una curva continua, costruita con lo strumento
del calcolo differenziale, ove il grado di utilita ¢ posto sull’asse delle ordinate,
mentre invece la quantita del prodotto su quello delle ascisse, come si puo notare

osservando questo grafico (la figura IV della 7heory)*®:
Y

» Fyg. IV

A

St s

A Ibidem.

2 Ivi, p. 52.

“ Ivi, pp. 81-82.

“ Tvi, p. 52.

B Ivi, p. 53.

% Tvi, pp. 52-53.

7 Tvi, p- 61.

% Ivi, p. 58.

Mathesis universalis |91

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Jevons fa 'esempio del consumo di cibo per illustrare questa curva, spiegando
che, se si consuma la quantita di cibo corrispondente al segmento oa (sull’asse
delle ascisse), il grado di utilita fornito dalla porzione di bene consumato corri-
sponde al segmento #b. In tal modo, quando si consuma una porzione aggiun-
tiva, vale a dire quella compresa tra e 4, 'utilita sara il prodotto di a4’ e di ab
(Parea del rettangolo). Se la quantita di cibo ¢ infinitamente piccola, come si
suppone che sia qualora si utilizza il calcolo differenziale, allora il grado di utilita
corrisponde all’altezza del rettangolo (o al segmento 26)*.

Mediante questi grafici, Jevons tenta di rappresentare le percezioni di pia-
cere e dolore degli individui attraverso il linguaggio matematico. Come si puod
notare, il ragionamento dell’autore si basa sul presupposto secondo il quale le
percezioni individuali di piacere e dolore possono essere espresse attraverso delle
grandezze matematiche, e ancor prima sull’assunto secondo il quale queste per-
cezioni abbiano natura in sé quantitativa. Se tale ¢ la loro natura, le sensazioni di
piacere e dolore possono essere rappresentate in maniera adeguata soltanto attra-
verso il linguaggio matematico; linguaggio che mette in rilevanza il loro aspetto
quantitativo, il quale sarebbe d’altronde, agli occhi di Jevons, la cifra peculiare
della loro natura.

In tal modo, il linguaggio matematico, nello specifico quello del calcolo
differenziale, agisce alla maniera di un filtro: questo linguaggio lascia passare al-
cune caratteristiche, ad esempio 'aspetto quantitativo dei sentimenti di piacere e
dolore, mentre invece blocca la strada ad altri tratti, che non trapelano una volta
applicato il filtro del linguaggio matematico all'oggetto considerato. Il linguag-
gio matematico fa ben altro che rappresentare neutralmente la natura. Latto di
trascrizione ridisegna la natura, la riscrive, mettendo in valore solo gli aspetti
coerenti con le caratteristiche del linguaggio adoperato. In questo caso, mediante
I'uso del linguaggio matematico Jevons si propone di mettere in luce I'aspetto
quantitativo del fenomeno, ossia la variazione dell’intensita del sentimento, che
puo essere pill 0 meno intenso a seconda del momento in cui viene esperito e in
relazione alla quantita del bene consumato. Lattenzione viene dunque concen-
trata sul lato illuminato dal filtro del linguaggio matematico, sicché sulla base
di questa trascrizione dei sentimenti di piacere e dolore diventa possibile vedere
Poggetto sotto alcuni versanti, conformi agli aspetti che il filtro lascia passare. Le
altre caratteristiche che possono potenzialmente essere proprie dell’'oggetto in

questione ricadono invece in una zona d’ombra.

©  Ibidem.

Mathesis universalis |92
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Il gesto di Jevons ¢ dunque memore dell’operazione di Galileo, o di quella
che il filosofo Carlo Sini chiama “la mossa di Galileo™. Tale operazione, spiega
Sini, consiste nel ridurre il movimento alla sua componente quantitativa, leggen-
dola nei termini di pura traslazione, registrabile nello schema degli assi cartesiani,
laddove la sua matematizzazione ¢ possibile’’. La distinzione galileiana tra qualita
primarie e secondarie, ossia tra quantitd e qualita, segue la medesima logica. A
contare sono, iz primis, le caratteristiche quantificabili, e dunque oggettivabili, dei
fenomeni naturali, ragion per cui le qualita vengono rimosse e relegate a un aspet-
to meramente soggettivo’. Parimenti, applicando ai sentimenti di piacere e dolo-
re il filtro del linguaggio matematico, Jevons riduce tali fenomeni — dalla portata
eminentemente soggettiva — ai loro aspetti quantitativi, e dunque oggettivabili.

Al fine di chiarire ulteriormente il gesto di Jevons, ¢ opportuno guardare
con rinnovata attenzione il fenomeno di cui 'autore offre una trascrizione mate-
matica, vale a dire il sentimento di piacere. Come ho illustrato, Jevons equipara
questo fenomeno a una grandezza matematica, determinando cosi il punto di
vista dal quale andrebbe osservato e selezionandone gli aspetti atti a rientrare nel-
la zona illuminata dai segni matematici. Purtuttavia, non ¢ certo questa I'unica
maniera nella quale ¢ possibile guardare al sentimento di piacere. Per esempio,
potremmo considerare questo fenomeno da un punto di vista religioso, cosicché
il sentimento di piacere si rivelerebbe essere un dono che Dio conferisce agli es-
seri umani. In tal modo, a entrare nel cono di luce potrebbe essere I'origine del
sentimento di piacere. Jevons assume una prospettiva simile, d’altronde, quando
annota nel suo diario, il 5 aprile 1857, che l'istinto sociale ¢ stato conferito da
Dio agli esseri umani in modo tale da permettere loro di vivere in una societa
pacifica’®. Potremmo cambiare nuovamente il nostro punto di vista osservando
come anche il fine del sentimento di piacere possa essere a sua volta un aspetto
degno di considerazione. La percezione del piacere potrebbe per esempio, come
sostiene il filosofo evoluzionista Herbert Spencer, svolgere un ruolo importante
nel nutrire i sentimenti di empatia verso il prossimo, favorendo il processo di

creazione della societd umana e cosi 'evoluzione®.

0 C. Sini, Le arti dinamiche, in 1d., Transito Verita. Figure dell'enciclopedia filosofica, in Opere,
vol. V, Jaca Book, Milano 2012 (ed. or. 2005), pp. 924-925. Sini ha affrontato nuovamente
questioni simili nel suo scritto recente Id., Intelligenza artificiale e altri scritti, Jaca Book, Milano
2024, pp. 113-124.

U 1d., Le arti dinamiche, in 1d., Transito Verita, cit., p. 897.

2 Ivi, p. 924.

5 W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. 1, p. 158.

> A tal proposito, si veda H. Spencer, Data of Ethics, Williams and Norgate, London 1879, §
67, p. 185.

Mathesis universalis |93
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

Come si pud notare sulla base di questi esempi, il fenomeno che Jevons
matematizza (il sentimento di piacere) puo rientrare in sistemi discorsivi e scien-
tifici di vario genere, e ognuno di questi sistemi illumina alcuni tratti dell'og-
getto, lasciandone altri in ombra. Le maniere in cui un fenomeno ¢ passibile di
essere descritto sono tante quanti i linguaggi e sistemi discorsivi nei quali viene
trascritto. A seconda delle lenti attraverso le quali lo guardiamo, il fenomeno
assume forme e colori diversi: il piacere ¢ una funzione della quantita del bene
consumato; il piacere ¢ un dono di Dio che permette agli umani di vivere in
armonia con il prossimos; il piacere instilla negli esseri umani dei sentimenti di
empatia verso i loro simili e giova cosi al processo evolutivo. Ogni linguaggio,
similmente a un filtro, seleziona alcuni tratti fondamentali, coerenti con le ma-
niere espressive e le logiche inerenti ad esso. E improbabile che, in un discorso
di tipo religioso, la variazione del piacere in un lasso di tempo, oppure la sua
relazione con la quantita del prodotto consumato paiano essere degni di nota.
Questi aspetti sono solo alcune delle possibili colorazioni che il fenomeno della
percezione del piacere puo assumere, ma ben poco rilevanti se fossimo interessati,
ad esempio, a comprendere come 'essere umano pud rendere grazie a Dio per i
suoi doni. Pur trattandosi sempre dello stesso fenomeno, vi sono innumerevoli
discorsi e linguaggi attraverso i quali tale fenomeno puo essere espresso. E ogni
linguaggio apre alcune porte, ma ne chiude delle altre.

Un ulteriore esempio di come sia possibile guardare a un medesimo og-
getto attraverso sistemi linguistici diversi emerge nel contesto della teoria margi-
nalista, di cui Jevons ¢ uno dei principali esponenti. E difatti ben noto che Carl
Menger, uno degli economisti che insieme a Jevons e Walras compone la triade
degli iniziatori della rivoluzione marginalista, abbia scelto di non usare il linguag-
gio matematico. Benché il fine ultimo di Menger fosse simile a quello di Jevons
e Walras, proponendosi anch’egli di spiegare il meccanismo del comportamento
attraverso il quale 'agente economico tenta di massimizzare I'utilita derivante dal
consumo di un bene, Menger non ritiene che la matematica sia un linguaggio
adeguato per elaborare la propria teoria. In una lettera a Walras, Menger afferma
che la matematica non ¢ un linguaggio appropriato per identificare la causa dei
fenomeni economici, come quest'ultimo si propone di fare’. Menger adotta al-
lora un metodo differente, che lo storico del pensiero economico William Jaffé
ha descritto nei termini seguenti: «a method of process analysis tracing the complex

phenomena of the social economy to the underlying atomistic forces at work»*. In tal

5 Siveda L. Walras, Correspondence of Léon Walras and related papers, vol. I-111, Amsterdam,
North Holland Publishing Co., Amsterdam 1965, vol. I, pp. 768-770, vol. 11, pp. 2-6.

56

W. Jafté, Menger, Jevons and Walras De-Homogenized, «Economic Inquiry», 14, 4, 1976 pp.
511-524, in particolare p. 521. Le questioni sollevate da Jaffé in questo contributo sono state

Mathesis universalis |94
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

modo, Menger sceglie un metodo diverso per rappresentare le leggi economiche,
nella misura in cui la sua attenzione si rivolge ad aspetti parzialmente differenti
dei fenomeni tipici dell’analisi di tutti e tre i marginalisti: se Jevons si concentra
sull’aspetto quantitativo dell’utilitd, Menger guarda invece al processo attraverso
il quale le leggi economiche emergono. Sebbene il loro obiettivo sia, in ultima
analisi, il medesimo, il linguaggio usato rispettivamente da Jevons e da Menger
enfatizza aspetti diversi dei fenomeni in questione.

Lobiettivo della mia analisi, dunque, non ¢ affatto determinare chi abbia
ragione e chi torto, se Menger o Jevons, o quale teoria economica sia pit efficace.
La chiave di volta della questione che vorrei porre consiste nel comprendere che
ogni linguaggio mostra aspetti diversi del mondo, giacché lo trascrive in maniere
differenti. Il punto non ¢ chiedersi se Jevons stia rappresentando in maniera pitt o
meno adeguata il fenomeno naturale al quale volge la sua attenzione; e, d’altron-
de, un simile quesito lascia pur sempre intatta la domanda del “rispetto a cosa”
una rappresentazione del mondo possa essere considerata pud o meno adeguata.
Il punto che vorrei sottolineare ¢ relativo al gesto di Jevons, sicché non dovrem-
mo chiedere se la sua teoria economica sia 0 meno una rappresentazione fedele
dei fenomeni naturali, ma piuttosto prestare attenzione al fatto che Jevons sta
rappresentando. Se, da un lato, Jevons sostiene che tutti gli altri linguaggi diversi
dalla matematica sono inappropriati per rappresentare le leggi dell’economia, di
modo che usare un altro linguaggio vorrebbe dire cercare di alterare la luce rossa
chiamandola blu, potremmo osservare che la detta luce non ¢ né blu né rossa, ma
che assume il colore delle lenti attraverso i quali la guardiamo, e dalle quali non
puo piu essere distinta. Non ¢’¢ un unico linguaggio attraverso il quale descrivere
la natura, e anche chiedere se un linguaggio sia pitt 0 meno adatto a rappresentare
i fenomeni naturali reitera 'idea che vi siano degli oggetti naturali indipendenti
dal sistema di segni attraverso i quali appaiono.

Come accennavo, ¢ il linguaggio, trascrivendo i fenomeni naturali, a pro-
iettare le proprie caratteristiche su questi ultimi. Per comprendere ulteriormente
questo punto, occorre prestare di nuovo attenzione all’assunto di Jevons, secondo

il quale i sentimenti di piacere e di dolore variano costantemente. Allorché si ap-

poi riprese da vari studiosi e studiose in un numero dell'«American Journal of Economics and
Sociology» del 1998, numero incentrato in particolare sulla relazione tra i tre protagonisti della
rivoluzione marginalista. Si veda: S. Peart, Jevons and Menger Re-Homogenized? Jaffé after 20 Years,
«American Journal of Economics and Sociology», 57, 2, 1998, pp. 307-325; R.E Hébert, Jevons
and Menger Re-Homogenized: Who Is the Real ‘Odd Man our? A Comment on Peart, «American
Journal of Economics and Sociology», 57, 3, 1998, pp. 327-332; P. Fontaine, Menger, Jevons, and
Walras Un-Homogenized, De-Homogenized, and Homogenized: A Comment on Peart, «American
Journal of Economics and Sociology», 57, 3, 1998, pp. 333-339; EV. Comim, Jevons and Menger
Re-Homogenized? Jaffé After 20 Years: A Comment on Peart, «(American Journal of Economics and

Sociology», 57, 3, 1998, pp. 341-344.

Mathesis universalis |95
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

presta a esprimere questi sentimenti attraverso una funzione matematica, costru-
ita mediante il calcolo differenziale, Jevons postula che i sentimenti di piacere e
di dolore abbiano in sé questa caratteristica. Difatti, perché sia possibile costruire
una curva continua, la quantita espressa dalla variabile indipendente deve variare
in maniera costante. Inoltre, questa variabile dipendente deve mostrare una va-
riazione continua rispetto alla variabile indipendente perché la curva possa avere
una forma semplice e regolare. Nella sua 7heory, Jevons presuppone quindi che
i sentimenti di piacere e di dolore, cosi come l'utilita che gli agenti economici
traggono dal consumo dei beni, siano provvisti di queste caratteristiche, senza
le quali non sarebbe ragionevole rappresentare tali fenomeni per mezzo di una
variabile dipendente in variazione continua rispetto alla variabile indipendente.
Jevons da allora per scontato che i sentimenti di piacere e di dolore varino
costantemente, ¢ procede alla loro matematizzazione. Eppure, potremmo chie-
dere, sulla base di cosa 'autore ritiene opportuno attribuire a questi fenomeni
mentali tali caratteristiche? Invero Jevons non porta avanti un’analisi volta ad ap-
purare se questi fenomeni abbiano o meno una simile natura: si contenta invece

di postulare che siano tali. Come si legge nell'introduzione della 7heory:

[flinding that the quantities with which we have to deal are subject to continuous
variation, I do not hesitate to use the appropriate branch of mathematical
science, involving though it does the fearless consideration of infinitely small
quantities. The theory consists in applying the differential calculus to the
Jfamiliar notions of wealth, utility, value, demand, supply, capital, interest,
labour, and all the other notions belonging to the daily operations of industry” .

Come si pud notare, Jevons postula che le percezioni di piacere e dolore varino
in maniera costante, ma non spiega come sia giunto a tale conclusione. Lautore
non pare nemmeno seguire un procedimento di tipo assiomatico, nel quale ¢
accettabile fare “come se” i fenomeni studiati siano provvisti delle caratteristiche
necessarie per la loro matematizzazione. Lautore presuppone che questi fenome-
ni siano per natura tali.

Questo assunto, cruciale per il processo di matematizzazione delle sensazioni
di piacere e di dolore, sprona dunque a porre nuovamente una domanda legata alla
relazione tra la serie dei segni e delle cose di cui Jevons tratta nei suoi Principles of
Science: su quale serie si colloca Jevons allorché afferma che i sentimenti di piacere
e di dolore variano in maniera costante? La mia proposta ¢ la seguente: Jevons ¢
incline a vedere i sentimenti di piacere e di dolore, nonché il concetto di utilita,
nei termini della variazione continua in virti del linguaggio da lui scelto, ossia il

calcolo differenziale, che ¢ difatti provvisto di tale caratteristica. Il linguaggio ma-

57

W.S. Jevons, Theory, cit., p. 4.

Mathesis universalis |96
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

tematico del calcolo differenziale proietta la propria natura sul fenomeno naturale,
trascrivendolo a propria immagine e somiglianza. In altri termini, leffetto ottico
delle lenti del calcolo differenziale avvolge i fenomeni naturali. La serie dei segni
si riflette sulla serie delle cose. Se, per Jevons, i segni sono uno strumento neutro
mediante il quale rappresentare la serie delle cose, egli non si avvede di come pas-
sare da una serie all’altra generi degli effetti ottici che si ripercuotono su entrambe
le serie, modificando I'immagine delle cose che traspare attraverso i segni. Le ca-
ratteristiche proprie dei segni, ad esempio il carattere quantitativo o la variazione
continua che secondo Jevons ¢ tipica dei sentimenti di piacere e di dolore, paiono
dunque essere delle caratteristiche naturali dei fenomeni in questione.

Queste riflessioni invitano allora a riconsiderare la posizione di Robert
Denis Collison Black e Neil De Marchi, due eminenti storici del pensiero eco-
nomico. Black e De Marchi hanno sostenuto che, dato il fine di Jevons (studiare
il comportamento attraverso il quale gli agenti economici massimizzano I'utili-
ta), ¢ ovvio che quest’ultimo abbia impiegato il calcolo differenziale’®. Lungi dal
chiedere se il calcolo differenziale sia 0 meno uno strumento appropriato per
una teoria economica volta ad analizzare il comportamento attraverso il quale
gli agenti economici tentano di massimizzare la propria utilitd, preme qui con-
centrarsi sulla nozione di “ovvietd”, ponendo una domanda diversa: agli occhi di
chi tale strumento pare essere tanto ovvio? Se un fenomeno naturale puo essere
rappresentato in svariate maniere, vari sistemi segnici possono sembrare pill o
meno adatti allo scopo; e la scelta di adoperarne uno piuttosto che un altro puod
sembrare pill 0 meno ovvia. D’altro canto, per i contemporanei di Jevons, come
accennavo nella prima sezione, la scelta di adottare il calcolo differenziale per
studiare i fenomeni economici pareva essere tuttaltro che ovvia, tanto da essere
addirittura stupefacente. Sorge allora il dubbio che la scelta di usare il calcolo
differenziale sia ovvia agli occhi di Black e De Marchi giacché questi studiosi, fa-
miliari con la tradizione della storia del pensiero economico, sono tanto abituati
a vedere i fenomeni economici come trascritti in curve di utilitd da aver smesso
di porsi la questione inerente alla relazione tra matematica ed economia. In fin
dei conti, ¢ stato Jevons ad avere la meglio: la sua trascrizione matematica dei
fenomeni economici ¢ parsa, a lungo andare, tanto convincente da imporsi come
“ovvia” per coloro che, pil di un secolo dopo la pubblicazione della sua Theory,
studiano gli stessi fenomeni. Dopo che Jevons ha osservato la natura attraverso le
lenti della matematica, trascrivendo cosi i fenomeni economici in tale sistema di

segni, ¢ diventato sempre piu difficile togliersi questi occhiali.

% Siveda: RD.C. Black, Jevons, Marginalism and Manchester, cit., p. 5; N. De Marchi, Mil/
and Cairnes and the Emergence of the Marginal Revolution, cit., p. 357.

Mathesis universalis |97
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

LA SCIENZA DELL'ECONOMIA NELLA SFERA PUBBLICA

Come ho tentato di evidenziare, Jevons vede la natura come in sé matematica
a causa della sua scelta di applicare il linguaggio matematico allo studio dei fe-
nomeni naturali. A sua volta, la luce peculiare di questo linguaggio si rinfrange
sullimmagine della natura, alla maniera di un paio di lenti che conferiscono il
proprio colore all’'oggetto osservato attraverso di essi.

Tuttavia, quest’indagine non fornisce una risposta alla domanda riguar-
dante la ragione per cui Jevons decide di usare la matematica per studiare i pro-
cessi economici. Per rispondere a questa domanda, occorre fare nuovamente un
passo a lato e osservare il gesto di Jevons, ossia I'applicazione della matematica
all’economia. In tal senso, occorre pensare alla scelta di un linguaggio piuttosto
che di un altro come a un atto che risponde non semplicemente alla volonta di
rappresentare la natura, ma come a una strategia retorica. Come fa notare il gio-

vane Nietzsche,

la forza che Aristotele chiama retorica, che ¢ la forza di mettere in luce e di
far valere, per ciascuna cosa, quel che ¢ efficace e impressiona, questa forza
¢ nello stesso tempo I'essenza del linguaggio: tale essenza si riferisce tanto
poco quanto la retorica al vero, all’essenza delle cose; essa non vuole istruire,
ma trasmettere ad altri un’emozione e un apprendimento soggettivi*.

Nel caso di Jevons, adoperare la matematica nell’ambito dell’economia ¢ vitale,
nella misura in cui 'autore intende fare dell’economia una scienza vera e propria.
Mostrerod inoltre come conferire uno statuto scientifico all'economia non sia
semplicemente una scelta conforme allo sforzo di fornire una rappresentazione
veritiera del mondo. Lessenza del linguaggio, come diceva Nietzsche, ¢ la reto-
rica. Parimenti, la posta in gioco nella scelta di Jevons di adottare la matematica
nell’'ambito economico ¢ di tipo politico, giacché fare dell’economia una scienza
matematica significa rafforzare 'autorita dell'economista nella sfera pubblica.
Nell'introduzione alla prima edizione della sua 7heory, Jevons afferma
qunto segue: «Economy, if it is to be a science at all, must be a mathematical scien-
ce»®. Diviene cosi subito chiaro che la questione dell’utilizzo della matematica
nell’economia ¢ connessa a quella dello statuto scientifico di quest’'ultima. Jevons
riteneva che le scienze umane dovessero riprendere il metodo della scienze natu-
rali per diventare delle scienze vere e proprie. Nei suoi Principles of Science, 'au-

tore caldeggia I'estensione del metodo delle scienze naturali alle scienze umane,

5% Friedrich Nietzsche, citato in C. Sini, Diventa cio che sei, in F. Cambria (a cura di), Vita,
conoscenza, Jaca Book, Milano 2018, pp. 15-142, in particolare pp. 81-82.

8 W.S. Jevons, Theory, cit., p. 3.

Mathesis universalis |98
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

scrivendo: «the physical sciences may therefore be properly made the practice-ground
of the reasoning powers, because they furnish us with a great body of precise and suc-
cessful investigations».®' Le scienze naturali, agli occhi di Jevons, nonché di molti
altri tra i suoi contemporanei, offrono un modello prezioso per tutte le altre di-
scipline, in virtl della loro efficacia®. E nella Gran Bretagna del diciannovesimo
secolo la matematica riveste il ruolo di regina scientiarum, di modello di esattezza
a cui tutte le altre scienze anelano. Per questa ragione, con buona pace dei suoi
contemporanei che ’hanno aspramente criticato per il suo ardire, che Jevons si
rivolga alla matematica per consolidare lo statuto scientifico dell’economia non
dovrebbe affatto destare stupore: nell’epoca vittoriana, ogni scienza che si rispetti
doveva essere una scienza matematica®. E per questo che per Jevons ¢ cruciale
convincere i suoi contemporanei della necessita di applicare la matematica allo
studio dei fenomeni economici. In un passo gia citato in precedenza, l'autore
afferma che 'economia ¢ si una scienza, ma una scienza imperfetta, nella quale
¢ necessario usare lo stesso sistema di segni (apparatus of signs) che si ¢ rivelato
essere indispensabile per le altre scienze®. Leconomia non pud rinunciare alla
matematica; pena, indebolire il suo statuto scientifico.

Se rendere I'economia una scienza vera e propria ¢ cosi importante per
Jevons, come accennavo, ¢ in quanto l'autore si serve dello statuto scientifico
dell’economia per giustificare il ruolo dell'economista nella sfera pubblica. Al
fondo della questione scientifica, si annida dunque una questione politica: la
scientificita dell’economia funge da supporto per 'autorevolezza pubblica di chi
puo dirsi esperto di tale scienza. Non a caso, in una lezione intitolata 7he Future
of Political Economy, Jevons si fa araldo della specializzazione dell’economia®. 1l
suo appello alla specializzazione ¢ un modo per affermare 'autorita degli econo-
misti rispetto a quella di coloro che sono privi di tale conoscenza scientifica.

Non sorprende dunque che la questione dell’autorita e della scientifici-

ta dell’economia emerga chiaramente nelle lezioni di Jevons il cui obiettivo era

81 W.S. Jevons, Principles of Science, cit., pp. xxvii-xviii.

62 Per altri tentativi di modellare le scienze umane sulle scienze naturali, si veda P. Mirowski

(a cura di), Natural Images in Economic Thought: “Markets Read in Tooth and Claw”, Cambridge
University Press, Cambridge 1994.

6 Sul ruolo della matematica nell'ambito della scienza dell’epoca vittoriana, si veda, ad esem-
pio: Jack Morrell e Arnold Thackray, Gentlemen of Science: Early Years of the British Association for
the Advancement of Science, Clarendon Press, Oxford 1981, pp. 273-275. Sull'uso della matema-
tica al fine di rendere 'economia politica una vera e propria scienza, si veda E.R. Weintraub, How
Economics Became a Mathematical Science, cit., in particolar modo p. 167.

¢ W.S. Jevons, Theory, cit., p. 6.
& W.S. Jevons, The Future of Political Economy, in Id., The Principles of Economics: A Fragment
of a Treatise on the Industrial Mechanism of Society and Other Papers, Macmillan, London 1905,

pp- 185-2006, in particolare pp. 197-201. Su questo tema, si veda anche S.J. Peart, 7he Economics
of W.S. Jevons, Routledge, London and New York 1996, in particolar modo p. 80, p. 98.

Mathesis universalis |99
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

educare lavoratori e lavoratrici. Dal 1866 al 1876, Jevons detiene la cattedra
di Logic, Mental and Moral Philosophy presso Owens College, a Manchester,
dove insegna logica, filosofia morale ed economia politica®. Come professore di
economia a Owens College, Jevons era inoltre incaricato di svolgere delle lezioni
serali — sotto il nome di Cobden Lectures — rivolte a docenti che insegnavano in
scuole frequentate da allievi provenienti dalle classi lavoratrici®.

Nel corso della sessione introduttiva al ciclo delle Cobden Lectures, Jevons
afferma che nella societd vi ¢ una conoscenza meramente superficiale delle no-
zioni dell’economia politica®®. Come dichiara in questa lezione, «to most persons
political economy is a mere name and suggests hardly the slightest notion of what the
science is»®. Jevons rimarca dunque come vi sia una considerevole differenza tra
Peconomista, che studia e comprende le leggi dell'economia, e le persone prive
di una qualsivoglia conoscenza scientifica di questa disciplina. Tale mancanza di
familiarita con i principi e le leggi di questa scienza inasprisce i conflitti politi-
ci che emergono allorché vengono trattate delle questioni legate all’economia.

Come Jevons afferma,

[i]n questions which have economical and political bearings, the dictates of
science and reasoning, are not calmly listened to. Every man thinks himself alike
able and privileged to form his own opinions by his own unaided intelligence’.

Leconomia ¢ un campo controverso, che accende gli animi, giacché delle que-
stioni che possono sembrare di primo acchito meramente economiche pongono
in ultima analisi problemi squisitamente politici. Nella sessione introduttiva al
ciclo delle Cobden Lectures, Jevons pone dunque una questione legata all’auto-
ritd pubblica dell’economista: chi ha il diritto di fornire la propria opinione sui
problemi connessi all’economia, e a chi dovremmo afhidarci per decidere quali
misure adottare in ambito economico? Per Jevons, tale autorevolezza non puo
essere conferita a chi ha una conoscenza solo superficiale dell’economia. Sono

gli scienziati, forti della loro conoscenza specialistica, che devono avere voce in

6 Per questo e ulteriori dettagli biografici su Jevons, si veda R. Kénekamp, Biographical Intro-

duction, in W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. 1, pp. 1-52.
¢ Sul fine di questo ciclo di lezioni, si veda W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol.

VIL, p. 38.

8 Circa la diffusione di conoscenze relative all’economia politica nella Gran Bretagna del di-

ciannovesimo secolo, si veda: K. Tribe, Economic Societies in Great Britain and Ireland, in Mas-
simo M. Augello e Marco E.L. Guidi, (a cura di), The Spread of Political Economy and the Pro-
fessionalisation of Economists: Economic Societies in Europe, America and Japan in the Nineteenth
Century, Routledge, London and New York 2001, pp. 32-52, in particolare p. 36; Id., Construct-
ing Economic Science: The Invention of a Discipline, 1850—1950, Oxford University Press, Oxford
2022, pp. 43-44.

®  W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. VII, p. 39.
70 Ivi, vol. VII, p. 44.

Mathesis universalis |100
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

capitolo quando si tratta di questioni di economia. Lopinione pubblica deve
essere guidata da coloro che detengono una conoscenza scientifica e specialistica.

Jevons riprende il parallelo tra 'economia e le scienze naturali per riaf-
fermare la legittimita del ruolo pubblico dell’economista. Se, come accennavo,
in The Future of Political Economy Jevons rimarca la necessita di fare dell’econo-
mia una scienza specialistica, divisa in varie branche, nella sessione introduttiva
alle Cobden Lectures I'autore sottolinea come I'opinione pubblica non attribui-
sca agli economisti la stessa autorevolezza che conferisce agli scienziati naturali.

Come afferma Jevons,

[s]o great and frequent have been the triumphs of physical science that the
most ignorant crowd would feel some deference for the superior knowledge of a
chemist, an electrician, or an astronomer on their own subjects’*.

Secondo Jevons, il sapere degli economisti non gode del medesimo riconosci-
mento presso 'opinione pubblica; rispetto che ¢ invece portato agli scienziati na-
turali. Gli astronomi, continua Jevons, non devono certo convincere le persone
dotate di un “intelletto non istruito” (untutored intellect)’* dell’esattezza dei loro
calcoli. Al contrario, quando si tratta di questioni di economia, la dimensione
politica prende il sopravvento su quella scientifica. Se gli economisti sono co-
stretti a difendere la propria posizione di fronte a una massa di persone ignoranti
(an uneducated mass of persons) 7, gli scienziati naturali vengono ascoltati in un
silenzio ossequioso.

Di conseguenza, Jevons si sforza di rendere I'economia una scienza di ran-
go pari a quello delle scienze naturali, nella convinzione che tale statuto scientifi-
co e conoscenza specialistica possano fornire una base solida all’autorita dell’eco-
nomista nella sfera pubblica. Determinare i confini di questa disciplina diviene
dunque una maniera per circoscrivere un campo nel quale solo coloro che sono
esperti di questa scienza possiedono autorevolezza, come gia avviene, secondo
Jevons, nel caso delle scienze naturali, ove persino gli altri scienziati si guardano
bene dal contestare i risultati dei colleghi esperti di un’altra branca della stes-
sa disciplina’. Inoltre, adoperando il linguaggio matematico, tale distanza si fa
sempre piti grande, poiché non tutti maneggiano tale sistema segnico con agilita.

Diffondere la conoscenza dei principi dell’economia politica tra i lavorato-

ri e le lavoratrici potrebbe allora contribuire a ridurre tale distanza, pur rinsaldan-

v Tbidem.
72 Ibidem.
7 Ibidem.
74 Ibidem.
Mathesis universalis |101

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

do al contempo la legittimita e autorita dell'economista, il quale ¢ nella posizione
di impartire tale conoscenza. Secondo Jevons, una volta acquisite queste nozioni,
i lavoratori dovrebbero allora sapere come agire per non disturbare il sottile mec-
canismo delle leggi economiche, contribuendo a preservare la stabilita non solo
del sistema economico, ma anche di quello sociale. All'inizio della sessione intro-
duttiva alle Codben Lectures, Jevons sottolinea dunque come sia indispensabile
obbedire alle leggi della natura, tra le quali si trovano anche le leggi dell’econo-
mia; e come sia impossibile obbedire ad esse senza una conoscenza preliminare
della natura stessa”. Considerato che uno dei problemi ai quali Jevons rivolge
pili sovente la propria attenzione, in questa come in altre occasioni, ¢ la lotta di
lavoratori e dei sindacati per ottenere salari pil alti’®, tale monito si rivela essere
un invito a mantenere lo status quo. 1l riferimento di Jevons alla natura divina
della capacita di conoscere rafforza ulteriormente il suo appello. Come 'autore
afferma nella stessa occasione, Dio ha dato agli esseri umani il potere di com-
prendere le leggi di natura, incluse quelle dell’economia”. Questa facolta deve
essere dunque usata per stornare i mali che attanagliano la societa.

Una delle fonti di questi mali ¢ difatti la lotta portata avanti dai sindacati;
lotta attraverso la quale venivano avanzate delle richieste di aumento dei salari.
Jevons sostiene che questi tentativi vanno contro 'ordine della natura, rappresen-
tato in questo caso dalle leggi dell’economia, mettendo in pericolo il benessere
del singolo e della comunita intera’. La conoscenza delle leggi economiche gioca
dunque un ruolo importante nel mantenimento dell’ordine sociale, che Jevons
presenta come l'ordine stesso della natura. Dopo aver lanciato un aspro attacco

contro i tentativi dei sindacati di alzare i salari, Jevons conclude quanto segue:

advancing intelligence and freedom may but lead our operatives into loss and
disaster unless they are furnished with appropriate knowledge of natural laws
which they cannot escape from, and must ultimately obey”.

E chi altri dovrebbe fornire ai lavoratori tale conoscenza delle leggi naturali, se
non coloro che posseggono una simile conoscenza, vale a dire economisti e scien-

ziati sociali? Jevons attribuisce dunque agli economisti il ruolo di istruire le classi

7> Ivi, vol. VII, p. 39.

76 Sulle critiche di Jevons verso i tentativi di alzare i salari, si veda ad esempio W.S. Jevons,

Opening Address as President of Section F (Economic Science and Statistics) of the British Association
Jfor the Advancement of Science, in 1d., Methods of Social Reform and Other Papers, Macmillan, Lon-
don 1883, pp. 194-216, in particolare p. 205; 1d., 7he State in Relation to Labour, Macmillan,
London 1910 (ed. or. 1882), p. 74.

77 \.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. VI, p. 40.

78 Ivi, vol. VII, pp. 49-50.

7 Ivi, vol. VII, pp. 50-51.

Mathesis universalis |102
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

lavoratrici, le quali sono a suo avviso prive di una simile conoscenza, nonché in
generale ben poco istruite e temperanti®.

Secondo Jevons, la lotta dei sindacati per ottenere un aumento dei salari
¢ futile e controproducente. 1l fulcro della riforma sociale non risiede dunque,
ai suoi occhi, in tali rivendicazioni economiche e politiche, quanto piuttosto nel
miglioramento del carattere dei lavoratori, ove per “carattere” si intendono le di-
sposizioni (naturali o acquisite che siano) degli individui. Solo un miglioramento
del carattere puod portare i lavoratori ad acquisire dei comportamenti virtuosi
(come la tendenza al risparmio); comportamenti che sono, agli occhi di Jevons,
'unica base solida per migliorare la condizione dei lavoratori®..

In 7he State in Relation to Labour (1882), Jevons affronta temi afhini e
ammette che il conflitto tra lavoratori e capitalisti ¢ di tipo politico. Lavora-
tori e lavoratrici sono infatti pronti e pronte a incorrere in delle importanti
perdite economiche nel nome della lotta contro I'ingiustizia sociale; o almeno
di cio che interpretano come tale, aggiunge Jevons®. In casi simili gli agenti
economici non seguono i dettami dell’economia politica, ragion per cui Jevons
suggerisce di affidarsi ai dei mediatori (conciliators)®, figure “imparziali” inca-
ricate di favorire la risoluzione del conflitto. Lautore afferma che, per trovare
una soluzione a simili conflitti, i mediatori possono svolgere un’indagine circa
cosa ¢ realmente accaduto, per poi informare le parti in causa in una maniera

autorevole e imparziale®. Il mediatore svolge in questo modo il ruolo di «eco-

8 Circa le proposte di riforma sociale avanzate da Jevons e il loro obiettivo educativo, si veda:

T.W. Hutchison, Economists and Economic Policy in Britain after 1870, «History of Political Eco-
nomy», 1, 2, 1969, pp. 231-255, in particolare p. 236; R.S. Bowman, Jevonss Economic Theory
in Relation to Social Change and Public Policy, «Journal of Economic Issues», 23, 4, 1989, pp.
1123-1147; S.]J. Peart, The Economics of W.S. Jevons, cit., pp. 148-150; R.S. Bowman, 7he Place
of Education in W.S. Jevons’s Political Economy, «European Journal of the History of Economic
Thoughw, 4, 3, 1997, pp. 455-477; M.V. White, Bridging the Natural and the Social: Science and
Character in Jevonss Political Economy, «Economic Inquiry», 32, 1994, pp. 429-444, in particola-
re p. 441; S.]. Peart, On Making and Remaking Ourselves and Others: Mill to Jevons and Beyond on
Rationality, Learning, and Paternalism, Review of Behavioral Economics», 8, 2021, pp. 221-237,
in particolare pp. 228-231.

81 Riguardo alle proposte di Jevons per migliorare il carattere dei lavoratori, nonché all'impor-

tanza di tale questione nella sua concezione della riforma sociale, mi permetto di rimandare al
mio E. Buono, Science and Society in William Stanley Jevonss Thought, in corso di stampa presso
Palgrave Macmillan, in particolare cap. 6 e cap. 7. Per questo tema nei suoi scritti, si veda, ad
esempio, W.S. Jevons, The Coal Question. An Inquiry Concerning the Progress of the Nation, and
the Probable Exhaustion of our Coal-mines, 2nd ed., Macmillan, London1866 (ed. or. 1865), p.
xxiii; Id., Opening Address, in Methods of Social Reform, cit., pp. 194-216, in particolare p. 205.
Per una definizione del concetto di carattere e per la sua importanza nel pensiero politico, si
veda: S. Collini, 7he Idea of “Character” in Victorian Political Thought, <Transactions of the Royal
Historical Society», 35, 1985, pp. 29-50.

82 W.S. Jevons, The State in Relation to Labour, cit., p. 159.

8 Ivi, p. 152.
8 Ivi, p. 159.
Mathesis universalis |103

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

nomic and statistical inquirer»®. Cosl facendo, sposta la discussione dal terreno
politico a quello economico, e dunque scientifico.

Il discorso scientifico, che Jevons dipinge come imparziale e neutrale, di-
viene dunque lo strumento retorico attraverso il quale I'economista puo riven-
dicare la propria legittimita e preminenza nella sfera pubblica. E la matematica,
questi segni arcani in gran parte sconosciuti alle masse non istruite a cui Jevons
si rivolge nelle sue lezioni e che ingrossano le fila dei sindacati, ¢ un elemento
chiave nella sua strategia. Non a caso questo aspetto ¢ rilevato da William Mac-
donald, un sindacalista che attacca Jevons in seguito alla sua sessione introduttiva
per le Cobden Lectures, in una lettera pubblicata sul quotidiano Manchester City
News il 27 ottobre 1866. In questa lettera, Macdonald nota come Jevons, benché
provvisto di ampie conoscenze scientifiche in vari ambiti, come in quello della
geologia, matematica ed economia, rimanga all’oscuro dei desideri, delle aspira-

zioni e del carattere delle classi lavoratrici®®. Come afferma Macdonald:

[t]he oppression of the workmen is not to be proved by learned declamation, but
by facts and instances. [...] Professor Jevons, however, knows little about trades
unions, and takes up with such second-hand descriptions as he can fall in with® .

Diversi tipi di linguaggi e di discorsi corrispondono a obiettivi differenti, e a di-
verse strategie per assicurarsi un posto privilegiato nella sfera pubblica. Se, da un
lato, Jevons usa la matematica per conferire uno statuto scientifico all’economia
e tenta di legittimare le posizioni degli economisti liberali in virtu di tale statu-
to scientifico, dall’altro lato alcuni esponenti delle classi lavoratrici contestano
tale ruolo e rivendicano una conoscenza di altro genere, una conoscenza basata
sull’esperienza diretta dei problemi sui quali gli economisti pretendono di avere

I'ultima parola®. Conoscenza e ignoranza dipendono dal punto di vista.

CONCLUSIONI

Pur tenendo ferma la propria convinzione circa la necessita di tradurre le leggi
economiche nel linguaggio matematico, Jevons pare essere consapevole dei rischi
insiti nel sostenere che vi sia una sola prospettiva attraverso la quale rappresen-

tare adeguatamente i fenomeni studiati dagli economisti. In uno dei testi che

5 Ivi, p. 160.
8 1d., Papers and Correspondence, cit., vol. 111, p. 133.
8 Ivi, vol. I1I, pp. 134-135.

8 A proposito delle critiche che alcuni membri delle classi lavoratrici rivolgono a Jevons, in

seguito alla sua sessione introduttiva alle Cobden Lectures cosi come sulla base di altri scritt, si
veda S.J. Peart (a cura di), W.S. Jevons: Critical Responses, vol. I-1V, Routledge, London ¢ New
York 2003, vol. II, pp. 3-114.

Mathesis universalis |104
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Eleonora Buono — Effetti ottici e strategie retoriche

ho gia menzionato, ossia 7he Future of Political Economy, Jevons si pronuncia a
favore della pluralita metodologica, ammonendo i suoi colleghi a non incorrere
in quella che chiama «he fallacy of exclusiveness»®, o “fallacia dell’esclusivitd”. Chi
cade preda di questa fallacia sostiene, afferma I'autore, «nore or less conscioush,
that because a certain thing is true or useful, therefore other things are not true or
not usefuly™. Come spiega Jevons, questa fallacia spinge alcuni economisti a so-
stenere che alcune metodologie siano sostanzialmente inutili”’. Chi adotta una
prospettiva storica potrebbe ritenere che 'economia pura sia inutile, o viceversa.
Qui, come in altre occasioni, Jevons rimarca allora come sia necessario studiare
'economia politica da punti di vista differenti’?, facendosi sostenitore di una plu-
ralitd non solo di metodi, ma anche di linguaggi, nella misura in cui 'approccio
storico rifiuta di usare la matematica nell’ambito dell’economia.

Eppure pare che Jevons stesso ricada nella fallacia dell’esclusivita allorché
sostiene che la matematica sia 'unico linguaggio appropriato per rappresentare
le leggi economiche, secondo I'argomentazione che ho riportato nelle pagine
precedenti. Potremmo suppore, dunque, che Jevons sia mosso da due istanze. I
primis, dopo aver optato per la matematica, I'autore si persuade del carattere in-
trinsecamente matematico dei fenomeni da lui osservati. Per richiamare ancora la
metafora delle lenti: una volta indossati gli occhiali della matematica, i fenomeni
che Jevons scorge attraverso queste lenti prendono un colore conforme alle lenti
stesse, sicché 'autore, dimentico del potere creativo dei segni adoperati, attribui-
sce alla natura stessa caratteristiche che in fin dei conti pertengono al linguaggio
matematico. Inoltre, ¢ bene tener sempre presente che il fine di Jevons va ben
oltre un’'urgenza meramente veritativa. Se Jevons ¢ tanto desideroso di applicare
la matematica all’economia, ¢ in quanto ai suoi occhi solo le scienze matematiche
sono degne di questo nome. E, a sua volta, rendere I'economia una vera e propria
scienza risponde un’urgenza non di tipo scientifico, ma di tipo politico: Jevons
intende consolidare la posizione dell’economista nella sfera pubblica. Il linguag-
gio per cui opta Jevons, ossia il linguaggio matematico, non ¢ semplicemente
una maniera tra le tante per rappresentare il mondo. E un linguaggio potente,
perché ammanta coloro che lo usano di un’aura di autorevolezza, portando chi,
invece, non ¢ avvezzo all’'uso di tali segni, a fare un passo indietro di fronte a tale
conoscenza arcana. Come gia notava il giovane Nietzsche, il linguaggio veicola in

primis un intento, tutto retorico, di persuasione; e non di verita.

8 V.S Jevons, The Future of Political Economy, in 1d., The Principles of Economics, cit., pp. 185-
206, in particolare p. 195.

% Tbidem.

% Tvi, p. 196.

%2 Siveda ad esempio la difesa di Jevons del lavoro di Luigi Cossa e il suo encomio del metodo
storico, in W.S. Jevons, Papers and Correspondence, cit., vol. VII, p. 100.

Mathesis universalis |105
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29294 SAGGI

WHAT BECOMES OF MATHEMATICS
IN DELEUZE'S PHILOSOPHY?

ANDREA COLOMBO

ORCID: 0000-0002-2680-8652
Dipartimento FISPPA, Universita degli Studi di Padova (ROR: 00240q980)

Contacts: andrea.colombo@unipd.it

ABSTRACT

This article reconstructs the complex relationship between mathematics and philosophy
in Gilles Deleuze’s work, showing that mathematical concepts play a consistent and
systematic role in his metaphysical project. Drawing on the French epistemological
tradition of Brunschvicg and Lautman, Deleuze treats mathematics not as a formal
language, but as a privileged site for thinking the real through its virtual structure.
Through a reading of Difference and Repetition, A Thousand Plateaus, The Fold, and What
Is Philosophy?, the article shows how mathematical models help Deleuze describe proces-
ses of actualization and singularity. However, in his final work with Guattari, Deleuze
explicitly distinguishes philosophy from science: while science constructs functions that
slow down chaos, philosophy creates concepts that reopen it. The article argues that this
division is not a break with Deleuze’s earlier texts, but their coherent outcome. Philo-
sophy is not mathematical, but it can extract the virtual from mathematics—Dbecause
mathematics, like art and science, belongs to the real that philosophy thinks.

Keywords: Gilles Deleuze; mathematics; virtuality; epistemology; immanence.

CHE NE E DELLA MATEMATICA NELLA FILOSOFIA DI DELEUZE?

Questo articolo ricostruisce il rapporto tra matematica e filosofia nell’opera di Gilles De-
leuze, mostrando come i concetti matematici svolgano un ruolo coerente e sistematico
all'interno del suo progetto metafisico. Facendo riferimento alla tradizione epistemo-
logica francese di Brunschvicg e Lautman, Deleuze tratta la matematica non come un
linguaggio formale, ma come un luogo privilegiato per pensare il reale attraverso la sua
struttura virtuale. Attraverso una lettura di Differenza e ripetizione, Mille piani, La piega
e Che cosé la filosofia?, 'articolo mostra come i modelli matematici permettano a Deleuze

© Andrea Colombo

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.ror.org/00240q980
https://www.orcid.org/0000-0002-2680-8652
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29294

Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

di descrivere processi di attualizzazione e singolarita. Tuttavia, nella sua ultima opera
scritta con Guattari, Che cosé la filosofia?, Deleuze distingue esplicitamente la filosofia
dalla scienza: mentre la scienza costruisce funzioni che rallentano il caos, la filosofia crea
concetti che lo riaprono. Larticolo sostiene che questa distinzione non rappresenta una
rottura rispetto ai testi precedenti, ma ne costituisce invece I'esito coerente. La filosofia
non ¢ matematica, ma puo estrarre il virtuale dalla matematica — perché la matematica,
come l'arte e la scienza, appartiene al reale che la filosofia pensa.

Parole chiave: Gilles Deleuze; matematica; virtualitd; epistemologia; immanenza.

1. NoTr THE SAME THING: MATHEMATICS AND PHILOSOPHY IN DELEUZE

In recent decades, Deleuze’s engagement with mathematics has attracted consid-
erable scholarly attention'. From calculus and the fold to topology and catastro-
phe theory, a wide range of mathematical concepts have been mobilized to illu-
minate Deleuze’s philosophy. Many of these interpretations tend to emphasize
the continuity between mathematical and philosophical thought, suggesting that
Deleuze saw them as pursuing fundamentally similar tasks. For instance, Manuel
DeLanda has emphasized the relevance of Deleuze’s ontology for the sciences, ar-
guing that Deleuze’s concepts — particularly those of multiplicity, singularity, and
the virtual — offer valuable tools for thinking about complex systems, dynamics,
and emergent phenomena in physics and biology?, while Alain Badiou, from
a critical perspective, has emphasized the mathematical ambition of Deleuze’s
ontology’. This perspective has been further explored in interdisciplinary works
such as the volume edited? by Sarti, Citti, and Piotrowski, which brings together

' S. Dufly, Deleuze and the History of Mathematics. In Defense of the “New”, Bloomsbury, New
York 2013; A. Colombo, Immanenza e molteplicita. Gilles Deleuze e le matematiche del Novecento,
Mimesis, Milano-Udine 2023; M.]. Ardoline, Deleuze, Mathematics, Metaphysics. Difference and
Necessity, Edinburgh University Press, Edinburgh 2024; A. F. de Donato, Morfogenesi del concetto.
Matematica e stile a partire da Gilles Deleuze, Orthotes, Napoli 2024.

2 M. Delanda, Intensive Science and Virtual Philosophy, Bloomsbury, New York 2002. DeLan-
da offers a realist and scientific interpretation of Deleuze’s philosophy, particularly by reframing
Deleuzian concepts - such as multiplicity, singularity, and the virtual—in terms of dynamical
systems theory and non-linear science. While distancing himself from Deleuze’s more explic-
itly metaphysical vocabulary, DelLanda emphasizes the material and epistemological potential
of Deleuze’s thought for contemporary science, especially in fields like physics, biology, and
complexity theory. This line of interpretation culminates in Delanda’s development og)z; new
assemblage theory, where Deleuzian ontology is reformulated into a framework for modeling the
structure and evolution of social, biological, and physical systems. See M. DeLanda, Assemblage
Theory, Edinburgh University Press, Edinburgh 2016.

> A. Badiou, Deleuze. The Clamor of Being, University of Minnesota Press, Minneapolis 1999;
see also D.W. Smith, Mathematics and the Theory of Multiplicities: Badiou and Deleuze Revisited,
«The Southern Journal of Philosophy» XLI, 2003, pp. 411-449.

4 A. Sarti, G. Citti, D. Piotrowski, Differential Heterogenesis. Mutant Forms, Sensitive Bod-

Mathesis universalis |107
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

mathematicians and semioticians to investigate the concrete mathematical im-
plications of Deleuze’s thought. The result of this recent scholarship is often an
interpretation of Deleuze’s philosophy as a kind of advanced mathematical spec-
ulation, or even as a metaphysical continuation of mathematics by other means.

However, this reading becomes more problematic when confronted with
What Is Philosophy?, Deleuze and Guattari’s final collaborative work. There, the
relationship between mathematics and philosophy is not one of continuity but
of difference in kind. Far from fusing the two disciplines, Deleuze insists on a
sharp distinction between philosophy, science, and art, each of which constructs
its own distinct plane and deals with a different mode of thought. How should
we understand this shift? And what becomes of mathematics when it is no longer
a model or a partner, but a field external to philosophy’s own conceptual prac-
tice? These are the questions this article sets out to explore.

To address these questions, we will proceed in three stages. First, we will
examine why Deleuze so frequently employs mathematical concepts throughout
his philosophical work. From Bergsonism to Difference and Repetition, from Logic
of Sense to his studies on Leibniz, mathematics appears as a privileged site for the
articulation of problems that escape ordinary conceptual representation. Rath-
er than being decorative or merely metaphorical, these mathematical references
play a structural role in shaping Deleuze’s understanding of singularities, multi-
plicities, and differential relations. Indeed, one of the most distinctive features of
Deleuze’s thought is the persistence of mathematical language across his entire
philosophical corpus: from the earliest texts to the last, mathematical concepts
form a constant thread, to which we will return through specific examples.

Second, we will situate this use of mathematics within a specific intellec-
tual tradition — that of twentieth-century French epistemology. The influence of
thinkers such as Léon Brunschvicg, Albert Lautman, and Jean Cavaillés provides
Deleuze’s philosophical practice with a conceptual rigor often overlooked by his
more speculative interpreters. By invoking this tradition, we do not refer merely
to a few isolated theories, but to a broader conception of rationality — what the
French tradition would call pensée mathématique — that unites the development of

mathematical structures with the historical and conceptual conditions of scientific

ies, Springer 2022. This volume investigates the conceptual and mathematical implications of
Deleuze’s philosophy, particularly in relation to the notion of morphogenesis. The contributors
develop the idea of “differential heterogenesis” to describe processes of continuous variation and
transformation, drawing on Deleuzian concepts such as multiplicity, singularity, and intensive
individuation. Rather than applying mathematics in a technical sense, the volume articulates
a philosophical use of mathematical notions - such as topology and differential geometry - as
tools for thinking dynamic, non-reductive processes of becoming and sensitive embodiment. See
also A. Sarti, Intensities and Morphogenetical Events, «Foundations of Science», 2025, https://doi.
org/10.1007/s10699-025-09985-0.

Mathesis universalis |108
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://doi.org/10.1007/s10699-025-09985-0
https://doi.org/10.1007/s10699-025-09985-0

Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

thought. In particular, Lautman’s theory of the dialectics of mathematical ideas
offers a key to understanding how Deleuze approaches mathematics not as a set
of ready-made structures, but as a dynamic field of problems and transformations.

Finally, we will return to What Is Philosophy? to show that the apparent
rupture it introduces—the sharp distinction between philosophy and science —
should not be seen as a rejection of Deleuze’s earlier mathematical interests. On
the contrary, it is the logical consequence of a philosophical orientation already
present in the 1960s: the idea that philosophy is a discipline of virtuality, capable
of extracting and transforming concepts from other domains without becoming
identical to them.

Ultimately, this article argues that for Deleuze, philosophy can virtualize
mathematical structures — that is, think their conditions, mobilize their internal
problems, and displace their functions onto a conceptual plane of immanence. But
the inverse is not true: mathematics cannot virtualize philosophy. This asymme-
try defines the specificity of philosophical thought. While mathematics produces
functions and relations within a scientific plane, philosophy operates by creating

concepts that open up new modalities of sense. As Deleuze and Guattari write:

It is pointless to say that there are concepts in science. Even when science
is concerned with the same “objects” it is not from the viewpoint of the
concept; it is not by creating concepts. [...] Science needs only propositions
or functions, whereas philosophy, for its part, does not need to invoke a
lived that would give only a ghostly and extrinsic life to secondary, bloodless
concepts. The philosophical concept does not refer to the lived, by way of
compensation, but consists, through its own creation, in setting up an event
that surveys the whole of the lived no less than every state of affairs’.

Deleuze clearly distinguishes between science and philosophy: science proceeds
by functions and models, while philosophy creates concepts that engage with
the virtual dimension of problems. This separation, however, is not a matter of
hierarchy. It reflects two different modes of addressing the real — each with its

own consistency and necessity.

2. THE DIrrerReNTIAL PROBLEM: DELEUZE AND THE FRENCH
ErisTEMOLOGICAL LEGACY

One widespread critique, especially among scientifically-minded commentators,
is that Deleuze’s use of mathematics is superficial or incoherent. Perhaps the most

notorious version of this charge is found in Alan Sokal and Jean Bricmont’s Fash-

> G. Deleuze, E Guattari, What Is Philosophy?, Columbia University Press, New York 1994,
pp. 33-34.

Mathesis universalis |109
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

ionable Nonsense, where Deleuze is accused of abusing mathematical terminology
for rhetorical effect®. Yet such critiques fail to recognize the theoretical and his-
torical consistency of Deleuze’s engagement with mathematics. As we will show,
his references are neither arbitrary nor metaphorical: they are grounded both in a
rigorous philosophical framework — rooted in the notion of the virtual —and in
a deep familiarity with the French epistemological tradition, particularly the work
of the Brunschvicg school and his students, Lautman, Cavailles, and Bachelard.

The pervasive presence of mathematics in Deleuze’s philosophical work
does not stem from a fascination with scientific prestige, nor from a desire to
legitimize his metaphysics through formal abstraction. Rather, it reflects a deep
epistemological orientation: the conviction that certain forms of mathematics
can be mobilized to challenge classical metaphysical frameworks and to contrib-
ute to the formation of a new image of thought. This section will trace the role of
mathematics across three key moments in Deleuze’s ceuvre — Difference and Rep-
etition (1968), A Thousand Plateaus (1980), and The Fold (1988) — showing how,
in each case, mathematical structures are used not to subordinate philosophy to
science, but to think beyond the limits of classical thought and to articulate new
modes of conceptual production.

In the third chapter of Difference and Repetition, entitled The Image of
Thought, Deleuze engages Kant on seemingly unfamiliar ground: the nature of
problems. Drawing on his earlier Kants Critical Philosophy (1963)7, Deleuze
claims that although Kant identifies the problematic character of Ideas as the
motor of dialectical thought, he ultimately subordinates problems to their possi-

ble solutions, measuring their legitimacy by their solvability. As Deleuze writes,

Kant still defines the truth of a problem in terms of the possibility of its
finding a solution: this time it is a question of a transcendental form of
possibility, in accordance with a legitimate use of the faculties as this is
determined in each case by this or that organisation of common sense (to
which the problem corresponds)®.

This move, according to Deleuze, creates a vicious circle in which the transcen-
dental field is saturated by its actual expressions, thereby undermining the gen-

¢ A.Sokal, J. Bricmont, Fashionable Nonsense: Postmodern IntellectualsAbuse of Science, Picador,
New York 1999, pp. 154-168.

7 G. Deleuze, Kant’s Critical Philosophy. The Doctrine of the Faculties, The Athlone Press, Lon-
don 1984. For further discussion of Deleuze’s critique of Kant, see also G. Rametta, 1/ trascenden-
tale di Gilles Deleuze, in Metamorfosi del trascendentale. Percorsi filosofici tra Kant e Deleuze, edited
by G. Rametta, Cleup, Padova 2008; A. Sauvagnargues, Deleuze. Lempirisme transcendantal,
PUE Paris 2010; D. Voss, Conditions of Thought: Deleuze and Transcendental Ideas, Edinburgh
University Press, Edinburgh 2013.

8 G. Deleuze, Difference and Repetition, Continuum, London 1997, p. 161.

Mathesis universalis |110
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

erative power of the problem itself. In contrast, Deleuze insists that problems
possess an internal imperative that defines their truth independently of any solu-
tion. It is this imperative — this differential element — that constitutes the genetic
power of thought: «Problems are tests and selections. What is essential is that
there occurs at the heart of problems a genesis of truth, a production of the true
in thought. Problems are the differential elements in thought, the genetic ele-
ments in the true»’.

The term “differential” thus becomes central to Deleuze’s redefinition of
the transcendental. It is at once mathematical and metaphysical: the condition
for the emergence of novel forms of experience. While Kant ties the transcen-
dental to the @ priori forms of sensible intuition, Deleuze ties it to the differential
conditions of actualization —conditions that are not merely epistemic but onto-
logical. In this respect, mathematics plays a structural role. Differential calculus,
the concept of singularities, and the theory of multiplicities are not decorative
but indispensable: they allow Deleuze to formulate a transcendental field as a
space of divergent series and problematic multiplicities.

But the most significant moment in this construction comes when Deleuze
invokes an unexpected name: Albert Lautman. Lautman (1908-1944) was
a French philosopher and mathematician who played a crucial role in twenti-
eth-century French epistemology’. A student of Léon Brunschvicg and a close as-
sociate of Jean Cavaillés, Lautman combined a rigorous mathematical education
with a speculative, metaphysical approach to the foundations of mathematics.
His work focused on the structure of mathematical theories, the genesis of new
mathematical concepts, and the role of dialectical Ideas in organizing fields of
knowledge. Lautman is cited by Deleuze as one of the few thinkers to have con-
ceived a radically new theory of the problem!. For Lautman, problems are not
merely epistemic obstacles or practical questions — they are ontological structures

that precede and condition the emergence of solutions. They function as what he

°  Ivi, p. 162.

10 For further insights into Lautman’s work, his connection to the French epistemological tra-

dition, and his engagement with the mathematics of his time, see also J. Petitot, Refaire le “Timée”:
Introduction a la philosophie mathématique d’Albert Lautman, «Revue d’histoire des sciences» 40,
1, 1987, pp. 79-115; E Zalamea, Philosophie synthétique de la mathématique contemporaine, Hel-
mann, Parigi 2018; M. Castellana, 7he epistemology of the mathematical dedans in Albert Laus-
man’s early writings, «Annals of Mathematics and Philosophy», 2025, pp. 1-28.

' G. Deleuze, Difference and Repetition, cit., pp. 163-164: «Nowhere better than in the ad-
mirable work of Albert Lautman has it been shown how problems are first Platonic Ideas or
ideal liaisons between dialectical notions, relative to ‘eventual situations of the existent’; but
also how they are realised within the real relations constitutive of the desired solution within a
mathematical, physical or other field. It is in this sense, according to Lautman, that science al-
ways participates in a dialectic which points beyond it - in other words, in a meta-mathematical
and extra-propositional power - even though the liaisons of this dialectic are incarnated only in
effective scientific propositions and theories».

Mathesis universalis 111
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

calls “dialectical Ideas™: virtual structures that organize the field of mathematical

thought and give rise to concrete systems of notions. In Lautman’s words,

the intrinsic reality of mathematics appeared to us to reside in its
participation in the Ideas of this dialectic which governs them. We do
not understand by Ideas the models whose mathematical entities would
merely be copies, but in the true Platonic sense of the term, the structural
schemas according to which the effective theories are organized'?.

This conception of mathematics as governed by a higher dialectic — one that re-
mains virtual but becomes actualized in theories — aligns perfectly with Deleuze’s
project. But Deleuze explicitly mobilizes Lautman against Kant. Whereas Kant
acknowledges the problematic nature of Ideas only to constrain them within
the bounds of legitimate usage and possible resolution, Lautman insists on the
autonomy of the problem as such. For Lautman, problems are not true because
they can be solved; they are true because they structure a field of possible new
solutions. Deleuze radicalizes this position: not only are problems ontologically
primary, but they also constitute the very condition for the genesis of the real.
Whereas Lautman maintains that the dialectic of Ideas and notions becomes vis-
ible only in mathematics, Deleuze shifts the focus to philosophy as the discipline
uniquely capable of extracting this problematic structure from every domain of
reality. For Deleuze, it is philosophy — not mathematics — that becomes the site
in which the virtual problematic is preserved, reactivated, and extended beyond
its scientific formulations. Philosophy becomes the creative discipline that thinks
the genesis of sense from within the problem itself. This move reflects Deleuze’s
deeper inheritance from the French epistemological tradition, whose foundation
lies in the work of Brunschvicg. For Brunschvicg, mathematics does not simply
apply logical deduction but reveals the historical transformation of rationality
itself'®. This dynamic view conceives reason as an evolving force, dissolving the
static distinction between subject and object in favor of a continuous process
of becoming. Lautman inherits this orientation, identifying in mathematics the
privileged domain where this transformation manifests through the dialectic of
problems and Ideas. Deleuze, in turn, carries this legacy into philosophy, where
the problematic is no longer confined to the mathematical domain but becomes

the condition for engaging with reality as such.

2 A. Lautman, Mathematics, Ideas and the Physical Real, Continuum 2011, p. 199.
3 See A. Gualandi, Brunschvicg, Kant e le metafore del giudizio matematico, «Discipline filo-
sofiche» XVI, 2, pp. 169-202; A. Michel, Jean Cavaillés in the legacy of Léon Brunschvicg: Math-

ematical philosophy and the problems of history, in «Revue de métaphysique et de morale» 105,
2020/1, pp. 9-36.

Mathesis universalis [112
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

Thus, Deleuze radicalizes Lautman’s thesis: if mathematics actualizes di-
alectical problems, philosophy is the practice that virtualizes them. The history
of mathematics for Lautman becomes, in Deleuze, the history of philosophy
understood as the history of the virtual. As Deleuze writes in Difference and Rep-
etition, «Problems are always dialectical. [...] What is mathematical (or physical,
biological, psychical or sociological) are the solutions. It is true, however, that
on the one hand the nature of the solutions refers to different orders of problem
within the dialectic itself; and on the other hand that problems — by virtue of
their immanence, which is no less essential than their transcendence — express
themselves technically in the domain of solutions to which they give rise by vir-
tue of their dialectical order»'. But only philosophy can think the problem as
such, as a differential condition of thought.

This is why Deleuze’s use of mathematical concepts must be understood
not as a conflation of disciplines, but as a philosophical operation: a way of
extracting from mathematics a structure of genesis that philosophy alone can
render intelligible as such. It is the beginning of the long path that leads, in What
Is Philosophy?, to the claim that philosophy does not communicate with science,
but reterritorializes it, extracting the virtual from its functional organization and
transforming it into a concept. In this sense, the mathematical legacy in Deleuze
is not about transdisciplinary fusion, but rather how the discipline enters into an
asymmetrical relationship with philosophy which assumes the tasking of think-
ing through what science cannot: the genesis of sense, the power of the virtual,
and the differential ground of thought itself.

If Difference and Repetition opened the way for a new theory of problems —
drawing on Lautman’s dialectics of the Idea to counter Kant’s tendency to flatten
the transcendental into the actual, thereby foreclosing the emergence of genuine
novelty — Deleuze’s project gradually shifts focus. In that first phase, mathemat-
ics is deeply connected to the virtual and the genesis of the actual: problems
are ontological structures, and the differential calculus provides the key model
for expressing their internal structure and resolution With A 7housand Plateaus
(Mille plateaux, 1980), however, mathematics begins to serve a different role. It
remains ever-present, but its use is no longer primarily tied to the problem—solu-
tion dynamic. Instead, it becomes a tool for describing the relations among actu-
al entities themselves. The mathematical terminology — borrowed from topology,
geometry, and fractal theory — is now used to articulate spatial and material
dynamics: smooth and striated spaces, multiplicities, abstract machines. Laut-

man remains in the background, but the focus shifts toward Bernhard Riemann,

Y G. Deleuze, Difference et Repetition, cit., p. 179.

Mathesis universalis 113
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

whose conception of differential manifolds offers a new way of thinking the
heterogeneity and internal tensions of space. In this new framework, mathemat-
ics ceases to function as the language of virtual genesis and instead becomes the

diagram of immanent, material processes.

We have on numerous occasions encountered all kinds of differences
between two types of multiplicities: metric and nonmetric; extensive
and qualitative; centered and acentered; arborescent and rhizomatic;
numerical and flat; dimensional and directional; of masses and of packs; of
magnitude and of distance; of breaks and of frequency; striated and smooth.
Not only is that which peoples a smooth space a multiplicity that changes
in nature when it divides — such as tribes in the desert: constantly modified
distances, packs that are always undergoing metamorphosis — but smooth
space itself, desert, steppe, sea, or ice, is a multiplicity of this type, non-
metric, acentered, directional, etc’.

It is here that Riemann becomes decisive. A 19th-century mathematician
(1826-1866) working at the intersection of geometry, physics, and philosophy,
Riemann revolutionized the understanding of space by introducing the concept
of manifolds—continuous, n-dimensional structures capable of undergoing in-
trinsic variation'®. His work opened the door to non-Euclidean geometries and
influenced later developments in general relativity, but for Deleuze and Guattari,
Riemann’s true significance lies in the way his thought allows one to conceive of
space not as a fixed container, but as a dynamic and differentiated field that gives
form to various structures. It is, in other words, the geometric translation of the
virtual-actual dynamic, the problem-Idea-solutions structure already developed
in Difference and Repetition—seen here in its immanent and dynamic aspect,
without referring solely to its transcendental genesis.

Riemann’s notion of n-dimensional multiplicities, originally formulated
to describe spaces that cannot be reduced to Euclidean geometry, is taken up as

an ontological model. For Deleuze and Guattari, the multiplicity is no longer a

5 G. Deleuze, F. Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophrenia, University of
Minnesota Press, Minneapolis 1987, p. 484.

16

As M. Delanda convincingly argues, Intensive Science and Virtual Philosophy, cit., pp. 3-4:
«The term “manifold” does not belong to the analytical geometry of Descartes andy Fermat, but to
the differential geometry of Friedrich Gauss and Bernhard Riemann [...] The idea of studying a
surface as a space in itself was further developed by Riemann. Gauss had tackled the two-dimen-
sional case, so one would have expected his disciple to treat the next case, three-dimensional curved
surfaces. Instead, Riemann went on to successfully attack a much more general problem: that of
N-dimensional surfaces or spaces. It is these N-dimensional curved structures, defined exclusively
through their intrinsic features, that were originally referred to by the term “manifold”. Riemann’s
was a very bold move, one that took him into a realm of abstract spaces with a variable number of
dimensions, spaces which could be studied without the need to embed them into a higher-dimen-
sional (N+1) space». A more detailed analysis of Deleuze’s engagement with Riemann can be found
in A. Plotnitsky, Manifolds: on the concept of space in Riemann and Deleuze, in Virtual Mathematics:
the logic of difference, edited by S. Duffy, Clinamen Press, Bolton 2006, pp. 187-208.

Mathesis universalis |114
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

static structure but a dynamic field, a space of variation without predetermined
form. From this idea, they extract two fundamental operations: n— 1 and n + 1".
The formula n — 1 does not refer to a numerical subtraction but to a conceptual
operation: the subtraction of unity. The unity — the One — is not a starting point
but a result, and a false one at that. By subtracting the One from the multiple,
Deleuze and Guattari emphasize the immanence of the manifold: a plane of
consistency where no origin, no essential center, governs the system. This op-
eration expresses a refusal of hierarchical structures, such as trees or arborescent
logic, which always presuppose a foundational unity. In contrast, the rhizome,
as a form of growth, connection, and transformation, is the spatial expression of
n — 1: a multiplicity that resists centralization and generates connections only
through local, transversal linkages. The formula n + 1 = x points to the opposite
operation: actualization. While the plane of consistency (n — 1) defines the field
of virtuality — where singularities coexist without fixed position or metric — n +
1 describes the emergence of a new dimension, a concrete instantiation, a sin-
gular event (x) that cannot be predicted from the structure of the multiplicity
itself. This is consistent with Deleuze’s principle, first articulated in Difference
and Repetition, that «solutions do not resemble the problems they solve». The
actual is not a realization of the virtual in the form of resemblance, but a trans-
formation of its structure in a singular, unpredictable direction. Together, these
two movements —n— 1 and n + 1 — redefine how Deleuze and Guattari approach
mathematics in A 7housand Plateaus. No longer a theory of ideal structures (as in
Lautman), mathematics becomes an ontology of consistency and event: the virtual
is given as a plane, and the actual as the emergence of singularities. This marks
a decisive break: mathematics is no longer the privileged expression of the vir-
tual but the medium through which space becomes expressive, dynamic, and
conflictual. What Riemann defined as an abstract manifold is reinterpreted as
the battlefield of reality, where different kinds of space — smooth and striated —

compete for territorial dominance.

7" G. Deleuze, E Guattari, A Thousand Plateaus, cit., pp. 17-21: «The multiple must be made,
not by always adding a higher dimension, but rather in the simplest of ways, by dint of sobriety,
with the number of dimensions one already has available— always n - 1 (the only way the one
belongs to the multiple: always subtracted). Subtract the unique from the multiplicity to be
constituted; write at n - 1 dimensions. A system of this kind could be called a rhizome. [...] Let
us summarize the principal characteristics of a rhizome: unlike trees or their roots, the rhizome
connects any point to any other point, and its traits are not necessarily linked to traits of the same
nature; it brings into play very different regimes of signs, and even nonsign states. The rhizome
is reducible neither to the One nor the mu%tiple. It is not the One that becomes Two or even di-
rectly three, four, five, etc. It is not a multiple derived from the One, or to which One is added (n
+ 1). It is composed not of units but of dimensions, or rather directions in motion. It has neither
beginning nor end, but always a middle (milieu) from which it grows and which it overspills.
It constitutes linear multiplicities with n dimensions having neither subject nor object, which
can be laid out on a plane of consistency, and from which the One is always subtracted (n - 1)».

Mathesis universalis |115
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

A Thousand Plateaus is, in this sense, a radicalization of the philosophi-
cal ambitions of Difference and Repetition. But here, ontology is no longer cast
in terms of genesis or transcendental structures: it is spatialized, materialized,
and pluralized. The smooth space, which resists measurement and totalization,
becomes the ontological figure of heterogeneity. Striated space, by contrast, im-
poses metric order and codification. Drawing again from Lautman — particularly
his reflections on topology and mathematical intuition — Deleuze and Guattari
describe Riemannian space as tactile, rhythmic, and patchwork-like'®. But the
Lautmanian model is no longer used to describe the genesis of mathematical
structures; it is now used to describe the very structure of reality itself. In this
new framework, mathematics is no longer a representation of the virtual, buz a
tool for navigating the actual. Deleuze and Guattari do not discard the language
of the virtual; rather, they realize it — transforming it from a metaphysical reserve
into a lived, spatialized force. What was a dialectical structure in Lautman be-
comes, in A Thousand Plateaus, a nomadic physics — a theory of how multiplici-
ties move, fold, resist, and intersect.

The shift that began in the mid-1970s — when Deleuze’s attention moved
from the transcendental structure underlying the real to the singular and materi-
al dynamics that compose it — finds its first consolidated form in A Thousand Pla-
teaus (1980) and is then further developed in the two volumes on cinema (1983,
1985). However, it is in The Fold: Leibniz and the Baroque (La Plie, 1988) that
this new theoretical direction reaches its most refined and complete formulation.

Already the title signals a transformation: Deleuze turns to the concept
of the fold not simply as a metaphor but as a way of thinking the immanence
of the outside within thought itself. The fold describes a continuous process by
which the outside is interiorized — not subordinated, but co-constitutive. It is
through this operation that thought gains consistency, not as a representation of
reality, but as a participant in its becoming. The fold thus becomes a transcen-
dental function, one that unites the interior and the exterior without assigning
precedence to either. It reflects Deleuze’s long-standing project: to access the
productive, differential force that lies outside of structured conceptual frame-

works. If A Thousand Plateaus was an experimental and performative work, 7he

8 G. Deleuze, F. Guattari, A Thousand Plateaus, cit., p. 485: « In short, if we follow Lautman’s
fine description, Riemannian space is pure patchwork. It has connections, or tactile relations. It has
rhythmic values not found elsewhere, even though they can be translated into a metric space.
Heterogeneous, in continuous variation, it is a smooth space, insofar as smooth space is amor-
phous and not homogeneous. We can thus define two positive characteristics of smooth space
in general: when there are determinations that are part of one another and pertain to enveloped
distances or ordered differences, independent of magnitude; when, independent of metrics, de-
terminations arise that cannot be part of one another but are connected by processes of frequency
or accumulation. These are the two aspects of the nomos of smooth space».

Mathesis universalis |116
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

Fold is its theoretical counterpoint — a reflective account of the conditions under
which such experimentation becomes possible. In this book, Deleuze redefines
philosophy itself: no longer the search for foundational structures, but the active
navigation of singularities'”. The concept regains its force only when it folds itself
into the chaos of the world, drawing from it a creative tension rather than im-
posing order. The central question becomes: how can one think the plane of im-
manence, the space where concepts, singularities, and events are all co-emergent?

Leibniz is the key figure in this new metaphysical orientation. Not because
of his theological commitments — indeed, Deleuze deliberately detaches him
from the postulate of a divine harmony — but because of his capacity to think
singularities, infinitesimal variations, and the differential structure of the real.
Leibniz is reinterpreted as a precursor of a radical, anti-structural metaphysics. In
his reading, Deleuze finds a productive ambiguity: on the one hand, the presence
of pre-established harmony; on the other, a proliferating multiplicity of monads
and perceptual micro-events. The latter becomes the ground for a new kind of
empiricism — what Deleuze had already begun to sketch as transcendental empir-
icism — freed from any overarching unity or totalizing framework.

This reinterpretation leads Deleuze to formulate the concept of the chaos-
mos — a blend of chaos and cosmos — that describes the generative field in which
all reality unfolds. The chaosmos is not a structure, nor is it a pure disorder: it is
the field of singular speeds, inflections, and folds, where zones of order emerge
temporarily and are constantly reshaped. These “islands” of relative stability are
not imposed by a higher law, but arise from local configurations of intensity and
curvature. The key operation here is no longer the dialectic or even the topology
of abstract Ideas, but the fold, derived from both baroque architecture and math-
ematical catastrophe theory — especially the work of René Thom?*, whose notion
of the fold becomes central for Deleuze’s metaphysical project. The fold is a sin-
gularity of curvature, an inflection point that carries no extrinsic coordinates.

As Bernard Cache remarks*' (and Deleuze emphasizes), inflection is an intrinsic

¥ G. Deleuze, The Fold. Lebniz and the Baroque, The Athlone Press, London 1993, p. 79: «For
with Leibniz the question surges forth in philosophy that will continue to haunt Whitehead
and Bergson: not how to attain eternity, but in what conditions does the objective world allow
for a subjective production of novelty, that is, of creation? The best of all worlds had no other
meaning: it was neither the least abominable nor the least ugly, but the one whose All granted a
production of novelty, a liberation of true quanta of “private” subjectivity, even at the cost of the
removal of the damned. The best of all worlds is not the one that reproduces the eternal, but the
one in which new creations are produced. the one endowed with a capacity for innovation or
creativity: a teleological conversion of philosophy».

2 G. Deleuze, The Fold, cit., p. 16: « Rene Thom’s transformations refer in this sense to a mor-

phology of living matter, providing seven elementary events: the fold; the crease; the dovetail; the
butterfly; the hyperbolic, elliptical, and parabolic umbilicus».

2t B. Cache, Earth Moves: The Furnishing of Territories, MIT Press, Boston 1995.

Mathesis universalis |117
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

singularity — neither high nor low, neither left nor right, neither regression nor
progression. It is the pure event of form, the virtual made visible in the real, but
never entirely actualized.

In 7he Fold, mathematics is no longer the science of the virtual, as it had
been in the Lautmanian phase. It is now a topological and physical logic of be-
coming, a way of tracing the tensions and curvatures through which singularities
arise. Deleuze draws from a different mathematical genealogy: from Huygens
to Thom, from Klees active line to Riemann’s spaces of variation. The aim is
no longer to identify structural regularities, but to map the genesis of forms
as they fold, unfold, and refold — without relying on a transcendental unity®.
Here, Deleuze’s interest in mathematics converges with his attention to the arts —
painting, music, cinema, architecture. These disciplines are not illustrative; they
are generative. They express what philosophy cannot yet articulate: the silent ex-
perience of form in motion, the reality of time without fixed concepts. Art does
not stabilize; it folds. And through this folding, it makes visible the outside of
thought, the zone from which philosophy itself must draw.

In this way, 7he Fold marks a subtle but important return to the notion of
the virtual — a concept that had been largely abandoned in A 7housand Plateaus,
where mathematics was used to trace real, spatial, and material dynamics. Now,
however, the virtual reappears, but no longer as a detached transcendental realm. It
is reintegrated into the very logic of dynamics first explored in A Thousand Plateaus.
The fold becomes the point of conjunction: where virtuality and actuality meet,
where the form is not merely actualized but continuously varied and inflected. The
virtual is no longer a reservoir of ideal structures; it is the differential movement
within the fold itself — a force of variation that is at once conceptual and material,
transcendental and immanent. Thus, in 7he Fold, the virtual becomes something
else entirely. It is no longer a pre-structured domain of problems (as in Lautman),
but the event of form, the moment in which the real turns on itself and gives rise
to a singularity. Even the purest inflection — the moment of genesis—is already
materially marked. It has already been affected by the chaosmos, by the pressure of
forces that act before we perceive them. The virtual becomes the already-past of the
event: not a structure, but the trace of what has folded.

This is why Deleuze’s use of mathematics at this stage is profoundly im-
manent. It no longer refers to a transcendental domain of Ideas but to the real
conditions under which form emerges and collapses. Thom’s catastrophe models,
Leibniz’s infinitesimals, Riemann’s spaces of variation — these are not conceptual

ornaments. They are the names of a physics of immanence, a metaphysics of

2 See C. D’Aurizio, Una filosofia della piega. Saggio su Gilles Deleuze, Mimesis, Milano-Udine 2024.

Mathesis universalis |118
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

singularities without any foundation — not even a transcendental one. In 7he Fold,
Deleuze imagines a Leibniz without God — a Leibniz in whom the monads no
longer reflect the same world but instead generate divergent ones. This post-the-
ological Leibniz becomes a vehicle for thinking the radical productivity of the
singular, the irreducible plurality of worlds, and the death of any metaphysical
center. The monads become nomads. Concepts cease to represent; they begin to
fold and generate. With this shift, the virtual is no longer the domain of latent
Ideas. It becomes the field of forces without form, of events without essence,
of creation without origin. And it is precisely this transformation that prepares
the way for Deleuze’s final work — What Is Philosophy? — in which thought is no
longer grounded in representation or abstraction, but in the creation of concepts
on the plane of immanence.

Up to this point, we have traced — albeit necessarily in broad strokes — how
Deleuze’s engagement with mathematics is both profound and systematic, and
how it fits squarely within his metaphysical project. In continuity with the French
epistemological tradition, Deleuze does not treat mathematics as a closed formal
system, but as a privileged language for thinking processes of actualization. From
Difference and Repetition to A Thousand Plateaus and The Fold, mathematical fig-
ures are not marginal metaphors: they serve to construct a philosophy of radical
immanence, one in which the virtual is not opposed to the real but constitutes its
dynamic, generative ground. Mathematics helps articulate this immanence, offer-
ing a way to describe singularities, multiplicities, topological spaces, and nonline-
ar structures of becoming. And yet, in Deleuze’s final major work, What Is Philoso-
phy?, written with Guattari, a stark division is introduced between philosophy and
science — including mathematics. Concepts and functions are assigned to entirely
different planes of thought. How should we understand this apparent rupture?
What does this decisive distinction mean, and how does it relate to the trajectory

we have followed so far? It is precisely to this question that we now turn.

3. THE DIVERGENCE OF PHILOSOPHY AND SCIENCE

In What Is Philosophy?, Deleuze and Guattari open with a question posed, as they
say, «at midnight, when there is no longer anything to ask»® . It is the question
of a lifetime, one that arises at the limits of thinking and marks the culmina-
tion of Deleuze’s philosophical trajectory. Rather than a definitive conclusion,
this book is a conceptual testament — a final radicalization of thought, which

gathers four decades of philosophical experimentation and projects them toward

#  G. Deleuze, F. Guattari, What Is Philosophy?, cit., p. 1.

Mathesis universalis |119
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

a future Deleuze himself would not live to see. Deleuze and Guattari answer
their question from the outset: «Philosophy is the art of forming, inventing, and
fabricating concepts»*. In other words, the task of philosophy is not to discover
truths, solve problems, or offer representations, but to create. And what it creates
is not knowledge in the scientific sense, but concepts — intensive, non-discursive
multiplicities that articulate the real in ways science cannot.

A concept, they argue, is not a generality, nor a proposition, nor a model.
It is a singular, intensive multiplicity composed of heterogeneous elements that
cohere without losing their differences. Concepts are defined by their “compo-
nents,” each of which can be a concept in its own right. These components
interact through a process of coalescence, forming a unique consistency that is
neither spatial nor temporal but purely intensive. As they put it: «As whole it
is absolute, but insofar as it is fragmentary it is relative. It is infinite through its
surveyor its speed but finite through its movement that traces the contour of its
components»®. This idea is not new in Deleuze’s work. Already in Difference and
Repetition (1968), the “Idea” was defined as a multiplicity (n-dimensional) whose
components determine its structure, and whose actualization is guided by dif-
ferential relations. What What Is Philosophy? does is to radicalize this insight and
shift it onto a fully philosophical terrain: no longer confined to mathematics, the
multiplicity now becomes the very element of conceptual thought.

Moreover, a concept does not float freely — it exists only on a plane of
immanence. This plane is not a representation or a foundation; it is a dynamic
field of consistency that precedes and sustains thought. Unlike scientific models,
which slow down chaos to produce functions, the plane of immanence main-
tains infinite speed. It is the site of virtuality itself. In contrast, science does
not produce concepts. It constructs functions, composed of functives — variables
and constants organized through models of reference. These models slow down
the chaos of the real, translating it into structured frameworks. As Deleuze and
Guattari note, science «approaches chaos in a completely different, almost op-
posite way: it relinquishes the infinite, infinite speed, in order to gain a reference
able to actualize the virtual»*°. This is not a failure of science, but its condition
of possibility. Science creates diagrams that stabilize the real; philosophy creates

concepts that intensify it.

When the limit generates an abscissa of speeds by slowing down, the
virtual forms of chaos tend to be actualized in accordance with an ordinate.

% Ivi, p. 2.

5 Ivi, p. 21.

%y, p. 118.

Mathesis universalis |120

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

And certainly the plane of reference already carries out a preselection
that matches forms to the limits or even to the regions of particular
abscissas. But the forms nonetheless constitute variables independent of
those that move by abscissa. This is very different from the philosophical
concept: intensive ordinates no longer designate inseparable components
condensed in the concept as absolute survey (variations) but rather distinct
determinations that must be matched in a discursive formation with other
determinations taken in extension (variables). Intensive ordinates of forms
must be coordinated with extensive abscissas of speed in such a way that
speeds of development and the actualization of forms relate to each other
as distinct, extrinsic determinations® .

At the end of the passage cited here, Deleuze and Guattari add a footnote cit-
ing Nicole Oresme (1323-1382), whose example — well known through Pierre
Duhem’s historical studies — proves particularly illuminating. In his De Uni-
formitate et Difformitate Intensionum, Oresme devised a way to geometrically
represent variations of motion, treating qualitative changes (like heat) as if they
were quantities. By plotting variations along a horizontal line (longitude) and
representing intensity at a given point with a vertical (latitude), he created what
we might call an early mathematical model of variation. For instance, a triangle
representing uniformly decreasing speed could be equated in area to a rectangle,
modeling constant motion. This triangulation turns motion itself into a meas-
urable form — transforming the virtuality of change into a system of reference.
This is precisely what Deleuze and Guattari mean by scientific referentiality: a
fragment of chaos is extracted, frozen into a model, and then analyzed. Math-
ematics, especially in its topological form, is the first operation that makes this
possible — it is «the function of slowing down chaos», or, more accurately, of
organizing it into calculable potential.

But this is not what philosophy does. If mathematics defines the potential
for scientific reference, philosophy works with virtuality itself, without reducing
it to a model. The virtual is not latent structure — it is the field of problems, of
events, of differential singularities that never fully actualize. Deleuze had already
stated in Difference and Repetition that the Idea (in Lautman’s sense) is not a
concept, but a “problematic multiplicity” that organizes its solutions. Now, in
What Is Philosophy?, this problematic field becomes the proper domain of the
concept: «real without being actual, ideal without being abstract»?®. Hence, phi-
losophy does not model, it virtualizes. It does not refer to external structures;
it composes new internal consistencies. And this is why, even though A 7hou-

sand Plateaus and The Fold used mathematical models (Riemannian manifolds,

7 Ivi, p. 121.
% Ivi, p. 156.
Mathesis universalis |121

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

catastrophe theory), What Is Philosophy? marks a turning point: philosophy re-
claims its autonomy, not by rejecting science, but by clarifying its own mode of
engagement with the real.

Thus while science produces functions organized by models and composed
of functives (variables, constants, parameters), philosophy produces concepts
that arise on a plane of immanence and engage with the virtual. While science
slows down the chaos to extract referential structures, philosophy intensifies it
— creating singularities of sense that have no model, no referent, and no fixed
coordinates. As Deleuze and Guattari conclude: «Concepts are not waiting for
us ready-made, like heavenly bodies. There is no heaven for concepts. They must
be invented, fabricated, or rather created and would be nothing without their
creator’s signature»”. And in creating them, philosophy does not explain the
world — it adds to it.

The trajectory we have followed, from Difference and Repetition to What
is Philosophy?, passing through A Thousand Plateaus and The Fold, leads us to a
decisive insight: Deleuze does not use mathematics as a scientific method, nor
does he abandon it in favor of poetic intuition. Rather, he virtualizes mathemati-
cal structures — extracting from them a problematic power that philosophy alone
can unfold beyond the limits of formal modeling or referential function. Mathe-
matics, for Deleuze, is neither a foundation nor a metaphor: it is one of the ways
in which reality expresses its singularities. In this sense, the philosophical concept
is not mathematical, but it can resonate with mathematical structures insofar as
both emerge from the same immanent field of real conditions.

This is why both extremes — those who place Deleuze entirely within
mathematics, and those who sever him completely from it — miss the mark.
The first approach risks reducing his thought to a formalist epistemology; the
second ignores the strategic ways in which Deleuze draws on mathematics and
science to construct concepts that do not belong to science, but allow us to think
reality in new ways. For Deleuze, philosophy engages directly with the real, and
it is precisely this that distinguishes it from science: science produces models,
representations, and functions; philosophy invents concepts that make zones of
indetermination and transformation thinkable.

To fully grasp this point, one can look at how What is Philosophy? it-
self conceives the history of philosophy. In the chapter Geophilosophy, Deleuze
and Guattari reflect on the birth of philosophy in ancient Greece. They argue
that philosophy emerges not from a given cultural identity, but from a rupture

with transcendence, from the affirmation of an immanent thought that begins

29

Ivi, p. 5.

Mathesis universalis |122
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

with the invention of concepts. However, this movement toward immanence
is always threatened by its own reversal: by the mirages of transcendence that
emerge from within philosophy itself. As a result, the history of philosophy is
not linear or cumulative, but a field in which the virtual must be continually
reactivated - where the problematic dimension of thought is reopened each
time a new concept emerges.

Philosophy, then, is defined not by its capacity to represent, but by its abil-
ity to gemerate events: to create concepts that resonate with reality, to open new
dimensions of experience. This is what distinguishes philosophical concepts from
scientific functions. While science slows down chaos to produce referential mod-
els composed of variables and funtives, philosophy does not refer; it composes.
Its concepts are intensive, incorporeal, non-discursive — and above all, creative.
They produce real effects not by representing reality, but by transforming the
conditions under which reality becomes thinkable.

In this light, the final section of What is Philosophy? draws together many
of the threads Deleuze had already developed in his earlier work. Lautman reap-
pears explicitly, as Deleuze and Guattari distinguish the three disciplines — art,
science, and philosophy — by the way each one relates to chaos. Art renders cha-
os perceptible through affects and percepts; science slows chaos down through
reference and function («as Lautman demonstrates for mathematics insofar as
the latter actualizes virtual concepts»®’); philosophy, in turn, gives consistency
to chaos by constructing concepts that virtually reconfigure zones of experience,
including those of art and science themselves.

In this sense, Deleuze’s transcendental empiricism can be understood as a
radicalization of Lautman’s notion of the problem. Philosophy becomes the disci-
pline that not only virtualizes the actual, but intervenes across the borders of other
domains, extracting from them their own problematic tensions. While mathemat-
ics, for Lautman, exhibits within itself the dialectic between Ideas and concrete
theories, Deleuze assigns to philosophy the task of reactivating this dialectic
within all regions of experience — not just in science, but in aesthetics, politics,
ethics, and more.

The final implication is crucial: mathematics and science are not external
to philosophy — they are part of the real. And because they belong to the real,
philosophy can extract their virtual power, without becoming scientific. This treat-
ment of science and mathematics as ontological regions, rather than mere formal
languages, is the clearest sign of Deleuze’s debt to the French epistemological
tradition — especially Brunschvicg and Lautman, whose influence runs through

O Ivi, p. 217.

Mathesis universalis |123
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea Colombo — What Becomes of Mathematics in Deleuze's Philosophy?

Difference and Repetition and re-emerges in What is Philosophy?. In afirming the
power of philosophy to think the virtual, to compose new events out of existing
structures, Deleuze offers not a philosophy of science, but a philosophy through
science, one that takes mathematical and scientific productions seriously as ex-
pressions of reality — while insisting that only philosophy can grasp their prob-
lematic horizon.

In short, the history of philosophy becomes the history of those moments
when the virtual breaks through — when concepts, like mathematical problems
in Lautman, reveal the internal tension of a reality that is never exhausted by its
representations. This, finally, is the point of Deleuze’s engagement with math-
ematics: not to subordinate philosophy to formal models, but to show that
philosophy alone is capable of making the virtual consistency of reality a matter

of thought.

Mathesis universalis |124
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/30008 SaGar

GILLES CHATELET:
ELEMENTI PER UNA DIAGNOSTICA
DEL PENSIERO FISICO-MATEMATICO

MARr1O CASTELLANA

ORCID: 0000-0003-0679-7711
Gia docente di Filosofia della scienza presso |'Universita del Salento (ROR: 03fc1k060)

Contacts: mario.castellana@unisalento.it

ABSTRACT

Questo scritto prende in esame il pensiero epistemologico di Gilles Chatelet e i contri-
buti dati alla philosophie mathématique, capitolo della filosofia della scienza europea non
abbastanza noto che in Francia ha una lunga storia concettuale incentrata sui dibattiti
sulla natura delle matematiche e sul loro stretto rapporto con la fisica; in tale contesto,
che ha trovato una delle sue massime espressioni nei lavori di Gaston Bachelard, viene
ad inserirsi il percorso di tale figura che nella seconda meta del Novecento ha arricchito
il panorama epistemologico francese col fare della filosofia della fisica matematica un
projet de pensée. E cid ¢ stato possibile perché Chatelet ha preso in esame alcune figure
del pensiero matematico lette alla luce della Nazurphilosophie per 'importanza accordata
a quelle che vengono chiamate "pratiche intuitive" e al loro modo di costituire 'unita
fisico-matematica, ritenuta strategica per la riflessione filosofica nel cogliere la scienza
come pensée tout court.

Parole chiave: Epistemologia francese, Philosophie mathématique, Chatelet, Filosofia
della fisica-matematica, Pensée de sciences

GrILLES CHATELET: ELEMENTS FOR A DIAGNOSIS
OF PHYSICAL-MATHEMATICAL THOUGHT

This paper examines the epistemological thought of Gilles Chatelet and his contributions
to the philosophie mathématique, a chapter of the European philosophy of science that is
not well-known, but which in France has a long conceptual history centered on debates
on the nature of mathematics and its close relationship with physics. This context, which
found one of its greatest expressions in the works of Gaston Bachelard, includes the path

© Mario Castellana

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.orcid.org/0000-0003-0679-7711
https://www.ror.org/03fc1k060
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/30008
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/

Mario Castellana — Gilles Chatelet

of this figure who, in the second half of the twentieth century, enriched the French episte-
mological panorama by making the philosophy of mathematical physics a projez de pensée.
This was possible because Chételet examined some figures of mathematical thought read
in the light of Naturphilosophie. for the importance given to what are called "intuitive
practices” and to their way of constituting the physical-mathematical unity, considered
strategic for philosophical reflection in grasping science as pensée tout court.

Keywords: French epistemology, Philosophie mathématique, Chatelet, Philosophy of

mathematical physics, Pensée de sciences

Maxwell aveva il senso profondo delle
analogie matematiche. Per questo, ha fatto
della buona fisica matematica.

(Henri Poincaré)

La natura mette alla prova lo spirito; la mente
risponde costituendo la matematica.
(Léon Brunschvicg)

1l matematico riesce a cogliere alla fonte il
reale, come una somma organica di possibi-
lita. .. Egli possiede, infatti, la chiave dell or-
ganizzazione di tutte le contingenze del reale.

(Gaston Bachelard)

1. PRIMI PASSI VERSO LA FILOSOFIA DELLA FISICA MATEMATICA

Per meglio comprendere il percorso di Gilles Chatelet (1944-1999) con la sua
specifica presa di posizione lontana da alcuni canoni vigenti all'interno della fi-
losofia della scienza del secondo Novecento e causa non ultima del rimanervi ai
margini anche perché risulta piti evidente in particolar modo in degli scritti bre-

vi', ¢ opportuno inserirlo in quella vera e propria tradizione di ricerca epistemo-

' Questo nostro scritto si basa essenzialmente su tali scritti presenti in G. Chételet, Lenchante-

ment du virtuel. Mathématique, physique, philosophie, éd. de Ch. Alunni et C. Paoletti, Editions
Rue dI'Ulm, Paris 2010. Charles Alunni, suo collaboratore al Collége international de philo-
sophie e responsabile degli Archives “G. Chatelet” presso I'Ecole normale di Parigi, ha com-
mentato tali testi con una lunga e significativa introduzione dal titolo Des Enjeux du mobile 4
Lenchantement du virtuel. E# retour. Gilles Chitelet. Dernier philosophe romantique, pp. 9-60 con
le relative note pp. 269-299; a sua volta, Catherine Paoletti ha riportato una bibliografia comple-
ta in Documentation et bibliographie, pp. 301-310. E di Alunni vedasi anche Gian-Carlo Rota &
Gilles Chatelet, deux mathématiciens aux avant-postes, in Ch. Alunni, Y. André & C. Paoletti (dir.),
Philosophie contemporaine des mathématiciens: Evariste Galois, Gian-Carlo Rota, Gilles Chatelet,
«Revue de synthése», t. 138, 1-4, 2017, pp. 19-49 (ora in Spectres de Bachelard. Gaston Bachelard
et ['école surrationaliste, Hermann, Paris 2018, capp. XI-XII). Lopera piti organica di Chételet ¢
Les enjeux du mobile. Mathématique, physique, philosophie, Le Seuil, Paris 1993 (trad. it. e introd.

Mathesis universalis |126
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

logica, unica nel suo genere e del resto ancora poco nota, che ¢ stata la philosophie
mathématique per averne sviluppato una ulteriore appa nel senso delineato da
Léon Brunschvicg nell’ormai classico lavoro del 1912 Les étapes de la philosophie
mathématique’; essa, intesa anche come raison mathématique in questopera ed
in altri lavori coevi di diverse figure®, ha preso piede in Francia e nei paesi fran-
cofoni per la strutturale e di origine cartesiana predilezione verso il corpus delle
matematiche intese come forme di connaissance tout court per averne nel tempo
modificato spesso la struttura di fondo ed i relativi contenuti. Per tali motivazio-
ni era ritenuto necessario «entrare nel loro contenuto» per coglierne «i momenti
riflessivi, i punti culminanti, nei quali tra mathesis e filosofia ¢ venuto a costituirsi
un legame non facile da districare»; e comprendere «la lenta emergenza delle for-
me dell'intelligibilitd matematica» diventava cosi una indispensabile «griglia di
lettura in grado di interpretare la storia stessa delle filosofier*.

Nello stesso tempo, la lunga interrogazione della Mathesis sotto tale aspet-
to ha portato a ritenere indispensabile sul piano epistemico la implicita dimen-

sione storica per capirne le mouvement, la sua mobilité strutturale’® e la specifica

di A. Cavazzini, Le poste in gioco del mobile. Filosofia, fisica, matematica, Mimesis, Milano 2010);
da tenere presente che sono stati tradotti in inglese una serie di articoli con la prefazione dello
stesso Chatelet col titolo Figuring Space, Mathematics and Physics, trad. di R. Shore e M. Zagha,
con introd. di Kenneth J. Knoespel, Kluver Academic Publischers, Dordrecth 2000. Molto pre-
gnante poi il fatto che Chatelet abbia tradotto dall’inglese, con una prefazione, un lavoro di Ore
Opystein, Abel: un mathématicien romantique, Berlin, Paris 1989. Va poi segnalata la sua attivita di
matematico militante e feroce polemista con due opere come Vivre et penser comme des pores. De
Uincitation a l'envie et de ['ennui dans les démocraties-marchés, Exils, Paris 1997 (Gallimard 1999
e trad. it, Arcanapop, Roma 2002; Meltemi, Milano 2021) e Les animaux malades du consensus,
édition érablie et préfacée par C. Paoletti, Nouvelles Editions Lignes, Paris 2010 ; e su questo
aspetto, cfr. ns. Gilles Chételet : le virtualita di una vita, in Briciole di complessita. Tra la rugositi
del reale, Ed. Studium, Roma 2023?, pp. 223-227.

> Cfr. L. Brunschvicg, Les étapes de la philosophie mathématique, préface de ] T. Desanti, Li-
brairie Blanchard, Paris 1974. Quest’opera ¢ quasi unica nel suo genere per la serrata analisi dello
stretto rapporto sul piano storico tra sviluppo del pensiero matematico e le questioni relative alla
teoria della conoscenza e per aver posto I'ancora cruciale questione «quale filosofia per le mate-
matiche»; e pur esponendo «una philosophie mathématique descrittiva [...] importante, per 'oggi,
perd, non ¢ adeguata» come scrive E Patras in La pensée mathématique contemporaine, PU.E,
Paris 2001, p. 167. Continua ad essere al centro del dibattito come nel recente contributo di T.
Richard, Léon Brunschvicg. Critical idealism and Russell’s method of analysis, apparso in un numero
di Annals of Mathematics and Philosophy dal titolo La philosophie mathématique. Mathematical
and philosophical inspirations from Brunschvicg to Granger, special issue 1-2, 2024, pp. 131-153.

3

Si pensi a Gaston Milhaud, Auguste Calinon, Emile Boutroux, Jean Tannery, Eduard Le Roy,
Pierre Boutroux, George Lechalas, Maximilien Winter ed altri successivamente come Gaston
Bachelard, Albert Lautman, Jean Cavaillés. Ferdinand Gonseth, Georges Bouligand, Jean Piaget.
4

J. Desanti, Préface a L. Brunschvicg, Les étapes de la philosophie mathématique, cit., p. V1I; e
sulla statura filosofica di Brunschvicg in area francese, vedasi . Terzi, Léon Brunschvicgs Critical Re-
alism. Philosopohy, History and Science in the Tird Republic, Bloomsbury Academic, London 2022.

5 Il termine mouvement ¢ presente in particolar modo in Les érapes de la philosophie mathéma-

tique, col diventare mobilité in diverse opere di Gaston Bachelard e mobile in Chatelet; e acquista
la sua piena valenza operativa nell’intera attivitd scientifica di Alexandre Grothendieck che ne
spiega «la grande creativitd matematica» come afferma Fernando Zalamea in Philosophie synthé-
tique de la mathématique contemporaine (2009), trad. it. franc., Hermann, Paris 2018, cap. IV.

Mathesis universalis |127
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

tensione cognitiva verso il reale; eppure nel complesso, ancora dopo in vari
ambienti, le matematiche con il loro “granitico impero” sembravano imperme-
abili a tale approccio, come dira in seguito Hermann Weyl in Das Kontinuum®,
da far sembrare “patologica’, nel senso indicato dai bourbakisti, I'idea del so-
stanziale cambiamento di alcuni punti fermi avvenuto a partire dai fondamen-
tali lavori di Riemann’. Ed in pil, gia negli ultimi decenni dell’Ottocento in
alcune figure che diedero vita ai testi fondatori dell’epistemologia francese®, il
dibattito, nel prendere in considerazione la crisi dei fondamenti, si concentrd
sul cruciale tema della vérité mathématique ed in particolar modo sui rapporti
tra les mathématiques et le réel, les mathématiques et l'expérience ’; il tutto fu ac-
compagnato dalla coscienza critica che «a partire dalla fine del XIX secolo sono
realmente le matematiche che scompaginano parecchie cose dentro i concetti
filosofici piti fondamentali» col ridare centralita al «vero problema filosofico»,
quello di «comprendere quale ¢ la natura del pensiero matematico in genera-
le»'®. E questo era funzionale da una parte al fatto di evitare possibili slittamenti
in posizioni filosofiche inadeguate e dall’altra alla contestuale presa di coscienza
dei limiti della metodologia positivistica''ed in genere delle visioni di matrice
vetero e neo-empirista; tali aspetti sono rimasti costanti in questa vera e propria
tradizione di ricerca nel corso del Novecento con I’essere declinati chiaramente
con diverse modalita dalle varie figure grazie al loro situarsi, per parafrasare lo

stesso Chatelet, «agli avamposti dell’oscuro» rappresentato dalle dinamiche del

¢ Cfr. H. Weyl, I/ continuo. Indagini critiche sui fondamenti dell Analisi, (1918) trad. it., Biblio-
polis, Napoli 1977, passim.

7 Cir. N. Bourbaki, Eléments d'histoire des mathématiques, Hermann, Paris 1969, p. 27; il
confronto coi testi di Riemann fu possibile grazie alla traduzione delle sue opere e cfr. Euvres
mathématiques, par L. Laugel, Gauthier-Villars, Paris 1898.

8 Cfr. A. Brenner (textes choisis), Les textes fondateurs de ['épistémologie francaise, Hermann,

Paris 2015 e i vari lavori di G. Polizzi, Forme di sapere e ipotesi di traduzione. Materiali per una
storia dell'epistemologia francese, F. Angeli, Milano 1984 e Tra Bachelard e Serres. Aspetti dell'epi-
stemologia francese del Novecento, A. Siciliano Ed., Messina 2003. Poi non va dimenticata un’altra
figura come Maximilien Winter, completamente dimenticata, a ditla con Ch. Alunni che ha
avuto il merito di farla conoscere in un convegno nel 2012 e vedasi Maximilien Winter et Fede-
rigo Enrigues: des harmonies exhumées, in Ch. Alunni e Y. André, a cura di, Federigo Enriques e le
armonie nascoste della cultura europea. Tra scienza e filosofia, Edizioni della Normale, Pisa 2015,
pp- 101-147. Cfr. ns. Il contriburo di Maximilian Winter alla critique des sciences, in M. Winter,
1] metodo storico-critico per una nuova filosofia delle matematiche, trad. it e cura di M. Castellana,
Meltemi, Milano 2020, pp. 9-85.

> Esu questo, C. Chandelier, Crise des mathématiques et de la physique et réflexion philosophique
de 1890 & 1910 en France, Thése de doctorat, Univ. Paul Valéry, Montpellier 2013; e cfr. anche i
diversi contributi presenti in E. Barbin-J.-P. Cléro (dir.), Les mathématiques et 'expérience, Her-
mann, Paris 2015.

10

A. Badiou avec H. Haéri, Eloge des mathématiques, Flammarion, Paris 2015, p. 52 e p. 58.

"' Comunque, ¢ utile evidenziare cid che ha scritto Brunschvicg della «philosophie mathéma-

tique di Comte» in Les étapes. .., cit., p. 299 e a p. 286: ¢’¢ una «philosophie mathématique che
¢ alla base del positivismo, e del periodo della storia della scienza dominata dai lavori matematici

di Lagrange».

Mathesis universalis |128
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

novum emergente nei vari campi, ritenute non riducibili ai canoni di visioni
normative della scienza, col porsi la domanda «quale filosofia per la scienza»'?
del loro tempo per metabolizzarla sul piano epistemico'.

Aver creato da parte delle matematiche diversi approcci al reale spesso
“silente” e averlo interrogato col loro “frutto” facendone emergere gli aspetti
pil nascosti, a dirla con Leonardo da Vinci, era ritenuto in particolar modo
istruttivo per farne intravedere le «infinite ragioni, che non furono in isperien-
za»'%; e d’altronde veniva condiviso appieno ciod che quasi con le stesse parole
affermava in La valeur de la science Henri Poincaré: «Chi ci ha aiutato a cono-
scere le profonde e vere analogie, quelle che gli occhi non vedono e che la ra-
gione intravede? E lo spirito matematico che disprezza la materia per attaccarsi
alla pura forma»'. Cosi l'intero universo matematico, pur vincolato al reale'®
e alle sue logiche, venne considerato un vero e proprio regno di intrinseche
possibilita, «come una somma organica di possibilita» per i vari livelli di astra-
zione raggiunti nei vari ambiti e per la particolare capacita di tradurne cio6 che

¢ oscuro ed «i misteri in dei problemi»'’.

12

Cfr. G. Chatelet, Quelle philosophie pour la science daujourd’hui? e La philosophie aux
avant-postes de L'obscure, in Lenchantement du virtuel, cit., pp. 153-161.

3 «Oscuro» ¢ da intendersi per Chatelet «cio che & ancora inarticolato» e da scovare dato che

si trova pilt in profonditd (ivi, p. 154) e, pertanto, degno di interesse epistemico. E a questo
proposito ¢ utile ricordare cio che diceva Moritz Schlick: «’elemento filosofico ¢ insito in tutte le
scienze quale loro vera anima, in virtl della quale soltanto esse sono propriamente scienze [...].
La filosofia abita dunque nel profondo di tutte le scienze, ma non in tutte ¢ ugualmente pronta
a rivelarsi», M. Schlick, Zeoria generale della conoscenza (1918), trad. it., E Angeli, Milano 1986,
pp- 11-12. Simile punto di vista si trova in La Philosophie du non di Gaston Bachelard del 1940,
dove il proprium del lavoro filosofico sulle scienze sta nel prendere di petto «degli argomenti nuo-
vi, degli ar%omenti meno sicuri... per cercare di cogliere la zona dove lo spirito pensa esitando» e

cfr. La philosophie du non, éd. établie par. ].-J. Wunenburger, PU.E, Paris 2025, pp. 143.
4 Leonardo Da Vinci, Luomo e la natura, a cura di M. De Micheli, Feltrinelli, Milano 1982, p. 53.

5 H. Poincaré, La valeur de la science, Flammarion, Paris 1908, pp. 142-143; la forma pura &

lastrazione fatta dall’astrazione stessa nei processi di massima generalizzazione, su cui insisterd a
pit riprese G. Bachelard nel volersi impegnare «nelle vie dell’astrazione [...] quell’ascetismo che
¢ il pensiero astratto [...]. Non esito poi a presentare il rigore come una psicoanalisi dell’intui-
zione, e il pensiero algebrico come una psicoanalisi del pensiero geometrico»; cfr. G. Bachelard,
La formazione dello spirito scientifico, trad. it. e postfazione di E. Castelli-Gattinara, R. Cortina,
Milano 1993, p. 281, e su questo aspetto E Palombi, Elogio dell astrazione. Gaston Bachelard e la
filosofia della matematica, Mimesis, Milano-Udine 2017.

16 Sulla stessa linea i diversi contributi apparsi nel volume curato da E Lionnais nel 1949, Les

grands courants de la pensée mathématique, Hermann, Paris 1998, con préface de B. Tessier.

7 G. Bachelard, Lexpérience de l'espace dans la physique contemporaine, E. Alcan, Paris 1937, p.
138; l'altra citazione la prendiamo dall’intervento Physique er Métaphysique di Gaston Bachelard
in occasione di un convegno su Spinoza del 1932, ora tradotto in italiano col titolo Metafisica
della matematica, a cura di Ch. Alunni e G. Ienna, Castelvecchi Ed., Roma 2016 e sulle ragioni
di tale scelta vedasi i contributi dei due curatori. Tale testo puo essere utile per capire lo stesso
percorso di Chatelet; e a tal fine ¢ l'intera opera bachelardiana che va tenuta presente a partire
dall Essai sur la connaissance approchée del 1928, per la continua presa in carica del problema del
penser les mathématiques, dell’essere mobiles e del loro pesare, nel senso datoci da Fernando Za-
lamea sulla scia dei suoi lavori su Albert Lautman e Alexandre Grothendieck, e cfr. F. Zalamea,
Modlelos es traces para el pensiamento matemdtico, Univ. Nacional de Colombia, Bogota 2021, pp.

Mathesis universalis |129
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

E non a caso la matematica ¢ stata considerata «grande arte dalle risorse
inesauribili, partorita anch’essa dalla mente umana» coll’avere avuto cosi un for-
te impatto sull’evoluzione del pensiero sino a considerare la stessa filosofia sua
«sorella maggiore», come scrissero nel 1893 i giovani fondatori della Revue de
Métaphysique et de Morale nell’editoriale del primo numero, nel ritenere urgente
un engagement teso a ripristinare su nuove basi la filosofia della matematica; in
tale rivista, pur frutto di diverse personalita con orientamenti grossomodo di
ispirazione kantiana'®, si rendeva omaggio a Platone e a Descartes per aver stretto
una duratura e fruttuosa collaborazione tra matematica e riflessione filosofica,
che bisognava continuare per non cadere in ulteriori separazioni, ritenute dan-
nose per entrambi i campi. Non a caso i fondatori presero netta distanza dal «mi-
serabile positivismo» con la chiara coscienza che era arrivato «il tempo di essere
razionalisti con rabbia»!? attraverso il confronto critico con i “matematici con le
ali” e non solo con quelli apzéres come li chiamava Henri Poincaré*’. Una nuova
philosophie mathématique, pur trovando le sue solide radici nella ricca stagione
cartesiana, venne cosi a maturazione, col prendere una piu precisa e speciﬁca
fisionomia concettuale, solo dopo I'avvento delle geometrie non-euclidee viste
come un evento della stessa raison mathématique nel segnare la necessita episte-
mica di parlare di mathématiques al plurale; nello stesso tempo, I'aver posto I'at-
tenzione in modo strutturale sui rapporti tra matematiche e reale ha permesso di
arrivare a concepitla come raison physico-mathématique nel percorso successivo di
Gaston Bachelard e di Albert Lautman grazie alla non comune metabolizzazione

epistemica dei risultati di Bernhard Riemann, di Poincaré e di Hermann Weyl e

48-52. Sul “peso” delle matematiche nel percorso bachelardiano, vedasi il recente numero di «Ba-
chelard Studies», Gaston Bachelard e [odierna filosofia delle scienze, a cura di Ch. Alunni, n. 1-2,
Mimesis, Milano-Udine 2022 e dello stesso Alunni, Spectres de Bachelard, cit., partie L.

18 Sulla presenza di Kant in Francia tra i due secoli, vedasi C.H. Bravemann, Kant, épistémolo-

gue frangais du XIXe siécle: réalisme et rationalisme chez les savants, Garnier, Paris 2020 e P. Terzi,
La philosophie francaise au miroir de Kant 1864-1986, Honoré Champion, Paris 2023.

19

Introduction, in «Revue de Métaphysique et de Morale», t. 1, n. 1, 1893, p. 3-4 ¢ queste
espressioni si trovano nella lettera del 30 agosto del 1891 di Halévy a Léon e cfr. H. Halévy-X.
Léon, Correspondance (1891-1898), in «Revue de Métaphysique et de Morale», t. 98, 1-2, 1993,
pp- 3-58. Ricordiamo che Halévy, Léon, Brunschvicg e Maximilien Winter sono stati cofondato-
ri della rivista con coinvolgere diversi matematici dell’epoca a partire da Henri Poincaré; diedero
vita in seguito alla “Société Francaise de Philosophie” con l'organizzazione dei primi quattro
“Congres Internationaux de Philosophie” e dell’'unico “Congres International de Philosophie
Mathématique” avvenuto a Parigi anche grazie all'impegno di Federigo Enriques nell’aprile del
1914 (di tale Congreés sono in corso di stampa per la Springer alcune relazioni a ns. cura con Paolo
Bussotti). La Revue de Métaphysique et de Morale ebbe un primario ruolo in tali eventi, da poterla
considerare una vera e propria «dispensatrice di scienze (1893-1947)» come ha sostenuto Ch.
Alunni in Spectres de Bachelard, cit., Appendice I, pp. 425-34.

20 Cfr. H. Poincaré, Scienza e metodo, trad. it. a cura di C. Bartocci, Einaudi, Torino 1997,

capp. I-II; per Poincaré i “matematici con le ali” sono Gauss, Galois e Riemann, mentre quelli
aptéres (in termini kuhniani “zormali”) seguono il “buon senso” per non deviare dal normale
corso del pensiero matematico, pur dando significativi contributi.

Mathesis universalis |130
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

dell’apparato matematico delle nascenti meccaniche (relativistica e quantistica).

E a tale riguardo, con Ludovico Geymonat, si puo dire che

non c’¢ stata da una parte la rivoluzione della fisica e dall’altra quella della
matematica (teoria degli insiemi, relativitd), ma una rivoluzione della fisica
matematica; e la scuola francese ha saputo riconoscere I'importanza della
fisica matematica, che ¢ appunto, insieme fisica e matematica?'.

Ma ¢ laver individuato lo stretto rapporto tra le geometrie non-euclidee e le
nuove meccaniche che diede gia vita nella seconda meta dell’Ottocento a ser-
rati dibattiti col portare alla cosiddetta critique des sciences, di cui uno dei primi
autorevoli interpreti fu Antoine-Augustin Cournot nell’affermare che «le crisi
rinnovatrici delle scienze sono state le uniche crisi veramente rinnovatrici del-
la filosofia»®; fedeli a tale insegnamento, diverse figure di savants o di personae
savantes, seguite poi da molti philosophes-savants o personae philosophes-savantes
tra Ottocento e Novecento®, che si coagularono intorno alla Revue de Méraphy-
sique et de Morale, svilupparono una chiara coscienza epistemologica rivolta a
comprendere il cruciale passaggio «dall’assoluto al relativo»** col connesso tema

della salvaguardia dell’oggettivita scientifica. E per farlo, senza cadere in quelle

2 L. Geymonat, Tre domande per Ludovico Geymonat, in M. Quaranta (a cura di), Due culture a

confronto nel Novecento: la filosofia della scienza in Francia ed in Italia nel Novecento, Bertani Ed.,
Verona 1986, p. 73. Lo stesso Geymonat ha denunciato il fatto che Riemann ¢ stato trascurato
da buona parte della filosofia della scienza del primo Novecento in Filosofia e filosofia della scienza,
Feltrinelli, Milano 19684, App. 11, pp. 181-188; mentre in quella francese ed in parte in quella ita-
liana con Federigo Enriques, che chiamava Riemann vero e proprio “geometra-pensatore”, ¢ stato
al centro dell'attenzione e su questo cfr. ns. Razionalismi senza dogmi. Per una epistemologia della
fisica matematica, Rubbettino Ed., Soveria Mannelli 2004, cap. I. Riemann non a caso ¢ oggetto di
interesse da parte di Chatelet che ne studia sulla scia di Gauss gli sviluppi dati al #heorema egreginm
e l'idea di spazio «come molteplicitd continua in fisica matematica», in Sur une petite phrase de
Riemann, in Lenchantement du virtuel, cit., pp. 85-94. Non va poi dimenticato in tale contesto il
ruolo che ebbe il fisico Paul Langevin nei primi anni del ‘900 nel far conoscere i lavori di Einstein
e di discuterli nel Congres International de Philosophie che si tenne a Bologna nel 1911.

2 A A. Cournot, Essai sur les fondements de nos connaissances et sur les caractéres de la critique

philosophique, Hachette, Paris 1851, voll. I-II, vol. I, p. 23.

# Sulla scia di H. Hoffding che chiamava nei primi anni del Novecento “scienziati-filosofi” %li

scienziati con forti interessi filosofici come Helmholtz, Mach, Maxwell e Hertz, Pont a sua volta
chiama philosophes-savants i filosofi interessati alle dinamiche scientifiche come coloro che daranno
vita alla critique des sciences e particolarmente presenti in Francia tra i due secoli e cfr. ].-C. Pont,
De l'absolu au relatif. Destin du XIXe siécle, in ].-C. Pont e al., Pour comprendre le XIXe siécle. Hi-
stoire et philosophie des sciences & la fin du siécle, Olschki, Firenze 2007, pp. VII-XLVIIL. In questi
ultimi tempi, in alcuni contesti di storia e sociologia della scienza in area francofona, si sta usando
il termine personae savantes nello studiare le vite Eegli scienziati con le loro aspirazioni, obiettivi e
limiti; per analogia lo si pud anche utilizzare per tali figure come personae philosophes-savantes di
tale momento per il loro notevole sforzo teso alla costituzione di un nuovo sapere, come la filosofia
della scienza o épistémologie. Non a caso Gaston Milhaud nel 1909 ebbe una prima cattedra alla
Sorbona chiamata prima “Histoire de la Philosophie dans ses rapports avec les Sciences” e poi con
Abel Rey “Epistémologie et histoire des sciences” e su questo cfr. A. Benner-A. Petit (dir.), Science,

histoire et philosophie selon Gaston Milhaud,Vuibert- SFHST, Paris 2009.
2% J.-C. Pont, De l'absolu au relatif, cit.

Mathesis universalis |131
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

posizioni che portarono in certi contesti alla letteratura incentrata sulla bangue-
route de la science e alla “reazione idealistica contro la scienza”, si impegnarono a
rendere la matematica, la fisica e la filosofia sempre pitl «vicine di casa» su invito
dello stesso Poincaré; il celebre scienziato riteneva, infatti, strategico il fatto che,
per tutto cio che accadeva al suo interno, la matematica doveva sempre pil «ri-
flettere su se stessa» come frutto della «<mente umana» e per il fatto non seconda-
rio di essere una scienza «che ha mutuato meno elementi dal mondo esterno»?,
per poi rivolgersi ad esso con un altro esprit dotato di una maggiore capacita di
penetrazione dovuta ai gradi di astrazione. Ed in piu I'engagement epistemologi-
co, allora ritenuto da tali figure una nowvelle aptitude de lesprit (nuova attitudine
dello spirito), doveva situarsi nelle varie sedi dove si producevano le conoscen-
ze scientifiche; ed una delle sedi ritenuta strategica fu la fisica matematica che
permetteva, come affermava Poincaré in diverse opere, di cogliere «la maggior
parte delle analogie interne alle cose», il piu delle volte nascoste nei momenti piu
creativi da far venir fuori, a proposito della teoria elettromagnetica della luce di
Maxwell. Tale savant-philosophe «aveva il senso profondo delle analogie. Per que-
sto, ha fatto della buona fisica matematica»*. Ed in pitt occorreva evidenziare le

stesse “armonie” tra le leggi della matematica e quelle della fisica:

le analogic matematiche possono farci presentire le analogie fisiche
[...]. Il matematico non deve essere per il fisico un semplice fornitore di
formule; occorre che tra i due ci sia una collaborazione piu stretta. La
fisica matematica e I'analisi pura non sono solo delle potenze limitrofe
che intrattengono dei rapporti di buon vicinato; esse si compenetrano a
vicenda, ed il loro spirito ¢ lo stesso”.

2. LA FISICA MATEMATICA COME PROGETTO

Su tale articolato plafond, dopo i non secondari apporti di Bachelard e Lautman
che hanno notevolmente arricchito di ulteriori prospettive tale capitolo di phi-
losophie mathématique con I'ancorarla in modo programmatico alla philosophie
de la physique mathématique grazie al loro serrato confronto con i lavori di Her-

mann Weyl®, si viene a situare 'engagement di Chatelet per liberare in primis

»  H. Poincaré, Lavenir des mathématiques (1908), trad. it. in Scienza e metodo, Einaudi, Torino

1997, p. 27; su questo punto era dello stesso avviso Federigo Enriques quando affermava, nella
sua prima opera di carattere epistemologico del 1906, che la matematica ¢ stata la prima scienza
a liberarsi dalla «schiavitti dei dati empirici o fatti bruti» e cfr. E Enriques, Problemi della scienza,
Zanichelli, Bologna 19857, Introduzione.

% H. Poincaré, La valeur de la science, cit., p. 145.

¥ Ivi, p. 102 e p. 140.

2 Cfr. ns. Razionalismi senza dogmi, cit.; «Sur une petite phrase de Riemann». Aspects du débat

Mathesis universalis |132
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

il lavoro filosofico sulla produttivita scientifica da certi unilateralismi che I'ha
spesso contraddistinto nel corso del “900; esso ¢ stato ridotto «ad un catechismo
etico-deontologico» sino a perderne la forza teoretica consistente nel dare gli
strumenti necessari per cogliere il senso veritativo della stessa scienza come im-
presa conoscitiva, a sua volta «assoggettata alla domanda tecno-sociale». A tal fine
se ne enucleano dei principes épistémologiques basilari per ridare alla riflessione

filosofica un piu giusto ruolo:

la filosofia non deve cercare di forgiare un nuovo senso comune nello
sforzarsi di tradurre in linguaggio ordinario cid che ¢ ritenuto scritto
in linguaggio formale. Essa non si dovrebbe ridurre a confezionare
delle metafore a posteriori incaricate di sostituirsi all'operativita; deve

concentrare la sua attenzione sui dispositivi che mirano a promuovere cid

che si potrebbero chiamare delle nuove pratiche intuitive *.

Negli scritti compresi in Lenchantement du virtuel, si assiste poi al confronto con
Michel Foucault con T'utilizzo di alcune idee come la strategica nozione di “di-
spositivo”®® per ridisegnare i contorni concettuali della filosofia e per non ridurla
ad essere un semplice commento o “dispositivo” passivo e a volte fuorviante delle
pratiche scientifiche; essa per Chatelet ha il compito primario di riconsiderare
il ruolo dell’intuizione nella genesi delle teorie per «pensare I'articolazione tra il
visibile -I'immagine, il diagramma, la metafora — ed il calcolabile - la figura, I'o-

perazione»’'. In tal modo si entra pil facilmente nel «mistero» di quelle attitudini

Sfrangais autour de la Reasonable Effectiveness of Mathematics, in «Revue de synthése», t. 138, n.

1-4, 2017, pp. 195-229; Les mathématiques et lexpérience selon Albert Lautman, in E. Barbin-].P.
Cléro, Les mathématiques et ['expérience, cit., pp 337-364 e The epistemology of the mathematical
«dedans» in Albert Lautman’s early writings, in «Annals of Mathematics and Philosophy» [Onli-
nel], 2025, [https://mxphi.com/wp-content/uploads/2025/05/MC.pdf]. Da ricordare che Ch.
Alunni ha insistito nel 2005 con due contributi nella «Revue de synthese», t. 126 su tale aspet-
to in Albert Lautman et le souci brisé du mouvement e L'Ecole de 'ETH’ dans ['oeuvre de Gaston
Bachelard. Les figures spectrales d’Hermann Weyl, Wolfgang Pauli er Gustave Juvet, ora in Spectres
de Bachelard, cit., capp. VI-VI]; e su Hermann Weyl, cfr. Ch. Alunni, M. Castellana, D. Ria et
A. Rossi (dir.), Albert Einstein er Hermann Weyl 1955-2005. Questions épistémologiques ouvertes,
Barbieri-Selvaggi Ed.-ENS Editions Rue D’Ulm, Manduria 2010.

»  G. Chatelet, Principes épistémologiques et programme de recherches, in Lenchantement du vir-

tuel, cit., p. 63 (sottolineature dello stesso Chételet, da noi sottolineato dispositifs). Per capire
meglio tale punto di vista avanzato da Chatelet, ¢ da tenere presente che nel panorama episte-
mologico francese, e soprattutto con Bachelard a partire dalla sua prima opera del 1928 come
U'Essai sur la connaissance approchée e La philosophie du non del 1940, molta importanza viene
data alla rifondazione della filosofia con la contigua necessita di cambiarne il lessico e di trovarne
altri oggetti di indagine nei fondi delle scienze; a sua volta, lo stesso Michel Serres ha insistito
molto, soprattutto in Eclaircissements del 1992, sulla necessita di una “nuova epistemologia” o
“epistemologia delle invenzioni e delle interrelazioni” che, nel lavorare su “l'oscuro” dei processi
conoscitivi, prenda in esame i momenti ed i processi di inventivita e cfr. M. Serres, Chiarimenti,
trad. it, con ns. postfazione, Barbieri Ed., Manduria 2001.

% Sull'importanza nel percorso foucaultiano dell’idea di dispositivo, vedasi E. Radaelli, Lin-

canto del dispositivo. Foucault dalla microfisica alla semiotica del potere, Ed. ETS, Pisa 2011.

3 G. Chatelet, Quelle philosophie pour la science d'aujourd’hui? in Lenchantement du virtuel,
cit., p. 155.

Mathesis universalis |133
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://mxphi.com/wp-content/uploads/2025/05/MC.pdf

Mario Castellana — Gilles Chatelet

di pensiero che «prendono forma precisamente nei punti sensibili, ma nascosti,
dell'intelletto [...] luoghi dove 'orientamento non si ottiene a titolo gratuito»**.
Il ricorso all’idea di “dispositivo”, vero e proprio strumento di pensiero, permette
di riattivare, liberandole da vincoli di vario tipo sia interni che esterni, le pratiche
scientifiche costringendo il lavoro filosofico a mettersi «agli avamposti dell’oscu-
ro» per sviscerarlo e a non limitarsi ad essere di «parafrasi di retroguardia»®’; la
nozione di “dispositivo” diventa una scelta ermeneutica che attraversa quasi di
nascosto il suo intero percorso teoretico sino a poterlo riconfigurare come una
pratica di “resistenza” grazie al recupero di quel capitolo rappresentato dalla filo-
sofia della natura romantica, con offrirne una non comune e particolare interpre-
tazione®; in tale particolare congiuntura filosofica vengono viste all'opera delle
“pratiche” e “strategie” che «permettono di cogliere “I'empiria” sotto una nuova
visuale», e che non si limitano ad essere «un assortimento di regole da applicare».
Nello stesso tempo non si arriva concepire «I’esperienza come associata ad una

verifica e ad una previsione»; ed in tal modo

lo studio di tali pratiche, elaborate dalla scienza romantica, permette di
comprendere meglio le esperienze di pensiero delle scienze contemporanee
e i relativi diagrammi. Gli stratagemmi allusivi affermano la dignitd d’un

“campo preformale” all'interno stesso delle scienze “dure” che hanno
35

attraversato il solco della formalizzazione®.
Con tali strumenti si ¢ pitt in grado da parte della riflessione filosofica di cogliere
quei momenti unici e irrepetibili della creativita scientifica che, pur non essendo
ancora ben definiti ed “oscuri”, sono pieni di possibilita tutte da esplorare e di

“crisi”’; ma nel loro insieme servono a meglio «comprendere la natura» e a

far venire fuori le articolazioni problematiche nello stesso momento in
cui nascono i problemi, prima ancora di essere assorbiti dai paradigmi
trionfanti. La filosofia, lungi dal cercare di anestetizzare la “crisi”, deve
piuttosto svegliarla, ed in modo inatteso, le risonanze tra i problemi®.

E tale lettura ha permesso a Chatelet prima di guardare con una diversa an-
golazione ai fondamentali contributi dati al pensiero matematico da parte di

Hermann Grassmann, vero e proprio matematico “con le ali” nel senso di Poin-

32

1d., Les enjeux du mobile, cit., p. 22.

3 Ibidem. In diverse pagine di Les enjeux du mobile, a partire dall'idea di “mobile”, ¢ tutto il

percorso bachelardiano nel suo insieme che diventa a sua volta un “dispositivo” per mettere da
parte quella che in La philosophie du non veniva definita “filosofia dei filosofi” insieme alla “filo-
sofia degli scienziati” ancorata al “regno dei dati”.

% Questo ¢ stato in particolar modo sottolineato nei diversi lavori di Ch. Alunni, gia citati.

% G. Chatelet, La philosophie aux avant-postes de ['obscure, in Lenchantement du virtuel, cit., p. 160.

¢ 1d., Quelle philosophie pour la science d aujourd hui?, in Lenchantement du virtuel, cit., p. 155.

Mathesis universalis |134
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

caré, dove si ritiene pill evidente prendere atto delle «natematiche come tecnica
di risorgimento della virtualita»’’; non a caso la sua geometria viene considerata
romantica per aver messo in piedi una «nuova pratica intuitiva»*. E nel modo
di operare da parte di questa figura vengono viste delle “risonanze” con la quasi
contestuale Naturphilosophie, tradotte chiaramente in termini geometrici ed al-
gebrici dove hanno funzionato pit “dispositivi” di natura euristica col dare vita a
delle “nuove pratiche intuitive” ed allargare cosi di ulteriori orizzonti cognitivi il
pensiero matematico. Tra queste si segnala il rilevante ruolo giocato dall’Ahnung,
e ritenuto presente con altre modalitd nel percorso fisico-matematico messo in
piedi da Faraday, Hamilton e Maxwell, savants che a loro volta, nel costruire delle
totalita teoriche, hanno dato spazio e spessore concettuali al “presentimento” con
fornire le basi all #/trimenti, fatto sottolineato con forza da Suzanne Bachelard®’;
un approccio simile ha permesso a Chéatelet di affrontare «direttamente il pro-
blema fondamentale della mobilita del pensiero matematico, e delle sue osmosi
naturali con la fisica e la filosofia»*” e di avere una chiara coscienza epistemica del
fatto che «ogni rivoluzione in fisica si verifica quando si sono meglio compresi i
suoi rapporti con le matematiche», rapporti da ripensare diversamente e «su un
altro piano che non sia quello della subordinazione e dell’utilizzazione ereditato
da Auguste Comte»*'.

La profonda immersione, nel senso schlickiano in quello che sembrava

“oscuro”, irrazionale e inarticolato presente nei “fondi”** delle scienze, gli ha fatto

% 1d., Lenchantement du virtuel, in Lenchantement du virtuel, cit. p. 144.

3% Cfr. 1d., La géométrie romantique comme nonvelle pratique intuitive, in Lenchantement du vir-

tuel, cit., pp. 183-190; in questo scritto come in Les enjeux du mobile, oltre a Grassmann, si pren-
de in esame lo stratagemma allusivo di Argand e Hamilton che «hanno usato la geometria in certi
temi cruciali della filosofia dell’eth romantica» ed ivi, pp. 184-187, come la forza del negativo.

% Chatelet offre una particolare lettura di Die lineale Ausdehnungslehre di H. Grassmann, opera

che gli d il materiale per arricchire la sua proposta di “filosofia dell’oscuro”; si sottolinea che &
venuta a maturazione proprio nella filosofia romantica della natura. Si analizza il modo parti-
colare di «catturare I'estensione», che chiama «generalizzazione dialettica» (Les enjeux du mobile,
cit., p. 145), in grado di dar conto della mobilité tra geometria, analisi, algebra e fisica, chiamate
dallo stesso matematico tedesco “combinazioni tra algebra e geometria’; ma in tale contesto,
come afferma lo stesso Grassmann, viene a giocare un ruolo decisivo I'’Ahnung, il presentimento
«che sembra estraneo al campo della scienza pura, soprattutto nel campo delle matematiche.
Tuttavia, senza di esso, sarebbe impossibile trovare qualsiasi idea nuova... Per questo motivo il
presentimento all'inizio non pud che essere oscuro» e cfr. H. Grassmann, La science de la Gran-
deur extensive ou LAusdehnnungslebre, trad. franc. a cura di E Flament e B. Bekemeier, Blanchard,
Paris 1994, p. 31. A sua volta Suzanne Bachelard parla del ruolo del presentimento nel preparare
le basi dell’alzrimenti nello sviluppo di tali totalita teoriche come le chiama in La conscience de
rationalité, PU.E, Paris 1958 e su questo cfr. ns. Razionalismi senza dogmi, op, cit. cap. V.

0 F Zalamea, Philosophie synthétique de la mathématique contemporaine, cit., p. 68 (sottoline-

ature dello stesso Zalamea).

1 G. Chatelet, Quelle philosophie pour la science d'aujourd’hui? in Lenchantement du virtuel,
cit., p. 155.

# Usiamo tale termine preso dal fisico-matematico André Lichnerowicz, presente in Legon

inaugurale au Collége de France, (3 décembre 1952), Chaire de Physique mathématique, n. 15, p.

Mathesis universalis |135
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

intravedere questo cambiamento epistemico avvenuto nella fisica matematica del
‘900; ma il ruolo decisivo lo ha giocato quel “dispositivo”, ritenuto una vera e

propria “nuova pratica intuitiva’, che ¢ il

cruciale concetto di stratagemma allusivo che ha permesso di cogliere la
particolare consistenza della metafora scientifica e del suo modo di fare
emergere e di produrre dei rapporti di somiglianza. Gli stratagemmi allusivi
[...] non sono riducibili né ad una analisi formale, né a una ricognizione
semantica, né ad una verifica. Ma c’¢ qualcosa di pitt importante, il fatto
che permettono di cogliere 'empiria sotto una nuova visuale, non piu
ancorata ad una evidenza ultima del senso comune con autorizzare una
razionalizzazione in base agli elementi disponibili “sotto la mano” e quindi
“naturali”, ma di esibire delle disposizioni e delle pratiche che secernono
della naturalita e dell’evidenza. Tale naturalita si da attraverso i dispositivi
d’estrazione dei gesti (la maggior parte del tempo dei diagrammi): in uno
stratagemma allusivo #/ gesto si fa cosa e questa cosa fa allusione ad altri gesti.
Lo stratagemma allusivo incarna in qualche modo le famose equivalenze
di Schelling
Natura = Intelletto visibile
Intelletto = Natura invisibile®.

Nello stesso tempo, Chatelet ha dato molta importanza alle rappresentazioni
visive col prende in esame in particolar modo il ruolo avuto dai diagrammi come
“pratica intuitiva’ nella storia del pensiero matematico e fisico-matematico, dove
molti risultati sarebbero stati impossibili da ottenere «senza il diagramma che
viene ad incarnare il pensiero necessario»; in tal modo esso diagramma diventa

«oggetto stesso della conoscenza» e «segno e, dunque, icona della cadenza del

7; vedasi anche i suoi contributi nel volume scritto con A. Connes -M.P. Schutzenberger, Trian-
golo di pensieri, trad. it., Bollati Borir;;hieri, Torino 2002 e su questo ed in rapporto con lo stesso
Chatelet, cfr. ns. Razionalismi senza dogmi, cit., cap. V1.

¥ G. Chatelet, Principes épistémologiques. .., in Lenchantement du virtuel, cit p. 64; importante

¢ lo scritto La mathématique comme geste de pensée, ivi, pp. 177-182. Va tenuto presente che in
area francese gia negli anni 30 una particolare figura, impegnata nella storia delle idee chimiche
come Héléne Metzger (1889-1944), aveva preso in considerazione il ruolo delle analogie e delle
metafore nella nascita e nello sviluppo dei concetti scientifici nel creare delle similitudini come
forme di conoscenza, e vedasi H. Metzger, Les conceprs scientifiques (1926), Hermann, Paris 2024,
con prefazione di E. Giannetto e ns. postfazione; e Chételet a volte con parole quasi analoghe
analizza il ruolo della «metafora [...] come macchina adatta a creare della somiglianza» in La
philosophie aux avant-postes de lobscur, cit., p. 160. Ricordiamo che gia Jean Cavailles, nei diversi
scritti degli anni ’30 sulla philosophie mathématique, aveva evidenziato il ruolo dei “gesti” nella
pratica matematica da prendere come oggetto di riflessione, aspetto rilevato nei vari studi sul suo
pensiero; a tal fine vedasi il denso dialogo con Albert Lautman, avvenuto nel 1939 in una Séance
de la Société Francaise de Philosophie e poi pubblicato postumo, dal titolo La pensée mathém-
atique, «Bulletin de la Société Francaise de Philosophie», t. XL, 1946, pp. 1-39 (trad. it. nel ns.
Alle origini della “nuova epistemologia’. Il Congrés Descartes del 1937, 1l Protagora, Lecce 1992, pp.
149-171). Sul gesto vedasi il recente lavoro di G. Maddalena, Filosofia del gesto. Un nuovo uso per
pratiche antiche, Carocci Ed., Roma 2021; a sua volta Giuseppe Longo collega il gesto all’origina-
ria dimensione cognitiva della matematica in Matematica e senso, a cura di A. Colombo, Mimesis,
Milano-Udine 2022 e Le cauchemar de Prométhée. Les sciences et leurs limites, PU.E, Paris 2023.

Mathesis universalis |136
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

pensiero», come scrive Charles Alunni*; ed in un altro breve scritto Chatelet,
col rifarsi quasi in modo provocatorio alla Naturphilosophie, ne sottolinea la ne-
cessitd, il loro essere «esperienze di pensiero» tout court ed il carattere operativo
contro certe posizioni filosofiche concentrate sulla foucaultiana «“soglia della for-
malizzazione”» che ne denunciano «la ingenuita preformale»® e che tendono ad
«assimilare in modo meccanico rigore e formalismo matematico», quando invece
occorre tenere nel debito conto il «ruolo preponderante dei gradi dell'intuizio-
ne»*. E tutto questo perché nei diagrammi viene vista presente una particolare
forza conoscitiva che li rende indispensabili nel progettare delle alternative con

dei gesti grafici, altrimenti impensabili

Esiste una potenza operativa del tutto particolare tipica dei diagrammi;
non si limitano a visualizzare degli algoritmi o a codificare e a compattare
Iinformazione per restituirla sotto forma di fatti in movimento o di
“paradigma’. Il diagramma ¢ in effetti questo brulichio di gesti virtuali:
puntare, allacciare, prolungare, striare il continuo®.

Nel loro insieme, metafore, analogie, stratagemmi allusivi, diagrammi, come ad
esempio nella 7eoria dei nodi di Vaughan Jones, mettono in piedi quella che
viene chiamata «ragione grafica nelle scienze esatte» pit in grado di far compren-
dere «la profonda articolazione tra geometria, algebra, topologia e fisica»; ed in
piu si coglie meglio il senso epistemico di molta «fisica matematica odierna»
caratterizzata dal fatto che essa «& riuscita a coalizzare dei dispositivi gia di per sé
stessi molto potenti: quello di tutta “I'iconografia” dei diagrammi di Feynmann
e quello dei diagrammi dell Algebra omologica e della Topologia algebricar*®. Ma
il tutto si presenta come frutto di una precisa metabolizzazione epistemica della
«rivoluzione di Grothendieck», dove I'inserimento di elementi “evidenti ed in-

tuitivi” nella «catena deduttiva» ha permesso di «delineare delle determinazioni

4 Rimandiamo all’introduzione di Ch. Alunni a Lenchantement du virtuel’analisi del ruolo

dei diagrammi nel percorso di Chételet e sulla scia dei lavori di Peirce, sviluppa tale punto di
vista in Gilles Chételet, dernier philosophe romantique, cit., pp. 44-45; e vedasi il suo progetto di
pensée diagrammatique in Diagrammes & catégories comme prolégoménes & la question: Qu'est-ce
que sorienter diagrammatiquement dans la pensée?, Théorie, littérature, enseignement», n. 22,
2004, pp. 83-93. Per un’analisi del ruolo dei diagrammi orientatata in tal senso, si rimanda a
T. Damour, De la déraisonnable efficacité des diagrammes, «Revue de synthése», t. 138, n. 1-4,
2017, pp. 231-260.

® G. Chatelet, Singularité, métaphore, diagramme, in Lenchantement du virtuel, cit., p. 69;

questo breve scritto, come fa notare Alunni, ¢ uno degli ultimi elaborati da Chételet prima del
suicidio.

9 1d., La philosophie aux avant-postes de ['obscur, in Lenchantement du virtuel, cit., p. 160.

Id., Intuition géométrique — intuition physique, in R. Clémens-P. Laugine- E. Turkheim (éds.),
Selected Papers on the Teaching of Mathematics as a Service Subject, Springer Verlag, New York
1988, pp. 111-112.

48

47

1d., Singularité, métaphore, diagramme, cit. p. 75 e p. 78.

Mathesis universalis |137
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

virtuali non ancora esplicitate» sino a formare «una sorta di andatura tangenziale
del pensiero che coglie il suo proprio movimentor®.

Tali strumenti ermeneutici® sono stati ricavati dall’aver messo in piedi da
parte di Chatelet un percorso che chiama «la diagnostica del matematico» prima
nel fare i debiti conti con I'audace teoria di Grassmmann e poi con “la rivolu-
zione di Grothendieck”, avvenuta nel working mathematician, per comprenderne
quel gesto che ¢ la specifica pulsazione®®; in essa ha giocato un ruolo rilevante
I'immaginazione col suo pieno di analogie, sfumature, progetti, virtualita e pul-
sazioni varie, le cui analisi vengono ad ampliare la philosophie de l'obscure. In tal
modo si ¢ aperta la strada ad una comprensione, contro le varie forme di ridu-
zionismo logico, pitt profonda della «dimensione qualitativa» della conoscenza
prodotta dalle matematiche, al di la dei pure ricchissimi risultati quantitativi, e
di ripensare «la natura del lavoro matematico» con la necessita di creare le basi
di un percorso filosofico piu articolato e complesso®®, come ha scritto Frédéric
Patras sulla scia di cio che aveva affermato Gaston Bachelard nelle ultime pagine
di Le rationalisme appliqué

¥ Ivi, pp. 82-83 (sottolineatura di Chatelet); nel percorso di Chatelet, rilevanti sono, a pro-

posito del concetto di numero, le modalitd con le quali ¢ emerso per il ruolo non secondario
giocato dall’ambiguita, dallinfinito e dalla trascendenza e su questo cfr. Y. André, Ambiguité,
infini, transcendance. Réflexions sur UEvolution de la notion de nombre, aprés une lecture de Gilles
Chitelet, Revue de synthése», t. 138, n. 1-4, 2017, pp. 261-278. In questo stesso numero, C.
Lobo propone una particolare lettura di Chatelet, a partire dallo scritto Sur une petite phrase de
Riemann, con prendere in considerazione I'a priori di natura estetica confrontandolo con Hus-
serl e Hermann Weyl; e cfr. C. Lobo, Le maniérisme épistémologique de Gilles Chitelet. Relativité
et exploration de U'a priori esthétique chez Husserl selon Weyl er Chitelet, pp. 279-313. Chatelet,
inoltre, grazie a questo approccio messo in atto, ¢ stato uno dei primi a cogliere la dimensione
filosofica della “rivoluzione di Grothendieck” al di l4 del campo scientifico, oggi al centro dell’at-
tenzione come nei recenti lavori di Fernando Zalamea, Giuseppe Longo, Frédéric Patras, Ch.
Alunni e di altri; cfr. E Zalamea, Grothendieck: una guia a la obra matemdtica y filoséfica, Univ.
Nacional de Colombia, Bogota 2019; E Jaéck (dir.), Lectures grothendieckiennes, con préface di
P. Scholze, Spartacus, Paris 2021 ¢ M. Panza e al., The Mathematical and Philosophical Legacy of
Alexander Grothendieck, Birkhauser 2025. Sono da segnalare le diverse attivita del neonato Isti-
tuto Grothendieck, sorto in Italia.

0 Si puo dire, sulla scia di Dario Antiseri, che un’analisi del genere porta a considerare episte-

mologia ed ermeneutica unum et idem e cf. D. Antiseri, Quando, come e perché epistemologia ed
ermeneutica “unum et idem sunt”, in H. Albert-D. Antiseri, Epistemologia, ermeneutica e scienze
sociali, LUISS Ed., Roma 2002, pp. 53-109; sulla scia dei ns. lavori su E Enriques ed Héléne
Metzger, ne abbiamo discusso in 1l terraedro storico-epistemologico, in F. Enriques-H. Metzger,
Storia e struttura del pensiero scientifico, Barbieri-Selvaggi Ed., Manduria 2014, pp. 117-145.

U G. Chatelet, Singularité, métaphore, diagramme, cit., p. 83.

52 Prendiamo questo termine dai diversi lavori di René Guitart e soprattutto da La pulsation

mathématique. Rigueur et ambiguité, la nature de activité mathématique. Ce dont il sagit d'in-
struire, U'Harmattan, Paris 1999; viene usato poi sia nei confronti di Bachelard che dello stesso
Chatelet per indicare quella massa creativa di diagrammi in azione sia nelle matematiche che
nella fisica matematica in Bachelard et la pulsation mathématique, Revue de synthese», t. 136, n.
1-2, 2015, pp. 33-74.

3 K Patras, Construire les mathématiques dans limagination, «Revue de synthése», t. 136, n.

1-2, 2015, pp.75-92; Patras affronta i cambiamenti qualitativi introdotti da Grothendieck nella
Mathesis alla luce dei contributi di Gaston Bachelard e questo suo scritto non a caso ¢ apparso in
un fascicolo di tale rivista dedicato a Bachelard et les mathématiques.

Mathesis universalis |138
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

Limitare lo spirito scientifico ai pensieri di natura meccanica, ai pensieri
di una limitata geometria, ai metodi della comparazione quantitativa,
¢ prendere la parte per il tutto, il mezzo per un fine, un metodo per
un pensiero. Le rivoluzioni scientifiche del XX secolo hanno dato allo
spirito scientifico una tale complessita, dei caratteri e delle attitudini
cosi nuovi tali da riprendere tutti i dibattiti se veramente si vogliono
conoscere i valori filosofici della scienza™.

Chatelet sviluppa nei suoi lavori tale “aptitude” che gli permette di distinguere
il “mezzo” dal “fine” non vista presente in molti dibattiti sulla struttura della
scienza, di non dare ad un “metodo” pure importante un valore filosofico nor-
mativo e di entrare nei “dispositivi” a volte “oscuri” degli enjeux (poste in gioco)
concettuali, la cui storia gid di per sé richiede un approccio pluriarticolato;
con tale accorgimento di natura filosofica la estende al suo “progetto di fisica
matematica” sino a pervenire cosi a fare la diagnostica del fisico matematico per
rilevarne quella che chiama «instaurazione»”. Rilegge non a caso, ad esempio,
in Les enjeux du mobile la figura Maxwell, che gia per Henri Poincaré era «abi-

56, insieme alla presa in carica dell’opera di Galois

tuato a pensare in vettori»
arricchendolo dei fondamentali contributi apportati nel corso dell'intero No-
vecento dalla teoria di gauge, abbinata al teorema di Noether a proposito della
simmetria/asimmetria. Tale teoria viene considerata «rivoluzionaria» in quanto
si presenta in modo programmatico come una «nuova maniera d’instaurazione
del fisico-matematico stesso», dove lo stesso teorema di Noether viene visto

«come un teorema di “equivalenza” tra “una informazione “puramente” mate-

> G. Bachelard, Le rationalisme appliqué, (1949), édition commentée par M.-E. Martin,
P.U.F, Paris 2024, p. 321.

> Per questo riteniamo che nell’espressione diagnostic du physique mathématique, physique
mathématique vada interpretato come un sostantivo, e non si riferisce allo scienziato come tale.

¢ H. Poincaré, La valeur de la science, cit. p. 145, (nostra sottolineatura sulla scia dei la-

vori di Gaston Bachelard e di Ch. Alunni, fondatore del Laboratoire Disciplinaire “Pensée
des sciences”); da tenere presente che lo stesso Bachelard parlava quasi negli stessi termini
del ruolo del tensore di Levi-Civita nella relativita, dove poteva “cantare” costituendo cosi
su nuove basi la fisica matematica e cfr. G. Bachelard, Le nouvel esprit scientifique (1934),
PU.E, Paris 2024%, édition critique par V. Bontems, pp. 71-72. Ma come in BacZelarcl, (cfr.
ns. Epistemologia debole, Bertani Ed., Verona 1985, cap. I) manca un confronto con I'opera
di Ludwig Boltzmann, i cui “romans de physique”, come li chiamavano i fisici sperimentalisti
di fine Ottocento in quanto ritenuti astratti per il pieno di matematiche in essi contenute
col chiamare Boltzmann un “terrorista matematico”, potevano far parte integrante di tale
“progetto di fisica matematica”; e questo pud essere dovuto agli occhi di Chatelet al fatto
che il nuovo impianto della fisica teorica di Boltzmann era lontano dal “dispositivo” ricavato
dalla Naturphilosophie e pit vicino all’esprit successivo della “Grande Vienna” e su questo cfr.
D. Donato, / fisici della Grande Vienna. Boltzmann, Mach, Schridinger, Le Lettere, Firenze
2011. Per i dibattiti di fine Ottocento tra i fisici, vedasi E. Bellone, 7/ mondo di carta. Ricerche
sulla seconda rivoluzione scientifica, Mondadori, Milano 1976 e per una lettura pil recente
dei lavori di Boltzmann, cfr. M. Badino, Ludwig Boltzmann ¢ l'alba della probabiliti in fisica,
in L. Boltzmann, Fisica ¢ probabilita, trad. e cura di M. Badino, Ed. Melquiades, Milano
20102, pp. 11-82.

Mathesis universalis |139
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

matica ed “una informazione “puramente” fisica» ; e tutto questo permette di
accedere al «veramente geometrico (la curva)» e al «veramente fisico (il campo
elettromagnetico e le sue forze)»”’.

In tal modo Chatelet arriva a concepire come un unicum la virtualiti del
fisico-matematico contro quelle epistemologie ancora ferme a ritenere banalmente
sia le matematiche astratte (termine considerato odioso) e la fisica «concreta poi-
ché tenuta ad applicarsi, essere nella natura, nel reale»; si rende omaggio a Galilei
per aver dato inizio ad una prima compenetrazione del matematico nel fisico

grazie al suo «colpo d’audacia», vero e proprio «colpo di stato», nel

costruire uno spazio astratto per arrivare a dire qualcosa. Che gli enti fisici
non siano completamente trascendenti e che gia la geometria li “rende
familiari”, ecco la grande idea de Galilei [...]. Se si voleva salvaguardare
lintelligibilita rovesciando la metafisica di Aristotele, occorreva che
esistesse una sorta di rapporto tra la genesi dei concetti matematici e la
genesi dei concetti fisici’®.

Ma tutto questo arriva al suo culmine nella situazione contemporanea grazie agli
«intrighi del teatro della meccanica quantistica» e con la teoria de gauge che «rom-
pe esplicitamente con questa tradizione nel pensare I'emergenza simultanea di due
delicate problematiche», a cui si aggiunge la teoria della grande unificazione dove
la teoria dei gruppi «non ¢ un semplice “strumento” della fisica» e si evidenzia
«questo doppio movimento di simmetria creativa di virtualita e di dissimmetria
creativa di determinazione»”. Ed un primo passo in tal senso ¢ dovuto al fatto
che la fisica matematica ¢ fout court «una assiomatica nel precisare il sistema di
equivalenza tra concetti matematici e concetti fisici»; e questo permette di com-
prendere le dinamiche di quel processo, gia individuato ed espresso da Poincaré,
dove «la matematica viene a completarsi necessariamente nella fisica». Ed ogni volta
che si viene ad «instaurare una nuova fisica matematica, si ¢ in grado di ricono-
scere quale sforzo di autonomia radicale della matematica concerne necessaria-
mente 'orizzonte delle virtualita della fisica»®.

E se Chatelet si impegna ad interrogare la Mathesis in tal senso, ¢ sempre
in funzione della sua idea di filosofia per sollecitarla a prendere atto degli enjeux
(poste in gioco) presenti nel campo scientifico, a non limitarsi ad una esposizione
acritica delle idee che vi circolano e a coglierne gli orizzonti problematici al di la

degli schemi normativi come le classiche teorie della conoscenza che spesso 'han-

7 G. Chatelet, La physiqgue mathématique comme projet, in Lenchantement du virtuel, cit., p.
121 e pp. 124-125.

% 1d., Lenchantement du virtuel, in Lenchantement du virtuel, cit., pp. 133-134.

*1d., La physique mathématique comme projet, in Lenchantement du virtuel, cit.. pp. 126-127.

® Iyi, p. 129.

Mathesis universalis |140
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

no inchiodata nel costruire corpose impalcature concettuali spesso fuorvianti®';
ed un primo compito per restituire alla filosofia il compito che le ¢ proprio nello
scavare sempre pill in profonditd le dinamiche, con i loro enjeux, dei diversi
«eventi di veritd» quali sono quelli impliciti nelle scienze da portarli nel suo «pic-
colo pantheon portatile»®?, ¢ quello di affrontare, ad esempio, «risolutamente le
oscuritd dell'impensato numerico» per sconfiggerne le visioni basate su «'Uno»
con iscrivere «il Numero in una ontologia del Multiplo prima di degradarlo a fin-
zione operativa»®. In senso bachelardiano, poi il lavoro filosofico deve attrezzarsi
per individuare i punti di rottura, i momenti in cui irrompono situazioni inedite
e nello stesso riattivare quei “nuclei problematici”, a volte latenti, insiti nei per-
corsi cognitivi col loro portato di “virtualitd” e “tesori” che man mano affiorano
e vengono rimessi in circolazione come nella fisica matematica contemporanea,
anch’essa caratterizzata da due “ritmi” che lattraversano, ritenuti presenti nella

storia generale delle idee:

due ritmi ben diversi scandiscono la “Storia delle idee”. Quello, pit
evidente discontinuo, dei “tagli’, dei paradigmi, delle loro confutazioni
e delle evidenze che si impongono, e quello, piu discreto, ma sempre
disponibile alla riattivazione, del rimuginare su, del calpestio mobile
dei nuclei problematici, tubercoli sempre pronti a germinare e pieni di
tesori per colui che li sa germogliare [...]. Tale possibilita di riattivare e
daccogliere la problematica come tale implica che la fisica matematica
odierna abbia concretamente la metafisica a “fior di pelle”, e comporti
dunque la riflessione del filosofo a condizione tuttavia che si trovi lontano
dal voyeurisme chiacchierone nel commentare I'ultima “crisi” o I'ultimo
risultato “impressionante” e lontano dalla servile fascinazione servile per
Pesattezza e il formalismo®.

61 Su questo vedasi il contributo dato da un’altra figura del panorama epistemologico francese
q g p p g

del secondo Novecento nell'interrogare la Mathesis, come Jean T. Desanti in La philosophie silen-
cieuse ou critique des philosophies des sciences, Le Seuil, Paris 1975 e Mathesis, idéalité et historicité,
éd. par D. Wittmann con préface di D. Pradelle, ENS Editions, Lyon 2014; e su tale figura cfr.
ns. Epistemologia debole, cit., cap. Il e D. Pradelle-E-D. Sebbah (sous la responsabilité de), Penser
avec Desanti, Ed. TE.R., Mauvezin 2010.

¢ Prendiamo queste espressioni da Alain Badiou presenti in Manifesto della filosofia, trad. it
Feltrinelli, Milano 1991 e Piccolo pantheon portatile, trad. it., Il Melangolo, Genova 2008.

6 G. Chatelet, Alain Badiou: le Nombre et les Nombres, in Lenchantement du virtuel, cit. p.
197-198; numérique in informatica ¢ il digitale. Su queste critiche da parte di Chatelet alle posi-
zioni computazionalistiche e all'impero del digitale, ¢ pervenuto Giuseppe Longo negli scritti gia
citati e, con Jean Lassegue in Lempire numérigue. De lalphaber & I'IA, PUEF, Paris 2025. Si puo
dire che Chatelet ha individuato il virus o hybris dell’onniscienza, come lo ha chiamato Mauro
Ceruti in La fine dellonniscienza, con prefazione di G. Giorello, Ed. Studium, Roma 2014, ¢ lo
ha combattuto con tutte le sue forze.

$ Id., La physique mathématique comme projet, in Lenchantement du virtuel, cit., pp. 129-130.

Da segnalare che un simile impegno di natura teoretica, rivolto a scandagliare e a fare emergere
e > . 9 . . . o

i “problemi” dentro il percorso della Mathesis, ¢ quello avviato da Federigo Enriques gia nei Pro-
blemi della scienza del 1906 con la necessita di mettere in piedi un nuovo sapere e di ridare alla ri-
flessione filosofica un diverso ruolo, quello di cogliere la scienza come pensiero attraverso la presa
in carica della piena dimensione storica, come poi sard ben espresso in Signification de ['histoire de

Mathesis universalis |141
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Castellana — Gilles Chatelet

Cosi Chatelet, oltre a segnare una ulteriore étape della philosophie mathématique
coll’arricchire di altri contributi quel percorso avviato da Lautman e Bachelard
nel renderla sempre pit diagnostic du physico-mathématique, offre piti adeguati
strumenti per fare della la scienza e della Mathesis in particolar modo pensiero
nel coglierne le diverse risonanze e per ridare «l suo posto a quella funzione di
contemplazione razionale invocata da vari scienziati: Galois, Faraday, Maxwell,
Hamilton, Einstein o Heisenbergy; ed il suo sforzo continuo ¢ stato quello di la-
vorare ad una immagine della scienza che sfugga in modo programmatico all’idea
che sia fuori dalle logiche del pensiero umano: «Una scienza autentica non ¢ af-
fatto un’orgia di formalismo; il suo fine non ¢ solo quello di predire e di dedurre
e sarebbe allora una scienza “che non pensa”, come direbbe Heidegger®.

In tal modo, con lavorare aux avant-postes de ['obscure, Chitelet ha accol-
to la sfida heideggeriana nel fare della scienza un vero e proprio laboratorio di
pensiero tout court e nello stesso tempo ¢ riuscito ad evidenziare un’altra e non
meno importante dimensione della prassi scientifica, il suo essere “esperienza
spirituale” imperniata sullo stretto legame col reale; sulla scia di Albert Lautman,
ha invitato la stessa filosofia delle scienze a prenderla in seria considerazione per
evitare che la ragione umana si riduca ad essere assoggettata a logiche di dominio
e fare della scienza “I'ombra” di sé stessa come impresa cognitiva, se non da gli

strumenti adeguati per percepirla come expérience de pensée:

Volendo sopprimere i legami tra il pensiero e il reale, come anche rifiutando
di dare alla scienza il valore di una esperienza spirituale, si rischia di non
avere che un'ombra della scienza e di rigettare lo spirito alla ricerca del reale
verso atteggiamenti violenti con cui la ragione non ha nulla a che fare. La
filosofia delle scienze non deve accettare questo atto di dimissione®.

la pensée scientifique del 1934; e su questo aspetto del pensiero enriquesiano e della sua ricezione
in ambito francofono, cft. i ns. lavori confluiti in Federigo Enriques e la “nuova epistemologia’,
Pensa Multimedia-ENS “Pensée des sciences”, con prefazione di E Zalamea, Lecce-Brescia 2019.
6 Tvi, p. 155.

% A. Lautman, La matematica come resistenza, trad. it e introduzione di M. Castellana, con

postfazione di E Zalamea, Castelvecchi Ed., Roma 2017, p. 56.

Mathesis universalis |142
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29773 SAGGI

STILE E SCRITTURA DELLA MATEMATICA
SECONDO GILLES-GASTON GRANGER

ANDREA E DE DoNATO

ORCID: 0009-0005-1475-0333
Universita degli Studi di Torino (ROR: 048tbm396)

Contacts: andreafrancesco.dedonato@unito.it

ABSTRACT

Questo articolo si propone di studiare il problema filosofico della scrittura della mate-
matica a partire dalla nozione di stile elaborata da Gilles-Gaston Granger in Essai d’une
philosophie du style (1968; 1988). Dopo aver inquadrato il contesto in cui Granger
elabora tale nozione di stile, e dopo aver mostrato alcune delle sue sfaccettature teoriche,
si procedera con lo studio di tre stili specifici della matematica, vale a dire lo stile eucli-
deo, lo stile cartesiano e lo stile vettoriale. Seguendo Granger, il discrimine teorico per
notare al meglio le variazioni di questi tre stili sara il concetto di grandezza geometrica.
Alla luce dell’analisi dei tre stili matematici, se ne trarranno alcune osservazioni e note
critiche sul metodo stilistico grangeriano.

Parole chiave: Stile; Filosofia della Matematica; Philosophie Mathématique;
Gilles-Gaston Granger; Geometria Algebrica.

STYLE AND WRITING IN MATHEMATICS ACCORDING TO GILLES-GASTON (GRANGER

This article aims to study the philosophical problem of mathematical writing starting
from the notion of style developed by Gilles-Gaston Granger in Essai d’une philosophie
du style (1968; 1988). After framing the context in which Granger elaborates this no-
tion of style, and after showing some of its theoretical facets, we will proceed with the
study of three specific styles of mathematics, namely the Euclidean style, the Cartesian
style, and the vector style. Following Granger, the theoretical criterion for best noting
the variations of these three styles will be the concept of geometric magnitude. In light
of the analysis of the three mathematical styles, we will draw some observations and
critical notes on Granger’s stylistic method.

Keywords: Style; Philosophy of Mathematics; Philosophie Mathématique; Gilles-Ga-
ston Granger; Algebraic Geometry.

© Andrea E de Donato

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.ror.org/048tbm396
https://www.orcid.org/0009-0005-1475-0333
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/

Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

1. INTRODUZIONE

Una delle originalita pit fertili della filosofia francese contemporanea ¢ il modo
singolare di articolare filosofia e matematica. Tale contrappunto si colloca ben al
di la delle distinzioni disciplinari che per molto tempo hanno separato la filoso-
fia continentale dalla filosofia analitica. Ancor piti radicalmente, si deve a Léon
Brunschvicg I'idea di una philosophie mathématique', ben differente da una filo-
sofia della matematica, cosicché sia possibile pensare al di la di regimi del sapere
in cui il complemento oggetto segnala una filiazione disciplinare o, peggio, una
“filosofia seconda”. Con ‘filosofia matematica’ bisogna intendere un certo stile in
cui il pensiero prende forma, una formalizzazione o astrazione del pensiero che
proceda tramite matemi — elementi minimi dell’apprendimento della matematica
— piuttosto che tramite concetti — elementi minimi del pensiero filosofico. In ve-
rita, ¢ proprio tramite il matema — sia esso inteso come numero (arithmos), come
gruppo, come insieme, come funzione algebrica... — che si pud acquisire un ac-
cesso alla processualita storica del pensiero, alla costituzione storica dello spirito®.
Il modo e la maniera attraverso cui i matemi si realizzano in quanto espressioni
storiche dello spirito sono da intendersi tra gli oggetti d’indagine privilegiati di
questa particolare declinazione filosofica dello studio della matematica.

Dal perimetro della philosophie mathématique francese emerge Gilles-Ga-
ston Granger (1920-2016), allievo di Gaston Bachelard e Jean Cavailles, brillan-

' Si puo far risalire questa nozione, ben presto connotabile come vera e propria disciplina di-

stinta dalla filosofia della matematica, ad almeno quattro testi: L. Brunschvicg, Les étapes de la
philosophie mathématique, Alcan, Paris 1912; J. Cavailles, Méthode axiomatique et formalisme. Essai
sur le probléme du fonjement des mathématiques, Hermann, Paris 1938; J. Vuillemin, La philosophie
de lalgébre, Puf, Paris 1962; G.-G. Granger, Essai dune philosophie du style, Colin, Paris 1968, con
particolare riferimento alla prima parte sull’oggetto matematico, ed ¢ precisamente tale parte che
in questa sede si studierd. La filosofia matematica non ¢ la filosofia della matematica. In quest’ulti-
mo caso il genitivo presuppone una filiazione filosofica della matematica, per cui la domanda alla
quale essa cerca di rispondere &: come pensa il matematico? La filosofia matematica, invece, pensa i
matemi come elementi spirituali, come concepimenti, come esigenze politiche dello spirito. In tal
caso, il senso stesso della filosofia matematica non sarebbe al servizio dei limiti di una disciplina,
né tantomeno esso sarebbe interno a una sola disciplina da studiare attentamente. Si tratta di arti-
colare una sola domanda estrema, ben al di 12 della matematica o delle altre forme scientifiche gia
codificate: come si pensa? Da notare che una nozione equivalente a philosophie mathématique &, nel
contesto dell’epistemologia storica francese, pensée des mathématiques (G. lenna, Genesi e sviluppo
dellépistémologie historique. Fra epistemologia, storia e politica, Pensa MultiMedia, Lecce 2023, p.
79); M. Castellana ha invece rintracciato occorrenze di phiosophie mathématique gia in Comte,
in un contesto positivista di sistematizzazione delle varie filosofie scientifiche (M. Castellana, 7/
contributo di Maximilien Winter alla critique des sciences, in M. Winter, I/ metodo storico-critico per
una nuova filosofia delle matematiche, Meltemi, Milano 2020, pp. 11-12).

2 La portata teorica del matema ¢ assai antica, ed esorbita la nozione di numero. Si intenda

con matema, pertanto, cid che pud essere inteso come elemento irriducibile della formazione
matematica, della sua presa di forma, a tal punto che vi sia un ente (o oggetto) minimo al di la
del quale non vi sarebbe alcuna matematica. E Plotino, a tal proposito, il primo a incarnare un
ricco dibattito tra platonici, aristotelici e pitagorici in Enneadi V1, 6, 6 a proposito dell’argomen-
tazione sull’anteriorita ontologica dell’arithmos rispetto all’ldea — o viceversa.

Mathesis universalis |144
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

te normalista parigino formatosi tra la matematica e la filosofia, addottoratosi
con due tesi in filosofia, La méthodologie économique (1955) e La mathématique
sociale du Marquis de Condorcet (1956). 1l problema che assilla Granger sin da
questi primi scritti ¢ a quali condizioni si possa costituire una conoscenza scien-
tifica dei fatti umani. Tale problematica, in altri termini, si sviluppa tramite il
tentativo di stabilire la ricchezza degli oggetti e dei metodi matematici applicati
alle scienze umane: come ¢ possibile articolare, oggi, una forma e un contenuto,
un teorema e un problema, un modello e una vita? A quali condizioni la plasti-
cita dello spirito pud modulare una formazione di matemi, una scrittura (della)
matematica? Tutt’altro che un positivismo riproposto, la priorita teorica non ¢
affidata a una sensibilitd umana o a un comportamento ridotti a positum, a dato;
al contrario, si tratta di indagare in che misura, entro quali limiti, la matematica
possa restituire un’attitudine umana, un gesto dello spirito. In tal senso, allora, la
distanza epistemologica, Spesso incolmabile, tra matematica e gesto speculativo
del matematico ¢ ridotta al minimo?.

Questo articolo si propone di studiare in che modo, e attraverso quali
maniere, Granger ponga I'accento sulla nozione di stile nella scrittura della ma-
tematica, e il riferimento testuale principale sard ' Essai d’une philosophie du style,
apparso per la prima volta nel 1968 per i tipi della Librairie Armand Colin e pub-
blicato in seconda edizione con Odile Jacob nel 1988. Prima di proseguire con lo
studio di alcuni passaggi centrali di questo testo, tuttavia, ¢ il caso di dare ragione
della nozione di stile, mettendone a tema la portata teorica in quanto strumento
epistemologico secondo Granger.

Si consideri lo stile innanzitutto come articolazione del rapporto tra una for-
ma e un contenuto® a quali condizioni un contenuto si sviluppa in una forma sti-
listicamente riconoscibile? A quali condizioni la forma modula un contenuto a tal

punto d’essere essa stessa un modo del contenuto, uno stile? A quali condizioni ¢

> In questo contesto, per esempio, R. Guitard propone la nozione di pulsazione matematica,

alludendo proprio a questa identitd tra sviluppo della matematica e gesto del matematico,
identita epistemologica che renderebbe certamente pili concreto e reale 'ambito della ma-
tematica, rivelandone un’urgenza politica inedita: «ceci est une intervention folitique, contre
lenseignement et pour linstruction, contre la didactique et ['épistémologie quand elles se dévoient.
Contre l'urgence que lidéologie des inclus pose d'avoir a éduquer, & éduquer & la citoyenneté, je
pose la primauté du souci d’instruire, de former des individus faiseurs d’actes, cest-a-dire des fac-
teurs, plutdr que des contemplateurs de [échange d’idées, cest-a-dire des connaisseurs [...] Je pose
donc quil y a la force de Uesprit, et d'abord la capacité de pensée abstraite spéculative, ce qui est
outil dont il faut instruire, donner la possibilité d’usage réel> (R. Guitard, La pulsation mathém-
atique. Rigueur et ambiguité, la nature de l'activité mathématique, ce dont il sagit d’instruire,
L'Harmattan, Paris 1999, p. 5).

4 «Ce que nous appelons un style n'est donc pas une simple modalité d'expression, un type détermi-

né de symbolisme. 1l sagirair alors d’une catégorie de la pure pensée formels (G.-G. Granger, Essai

d’une philosophie du style, cit., p. 10).

Mathesis universalis |145
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

possibile parlare di contenuto formale, in quanto sviluppo ed esplicazione costante
di un contenuto fino a renderlo una forma che moduli contenuti a venire? Questa
nozione di stile, questa articolazione variegata di una forma e di un contenuto (a
ben vedere, dire forma ¢ dire gia contenuto, la forma per un contenuto, ma anche
viceversa, cio che ¢ contenuto da una forma) costituisce la via privilegiata, indivi-
duata da Granger, per pensare 'emergenza dei «fatti di stile», momenti in cui un
contenuto formale costituisce una stratificazione sociale, una sovracodificazione
che rompa le discorsivita storiche senza opporvi una a-significanza enunciativa.
Dallo stile Granger recupera una codificazione nuova, creativa e ridondante®,
non ancora riconoscibile in quanto codice, eppure codificata di per sé, unita stili-
stica autonoma, cosicché la discorsivita possa dirsi rotta su due piani: 1. quello dei
legami o associazioni storiche di proposizioni (contenuto) e 2. quello della ricosti-
tuzione stessa di una discorsivita a venire (formalizzazione del contenuto). Granger
propone questo schema logico per pensare lo sviluppo stilistico en travail della

matematica’. Euclide, Descartes, Hamilton e altri ancora citati e studiati da Gran-

> Sulla nozione di contenuto formale si rimanda a Id., Pensée formelle et sciences de 'homme,
Aubier, Paris 1960 e Id., 7he notion of formal content, «Social Research», 49, 1982, pp. 359-382: a
quale condizione un contenuto innescato pud essere reso dinamico a tal punto da divenire formale?
La questione si differenzia da quella stilistica perché si riferisce nello specifico a un certo tipo di
essenzialismo o platonismo matematico, per il quale & necessario chiamare in causa una ulteriore
nozione grangeriana, la dualita (1d., Catégorie et raison, «Encyclopédie Philosophique», 1, 1987; 1d.,
Contenus formels et dualité, <Manuscrito», 30, 2007, pp. 259-281). Siano presi due sistemi, il primo
¢ un sistema d’oggetti e il secondo ¢ un sistema d’operazioni riferibili a una particolare combina-
zione degli oggetti nel primo sistema. Si intenda con dualiti I'equilibrio formale delle condizioni
tali che il primo e il secondo insieme si incastrino completamente, e ogni operazione del secondo
insieme ¢ riferibile a ogni oggetto del primo insieme, per cui ogni proprieta del primo insieme resta
tale anche se riferita al secondo insieme (dualitd di traduzione). V’¢ poi un secondo tipo di dualita
che si esprime a partire da uno spazio vettoriale qualsiasi definito su un corpo di base, laddove la
matematica considera duale 'applicazione dei vettori dello spazio primitivo su ogni elemento del
corpo di base, e vi ¢ dualitd quando tra questi due sistemi (lo spazio vettoriale ¢ in effetti un sistema
d’operazioni e il corpo di base ¢ in effetti un sistema d’oggetti) si stabilisce una reciprocita (dualita
di permutazione). Dualitd, in ultima istanza, ¢ il modo o categoria fondamentale in cui Granger
pensa una determinazione reciproca di operatori e oggetti, il contrario degli essenzialismi che ren-
dono eminente 'operatore rispetto all'oggetto o la misura dell’oggetto rispetto alle operazioni. Ora,
contenuto formale ¢ il momento in cui il rapporto tra forma e contenuto ¢ al suo grado zero, al suo
momento primitivo, e cid implica che esso possa essere detto solo in quanto zvoro, solo in quanto
esperienza pura. In questo modo bisogna intendere non un mero idealismo, ma una sorta di empi-
rismo del concetto, un’estetica del concetto, poiché ¢ tramite le variazioni di un contenuto formale
che l'individuo puo evitare di individuarsi sulla base di logiche prescritte e presupposte. Peraltro, ¢
interessante notare come questi obiettivi portino Granger a soffermarsi sulle condizioni proto-logiche
del pensiero e del linguaggio (Id., Les conditions proto-logiques des langues naturelles, «Philosophi-
ques», 16, 1989, pp. 254-259), intese come condizioni in cui i fatti di stile o i contenuti formali
non sono ancora formalizzabili se non a partire da un’interazione sociale tra individui: una forma
puo costituirsi solo se vi & 'evento di un’interazione sociale.

¢ «Soit, par exemple, dans un domaine assez simple, une écriture considérée comme transcription

d’une langue. Il ny a véritablement style que si l'on considére les rapports de l'écriture au représenté
quest la izngue, phonologique ou phonétique: la transcription de l'une plutér que lautre structure
manifestant déja un parti pris stylistique. La redondance guadmet cette écriture, ses équivoques, indi-
viduent son usage par rapport a la langue considéréer (ibidem).

7 «Nous disions : le rapport de forme i contenu comme travail [...] Du point de vue de l'analyse des

oeuvres, quest ce en effet que le travail, sinon une certaine facon de mettre en rapport, en les suscitant,

Mathesis universalis |146
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

ger sono dei fatti di stilé® individuati, costellazioni stilistiche che hanno prodotto
metamorfosi all'interno della medesima costituzione disciplinare. Ma i fatti di stile
non sono solo costellazioni matematiche, né si tratta solamente di una rivoluzione
copernicana tra forme del sapere. Lo stile, inteso come modificazione di una espe-
rienza di sapere, ¢ allora il nome per una attivita sintetica del soggetto, una sintesi
tra forma d’espressione e contenuti del sapere gia espressi: ecco il ruolo del conte-
nuto formale nella costituzione della soggettivita, «<montrer qu’une stylistique de
la pensée objective doit pouvoir faire mieux comprendre la signification du savoir
scientifique et I'articulation de I'abstraction a 'expérience»’. Dire soggetto significa
dire fatto di stile, evento rivelato, metamorfosi attuata, potenza in azione; e non
soltanto soggetto come polo di una relazione epistemologica. Nell'universo stili-
stico del sapere, soggetto vuol dire stilema, espressione libera e creativa, laddove il
negativo della sintesi sarebbe da porre tra sapere e atto di pensare, tra gesto del pen-
siero e forme di sapere: ¢ un rapporto di forze. Ecco allora un ulteriore problema:
esiste un soggetto della matematica? Che tipo di epistemologia bisogna accostarvi?

In quanto rapporto di forze, la stilistica diventa un problema urgente: «on
voit que notre étude du style se présente comme discipline philosophique, faisant par-
tie d’une méditation sur les ceuvres humaines. Mais alors méme que l'on accepterait
sans objections lidée d'une stylistique de 'euvre d'art, dune stylistique de l'envre
scientifique, d'une stylistique de laction politique |[...], la notion d’une stylistique
générale pourrait encore faire probléme»'. Ancor piu profondamente, bisogna in-
dagare una stilistica generale dell’oggetto scientifico, una stilistica della pratica
scientifica. La difficoltd, e I'interesse, di questo studio risiederebbe nell’accostare
la creativitd dello stile a una pratica comunemente intesa come impersonale,
come ¢ quella scientifica''.

Nei prossimi paragrafi si proporra, a partire dalla pagina grangeriana, un
excursus su tre stili della scrittura della matematica, nello specifico lo stile euclideo
(Euclide), lo stile cartesiano (Descartes) e lo stile vettoriale (Mobius, Hamilton e
Grassman). Si vedra in che modo la scrittura della matematica moduli le esigenze
stesse dell’oggetto matematico, connotando il problema dello stile come variazio-

ne possibile di un matema.

une forme et un contenu?» (ivi, p. 5).

8 «Le style, vel quon lenvisage, ne se réduit précisément pas aux faits. Il appartient aussi, et essen-

tiellement, a ce que nous appelons faute de mieux: significations» (ivi, p. 11).
? Ivi, p. 254.

10

Ivi, p. 11.

" «La pratique scientifique parait en effet mettre en parenthéses lindividuel, et par conséquent

tourner le dos au style. Rien de plus impersonnel, de moins individuel que la science, dont on aime
répéter quielle vise le généraly (ivi, p. 13).

Mathesis universalis |147
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

2. STILE EUCLIDEO

Il primo stile della scrittura matematica indagato da Granger ¢ lo stile euclideo,
ricostruito a partire dagli Elementi'*: «le style nous apparait ici, d’une part comme
une certaine maniére d’introduire les concepts d’une théorie, de les enchainer, de les
unifier ; d autre part, comme une certaine maniére de délimiter apport intuitif dans
la détermination de ces concepts»®. Ora, affinché una prima analisi dello stile possa
essere messa a tema in maniera rigorosa, ¢ necessario individuare un concetto,
da introdurre e delimitare in quanto oggetto matematico: «ainsi chercherons-nous
a étudier la constitution d'une style dans le traitement d’une notion que nous avons
choisie particuliérement riche: le concept de grandeur»'®. Vincolare lo stile a un
concetto specifico, in questo caso il concetto di grandezza, ¢ precisamente 'esi-
genza di determinazione dello stile, sin dallo stile euclideo. Bisogna, in ultima
istanza, «discerner la pluralité des modes d'expression et de construction d’un concept,
de faire comprendre comment cette pluralité est liée a différentes maniéres de prati-
quer, et méme, si l'on veut bien admettre cette formule, de vivre le symbolisme»®.
Pertanto, il concetto di grandezza si connota stilisticamente a partire dai modi in
cui la grandezza ¢ espressa, ¢ articolata e delimitata in quanto concetto.

Eppure, sin da qui, emerge un primo problema, riguardante la stabilith — non
solo euclidea — del concetto di grandezza. Si tratta di un concetto stabile espresso
in molti stili variabili che ne determinano il campo d’applicazione oppure, al con-
trario, la presa di forma del concetto di grandezza ¢ determinata da un singolo fat-
to di stile della scrittura matematica? Tale quesito, sotteso all’intera investigazione
grangeriana, domanda nello specifico I'estensione della nozione di stile, ma anche
quella della nozione di concetto — in tal caso il concetto di grandezza. E pitt esteso
lo stile, a tal punto da costituire esso stesso la determinabilitd di un concetto, vale
a dire la sua presa di forma, o, piuttosto, ¢ il concetto — di grandezza — a essere piu
esteso? E pitl esteso lo stile o il concetto espresso in una pluralita di stili?

Tale problema si scopre risolto superando la contrarieta delle due estensio-
ni: «la notion de grandeur géométrique telle qu'elle apparait, progressivement mise
en forme, dans différents livres des Eléments, doit fournir un excellent exemple de

stylisation scientifique»'®. In altre parole, bisogna chiedere «que veut-on dire quand

2 Si veda A. Frajese, L. Maccioni (a cura di), Gli Elementi di Euclide, Unione Tipografica
Torinese, Torino 1970. Granger si affida in alcuni passaggi alla lettura e alle scelte di traduzione
adottate da Thomas Heath.

B G.-G. Granger, Essai d’'une philosophie du style, cit., p. 20.
4 Ivi, p. 24

5 Ibhidem.

16 Ivi, pp. 25-26.

Mathesis universalis |148
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

on postule que des objets géométriques ont une grandeur’". La contrarietd delle
due estensioni ¢ superata perché si parla di stilizzazione scientifica nel momento
stesso in cui il concetto prende forma, dunque concettualizzazione e stilizzazio-
ne, secondo Granger, coincidono. Cid che muta la portata simbolica di un con-
cetto matematico'® ¢ la motivazione concreta che porta alla sua stabilizzazione
o formalizzazione stilistica. Il suo essere un fatto di stile, insomma, deriva dal
problema al quale ¢ chiamato a rispondere: in che modo una grandezza puo far
fronte a un problema matematico? In ultima istanza, la stilizzazione matematica
si configura come legame della matematica con la realtd concreta — estetica e
politica — della vita".

Fatto questo passaggio preliminare, volto all’analisi dello statuto vero e
proprio della stilizzazione e all’estensione epistemologica della nozione di stile,
bisogna individuare quale sia lo specifico dello stile euclideo. Si tratta, ¢ bene
svelarlo subito, di uno stile che ha a che fare non solo con la determinazione e
I'unificazione, sotto alle medesime condizioni, di uno stesso concetto — ¢ questo
che significa, in effetti, postulare; non solo si tratta di stabilire una formulazione
trascendentale delle grandezze, stabilendole delle loro condizioni di possibilita
razionali. Cid che caratterizza lo stile euclideo ¢ precisamente il rapporto (Loyog)
tra grandezze, il fatto che tale rapporto sia continuamente riproposto tramite
delle operazioni (moltiplicazione, divisione...). Questo specifico problema ca-
ratterizza, dunque, la motivazione stilistica del concetto di grandezza euclidea.
Essa non ¢ solamente geometrica, ma anche algebrica, visti i rapporti tra elementi
geometrici. Pertanto, lo stile euclideo ¢ da intendersi come algebra geometrica,
come problema di proporzione nei rapporti tra grandezze®.

Tale algebra geometrica euclidea ¢ messa a tema da Granger a partire,
nello specifico, da due punti degli Elementi. 11 primo riguarda la quarta nozio-
ne comune sulla congruenza, secondo cui le figure geometriche che coincidono
(eyappolovta) sono uguali (1oo). Questa nozione si inserisce dopo l'introdu-
zione, ad opera delle tre precedenti nozioni comuni, delle proprieta principali

dell’'uguaglianza, vale a dire la transitivita, la regolarita e la sottrazione. Lugua-

7 Ivi, p. 26.

8 In questo caso bisogna preferire la nozione di concetto matematico a quella di oggetto ma-
q g q g8

tematico. Loggetto matematico ¢ un concetto matematico gia stabilito e fissato all’interno di un
canone determinato. Ma nel perimetro di una analisi genetica degli oggetti matematici, ¢ meglio
porre 'accento sulla loro concepibilitd, preferendo, dunque, la nozione di concetto matematico.

¥ In tal senso, peraltro, si potrebbe leggere la questione della stilizzazione dei concetti matema-

tici come rovesciamento dell'idealismo — non solo matematico — di L. Brunschvicg. Si rimanda a
D Terzi, Rediscovering Léon Brunschvicgs Critical Idealism, Bloomsbury, London 2022.

2 Ancor pilt all’estremo, Granger evidenzia come «/a notion vague de dimension algébrico-to-

pologique est évidemment sous-jacente aux définitions euclidiennes» (G.-G. Granger, Essai dune

philosophie du style, cit., p. 29).

Mathesis universalis |149
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

glianza, in questo caso, ¢ posta da un punto di vista prettamente geometrico,
intendendo in tal senso un punto di vista rappresentativo e visuale: «une métrique
ainsi definire par le transport des figures et la congruente visuellement réalisée rédui-
rait donc l'aspect quantitatif de la géométrie & la comparaison d'objets intuitivement
semblables»'.

V’¢ tuttavia un secondo passaggio da tenere presente, che Granger ana-
lizza, e che testimonia il passaggio dello stile euclideo da puramente geometrico
ad algebrico-geometrico: «Cest au cours de la 35eme proposition quest opérée la
mutation du senso de I'égalité, sans du reste qu’Euclide la mentionne, et sans qu'a vrai
dire il en resulta une véritable ambiguité»*. La proposizione 35 enuncia che i pa-
rallelogrammi aventi la stessa base e compresi tra le stesse parallele sono tra loro
uguali. In questo caso, la legge di congruenza cade, e con essa la sovrapposizione
visuale delle figure geometriche elevate a metodo. La metodologia nel momento
in cui 'uguaglianza non ¢ pili rappresentativa e geometrica, ma algebrica, vale a
dire ricalcata sui rapporti tra le grandezze geometriche, e non sullo statuto geo-
metrico delle grandezze.

Si tratta, in ultima istanza, del momento in cui ¢ stata introdotta «pour la
premiére fois dans les Eléments l'idée de grandeur d’un étre indépendamment da sa mor-
phologien®. 11 fatto che 'oggettivita e la certezza dimostrativa della geometria non
siano basate sull’evidenza visuale ma su una rappresentativita differente, come ¢
quello dei rapporti calcolabili tra grandezze, rende la geometria euclidea un’algebra

geometrica, inaugurando uno stile singolare di scrittura della matematica.

3. STILE CARTESIANO

Il secondo stile ¢ quello di Descartes. Innanzitutto, Granger fa notare come l'idea
stessa di matematica sia mutata dallo stile cartesiano: «les mathématiques dovient
étre considerée comme une science ﬂpplz’cabz'le, dont les conséquences sont, en principe au
moins, plus importantes que le contenuw*. A differenza dello stile assiomatico e po-
stulatorio di Euclide, con Cartesio si inaugura una matematica in cui le conseguen-
ze dello svolgimento hanno una estensione piti ampia, un valore epistemologico
pill ampio, e cid perché ogni tentativo matematico deve essere applicato. Lappli-
cabilita sancisce il valore epistemico dei postulati e dei principi primi, la deduzione
e ciod che ¢ dedotto sono pitt ampi di cio da cui si deduce, e cid perché 'ambito in

cui la matematica ha valore ¢ un ambito meccanico. Non si tratta piti di articolare

2 Ly, p. 29.

2 Ivi, p. 30.

B Ibidem.

% Tui, p. 44,

Mathesis universalis |150

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

una formalizzazione dell’intuizione, una forma oggettiva delle nozioni comuni; al
contrario, lo stile cartesiano si preoccupa di risolvere i problemi d’applicabilita di
una matematica. «Si les mathématiques ne valent guére par leur contenu, elles valent
par leur méthode: ce qui importe ce sont donc les solutions générales»®. La deduzio-
ne, che implica poi una serie di dedotti, ¢ precisamente un problema di metodo,
nel senso cartesiano del termine. Metodo ¢ dunque il nome di una deducibilita
epistemica che avvalora la matematica solo in base a cio che essa raggiunge, a cio
che essa risolve; e tali soluzioni, prese nella loro oggettivita, stabiliscono una gene-
ralita. Pertanto, se 'accento tonico del ragionamento ¢ posto sulla forma deduttiva
piuttosto che sul contenuto, ¢ possibile affermare che la generalitd formale di una
deduzione costituisca essa stessa il contenuto matematico di riferimento. E precisa-
mente in questo ultimo assunto che avviene il completo rovesciamento dello stile
euclideo, laddove I'oggettivita delle grandezze matematiche ¢ totalmente sottratta
allintuibilitd pre-matematica o pre-geometrica delle figure del mondo. Eppure,
non si tratta nemmeno di un idealismo logico espresso in termini matematici, poi-
ché la soluzione matematica raggiunta dal metodo deve essere applicata nella realta
meccanica. Il rovesciamento epistemico ¢ riassumibile con il seguente postulato®:
non ¢ il mondo che determina una scrittura geometrica, ma la scrittura geometrica
stessa, inizialmente indipendente dalla realta fisica, deve essere ricondotta a fortiori
alle procedure meccaniche della realta?.

In tal senso, allora, la matematica si identifica con la metafisica, e da qui
deriva I'esigenza, assolutamente moderna e cartesiana, di ridurre ai minimi termini
ogni ragionamento — tramite il dubbio — affinché sia possibile risalire ai principi di
irriducibilita di un procedimento matematico indipendente, perlomeno in par-
tenza, dalla realta fisica. In questo passaggio risiede, peraltro, lo scarto tra la sog-
gettivitd pensante, dunque tra il soggetto che elabora una matematica, e il mondo
fisico e meccanico, al quale la matematica deve essere applicata. Il cogito diventa
matematico e metafisico al contempo, ed ¢ in questo senso che la matematica puo
dirsi soggettiva, dunque moderna, e non oggettiva, come nello stile euclideo.

A questo proposito, come nota Granger, la metafisica di questo stile cartesia-
no «faudrait designer aujourd hui par le mot, pris latu sensu, de métamathématique»*.

% Tvi, p- 45.

% Il ne sagit pas la d’un procédé de calcul, mais véritablement d'une attitude nouvelle, de la subs-

titution d’une intuition d’'un nouveau genre aux intuitions géométriques d’origine imaginative»
(ivi, p. 48).

¥ In realtd, e a onor del vero, «pour Descartes, une distinction semble tout d'abord simposer en-

tre démarche constitutive et démarche démonstrative. La premiére concerne le renouvellement de la
position méme de [objectr (ivi, p. 47). Loggetto matematico viene rinnovato nella sua posizione,
quindi nei rapporti con altri oggetti, pertanto lo statuto stesso dell’algebra geometrica muta e
diventa assai pil plastica di quella univoca euclidea.

% Ivi, p. 46.

Mathesis universalis |151
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

Cio significa che Descartes inaugura un nuovo livello epistemico della matematica
in cui si valutano le procedure stesse prima che il loro contatto con le grandezze fisi-
che. Questo scarto fisico stabilisce un argine per la soggettivith matematica, laddove
per rendere oggettivo un procedimento privo di appigli con una evidenza fisica, ¢
necessario stabilire perlomeno idealmente delle metriche: «le style de Descartes deter-
minant la geometrie comme métrique, et comme métrique permettant de garder lordre,
cest cette conception dune métrique qui commande la délimitation critique de [object
mathématique cartésieny™. Ora, il fatto che la geometria cartesiana sia una metrica
significa che essa, stabilita in virtl1 di un metodo che la renda coerente internamente,
puo essere utilizzata e applicata alla meccanica della realta fisica.

Granger analizza a tal proposito il secondo libro della Géométrie di Descartes,
dedicato alla natura delle linee curve, in cui si pone, come gia visto, una distinzione
notevole tra cid che ¢ geometrico e cio che ¢ meccanico, «assumendo per geometri-
co ciod che ¢ preciso ed esatto, e per meccanico cid che non lo ¢, e considerando la
geometria come una scienza che insegna in generale a conoscere le misure di tutti
i corpi»™. Gia solo da questo assunto iniziale si possono notare due questioni. La
prima ¢ che 'opposizione tra geometrico e meccanico serve in effetti a opporre l'in-
tuizione naturale e meccanica alla precisione chiara e distinta, dunque intelligibile,
di una scienza geometrica rigorosa. La seconda questione ¢ che la geometria deve
essere intesa come scienza che mira a conoscere rigorosamente tutti i corpi, tutte
le estensioni. A partire da questo assunto di metodo, Descartes si posiziona nel
quadro di uno studio sulle linee curve, e propone 'idea che una «conoscenza esatta
della loro misura»®' possa essere raggiunta solo concependole in quanto «<movimen-
to continuo»®”. Granger osserva «que cette définition est génétique, et quelle semble
reposer sur une intuition imaginative du mouvement>. Oltre a tale evidente caratte-
rizzazione genetica, sulla quale si ritornera a breve, bisogna affrontare due critiche
grangeriane alla nozione di movimento continuo, riassumibili come segue: 1. La
continuitad del movimento, assai lontana dal descrivere una grandezza geometrica
determinata e misurabile, comprende perlopiti le grandezze che Descartes esclude
dal proprio stile; 2. La calcolabilita e la misurabilita, nel contesto cartesiano, non
possono basarsi su una continuitd, pena la contraddizione degli elementi minimi

che definiscono una linea muovendosi continuamente®.

¥ Ivi, p. 50.

% R. Descartes, Opere 1637-1649, Bompiani, Milano 2009, p. 521.
3 Ibidem.

32 Ibidem.

3 G.-G. Granger, Essai d’une philosophie du style, cit., p. 51.

3 «En premier lieu, la classe des courbes définies par la seule condition d'étre décrites d’un mouvement

continu [...] comprendrait évidemment la plupart de celles que Descartes veut justement rejeter de sa
géométrie. En second lieu, U'expression : plusieurs mouvements qui sentre suivent et dont les derniers

Mathesis universalis |152
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

Eppure, questi punti critici fungono da conferma alla definizione dello
stile cartesiano come algebra geometrica genetica. Lelemento genetico sta nel
fatto che il movimento, apparente sovrapposizione di una caratterizzazione mec-
canica su una caratterizzazione geometrica (il continuo), sia in effetti immagi-
nativo, dunque che il metodo da applicare non si articoli preliminarmente sulla
base di una evidenza oggettiva, bensi sulla base di una immaginazione soggettiva
fondata. Si era gia detto che Cartesio articolasse una matematica soggettiva, ma
solo ora ¢ possibile concludere che tale soggettivismo sia genetico. Cio che viene
generato ¢ la grandezza stessa, nel suo statuto meccanico e geometrico, a partire
da una iniziale intuizione immaginativa del modo in cui essa ¢ componibile.
Pertanto, e per giungere a una seppur minima conclusione riguardante lo stile
cartesiano, le grandezze non sono assunte e dedotte in rapporto le une con le
altre; al contrario, esse sono generate da una serie soggettiva di rapporti — algebri-
ci — tra elementi minimi — geometrici. Si tratta, in ultima istanza, di un’algebra

geometrica genetica e soggettiva, fondata in virtii di un metodo.

4. STILE VETTORIALE

Lultimo stile da indagare ¢ quello vettoriale, che si declina nello stile di Mébius,
nello stile di Hamilton e nello stile di Grassman. Non occorre, in questa sede,
entrare nel merito delle variazioni allo stile vettoriale apportate dai tre autori.
In quest’ultimo paragrafo sard invece necessario dare ragione, assai brevemente,
delle specificita essenziali dello stile vettoriale in quanto tale.

Vi sono, secondo Granger, «deux mouvements complémentaires»® che carat-
terizzano lo stile vettoriale, due movimenti che sono «inégalement développés»*®
dai tre autori. Il primo di questi movimenti segue direttamente cio che si ¢ detto
in conclusione allo stile cartesiano, vale a dire I'elemento genetico della geome-
tria. A differenza di Descartes, tuttavia, in questa sede la generazione diventa
un problema concreto, da verificare matematicamente, e non ¢ pit solamente il
risultato di un atteggiamento epistemologico o metodologico. Lo stile vettoria-
le, dunque, consiste in primo luogo nella «introduction de ['étre géométrique par
engendrement combinatoire, et en un certain sens, dialectique»”. Sin da subito,
quindi, Granger indica come novita dello stile vettoriale un atteggiamento gene-

tico specifico, vale a dire la combinazione, il che mostra come la genesi per movi-

sont entiérement réglés par ceux qui les précédent — est éngmatique» (tbidem). Queste critiche sono in
parte mutuate da J. Vuillemin, La philosophie de lalgébre, op. cit.

¥ G.-G. Granger, Essai d’une philosophie due style, cit., p. 74.

36 Ihidem.
37 Ibidem.
Mathesis universalis |153

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

mento continuo, voluta da Descartes, sia stata riconosciuta come insufficiente.®
Allora, nel caso dello stile vettoriale, «cette genése est présentée comme combinaison
de deux ou plusieurs éléments, dont le résultat est généralement appelé produit, ['opé-
ration génératrice étant alors présentée comme une multiplication généralisée. Lo
scarto rispetto allo stile cartesiano ¢ evidente laddove, per aver presa sul momen-
to genetico delle grandezze geometriche, si ¢ sostituita la portata metafisica ed
enigmatica della continuita di un movimento misuratore con la combinazione
di pitt elementi minimi appartenenti alla grandezza geometrica che si genera.
Ancora, in effetti, la genesi cartesiana era solo apparente, era una genesi di un og-
getto fisico nella realtd geometrica, una geometrizzazione del mondo; al contrario,
nello stile vettoriale le grandezze geometriche — che non sono propriamente degli
oggetti fisici ma riguardano il movimento e le dinamiche di tali oggetti — sono
generate da una combinazione di forze che ripercorre i movimenti reali, concre-
tizzando e realizzando la geometria. Tuttavia, questa prima specificita epistemo-
logica ¢ ancora insufficiente per definire il primo movimento caratteristico dello
stile vettoriale. La resa fisica e reale della geometria — 'inverso dello stile cartesia-
no — propone «/idée d’une opération dont le résultat west pas de la méme nature que
le facteurs — une opération ‘extérieure’»*. Loperazione esteriore, in ultima istanza,
¢ cid che permette di ordinare i fattori combinatoriali dall’esterno, individuando
degli stili di combinazione ai quali essi rispondono.

Vi sono allora due principi: il primo ¢ il «principe régolateur de fermeture de

41 oyvero cio che indica la

l'ensemble des étres engendrés par des opérations donnée»
nozione di gruppo; il secondo ¢ il «principe régolateur d'extension hiérarchique des
catégories d object produits par des opérations successives»*. In altre parole, questi due
principi regolano le generazioni della combinazione vettoriale, laddove il primo
principio raggruppa e chiude delle generazioni fisiche sulla base delle operazioni
che le hanno generate e alle quali sono riconducibili, mentre il secondo principio
ordina gerarchicamente la complessita interna a tali gruppi.

Il secondo movimento dello stile vettoriale si verifica invece con I'«abandon

de la notion intuitive, métrique en ses origines cartésiennes, de systeme de référence,

3% In effetti, & bene notare come il distacco tra i tre stili qui analizzadi, letti in progressione

storica, ¢ incentrato sull'insufficienza di certe pratiche matematiche preesistenti. Come lo stile
cartesiano considerava poco efficace la presa meccanica e quindi applicativa della geometria alge-
brica euclidea, cosi lo stile vettoriale si preoccupa di rendere pit verificabile il processo genetico
cartesiano, distaccandosene e mutandone — come si vedra a breve — lo statuto epistemologico.

3% Ibidem.

O Thidem.
A Thidem.
2 Ibidem.
Mathesis universalis |154

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

et [avec le] passage & la notion abstraite de structure»®. Ciod significa che la realta
fisica raggiunta finalmente dal processo genetico non restituisce la geometria a
uno statuto d’evidenza intuitiva, ma produce uno spazio fisico — vettoriale — in
cui poter generare degli oggetti fisici a venire. Si tratta di un momento dialettico
in cui viene continuamente rilanciata la referenza geometrica del mondo fisico.
Tale rilancio continuo ¢ raggruppabile, come detto, nelle strutture. «Le probléme
stylistique [...] concerne la dialectique de création de ces structures, l'organisation
non formalz'xée qui conduit a les engendrer ; cest, si lon pouvait risquer ce terme,
un probléme transcendantal concrev**. Trascendentale concreto perché diventa uno
stile cid che ¢ condizione di possibilita di variazioni singolari, di fatti di stile.
Pertanto, le modulazioni dello stile vettoriale operate da Mobius, Hamilton e
Grassman sono delle concretizzazioni di questo trascendentale, di queste condi-
zioni di possibilita affinché le strutture possano essere raggiunte diversamente.®
In queste variazioni interne allo stile vettoriale, tuttavia, ¢ lecito considerare che
non vi sia propriamente una variazione stilistica in quanto tale, perlomeno non
nel senso stilistico finora considerato; si tratta, piuttosto, di una variazione della

scrittura dello stile, della messa in atto di uno stile.

5. CONCLUSIONE

Nel corso dei paragrafi precedenti, dopo aver messo a tema generalmente cosa ha
inteso Granger con la nozione di stile e in che modo esso si colloca nel contesto
della parabola speculativa grangeriana, si sono attraversati tre stili, quello euclideo,
quello cartesiano e quello vettoriale. Lo scarto tra i tre stili ¢ stato messo in eviden-
za a partire dalla nozione di grandezza, cosicché la predominanza d’oggettivismo
della matematica postulatoria di Euclide abbia potuto approdare a un’algebra ge-
ometrica, che a sua volta ¢ stata modulata nel contesto cartesiano. Questo primo
scarto ¢ stato tematizzato a partire dall'applicabilita della geometria cartesiana,
dalla sua ambizione a essere una metrica del mondo e a considerare la genesi di
alcuni oggetti geometrici. Inoltre, si ¢ notato come dall’oggettivismo euclideo si

¢ passati a un soggettivismo cartesiano, laddove i presupposti cartesiani non sono

# 1Ivi, p. 75. Si intenda con struttura un insieme ricorrente di operazioni che producono e

generano il medesimo gruppo. Si intenda con gruppo I'insieme di oggetti generati da una mede-
sima operazione.

“ Thidem.

% Lanozione di trascendentale concreto necessiterebbe di uno studio dedicato per essere messo

a tema in maniera opportuna. In questa sede ¢ bene limitarsi a segnalare — con la promessa di
ritornarvi in un lavoro futuro — che il trascendentale concreto — pil esteso di un’occorrenza e
meno di un universale — ¢ tra gli strumenti privilegiati che permettono a Granger di articolare
in maniera significativa una originale metafisica della singolarita e una soggettivitd en travail,
operativa ed espressiva.

Mathesis universalis |155
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Andrea E de Donato — Stile e scrittura della matematica secondo Gilles-Gaston Granger

tratti dall’evidenza di una realta fisica data a priori, ma sono costruiti logicamente
purché mantengano una coerenza metodologica interna. Infine, lo stile vettoria-
le ha mostrato propriamente 'ambizione di calcolare la genesi delle grandezze
fisiche, e con esse i mutamenti e le dinamiche, in modo tale da inscrivere ogni
tentativo geometrico a una realta fisica non presupposta ma prodotta e generata.
Quest’ultimo tentativo stilistico si pud declinare, secondo Granger, in tre stili
specifici, come quelli di Mébius, di Hamilton e di Grassman. Senza entrare nel
merito di queste sottili distinzioni stilistiche della scrittura propria di piu stili vet-
toriali, ¢ bene notare alcune criticita della nozione di stile finora delineata.

Innanzitutto, si veda il caso in cui le tre variazioni dello stile vettoriale non
fossero considerate come degli stili indipendenti ma come delle diverse scritture
di un medesimo stile. Cid pud avvenire dal momento che vi ¢ fatto di stile solo
se si modula un certo regime epistemico, e non in ogni modulazione di un as-
setto epistemico, altrimenti vi sarebbe I'affermazione di un pluralismo forte in
cui ogni scrittura matematica ¢ anche uno stile. Tuttavia, lo stile perderebbe in
questo modo il suo carattere di trascendentale concreto, di rilevatore di eventi del
pensiero, divenendo invece un catalogo di paradigmi epistemologici.

Piu precisamente, dire che v’¢ distinzione tra stile e scrittura della matema-
tica significa affermare anche che la singolarita dell'evento matematico — e della
scoperta matematica — non sia un fatto di stile ma un fatto di scrittura, quindi
lo stile diviene un insieme di scritture raggruppate secondo contesto storico e
secondo le motivazioni alla base della ricerca.

Esiste tuttavia una seconda tipologia di stile, che ¢ invece un rilevatore di
singolarita, vale a dire I'indice che qualcosa possa essere innescato al di la delle ca-
tegorie e degli schemi di un regime epistemico. V’¢ differenza, in ultima istanza,
tra un regime epistemico contraddetto e un regime epistemico generato al di la
della tensione con cid che lo precede. E chiaro che ogni tentativo del pensiero si
inserisce in una storia e in un canone scientifico di discorsivita; ma ¢& altrettanto
vero che ¢ possibile pensare la generazione — non necessariamente intenzionale
—di un pensiero al di la dei canoni che lo vorrebbero veicolare. Questo secondo
stile, assai piu creativo del primo, costituisce la concretezza del trascendentale
stilistico delineato da Granger, e potra essere fruttuoso darne ragione altrove con

maggiore attenzione.

Mathesis universalis |156
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28106 CONTRIBUTI

MATHEMATICS TO COPE WITH THE WORLD
A Pragmatist Reading of Quine and Rorty

PAao1LO VALORE

ORCID: 0000-0003-0036-6486
Department of Philosophy Piero Martinetti, University of Milan (ROR: 00wjc7c48)

Contacts: paolo.valore@unimi.it

ABSTRACT

This article examines the divergent yet converging perspectives of W.V.O. Quine and
Richard Rorty on the ontology of mathematics. While Quine grounds mathematical
entities in the indispensability of abstract objects for scientific theories, Rorty rejects
representationalist commitments, constructing mathematics as a contingent linguistic
practice. The study reconstructs Quine’s criterion of ontological commitment, his holi-
stic epistemology, and his treatment of mathematics as an indispensable component of
the web of belief, contrasting them with Rorty’s anti-foundationalist account of mathe-
matics as a pragmatic tool devoid of ontological import. The analysis emphasizes their
respective views on the functional role of mathematics, highlighting a shared pragmatist
orientation that, beneath their surface disagreement, converges in situating mathematics
as a practice for coping with and structuring experience rather than as a reflection of a
pre-given reality. The article argues that their apparent opposition between realism and
anti-realism masks a deeper convergence: both conceive mathematics as a constructed
and adaptable device for generating conceptual possibilities and enabling action.

Keywords: Philosophy of Mathematics, Ontological Commitment, Pragmatism, An-
ti-Representationalism, Quine, Rorty

LA MATEMATICA PER AFFRONTARE IL MONDO
Una lettura pragmatista di Quine e Rorty

Larticolo esamina le prospettive divergenti e, al contempo, convergenti di W.V.O. Quine
e Richard Rorty sull'ontologia della matematica. Mentre Quine fonda gli enti matemati-
ci sullindispensabilita degli oggetti astratti per le teorie scientifiche, Rorty respinge ogni

© Paolo Valore

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28106
https://www.ror.org/00wjc7c48
https://www.orcid.org/0000-0003-0036-6486

Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

impegno rappresentazionalista, concependo la matematica come una pratica linguistica
contingente. Lo studio ricostruisce il criterio di Quine per 'impegno ontologico, la sua
epistemologia olistica e la sua trattazione della matematica come componente indispen-
sabile all'interno della rete delle credenze, mettendoli a confronto con I'impostazione an-
ti-fondazionalista di Rorty, che interpreta la matematica come uno strumento pragmatico
privo di portata ontologica. Lanalisi mette in rilievo le rispettive concezioni del ruolo fun-
zionale della matematica, evidenziando, al di la del disaccordo superficiale, una convergen-
za su un orientamento pragmatico che riconosce nella matematica una pratica finalizzata
ad affrontare e strutturare 'esperienza piuttosto che un riflesso di una realta gia esistente.
Lapparente opposizione tra realismo e antirealismo nasconderebbe quindi una convergen-
za piu profonda: entrambi concepiscono la matematica come un dispositivo costruito e
adattabile per generare possibilita concettuali e rendere possibile I'azione.

Parole chiave: Filosofia della matematica, impegno ontologico, pragmatismo, anti-rap-
g g g
presentazionalismo, Quine, Rorty.

Cognition, language, myth and art: none of them
is a mere mirror, simply reflecting images of inward
or outward data; they are not indifferent media,
but rather the true sources of light, the prerequisite
of vision, and the wellsprings of all formation'.
(Ernst Cassirer)

1. INTRODUCTION: A PRAGMATICAL LENS ON MATHEMATICAL
PrAcTICE

Imagine a mathematician, hunched over equations late into the night, not gaz-
ing upon a pre-existent Platonic realm, but instead, meticulously crafting a new
language for describing nature, creating ways to shape and organize human ex-
perience, and ultimately, constructing new ways to interact with the world. As
Charles Sanders Peirce wrote, mathematics «makes constructions in the imagi-
nation according to abstract precepts, and then observes these imaginary objects,
finding in them relations of parts not specified in the precept of construction»?. If
Peirce is right, the symbolic language of mathematics is more than just a way to

express a system of ideas about the actual world: it is a system that creates a space

' E. Cassirer, The Philosophy of Symbolic Forms, Volume I: Language, Yale University Press, New
Haven 1980, p. 93.

2 C.S. Peirce, Collected Papers, edited by C. Hartshorne & P. Weiss, Volume I: Principles of Phi-
losaphy and Volume 11: Elements of Logic, Harvard University Press, Cambridge (Massachusetts)
1960, p. 109.

Mathesis universalis |158
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

of possibilities for our actions and experiences. This generative aspect embedded in
the creation and manipulation of mathematical symbols raises a fascinating ques-
tion: is mathematics primarily a discovery of pre-existing truths, or is it a purely
human construction, a device shaped by our needs, habits, and practices, where
its value lies exclusively in its applications rather than its ability to depict its own
reality? Perhaps, more than a mere instrument, math provides an area to explore
the very limits of our capacity to bring worlds into existence through language it-
self. This question lies at the heart of the perceived philosophical chasm separating
W.V.O. Quine and Richard Rorty, particularly concerning the ontological status of
mathematics and the very nature of mathematical #ruth, where one emphasizes its
ontological indispensability for scientific knowledge, and the other dismisses any
ontological commitment to focus on its role as a social practice.

Quine’s commitment to mathematical entities, derived from his indispen-
sability argument and encapsulated in the thesis of the ontological commitment,
grounds the existence of abstracta in their role within the «web of belief»* that
constitutes scientific knowledge, suggesting a form of epistemological realism:
«Irrefragability, thy name is mathematics. Mathematics is where the proofs are»*.
Quine’s thesis has led Putnam’s Philosophy of Logic® to defend a realist account of
mathematical entities by arguing that logic itself, which is essential to mathemat-
ics and science, requires acknowledging the existence of abstract objects, and that
their usefulness and applicability within scientific theories (especially, physics)
makes it coherent to grant their existence. Quine’s position can be sharply con-
trasted with Rorty’s anti-representationalist stance, which rejects any ontological
notion of a mind-independent mathematical reality. This divergence has been
characterized as a fundamental opposition between realism and anti-realism,
and, under this shape, is one of the core issues in contemporary philosophy of
mathematics®. Quine’s holistic epistemology, detailed, among others works, in
Two Dogmas of Empiricism’, and inspired, essentially, from Carnap’s doctrine
of the physical world in the Aufbau®, posits that «our statements about the ex-

3 W.V. Quine, ].S. Ullian, 7he Web of Belief, Random House, New York 1970.

4+ W.V. Quine, 7he ways of paradox and other essays, Harvard University Press, Cambridge
(Massachusetts) 1976, p. 24.

> H. Putnam, Philosophy of Logic, Harper & Row, New York 1971.

¢ Cf. P Benacerraf, H. Putnam, Philosophy of Mathematics, Cambridge University Press, Cam-
bridge 1983; S. Shapiro, Philosophy of Mathematics: Structure and Ontology, Oxford University
Press, Oxford 1997; M. Leng, Mathematics and Reality, Oxford University Press, Oxford 2010.

7 W.V. Quine, Two Dogmas of Empiricism, «The Philosophical Review», 60, 1951, pp. 20-43,
reprinted in W.V.O. Quine, From a Logical Point of View: Nine Logico-Philosophical Essays, 3rd
edition, Harvard University Press, Cambridge (Massachusetts) 1980, pp. 20-46.

8 R. Carnap, The Logical Structure of the World. Pseudoproblems in Philosophy, Eng. trans. by
R.A. George, University of California Press, Berkeley 1967.

Mathesis universalis |159
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

ternal world face the tribunal of sense experience not individually but only as a
corporate body»’, which seems to solidify his commitment to a realist ontology
wherein mathematical entities are indispensable for a scientific description of “the
external world”. In a nutshell: we ought to have ontological commitment to all
and only the entities that are indispensable to our best scientific theories, and #f
mathematical entities are indispensable to our best scientific theories, #hen we
ought to have ontological commitment to mathematical entities'’. Apparently,
there is nothing else to say.

In contrast, Rorty’s pragmatism, elaborated in works such as Philosophy
and the Mirror of Nature'', Contingency, Irony, and Solidarity'*, and Objectiv-
ity, Relativism, and Truth", suggests that language, including mathematics, is
primarily a means for social interaction, rather than a portrayal that accurately
reflects any true fact about the world. Rorty’s concept of «final vocabularies»
emphasizes that even scientific and mathematical frameworks are ultimately cozn-
tingent sets of descriptions that serve our purposes, but are always susceptible to
being replaced by other descriptions, and therefore not indispensable at all. This
perspective is rooted in a pragmatist understanding of language as a mechanism
for communication and problem-solving, echoing the ideas of philosophers of
the classical American tradition, like, for instance, John Dewey and William
James'®. Rorty’s anti-foundationalist stance thus rejects the idea of an objective
and universal grounding for knowledge, and also a pre-given logical structure to
which the language is meant to adhere.

This difference accentuates the perceived opposition between their ap-
proaches, particularly in the field of mathematical ontology, and in how each one
understands the nature of mathematical validity, where one side searches for a
form of objective validation and the other for a socially constructed endorsement. This
paper challenges this orthodox interpretation, arguing that despite their apparent
divergence, a shared functional emphasis of mathematics as a crucial mechanism
for engaging and coping with the world serves as common ground. Such a func-
tional intersection suggests a less polarized account than conventionally assumed
and is grounded in recent investigations into the very possibility of a traditionally

conceived epistemology from the point of view of naturalism and anti-representa-

? W.V. Quine, Two Dogmas of Empiricism, cit., p. 41.

1 Cf. M. Colyvan, The Indispensability of Mathematics, Oxford University Press, Oxford 2001.
"' R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton University Press, Princeton 1979.

R. Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge University Press, Cambridge 1989.
3 R. Rorty, Objectivity, Relativism, and Truth, Cambridge University Press, Cambridge 1991.

" Cf. G. Brodsky, Rortys Interpretation of Pragmatism, «Transactions of the Charles S. Peirce
Society», 17, 1982, pp. 21-38.

Mathesis universalis |160
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

tionalism®. This investigation aims at indicating a deeper convergence, wherein
both Quine and Rorty ultimately perceive mathematics as embedded within our
conceptual apparatus, justified by its instrumental effectiveness in solving specif-
ic theoretical and applied problems, a perspective developed, among others, by
Robert Brandom'® through the notion of the function of concepts, emphasizing
the importance of inferential practices within a community of language users in
the constitution of our understanding of the experience. The analysis will start by
inspecting Quine’s ontological commitments and his approach to the nature of
mathematics, which, as we will see, are more nuanced than the common reading
would imply. The study will move to Rorty’s anti-foundationalism, emphasizing
his interpretation on the role of mathematics in a pragmatic context. The paper
will then explore a reading of their views that highlights their pragmatic com-
monality, arguing that their differing positions derive from varying philosophical
emphasis rather than an ontological incompatibility on the nature of mathemat-
ical practice. We will thus propose a reading of the two authors which stresses
the intriguing dimension they share, a dimension where meaning is found in the

consequences of our actions and the evolving habits of thought.

2. QuiNE’s WEB: THE INDISPENSABLE DEVICE AND THE CORPORATE BODY

Quine’s ontological framework, articulated through the criterion expressed most
notably in On What There Is", «to be assumed as an entity is, purely and simply,
to be reckoned as the value of a variable»'®, serves as a crucial entry point to his
ontology of mathematics. This criterion, coupled with his adherence to the canonic
notation of quantified logic as the appropriate symbolization to represent scientific
theories and the indispensability thesis, sometimes known as the “Quine-Putnam
argument”'?, is often seen as a direct route to a realist interpretation of mathemat-
ical entities. Indeed, this interpretation assumes that because mathematics is indis-
pensable for our most successful scientific theories, and those theories inherently
quantify over mathematical objects, such objects are, from an ontological point of

view, necessary: «Classical mathematics [...] is up to its neck in commitments to

5 Cf. S. Gross, N. Tebben, M. Williams, Meaning Without Representation: Expression, Truth,
Normativity, and Naturalism, Oxford University Press, Oxford 2015.

16 R. Brandom, Articulating Reasons: An Introduction to Inferentialism, Harvard University
Press, Cambridge (Massachusetts) 2000.

7 W.V. Quine, On What There Is, «The Review of Metaphysics», 2, 5, pp. 21-38, reprinted in
W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., pp. 1-19.

18

Ivi, p. 15.

¥ Cf. H. Putnam, Philosophy of Mathematics: Selected Writings, Cambridge University Press,
Cambridge 2012.

Mathesis universalis |161
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

an ontology of abstract entities»™. Existence in Quine’s terms is, in fact, quanti-
fication: Quine’s ontological commitment stems from his adoption of first-order
logic as the medium for the ultimate clarification, by elaborate paraphrase, of the
true logical form of our sentences. The mere act of quantifying over mathematical
variables (e.g., «there is a number x such that...») is what necessarily implies their
existence within a chosen conceptual structure*'. Existential quantification is, then,
both the criteria for and the expression of ontological commitment.

The reading of Quine as a realist seems also supported by his holism, the
idea that our beliefs about the world are not isolated but rather form an intercon-
nected web”. According to his holistic perspective, scientific theories and even
mathematical truths are not assessed separately, but as parts of a larger system.
This means that our understanding of mathematical questions is entangled with
our understanding of physics, biology, geology, and all other scientific domains,
including disciplines such as history and geography. This web of belief is not a
rigid structure; rather a field of force that is constantly being revised, negotiated,
and adjusted based on new experiences and observations. It is through this in-
terconnectedness that Quine argues for the indispensability of mathematics; it is
not just about individual mathematical claims, but about mathematics’ crucial
role in the entire web that constitutes our grasp of data. Despite his pragmatism,
Quine seems here to emphasize that mathematical entities are essential compo-
nents of our best scientific theories. This underscores, prima facie, a tension be-
tween a purely instrumental account of mathematics and Quine’s belief that
mathematical objects are necessary for our attempts to make sense of the state of
affairs through science. This tension is also explored, in the same terms, by Har-
try Field” who, despite embracing nominalism about mathematical entities, un-
derstands the force of Quine’s indispensability argument and its associated onto-
logical commitment and actively avoids quantifying over mathematical entities,
trying to sidestep the conclusion that they are necessary parts of the universe.

A more nuanced understanding emerges when we consider, for instance, the
mathematical foundations of “quantum field theory” (QFT). QFT employs com-
plex mathematical constructs such as Hilbert spaces, path integrals, and operators
to describe the behavior of elementary particles and their interactions. The adop-
tion of this framework, that involves highly sophisticated mathematical apparatus,

has resulted in extremely accurate predictions related to phenomena such as the

2 W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., p. 13.
2 Cf. P. Valore, Fundamentals of Ontological Commitment, De Gruyter, Berlin-Boston 2016.
2 W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., pp. 42-46.

3 Cf. H. Field, Science Without Numbers: A Defence of Nominalism, Princeton University Press,
Princeton (New Jersey) 1980.

Mathesis universalis |162
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

anomalous magnetic moment of the electron, as well as the discovery of the Higgs
boson. According to Quine, the reliance on such abstract mathematics, while point-
ing to a view where such entities are necessary within our cognitive scheme, does
not entail a pre-existing universe that is represented in our concepts, but rather, it
supports a framework that was created with certain scientific purposes. Moreover,
the success of mathematical modeling in various settings, from weather predic-
tion to financial markets, provides a consistent affirmation of this indispensability,
showing how math can anticipate scientific phenomena and demonstrating how
our concepts have the capacity to create new ways of forging the field of action.

Quine’s ontology, therefore, is not a kind of mystical undertaking to tran-
scend the physical dimension, but a construction that stems from the demands
of his holistic framework, that, while seeming realist, is ultimately based on its
practical character and it is nominalist in spirit. While Quine acknowledges the
indispensability of mathematical terms in our best scientific theories, his concept
of «paraphrase away» indicates a way of understanding this necessity, aiming to
reconstruct the framework in a way that could, ideally, avoid a direct ontological
commitment, even if this task is, in practice, not easily accomplished.

The ontology of mathematics is then a conceptual habit we've developed,
a way of thinking that has proven its worth. It would be inaccurate, therefore,
to portray Quine as a simple Platonist; rather, we should stress his constructive
and linguistic attitude, that has led to an extensional Platonism: in this regard,
Quine’s perspective fundamentally diverges, for instance, from Godel’s Plato-
nism. Quine’s focus does not center on the existence of abstract objects, but on
their crucial role within our conceptual structure: the question is not whether
abstract entities exist, but what they are for. Consequently, mathematical entities
are not endorsed for their own sake, but rather due to their constructed necessity
and functional role within the comprehensive system that shapes and frames
our conceptualization of the world, enabling us to gain a better understanding
and manipulation of reality. At the end of the day, even natural science itself, for
instance fundamental physics, is a convenient myth, similar, in principle, to the

belief in Homer’s gods, just more efficacious «as a device»:

Physical objects are conceptually imported into the situation as convenient
intermediaries — not by definition in terms of experience, but simply as
irreducible posits comparable, epistemologically, to the gods of Homer. [...]
In point of epistemological footing the physical objects and the gods differ
only in degree and not in kind. Both sorts of entities enter our conception
only as cultural posits. The myth of physical objects is epistemologically
superior to most in that it has proved more efficacious than other myths as
a device for working a manageable structure into the flux of experience?.

2 W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., p. 44.

Mathesis universalis |163
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

To further complicate this analysis, Quine’s thesis of the indeterminacy of trans-
lation, articulated in Word and Object®, refines this action-oriented understanding
by demonstrating that there is no single, uniquely correct way to map language
onto the world. This insight suggests that our acceptance of abstract entities (like
any other entity) is less about their ontological status and more about adopting
vocabularies that prove effective in facilitating thought and action. Quine ex-
pands on this idea in From Stimulus to Science®, where he underscores the inter-
connectedness of our beliefs within a network where even mathematical truths
are linked to our scientific and empirical observations, further emphasizing the
constructivist nature of our cognitive scheme reacting to the stimulation offered
by the environment. And, in 7he Roots of Reference”’, he offers the theoretical
background to articulate his naturalized epistemology and the indispensable role
of math within such framework, remarking how all knowledge stems as a natural
phenomenon and is rooted in our interface with experience, with concepts and
words acquiring meaning through observable interactions, in a social and behav-
ioral context. Quine’s commitment to a naturalized epistemology entails a deep
understanding of mathematics not as something gained through exclusively a
priori analysis and aimed at essences apart from empirical investigation, but as a
necessary condition for empirical investigation itself, even when highly stratified

in abstraction, with a constructive basis rooted in our actual praxis.

3. RorTY’s RejectioN OoF ONTOLOGY: A LANGUAGE TO SHAPE
HumaN EXPERIENCE

Rorty’s anti-foundationalism and his rejection of representationalism?® are cen-
tral to his philosophy, as he argues against the idea that language, including
mathematical language, serves as a mirror of nature or reflects some objective,
external realm independent of our practices. Drawing from the classical pragma-
tist perspective, Rorty sees language primarily as a means for social interaction,
used to engage with our environment, foster communication, and solve practical

problems within a specific community®. As Rorty posits in Objectivity, Relativ-

B W.V. Quine, Word and Object, MIT Press, Cambridge (Massachusetts) 1960.

% W.V. Quine, From Stimulus to Science, Harvard University Press, Cambridge (Massachu-
setts) 1995.

¥ W.V. Quine, 7he Roots of Reference, Open Court, La Salle (Illinois) 1974.

8 Cf. R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton University Press, Princeton
1979; 1d., Consequences of Pragmatism, University of Minnesota Press, Minneapolis 1982.

#  N. Herndndez, Come?uences of Rorty’s Pragmatism in Science, «European Journal of Prag-
matism and American Philosophy» [Online], 9, 2, 2017, pp. 1-13, [https://doi.org/10.4000/
ejpap.1074].

Mathesis universalis |164
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://doi.org/10.4000/ejpap.1074
https://doi.org/10.4000/ejpap.1074

Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

ism, and Truth®®, pragmatism rejects the very idea of a theory of truth, offering,
instead, a theory of «warranted assertibility» linked with the social practices that
constitute the shared agreements within a specific community of language users.
He also rejects the possibility of any objective justification, clearing the space for
contingent practices with limited purposes.

If we expand this conception of language and truth in a consistent epis-
temological (or anti-epistemological, if you wish) theory, we get that, from a
Rortyan perspective, a search for a correct depiction of reality becomes irrelevant,
and the empbhasis shifts from correctness towards the practical effectiveness of our
linguistic practices. For Rorty, there are no descriptions of the world that are
accurate, but only practices that are advantageous and fruitful within a certain
context, and that evolve and change over time. Drawing on Quine’s critique of
Two Dogmas and Sellars’ critique of the “Myth of the Given”, Rorty rejects the
idea of any privileged vocabulary or a “God’s-eye point of view” and any notion
of unmediated access to reality and argues that all interpretive frameworks, in-

cluding mathematical systems, are contingent and subject to revision:

Just as Quine suggests that we throw out the whole cluster of concepts

<« bl <« » . . .
(e.g., “synonymous”, “conceptual”) which are invoked to make us think
that we understand what “analytic” meant, so antirepresentationalists
suggest that we throw out the whole cluster of concepts (e.g., “fact of the
matter”, “bivalence”) which are used to make us think we understand what
“the determinacy of reality” means®'.

In particular, given this anti-representationalist stance, ontological commitments
in the traditional sense become also irrelevant, and the possibility of an inde-
pendent field of mathematical entities is dismissed.

Mathematics, therefore, from Rorty’s practice-based viewpoint, is a con-
venient utensil with no objective depiction of reality, and a human construction
with no extra-human grounds for justification. This interpretation is exemplified
by his reading of the development of non-Euclidean geometries during the 19th
century, which demonstrates the existence of several internally consistent math-
ematical frameworks, each having distinct axioms, which can model the world
from a different point of view. For Rorty, the choice of geometry is not a question
of picking the right representational tool but rather a matter of adopting the

specific formal construction that is more helpful for our goals:

3% R. Rorty, Objectivity, Relativism, and Truth, Cambridge University Press, Cambridge 1991.

31

Ivi, p. 6.

Mathesis universalis |165
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

We shall answer the questions “What are you talking about?” and “What is
it that you want to find out about?” by listing some of the more important
beliefs which we hold at the current stage of inquiry, and saying that we
are talking about whatever these beliefs are true of. The model here is the
familiar contextualist claim that a non-Euclidean space is whatever certain
axioms are true of*.

Rorty’s view reflects the contingent and pragmatic process through which com-
munities, groups and societies invent strategies to cope with their environments,
aligning with a constructivist interpretation of knowledge as shaped by purposes
and evolving habits. In particular, Rorty rejects that there is any fixed, intrinsic
nature of our objects to be discovered, such as essences. This applies also to math-
ematical entities, which don’t have any intrinsic characteristic that makes them
special candidates for representation. In A World Without Substances or Essences*,
Rorty offers two ways to refute that mathematical entities have essences: 2) mul-
tiplicity of descriptions, and ) non-uniqueness of axiomatic descriptions:

a) Rorty observes that a number like 17 can be described in count-
less ways through mathematical operations involving other numbers. For
instance, 17 can be expressed as 16+1, 20-3, 2x8+1, or the square root of
289, and so on. However, none of these descriptions can be considered
more fundamentally essential to 17 than any other;

b) Any attempt to define an essential property of 17 must specify
all of its relations with all other numbers, which would require citing the
axioms of arithmetic and set theory that outline how all numbers relate
to each other. However, those axioms don't uniquely describe 17; they are
equally true of every number: «They are equally the essence of 1, or 2, of
289, and Of 1,678,922»34.

In synthesis, Rorty’s instrumentalism places mathematics among other appara-
tuses we use to act. The application of mathematical languages, then, is not akin
to exploring another sphere of essences but rather an exercise in using a particu-
lar set of linguistic games within our vocabulary, which develop as the increase of
relational concepts happens through their practical application and their ability
to cohere with other concepts and practices. In this light, mathematics is an
evolving set of possible interventions in the field of action, a contingent system
that gains its meaning through its role in addressing the challenges of experience.

Rorty’s rejection of representationalism, however, does not diminish the

importance of mathematical modelling but shifts its justification from a meta-

2 Ivi, p. 96.
3 R. Rorty, Philosophy and Social Hope, Penguin Books, Harmondsworth 1999, pp. 47-71.
0 Ivi, p. 53.

Mathesis universalis |166
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

physical foundation to its effectiveness and success. This perspective aligns with a
constructivist account that emphasizes the human creation of tools: mathematics
gains its power through its adaptability and its impact on our habits and our

capacity to act.

4. A Pracgmatic CONVERGENCE: MATHEMATICS AS A TOOL FOR
CorING WITH THE WORLD

A comparative analysis reveals a profound convergence between Quine and
Rorty, a unity that is overshadowed by the apparent divergence in their ontolog-
ical commitments.

The pragmatic shift we are proposing here, in our reading of both Quine
and Rorty, reorients the focus of philosophical inquiry away from traditional
ontological debates about the status of mathematical objects and toward a deeper
understanding of mathematics as an expedient for action, «a device for working
a manageable structure into the flux of experience»”, to use Quine’s words again.
By foregrounding its practical dimensions, the long-standing opposition be-
tween realism and anti-realism can be reconfigured: both philosophers recognize
mathematics as a crucial element of our conceptual scheme and our language
creations, one that is integrally linked to actual practices.

While Quine seems deeply rooted in a realist agenda, his consistent em-
phasis on the operative role of mathematics in scientific inquiry unveils a more
nuanced functional dimension. In particular, as we have seen, his pragmatism
surfaces in his rationale for accepting abstract objects: not because they exist in-
dependently of language and cognition, but because they are essential to the web
of beliefs that enables us to comprehend and organize our experiences within
a framework that is inherently cultural and constructed. Although he upholds
the existence of mathematical entities as dictated by his criterion of ontologi-
cal commitment, Quine ultimately interprets these entities as posizs, prioritizing
their job in addressing both theoretical and practical tasks and conceiving the
act of referring not as a process of representation, but a way of relating and
interacting. This reading has important ramifications in his exploration of the
operational implications of logical systems and highlights how his views extend
beyond a strictly ontological framework, in any traditional sense®. The prov-

en reliability of mathematical predictive models underscores their indispensable

% W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., p. 44.

% Cf. P Valore, The way-out from logical empiricism as a way-in to ontology: A chapter in me-

ta-metaphysics, in G. D’Anna, L. Fossati (eds.), Categories. Histories and Perspectives 2, Olms,
Zurich-New York 2019, pp. 189-204.

Mathesis universalis |167
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

role within our most coherent and effective scientific theories and applications,
thereby exemplifying its necessity within our constructed interactions through
ideas, languages and actions. Mathematics reveals structures previously inaccessi-
ble through traditional methods, with transformative implications for disciplines
such as medicine, neuroscience, and materials science. These diverse applications
demonstrate that mathematics operates not merely as a theory but as a myth
through which we actively construct new ways of understanding and manipu-
lating reality, especially through physics: «This higher myth is a good and useful
one, in turn, in so far as it simplifies our account of physics. Since mathematics
is an integral part of this higher myth, the utility of this myth for physical science
is evident enough»?. From this vantage point and in a way that resonates with
Rorty’s anti-representationalism, mathematics is not embraced because it maps
on a given domain but because it constitutes an indispensable tool that shapes
our interaction with events occurring or potentially occurring in our surround-
ings. Through the continuous practice of constructing and reconstructing, math-
ematics exemplifies how languages do not simply describe reality but actively
participate in its creation: viaz habitual engagement and iterative refinement, we
carve out our understanding of the experience.

In a parallel yet distinct manner, we saw that Rorty’s anti-representation-
alism does not diminish the significance of mathematical practices, in a way that
resonates with Quine’s justification. Rather, Rorty redescribes the significance of
mathematics, framing it as an instrument “justified” by its efficacy, its adaprability,
and its capacity to facilitate meaningful action. As Rorty frequently underscores,
the pragmatist notion of truth does not rest on representational fidelity but, in-
stead, on the capacity of concepts to work effectively within contingent and his-
torically situated practices. From this point of view, the hands-on convenience of
mathematics for physicists, engineers, and other practitioners provides sufficient
validation for its sustained use, thereby rendering metaphysical postulates about
an independent mathematical realm unnecessary. His stance on mathematics is
illuminated by his broader pragmatist outlook on knowledge in general, which
centers on the primacy of community as the locus of justification. As he argues in
Consequences of Pragmatism®®, the meaning and utility of concepts emerge from
their deployment within specific communal contexts, entrenched in achievements
and purposes. In this sense, Rorty’s position aligns also with Kuhn’s insights into
the historical shifts of scientific paradigms, further accentuating the cultural char-

acter of his interpretation of mathematics. This is how Rorty explains that distinct

¥ W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., p. 18.

% R. Rorty, Consequences of Pragmatism, University of Minnesota Press, Minneapolis 1982.

Mathesis universalis |168
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

mathematical frameworks have been devised to address particular struggles and
to tackle problems arising in diverse historical and practical settings. For Rorty,
mathematical practices derive their value exclusively from their capacity to resolve
difficulties and foster innovation — a perspective that aligns also with Wittgen-
stein’s conception of mathematics as a series of language games. In synthesis, Rorty
underscores mathematics’ role as one among many tools through which humans
reshape their environment and expand their horizons of possibility.

If now we go back to the alleged antagonism between realism and anti-re-
alism in philosophy of mathematics, we are able to offer a new reading of the
opposition. We saw that Quine’s commitment to mathematical ontology arises
from its profound functional vitalness within the intricate agenda through which
humanity seeks to render the world intelligible: «The totality of our so-called
knowledge or beliefs, from the most casual matters of geography and history to
the profoundest laws of atomic physics or even of pure mathematics and log-
ic, is a man-made fabric»®. Rooted in a naturalized epistemology, his approach
transcends mere abstraction, embodying a methodological instrumentalism
wherein mathematical constructs are valued for their unparalleled capacity to
orchestrate coherent and powerful engagement with the manifold complexities
we encounter. In apparent contrast, Rorty’s anti-representationalism reconcep-
tualizes the indispensability of mathematical practices, framing them within the
fluid, contingent, and socially mediated arenas of human activity. Despite their
different vocabularies and philosophical emphases, both Quine and Rorty agree
on the undeniable practical opportuneness of mathematics in confronting and
reshaping the precarious cultural edifice we built. Their shared perspective ele-
vates mathematics to the status of an essential implement, not only for grappling
with the immediate challenges but also for opening portals to possibilities that
lie beyond the horizons of current understanding.

Their divergences, then, emerge not from a fundamental dissonance re-
garding the essence of mathematics but from the nuanced priorities that de-
fine their intellectual landscapes. Quine’s naturalistic orientation, grounded in
the empirical rigor of the scientific enterprise, underscores the indispensability
of abstract objects as foundational pillars of coherent theoretical frameworks.
Rorty’s anti-foundationalism eschews metaphysical presuppositions, insisting
on the socially contingent and ever-revisable nature of justification. And yet, in
their respective approaches, both thinkers illuminate mathematics as a dynamic,
evolving, and profoundly human-centered exercise — a testament to the creative

interplay between thought and action.

¥ W.V. Quine, From a Logical Point of View, cit., p. 42.

Mathesis universalis |169
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

5. CoNcLUSION: REIMAGINING MATH BEYOND ONTOLOGY, TOWARD
CREATION OF POSSIBILITIES

This paper has sought to dismantle the notion of an unbridgeable chasm between
Quine and Rorty regarding their perspectives on mathematics. While traditional
interpretations cast Quine’s realist ontology and Rorty’s anti-representationalism
as irreconcilably opposed, a deeper analysis has revealed a striking functional
overlapping in their approaches. Both thinkers view mathematics not as a gate-
way to eternal truths but as a dynamic gear fashioned and refined through a col-
lective effort. By emphasizing this shared pragmatic dimension, we can reframe
the philosophy of mathematics, moving beyond traditional ontological disputes
and instead highlighting the generative and adaptive role of mathematical mod-
eling in shaping our understanding and interaction with the contingent order.

Ultimately, both Quine and Rorty perceive mathematics as a language and
a cognitive scheme — an intricate and evolving medium through which we en-
gage with the complexities of existence and extend the boundaries of thought
and action. Their perspectives meet on a shared understanding of mathematics
as a crucial apparatus. This perspective resonates with a Peircean notion of in-
quiry, wherein meaning and validity emerge through the practical consequences
of concepts and their integration into communal habits of thought.

This pragmatic convergence invites a reimagining of mathematics, one that
transcends the polarized debates of realism and anti-realism, with implications
also on teaching and learning mathematics®. By attending to its procreative and
adaptive qualities, we can appreciate mathematics as an active participant in the
ongoing manufacture of new modes of understanding and engaging with the
realm of options of acting and responding to tasks.

In this light, the metaphysical debates surrounding the ontological sta-
tus of mathematical objects recede in importance. By reframing mathematics
as an act of formation and transformation, deeply embedded in the shared and
adaptive processes of human thought, we embrace a vision that is neither static
nor transcendent. What truly matters is not whether mathematics uncovers a
preordained cosmic order, but how it is able to create possibilities through the
ever-changing challenges of existence.

Mathematics enables us to cope with the world. Here, we might glimpse
a test for the power of language itself: how much we can create, model and un-
derstand through formal constructions. Mathematics becomes an expression of

creativity, a constellation of evolving habits and practices that both shape and

0 Cf. G.T. Bagni, Richard Rorty (1931-2007) and his legacy for mathematics educators, «Educa-
tional Studies in Mathematics», 67, 1, 2008, pp. 1-2.

Mathesis universalis |170
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Paolo Valore — Mathematics to Cope with the World

are shaped by the space of reasons we inhabit. As Quine and Rorty’s perspectives
converge, they remind us that mathematics derives its profound significance not
from passively revealing a hidden order, but from its power to actively create and

reimagine the fabric of what we call “reality”.

Mathesis universalis 171
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28915 CONTRIBUTI

PLOTINO PITAGORICO

Note sulla polemica plotiniana contro |'analogia dei pitagorici

LoreNzO CECCHETTI

ORCID: 0009-0006-0901-3686
Universita degli Studi di Salerno (ROR: 0192m2k53)

Contacts: lorenzocecchetti95@gmail.com

ABSTRACT

In Enneadi V1, 6, Numeri, Plotino articola un discorso complesso su una parte delle
cosi dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti pili affascinanti ¢ la
ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico. 1l suo sforzo lo conduce a
sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei numeri, la cui essenzialita viene
di necessita trasportata al di la dell’esperibile. La distinzione tra numeri numeranti e
numeri numerati non ¢ certo invenzione plotiniana, ma ¢ individuabile gia in Aristo-
tele, discussa in pili luoghi della Mezafisica, dove si attribuisce a Platone la distinzione
tra numeri eidetici e numeri monadici, cio¢ composti da unitad quantitative, e ancora
nella Fisica, in una breve nota sulla duplicitd del numero, distinto in ‘numeri contati’ e
‘numeri con cui si conta’. Questa distinzione, certo platonica, ¢ con tutta probabilita da
attribuirsi gia ai pitagorici, i quali gia nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria
dei numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di &nepov e népoc.

Parole chiave: Plotino; Pitagora; matematica; pitagorismo; ontologia; fondazione dei
numeri; numeri; Frege; armonia; enadi; Euclide.

PyTHAGOREAN PLOTINUS
Notes on Plotinus’ polemic against the Pythagorean analogy

In Enneads V1, 6, Numeri, Plotinus articulates a complex discourse on part of Plato’s
so-called unwritten doctrines, in which one of the most fascinating aspects is the search
for a well-founded categorisation of the eidetic number. His effort leads him to develop
a particular threefold categorisation of numbers, whose essentiality is necessarily tran-
sported beyond the experiential. The distinction between counting numbers and coun-

© Lorenzo Cecchetti

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28915
https://www.ror.org/0192m2k53
https://www.orcid.org/e0009-0006-0901-3686

Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

ted numbers is certainly not a Plotinian invention, but can already be found in Aristotle,
discussed in several places in Metaphysics, where Plato is credited with the distinction
between eidetic numbers and monadic numbers, i.e. numbers composed of quantitative
units, and again in Physics, in a brief note on the duality of numbers, distinguished as
“counted numbers” and “numbers with which one counts”. This distinction, certainly
Platonic, is in all likelihood attributable to the Pythagoreans, who already in the 5th
century seem to have developed a sophisticated theory of numbers, centred on the fun-
damental categories of dnepov and népag.

Keywords: Plotinus; Pythagoras; mathematics; Pythagoreanism; ontology; foundation
of numbers; numbers; Frege; harmony; enads; Euclid.

fjtor uev mpwtiota Xaog yever.
(Esiodo)

1. PREMESSA

In Enneadi V1, 6, Numeri', Plotino articola un discorso complesso su una parte
delle cosi dette dottrine non scritte di Platone, in cui uno degli aspetti piu affa-
scinanti ¢ la ricerca di una categorizzazione fondata del numero eidetico’. 11 suo
sforzo lo conduce a sviluppare una particolare e triplice categorizzazione dei nu-
meri, la cui essenzialitd viene di necessita trasportata al di la dell’esperibile. Una
delle prime e pit ovvie considerazioni a riguardo ¢ che, a volerli caratterizzare
negativamente, si dovrebbe notare che questi numeri non sono affatto contabili,
essendo separati dal mondo secondario del divenire, ma devono comunque tro-
varsi in una certa relazione con i numeri numerabili. La distinzione tra numeri
numeranti e numeri numerati non ¢ certo invenzione plotiniana, ma ¢ indivi-
duabile gia in Aristotele, discussa in pili luoghi della Mezafisica®, dove si attribui-
sce a Platone la distinzione tra numeri eidetici e numeri monadici, cio¢ composti

da unitd quantitative, e ancora nella Fisica, in una breve nota sulla duplicita del

' Ledizione cui fard riferimento nel corso di questo studio & Plotino, Enneadi, a cura di V.

Cilento, Laterza Bari 1949.

2 Sirinvia a riguardo al prezioso contributo di C. Maggi, Lineamenti di un'ontologia matematica

in Plotino: il numero fra modello olistico e paradigma metastrutturale, «Giornale Ciritico della Filo-
sofia Italiana», 5, 2009, pp. 539-554, in particolare pp. 546-548, dove Maggi mostra contro ogni
tentativo riduzionistico come 'unita giochi un ruolo strutturale nel pensiero di Plotino, tanto nei
confronti dell’essere quanto della continuiti delle enadi.

> Cfr. Aristotele, Metaph., M 6-8; A 6, 987b 14 e ss.

Mathesis universalis |173
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

numero, distinto in “numeri contati” e “numeri con cui si conta’™, i quali, di
nuovo, pur permettendoci di contare, non sono evidentemente a loro volta con-
tati. Questa distinzione, certo platonica, ¢ con tutta probabilita da attribuirsi gia
ai pitagorici’, i quali gia nel V secolo sembra avessero sviluppato una teoria dei

numeri sofisticata, incentrata sulle categorie fondamentali di dreipov e wépac®.

2. IL NUMERO DEI PITAGORICI

Il numero dei pitagorici doveva essere certamente qualcosa d’altro rispetto al
numero numerato, ¢ questo ¢ gia deducibile a partire dalla proprieta dell “avere
numero” degli enti conoscibili di Filolao’, destinata a diventare la cifra dell’on-
tologia pitagorica grazie alla testimonianza lasciataci da Aristotele®. Certamente
non si tratta di una qualche sostanza che renda gli enti “contabili”, ma, per dirla

con le parole di Huffman:

‘Having number’ signifies much more than that something is countable. Things
that ‘have number’ are constituted by systems of numerical relationships, the
simplest of which is the series of natural numbers®.

Due cose sono da notare riguardo l'osservazione di Huffman: prima di tutto si
sta parlando di “sistemi di relazioni numeriche”, cio¢ di relazioni ordinate tra
enti matematici; in secondo luogo viene indicata una serie, quella dei numeri
naturali, che per i greci era la serie continua dall’'uno fino al dieci. Si tratta cioe

della Decade pitagorica, costituita da e costituente la zerraktys, configurando (e

4 Aristotele, Fisica, 219b 5-9: «Perd il numero ha due significati (perché infatti si dice numero

sia il numerato — numerabile [z0 dpifuovuevov kai to Gp1fuetov], sia anche I'unitd con la quale si
misura [épifuoduev]), [...] ¢'¢ una bella differenza fra I'oggetto numerato [dp1fuoduevov] e cid
con cui misuriamo [épiQuoduev]!» (Aristotele, Fisica, trad. it. a cura di R. Radice, Bompiani,
Milano 2011).

> Aristotele stesso, nel luogo gia citato di Metaph. A 6, 987b, sostiene che Platone «come i pita-

gorici [...] ritiene che i numeri siano causa della sostanza delle altre cose» (Aristotele, Metafisica,
trad. it. a cura di G. Reale, Rusconi, Milano 1993).

¢ Si pensi, a riguardo, alle forze primordiali della cosmogonia di Filolao (cfr. Fr. 1 [Boch

Philolaus S. 45] Diog. VIII 85 [A 11 398, 20]). In una prospettiva neoplatonica, una dottrina
del genere deve certo intendersi alla maniera della coppia platonica di Uno e grande-e-piccolo,
corrispondenti rispettivamente al limitato e all’illimitato, intendendo 'uso dell’espressione «enti
limitanti» da parte di Filolao alla maniera di A. Petit, Harmonie Pythagoricienne, Harmonie Hérac-
littenne, «Revue de Philosophie Ancienne», 13, 1, 1995, pp. 55-66, in particolare p. 59: «Les
Pythagoriciens, si lon se référe & leurs propres termes, disent plutét “limitant” que “limite”, conférant
par la au fini un rdle actif dans la constitution de toute(s) chose(s)».

7 Filolao, Fr. 4 [B. 58] Stob. Ecl. 1 21, 7b [p. 188, 5 Wachsm.]: «Ed invero, tutte le cose che
si conoscono hanno numero» (A. Lami (a cura di), I Presocratici. Testimonianze ¢ frammenti da

Talete a Empedocle, BUR, Milano 1991).
8 Cfr. Aristotele, Metaph. A 5.

*  C.A. Huffman, Philolaus of Croton. Pythagorean and Presocratic, Cambridge University Press,
Cambridge 1993, p. 175.

Mathesis universalis |174
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

svelandoci, anche) l'entita degli enti matematici di cui si diceva'®, i quali non
devono apparirci come monadi isolate, ma vere e proprie matrici, o algoritmi,
capaci di generare a partire da loro stesse, e dalle loro relazioni interne, poten-
zialmente tutte le serie numeriche, la pitt semplice delle quali, appunto, ¢ la serie
dei numeri naturali da uno a dieci composta tramite 'aggiunta di unita ad uni-
ta'!. L“avere numero” di Filolao sarebbe allora I'essere conoscibili a partire dalle
relazioni interne di quelle che Becker definisce come «ordered pluralities»'?, cioe
i numeri presi nel loro dinamismo all’interno del continuo matematico, le serie
numeriche, le quali, poste in relazione con gli oggetti del divenire, garantiscono
Iaccesso a un sapere coerente basato su un efficace essere davvero parmenideo'.
Le «ordered pluralities» di Becker non possono che tradursi nei numeri nume-
ranti o eidetici di cui parla Aristotele, ma una distinzione vera e propria tra la
serie costituente il — e costituita dal — numero, e il numero numerato che si puo
cogliere nell’atto di quantificare gli enti naturali, non ¢ riscontrabile in maniera
sistematica nel pensiero degli antichi pitagorici, i quali avevano invece sviluppato

un complesso simbolismo analogico capace di dar conto di questa differenza'.

0 Per una rassegna puntuale della fetraktys nel pitagorismo antico, rimando al fondamentale

lavoro di A. Delatte, La tétractys pythagoricienne, in 1d., Etudes sur la littérature pythagoricienne, S.
Champion, Paris 1915, pp. 249-268.

"' Se questa interpretazione della rerraktys come matrice numerica pud sembrare ardita, si ri-

manda agli studi di E.G. McClain, 7he Pythagorean Plato. Prelude to the Song Irself; Nicolas-Hays,
York Beach 1978, e il piti recente D.M. Altimari Adler, Platos Timaeus and the Missing Fourth
Guest. Finding the Harmony of the Spheres, Brill, Leiden-Boston 2019. In prospettiva storica, nella
pseudo-giamblichea 7eologia dell aritmetica pp. 27-28; 42-48; 53-54, ¢ certamente cosi che vengo-
no intese le enadi dette “tetrade” ed “esade”, costituenti armonia, anima e generazione attraverso
processi di proliferazione numerica almeno in un caso identici a quelli attuati da Platone con le
sette cifre con cui il Demiurgo costruisce 'Anima del Mondo in Zimeo 34a ¢ ss. Si rimanda inoltre
a P Zellini, La dittatura del calcolo, Adelphi, Milano 2018, in particolare quanto si legge a p. 114:
«Linsieme dei cosiddetti numeri quadrati 1, 4, 9, 16, 25, ..., che la phantasia pitagorica immagi-
nava come una sequenza indefinita di gruppi di punti di forma quadrata in crescita progressiva,
ha caratteristiche tali che permettono di qualificarlo come ricorsivamente numerabile. Infatt, in-
tuitivamente, si dice che un insieme ¢ ricorsivamente numerabile se esiste una procedura effettiva
in grado di elencare gli elementi dell'insieme. Ricorsivamente numerabile era pure I'insieme dei
numeri pentagonali 1, 5, 12, 22, 35, 51, ..., ordinabili in figure geometriche che si potevano
leggere in cielo: i cinque punti corrispondenti al sorgere eliaco di Venere nel corso di otto anni
formavano un perfetto pentagramma. Il termine “numerabile” significa che la sequenza sta in una
corrispondenza biunivoca, 1 a 1, con i numeri interi naturali, mentre “ricorsivamente” allude al
fatto che tale sequenza si puo effertivamente generare, un elemento dopo laltro, per mezzo di una
funzione calcolabile (ricorsiva) i cui valori coincidono con i numeri della sequenza. Nel caso dei
numeri quadrati la funzione ¢ x?: si prendono i numeri 1, 2, 3, ..., e si calcola il loro quadrato.
Il concetto di sequenza ricorsiva numerabile corrisponde precisamente all’idea intuitiva di genera-
zione, che ricorre in tutta la letteratura sul concetto astratto di calcolabilita fin dagli anni Trenta».

12 Tl riferimento in C.A. Huffman, Philolaus of Croton, cit., p. 172, & a O. Becker, Zwei Unter-
suchungen zur antiken Logik, Harrassowitz, Wiesbaden 1957, p. 21 e ss.

3 Mi riferisco all’'opinione, condivisa tanto da Zellini quanto da Santillana, che l'essere par-

menideo si configuri come puro spazio geometrico. Cfr. P Zellini, La matematica degli déi e gli
algoritmi degli uomini, Adelphi, Milano 2016, p. 27; cfr. G. de Santillana, Le origini del pensiero
scien;‘zzﬁco, Sansoni, Firenze 1966 (titolo originale: 7he Origins of Scientific Thought. From Anaxi-
mander to Proclus. 600 B.C. to 500 A.D., University of Chicago Press, Chicago 1961), p. 103 e ss.

Y La gia citata Teologia dell'aritmetica presenta elenchi di nomi sacri — cio¢ nomi di divinita

Mathesis universalis |175
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

3. IL SIMBOLISMO ANALOGICO

Un passo in particolare della Metafisica di Aristotele sembra prestarsi bene all’e-
sposizione del simbolismo analogico dei pitagorici, intersecando le direttrici fon-
damentali della scuola italica, vale a dire le discipline matematiche — aritmetica,
armonia, geometria, astronomia — e la cosmogonia, da intendersi come indagine

teorica intorno ai principi primi e al loro attuarsi nelle strutture dell’ordine co-

smico':

Inoltre, in che senso si deve intendere che le proprieta del numero e il
numero sono causa delle cose che sono nell'universo e delle cose che in
esso si producono dall’origine fino ad ora, e che d’altra parte non c’¢ altro
numero fuori di questo numero del quale ¢ costituito il mondo? Infatti,
quando essi dicono che in questo dato luogo dell’universo si trovano
'opinione e il momento giusto e un poco al di sopra e un poco al di sotto si
trovano I'ingiustizia e la separazione o la mescolanza e come dimostrazione
affermano che ciascuna di queste cose ¢ un numero (ma poi accade che
in questo stesso luogo del cielo si trovi gia una moltitudine di grandezze
riunite, per il fatto che queste proprieta del numero che le costituiscono
corrispondono a particolari regioni dell’'universo): ebbene, si deve forse
intendere che questo numero che ¢ nell’universo coincida con ciascuna di
quelle cose, oppure che si tratti di un altro numero oltre questo? Platone
afferma che ¢ un numero diverso. Eppure, anchegli ritiene che siano
numeri e queste cose e le loro cause; egli, pero, ritiene che le cause siano i
numeri intelligibili, e che gli altri siano invece numeri sensibili'.

o figure simboliche — attribuiti alle enadi che i pitagorici avrebbero usato per riferirsi a queste.
Questi nomi, se da una parte svolgono la funzione tradizionale del simbolo di veicolare una co-
noscenza intuitiva dell'indicibile, dall’altra permettono di riferirsi al numero eidetico preso nella
sua azione generativa, dunque in un continuo dinamico, proprio come le divinita — cui le enadi
sono associate — nei miti che la tradizione ha tramandato. A riguardo si rimanda allo stesso studio
di Delatte cfr. supra, n. 9; anche P. Kucharski, Etudes sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade,
Les Belles lettres, Paris 1952, (ed. it.: P. Kucharski, Studio sulla dottrina pitagorica della tetrade, a
cura di M. Neri, Mimesis, Milano 2024, pp. 7-106) dove, commentando il passo di De Anima
404b 18-27, in cui Aristotele espone una dottrina derivata da quella della zerraktys pitagorica,
afferma (pp. 17-18 dell’edizione italiana): «Come si vede subito, ¢ il riassunto di una dottrina che
non ¢ solo quella dell'anima e delle funzioni cognitive. In effetti, la concezione stessa dell'anima
fa parte di una sorta di ontologia, o, per meglio dire, di una cosmologia. [...]. D’altra parte, ¢
facile riconoscere cosa siano, secondo questa dottrina, i ‘principi’: sono numeri, ma numeri del
tutto singolari perché comportano un legame di affinitd con l'essere vivente. Questo procede
dall’unita primordiale e, in altre tappe, dalla lunghezza, dalla larghezza e dalle profondita ‘prime’.
Ora, ciascuna delle tre dimensioni essendo, a quanto pare, associata ad un numero particolare, ¢
in queste ultime che si troverebbero dunque le origini del Vivente. E ne conseguirebbe che questi
numeri dovevano essere considerati dai Pitagorici come dotati di una forza generatrice o vitale».
Questa «forza generativa o vitale» rappresenta la cifra dell’idea pitagorica di numero, nella misura
in cui questo si esprime tramite il dinamismo della physis. Non ¢ dificile capire allora perché i
pitagorici vedessero in ogni numero un dio.

5 Si rimanda, a riguardo, ad A. Petit, Lusage du mythe dans la cosmologie pythagoricienne, «Ci-
vilisations», 46, 1-2, Oralité et Ecriture dans la Pratique du mythe, 1998, pp. 141-149.

16 Aristotele, Metafisica, cit., A 8 990 18 e ss.

Mathesis universalis |176
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Aristotele ci presenta un certo modo di concettualizzare 'universo, evidentemen-
te tipico del pitagorismo: sezioni del cosmo, gia abitate e disposte da magnitudini
precise nei movimenti degli astri e nelle distanze, sono al tempo stesso sede di
numeri altri ai quali sono attribuiti nomi come dééav e kaipog. E chiara la vici-
nanza con la teoria dei numeri eidetici di Platone, ma dove questi sosteneva aper-
tamente una differenza tra i numeri intellegibili e i numeri esperibili nel divenire
(tra numeranti e numerati), i pitagorici sembrano rimanere ambigui, lasciando
agli interpreti — Aristotele 7z primis — solo una serie di nomi il cui legame con
le entitd unitarie che costituiscono gli enti matematici resta criptico. I due nomi
menzionati, ‘opinione’ e ‘momento giusto’, appariranno di nuovo alcuni secoli
dopo nei Theologoumena arithmeticae dello pseudo Giamblico, legati alla Diade,
cui spetta il nome ddéav', e all’Eptade, alla quale spetta il nome xaupog'®, presen-
te anche in una quartina di nomi sacri assegnati alle Tetrade'. Se queste associa-
zioni sono da prendersi sul serio, si potrebbe congetturare che cio cui i pitagorici
si riferivano, e di cui Aristotele sta parlando, sia la Luna, o pili probabilmente
il cielo della Luna, e le potenze che lo governano: la Diade, della quale la Luna
rappresenta un’'epifania, in quanto astro sottoposto al tempo ciclico di nascita,
crescita e morte propri del divenire — a differenza di quanto accade per il Sole,
eminentemente epifania dell’identico, in quanto, al contrario della Luna, non ¢
soggetto a crescite e diminuzioni nel pieno del suo corpo stellare®® —, e I'incontro
delle potenze derivanti dalla Tetrade e dall’Eptade, le quali informano il tempo
esatto di un mese lunare®’. I tempi del corpo astrale della Luna sono quindi
informati da questi numeri, dai quali derivano precise magnitudini; ma gli enti
matematici non sono a loro volta identificati direttamente con dette magnitudi-
ni, né tantomeno vengono chiamati con nomi che potrebbero lasciar intendere
che si tratti di grandezze. Al contrario, i nomi che identificano questi enti espri-
mono delle qualitd, riferite a cid che sono e a ciod che producono all'interno del
continuo composto in cui tutti gli enti matematici agiscono in concerto. Certo, ¢
sempre a partire dal dato fenomenico, da cio che appare, che queste qualita sono
sciorinate; a partire cio¢ dalla premessa che ci sia un rapporto analogico, conti-
nuo, il quale si presenta in definitiva come rapporto di identita, tenendo insieme
tutta la catena discendente che dalla Decade, cio¢ dalla zetraktys, conduce al di-

venire”. Quest’operazione di sostituzione simbolica permette di concettualizzare

[Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 8, 1.

8 Ivi, 59, 4.

9 Tvi, 24, 17.

2 Cfr. M. Eliade, Trattato di Storia delle religioni, Bollati Boringhieri, Torino 1976, cap. 4.

2 Se. 7x4=28.

2 Ariguardo, si rimanda a G. Shaw, Theurgy and the Soul. The Neoplatonism of lamblichus, The

Mathesis universalis |177
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

le potenze manifeste dei numeri eidetici prese nella loro operosita generativa, nel
loro procedere «all'infinito attingendo da qualcosa di determinato e delimitato in
rapporto all'uguaglianza»®, cioe attingendo dall’unita la loro identita a partire da
un rapporto biunivoco uno a uno, come dice Nicomaco: «[I'uguaglianza] esiste
come identita e unitd, se & vero che 'uguale ¢ in rapporto uno a uno»*.

Questi nomi sacri, simboli allegorici dei numeri eidetici, permettono una
conoscenza sintetica e intuitiva delle potenze emanate dai numeranti, sottenden-
do nozioni a un tempo matematiche, astronomiche e cosmogoniche, incardinate
sulle tre discipline relative allo studio dell’essere: ontologia, fisica e teologia; al
tempo stesso, trascinano inevitabilmente il senso profondo degli insegnamenti
attribuiti a Pitagora nell’oscurita e nell’'ambiguita. Plotino stesso non fu immune
al fascino di questi nomi, come testimoniato in V, 5, 6, dove afferma: «i Pita-
gorici tra di loro, per simboli, lo chiamavano [sc. 'Uno] Apollo, quasi volendo
esprimere la negazione (2-) del molto (pollon)»*. Il simbolo dei pitagorici ¢ anche
qui un nome sacro, ed ¢ quantomeno interessante che Plotino menzioni il dio
della luce uranica® prima di impegnarsi in un’analisi del fenomeno della visione,
come a voler dare un velato indizio del senso profondo della sua metafisica della
luce, senza tradire «quel famoso comando dei nostri misteri: “non divulgare nulla

ai non iniziati’; appunto perché il divino non ¢ da divulgarsi»”.

Pennsylvania State University Press, University Park (Pennsylvania) 1995, p. 110 e pp. 162-165.
»  Giamblico, In Nic., 44, 4-5.

2 1Ivi, 43, 23-24. A riguardo, ¢ importante inoltre notare quanto afferma A. Charles-Saget,

Larchitecture du divin. Mathématique et Philosophie chez Plotin et Proclus, Les Belles Lettres, Parigi
1982, p. 179: «Le rapport d’un ensemble plus complexe & un autre moins complexe nest pas fonda-
mentalement un rapport terme & terme; et cela, bien que Plotin se donne fréquemment cette facilité
(le blanc d’ici, le blanc la-haut; le feu d'ici, le feu de la-haut). La correspondance se fait plutor d’une
totalité & une autre totalité, chaque totalité se constituant selon un mouvement intérieur, et une spon-
tanéité propre — ce qui signale quelle nest pas une imitation, au sens trivial de ce qui la précéde. Elle
est plutdt animée d'une méme exigence intérieure; et cest parce qu'elle est animée de cette exigence, qu’il
devient possible ensuite de relever des ressemblances ou analogies entre les éléments». Queste afferma-
zioni, certo valide per Plotino, sono ugualmente valide per quanto riguarda il rapporto «uno a
uno» di cui parla Nicomaco, da non considerarsi, appunto, come rapporto «terme a terme», ma
precisamente come «rapport d'un ensemble plus complexe & un autre moins complexe», come sembra
notare l'autrice stessa quando afferma a p. 177 della stessa opera che, per Nicomaco, «le nombre
est aussi bien systéme que lux d'unités et chagque nombre semblable sengendre par le respect de la con-
figuration initiale»; ¢ insomma la “configurazione iniziale”, la regola del sistema, a determinarsi
nel rapporto d’uguaglianza, e a determinare lo sviluppo ¢ il “movimento” del numero.

% Plotino, Enneadi, V, 5, 6, 28-29.

% Cfr. K. Kerényi, Dioniso. Archetipo della vita indistruttibile, Adelphi, Milano 1992, p. 88 ¢
ss.; una delle tesi sostenute dall’autore ¢ proprio la dicotomia Apollo-Dioniso, rispettivamente
luce uranica e ctonia del dio padre Zeus. Questa nozione sapienziale & con tutta probabilita
rintracciabile anche in Giuliano Imperatore, Inno a Helios Re, 23 e ss. dove le due divinita sono
dette regnanti insieme ad Helios, dio supremo, cio¢ sono entrambi divinita della luce e quindi
demiurgiche.

27 Plotino, Enneadi, V1,9, 11, 1-4.

Mathesis universalis |178
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

4. DEDUZIONE E INDUZIONE

In questa cornice si pud collocare la polemica di Plotino nei confronti dei pitago-
rici, declinata nella forma in cui si puod ancora leggere in VI, 6, 5:

Oppure uno li concepisca [i numeri] come affermavano i pitagorici, i
quali si rappresentarono i numeri col criterio dell'analogia: il ‘quattro’, per
esempio, come ‘giustizia’ e cosi ogni altro numero come qualche altra cosa.
Ma, in quel modo, si accoppia strettamente il numero alla pluralita della
cosa — la quale cid nonostante resta una — e si ha solo un ‘uno moltiplicato
tante volte’ (corrispondente alla pluralita della cosa): ad esempio, ‘dieci’s
eppure noi non ce lo figuriamo cosi il ‘dieci’, ma, raccogliendo delle cose
separate, noi diciamo ‘dieci’. Ecco, in questo caso noi diciamo ‘dieci’; ma
quando dai molti risulta un’unitd noi diciamo ‘decade’: cosi ¢ anche nel
mondo superno®.

Sembrerebbe a prima vista una critica simile a quella mossa alla definizione eucli-
dea di numero®, considerato come aggregato di unita e identificato nel «<numero
del quanto [uovadikdc]», ma gia dalle prime mosse della trattazione, Plotino in-
quadra bene il problema della quantita legato alla divisibilita all'infinito che gia
il mondo greco si era posto in epoca classica:

In realtd, né le cose sensibili sono infinite (e, di conseguenza, neppure il
numero, in loro), né colui che conta, pud contare I'infinita, ma, o raddoppi
o moltiplichi, egli le chiude sempre in un limite ed anche se sappiglia al
futuro o al passato o li prenda insieme, egli si trova sempre in un cerchio
limitato. [...] Non ¢ mai di colui che conta la produzione del numero, il
quale si presenta, anzi, gia determinato e stabile in sé stesso®.

La prospettiva che qui Plotino assume nei confronti dell’infinit, rifiutandola at-
traverso argomenti che rievocano categorie pitagoriche, ¢ assolutamente in linea
con la prospettiva che emerge dal pitagorismo: 'unita del numero, il suo essere
«gia determinato e stabile in sé stesso», ¢ un elemento dottrinale forte che lega
tutta una tradizione del pensiero greco che preferisce una concezione monadica
(per usare il termine dei pitagorici) o enadica (per come Plotino la configura)
alla concezione monadista di Euclide, e che si riassume in quell’'ultima frase del
passo citato: «non ¢ mai di colui che conta la produzione del numero». Né nel
contato, né nell’intelletto contante, ma nell'in sé ¢ il luogo del numero. Ploti-

no accetta insomma uno statuto atomico del numero, ammettendo anche una

% Ivi, VL, 6, 5, 10-16.

¥ Cfr. Euclide, Elementi, V11, definizione II: «Numero ¢ una pluralitd composta da unitd» in
Id., Gli Elementi, a cura di A. Frajese e L. Maccioni, UTET, Torino 1970, p. 427.

30 Plotino, Enneadi, V1, 6, 2, 2-9.

Mathesis universalis |179
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

certa corrispondenza tra questatomo e le quantita del molteplice che scaturisce
dall’essere’’, ma nega che questo possa essere moltiplicato (e, soprattutto, diviso)
all'infinito. Questa prospettiva ¢ apertamente in polemica con una concezione
sintattico-costruttivista del numero, tanto come aggregato di unita, quanto come
prodotto generato da operazioni matematiche sintattiche. Come viene rifiutata
la seconda definizione di Euclide, cosi anche la terza deve essere rigettata®, in
quanto aprirebbe la strada a un approccio induttivo al numero, come accade per
esempio in Plutarco, il quale concepisce il numero cinque come unione (“nume-
ro nuziale”), cio¢ somma, del due e del tre: come Euclide, Plutarco prospetta la
possibilita che questi numeri siano contenuti nel cinque®. Il punto, insomma, ¢
che i numeri non sarebbero pili numeranti, cio¢ enadi, unita, ma si ridurrebbero
ad atomi aggregati e aggregantesi, «<un ‘uno moltiplicato tante volte’». Il (neo)
pitagorismo di ascendenza nicomachea rifiuta apertamente questa prospettiva®,
anche solo sulla base della preminenza logica: viene difatti rifiutata in blocco

la possibilita di una qualsiasi induzione dei numeri®

, accettando il solo statuto
monadico o enadico come valido, perfettamente in linea con la prospettiva plo-
tiniana. Difatti, cio che ¢’¢ d’insufficiente nella definizione di Euclide, ¢ proprio
'unita che viene aggregata, la quale ¢ necessaria perché i numeri si formino, ma
non ¢ in nessun modo lei stessa in-formata da alcunché. Si capisce bene, se si
prende il termine forma’ nel suo uso platonico, dove sia il problema: I'integrita
e la continuita della catena delle cause, la quale ¢, per cosi dire, tagliata al vertice
da Euclide, costringendo sostanzialmente a un fondamento intuizionista — 4 /a
Kant®® — se non addirittura empiricista dello statuto ontologico degli enti ma-
tematici’’. Entrambe prospettive che lo stesso Euclide non avrebbe appoggiato,

come notano Frajese e Maccioni, i quali commentando la definizione I del VII

31 Ivi, 9-10: «Nel mondo dello Spirito, si, come gli esseri, cosi anche il numero corrispondente

al quantitativo degli esseri ¢ ben determinato».

32 Euclide, Elementi, V11, definizioni III: «Un numero & “parte” di un [altro] numero, il minore

di quello maggiore, quando esso misuri il maggiore (=lo divida)», in Id., Gli Elementi, cit.

3% Cfr. Plutarco, La «E» di Delfs, 8; si tratta della stessa prospettiva ventilata dalla terza defi-
nizione di Euclide, vale a dire quella costruttivista e, quindi, empiricista, che vede nei numeri
degli enti inducibili a partire dall’'esperienza. Questa posizione, come per Euclide, potrebbe essere
riconducibile pitt a un vizio di forma che a una vera e propria convinzione maturata da Plutar-
co, come si pud notare nella descrizione delle potenze che avanzano dalla serie numerica in 13
della stessa opera, dove i numeri sono considerati come unita (enadi) da cui avanzano potenze
cosmiche attualizzanti — cio¢ demiurgiche —, e non come successive aggregazioni dei precedenti.

3 Cfr. Giamblico, /n Nic., 23-26 e ancora 29-31, dove 'attacco ¢ sistematico e mira alla con-

futazione di alcuni postulati.

% Cfr. [Giamblicol, Theologoumena arithmeticae, 13-14.

¢ Cfr. G. Frege, Logica e aritmetica. Scritti raccolti, a cura di C. Mangione, Boringhieri, Torino

1965, proposizione 19, ed. it. pp. 226-227.

% Si tratta esattamente della prospettiva sollevata da Aristotele in Mezafisica, A 10 e N 3 che

apre al celebre problema del terzo uomo.

Mathesis universalis |180
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

libro, per cui «unita ¢ cid secondo cui ciascun ente ¢ detto uno», asseriscono:
«Questa definizione di unita sembra alludere ad una sorta di idea platonica. Ogni
singola cosa ¢ detta “una” se ¢ in relazione con I"unitd’ (saremmo quasi tentati di
dire: se partecipa dell'idea dell’unita)»*. Non sorprende allora che proprio in VI,

6 sia individuabile I'argomento con cui Plotino rifiuta 'induzione:

Ma se alcuno obietti che I“uno’ anche allora che gli si addizioni un altro
‘uno’ non ¢ pitt ‘uno’ ma diventa ‘due’ e tuttavia non subisce nulla, costui
ha torto. Poiché non I"uno’ diviene ‘due’ — né quello cui fu addizionato né
quello addizionato — ma 'uno e l'altro restano ‘uno’ come prima; il ‘due’
viene espresso di loro due insieme; ma, nondimeno, Iuno’ vale ancora
per I'uno e per l'altro, separatamente, poiché 'uno e laltro perseverano
nella propria unita. Cosi, il ‘due’ e la diade, per la loro stessa natura, non
sono una ‘relazione’. Intanto, se il ‘due’ si fondasse solo sull’'incontro di
due unita e 'incontrarsi significasse proprio produrre il ‘due’, forse ‘due’ e
diade costituirebbero il rapporto a cui s’¢ accennato; ma, in realtd, anche nel
processo contrario rispunta di bel nuovo la diade: scisso, cio¢, un dato ‘uno’,
nasce il ‘due’. 1 ‘due’ pertanto non ¢ né incontro né scissione (addizione
o divisione), perché solo cosi esso potrebbe essere ‘rapporto’. Ma lo stesso
ragionamento vale per ogni numero. Poiché se ¢ il ‘rapporto’ quello che
genera una data cosa, ¢ impossibile che il rapporto contrario generi la
medesima cosa, tanto da identificare questa data cosa col rapporto in parola.
Qual ¢, dunque, la causa principale del numero? Ecco: una cosa ¢ ‘una’ per
la presenza dell'uno; ¢ ‘due’ per la presenza della diade; precisamente come
una cosa ¢ bianca per la presenza del bianco, ¢ bella, per la presenza del
bello, ¢ giusta, per la presenza del giusto. [...] Ora perd basti dire che la
decade si fa riscontrare in un modo allorché inerisce nelle cose discrete, in
un modo diverso allorché inerisce alle cose continue e in un terzo modo
diverso nelle potenze che sono ‘pluralita di dieci’ unificate; aggiungi, poi,
ch’essa sale ancora pitl in alto, nell’ambito degli esseri dello Spirito; ma,
quind’innanzi, lassi, non si lasciano contemplare mai pit ‘in altri sustrati’
ma esistono in sé e per sé, nella loro verita sublime, i numeri. La decade in
sé, dico, non una decade che serri un certo gruppo di esseri spirituali®.

Chiaramente non ¢ alcun rapporto a informare i numeri, non I'addizione o la
sottrazione, né il contenere insiemi o gruppi numerabili di oggetti o di «esseri
spirituali; il loro essere attributo di questo o quell’ente avviene per un processo
analogo a quello con cui questo o quell’ente partecipano di determinate forme:
«una cosa ¢ bianca per la presenza del bianco», ugualmente una cosa ¢ “una” per
la presenza dell’'uno, cio¢ per la partecipazione (per la corrispondenza biunivoca)
di quella determinata cosa all'uno. Un argomento molto vicino, sebbene pil

succinto, ¢ individuabile nella Zeologia dell'aritmetica:

% Buclide, Gli Elementi, cit., p. 427, n. 1.
3 Plotino, Enneadi, V1, 6, 14, 13-50.

Mathesis universalis |181
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Alcuni tuttavia, facendo un falso ragionamento con calcoli numerici
ormai di secondaria importanza, insegnano a immaginare il 2 come
somma di due 1, in modo che si possa anche tornare a scioglierlo nelle
sue stesse due unitd; ma o il 2 ¢ composizione di due 1, e allora questi
sono nati prima di esso, oppure I'l ¢ la meta del 2, e in questo caso il
2 deve preesistere all'l, oppure si dovranno salvaguardare relazioni di
reciprocitd tra i due numeri, e allora necessariamente essi coesistono,
come doppio della metd e meta del doppio, e non saranno né anteriori né
posteriori I'uno rispetto all’altro, perché I'un I'altro si implicano e sono
implicati, e 'un I'altro si annullano e sono annullati®.

Largomento ¢ esposto, com’era uso del pitagorismo, a partire dalle qualita arit-
metiche dei numeri uno e due, ma ci6 che mira davvero a dimostrare & una con-
clusione ontologica (in definitiva teologica): la monade e la diade non possono
essere anteriori o posteriori 'un I'altra, devono essere sempre simultaneamente,
insieme, poiché si implicano e si annullano vicendevolmente; cosi sara anche per
la triade, la tetrade e tutti gli altri elementi della serie, la quale esiste a partire dalle
corrispondenze reciproche contenute nel continuo matematico, ¢ non gia a par-
tire da addizioni, sottrazioni o operazioni matematiche particolari. Largomen-
tazione contenuta nella 7eologia dell’aritmetica vuole allora affermare lo statuto
enadico degli enti matematici, la cui sostanzialita ¢ predicata a partire dalle corri-
spondenze reciproche che li attraversano, «perché 'un l'altro si implicano e sono
implicati, e 'un l'altro si annullano e sono annullati»; in sostanza, deducendo

'uno, a catena, si dovra dedurre I'intera serie della decade, e quindi il continuo.

S. Lo STATUTO ONTOLOGICO DEI NUMERI ESSENZIALI E IL NUMERO NUDO

Plotino sembra allora voler sollevare un problema diverso nella sua polemica con
i pitagorici, riguardo forse quel loro modo di dire l'unita che troppo rischia di
rimandare al povadicde prima che alla povég. Si puod dedurre che il suo scopo sia
allora attaccare la (non) soluzione pitagorica alla questione: il simbolismo analo-
gico che non rende abbastanza esplicita la differenza tra numeri numeranti e nu-
meri numerati, tra numeri monadici e numeri eidetici. F a partire dalla soluzione
offerta («raccogliendo delle cose separate, noi diciamo ‘diect’, [...] ma quando
dai molti risulta un’unitd, noi diciamo ‘decade’») che si pud ipotizzare sia questo
il vero obbiettivo polemico di Plotino. La soluzione plotiniana, ancora una volta,
non implica tanto una distanza dottrinale tra quanto sostenuto dai pitagorici e
quanto Plotino sta argomentando in questo trattato, piuttosto sembra rivelare

la natura formale della questione: ¢ necessaria una sintassi tecnica capace di dar

40

[Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 13, 19-22 ¢ 14, 1-5 (Giamblico, Summa Pitagori-
ca, trad. it a cura di F. Romano, Bompiani, Milano 2012).

Mathesis universalis |182
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

conto della distinzione tra questi numeri, senza che questa sintassi possa prestarsi
a facili ambiguita, come accade invece per il simbolismo analogico dei pitago-
rici. Certamente i pitagorici dovevano essere consapevoli di questa differenza:
doveva del resto essere questo il motivo per cui la loro filosofia non vacillo di
fronte all’ipotesi espressa dai paradossi di Zenone di una divisione all'infinito del
continuo®' — che pure Plotino evoca, mostrandosi consapevole della necessita di
prendere una posizione nei confronti dei problemi sollevati da Zenone —, ma tro-
v0 invece nell’armonia la via pil efficace per individuare un’unita distinta dall’'u-
no*?. Fatto sta che nella tarda antichita, Plotino sente il bisogno di un lessico
tecnico adeguato non pit simbolico, ma filosofico, e lo trova nella distinzione tra
uno e monade, due e diade, tre e triade e cosi via, fino al dieci e alla decade, che
rappresentava effettivamente la fine della serie numerica del mondo primario.
In Enneadi V1, 6, 9, Plotino descrive la funzione strutturante del numero, e

da le definizioni di due dei tre tipi di numeri, quelli del contare e quelli essenziali:

Lessere ¢ numero contratto nell’'unitd; gli esseri sono numero sviluppato;
lo Spirito ¢ numero che si avvolge in sé stesso; il Vivente ¢ numero che
avvolge le cose. E poi, per il fatto che 'Essere ¢ nato dall’'Uno, come Quegli
era uno, cosi questo deve, dal canto suo, essere numero; onde fu detto che
le forme sono unita e numeri. Ed ¢ proprio questo il numero essenziale;
ben diverso, invece, il numero che vien detto ‘aggregato di unitd’: ombra
del primo. Il numero essenziale ¢ quello che si scorge nella contemplazione
delle idee, quello che le genera a un parto solo; ma, primordialmente, ¢
proprio quello che ¢ nell’essere, ¢ associato all’essere, e precede gli esseri.
E in lui gli esseri trovano fondamento, sorgente, radice, principio. Certo,
anche per l'essere, 'uno rappresenta un principio; e sul suo sostegno ¢
‘un ente’ (ché, altrimenti si disperderebbe); 'uno, invece, non si appoggia
sull’essere; perché allora I'essere sarebbe gia uno prima di conseguire 'uno;
cosi pure cio che deve conseguire la decade diverrebbe gia ‘decade’” prima

di incontrare la decade stessa®.

4 Al contrario, bisogner aspettare §li sviluppi della logica nel XIX secolo per realizzare quanto

effettivamente i paradossi di Zenone fossero in linea con la tradizione del pensiero pitagorico. Si
rinvia a riguardo, e per quanto riguarda i problemi inerenti al continuo matematico, al capitolo
8 del fondamentale lavoro di P. Zellini, La matematica degli déi, cit.; per quanto riguardo il con-
tinuo matematico e il pitagorismo, si veda ivi, cap. 11.

# Sebbene si possa stabilire un valore numerico arbitrario a partire dal quale costruire la scala

tonale, il criterio per il calcolo della successione di valori che costituiscono la serie sara sempre lo
stesso, finché si vuole riprodurre il fenomeno fisico dell'armonia come lo si pud incontrare in natu-
ra. Il numero del quanto, insomma, sar pure arbitrario, ma 'unita essenziale su cui esso poggia non
potrd essere negata, se non affermando I'inconsistenza ontologica dell’armonia. Si noti a riguardo
anche quanto afferma G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., p. 93: «[In un periodo
vicino a quello in cui visse Parmenide (480 a.C.)] il cosmo era un sistema ordinato che poteva essere
espresso in proporzioni numeriche e che si era in parte rivelato nel collegamento tra la lunghezza
delle corde in vibrazione e le note che emettono». Costruire tavole tonali espresse in serie numeri-
che sembra fosse in uso gia presso i babilonesi, e forse non ¢ un caso se la tradizione vede proprio
nei Caldei gli iniziatori di Pitagora ai misteri. Si rimanda a riguardo all’articolo di L. Crickmore, A
Possible Mesopotamian Origin for Platos World Soul, <(Hermathena», 186, 2009, pp. 5-23.

% Plotino, Enneadi, V1, 6, 9, 29-43. Si noti inoltre la quartina usata da Plotino per descrivere

Mathesis universalis |183
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

Ben diverso dal numero come aggregato di unita ¢ il numero essenziale, il quale
costituisce il fondamento ontologico dell’essere delle cose, I'entita degli enti, al
punto da costituire anche I'essere stesso nella sua entitd. Ma come puo il numero
trovarsi nell’essere e al tempo stesso fondarlo? La risposta di Plotino ¢ semplice:
c’¢ un uno pre-essenziale, 'uno nudo, preso in sé nella sua semplicita, che si trova

prima dell’essere ed ¢ a fondamento dell’essere stesso:

Bisogna necessariamente ammettere ['esistenza di un uno che non sia altro
se non 'uno nudo e semplice, tutto chiuso nella solitudine della sua essenza,
prima ancora che una qualsiasi cosa sia detta e pensata come una. Se,
pertanto, 'uno esiste lassti, indipendentemente da ogni cosa di cui si afferma
l'unitd, perché mai non potra pervenire all’esistenza anche un altro uno*?

Quest’uno «nudo [yildc]» deve essere dotato di una sostanzialita pre-essenziale
che permetta all’essere di entrare in rapporto con esso, di corrispondergli nella
sua unita e di poterlo rendere capace di essere-uno. Questo discorso vale anche
per i numeri essenziali in relazione agli enti in generale, nei confronti dei quali i
numeri essenziali hanno un’operosita strutturale: li rendono, ciog, cio che sono e
ne delimitano I'essenza. In questo, 'adesione di Plotino alla dottrina non scritta
dei numeri eidetici ¢ piena e indiscutibile, portandolo ad affermare schiettamen-
te che le idee sono enadi: «unitd e numeri»®. Bisogna anche notare che questa
azione strutturante ¢ descritta da Plotino con 'immagine del movimento®, il
che, pitt che rimandare a operazioni matematiche specifiche, evidenzia come
quest’azione strutturante sia mossa da una qualche interazione che i numeri es-
senziali compiono, in loro stessi o con gli altri esseri. I numeri essenziali devono
insomma essere dotati di un contenuto, deve esserci la possibilita del darsi di
una predicabilitd dei caratteri delle enadi, e, nel definire 'essere come «numero
contratto nell’'unitd», Plotino sta ponendo l'entita dell’essere nel movimento del
numero — quindi dell’essere stesso — rispetto all’'unita, in rapporto o in corrispon-
denza con 'unita enadica pre-essenziale. Lidentita strutturale dell’essere poggia,
insomma, sulla relazione tra lui e 'oggetto matematico ‘uno’, relazione che deve

valere per ogni ente perché possa effettivamente costituirsi come essere-uno, ed

gli “effetti”, se cosi si pud dire, del numero essenziale, la quale pure potrebbe essere un velato
rimando alla dottrina dei pitagorici: il fondamento dell’entitd degli enti ¢ una tetrade, cio¢ la
tetraktys.

“ Ivi, VI, 6, 11, 19-23.

#  Difatti, ¢ proprio la concezione del numero per come traspare da questo trattato che fornira

a Proclo — mediante Siriano — gli elementi necessari per la formulazione della sua dottrina delle
enadi; a riguardo, cfr. L. Parisoli, La via platonica al numero: Proclo e il suo “In Primum Euclidis
Elementorum Librum Commentarii”, in A. Bisogno, L. Cattalani, A. Cavallini, R. de Filippis (a
cura di), “Saepe mihi cogitanti...”. Studi di filosofia tardo-antica, medievale e umanistica offerti a
Giulio d’Onofrio, Cittd Nuova, Torino 2023, pp. 101-115, in particolare pp. 108-113.

4 Plotino, Enneadi, V1, 6, 9, 30: «oic 5¢ ap10uog év éavtd kivobuevogy.

Mathesis universalis |184
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

essere quindi definito nella sua specificita; ¢ la stessa relazione di uguaglianza
descritta da Nicomaco come corrispondenza «uno a uno». Piul avanti viene riaf-

fermata questa posizione:

Non ¢ lecito negare I'esistenza di quell’uno, poiché se questo non esistesse,
nessun’altra cosa si potrebbe pensare o dire. Anzi, cid che ¢ universalmente
necessario per la genesi di ogni pensiero o parola deve preesistere alla parola
e al pensiero, poiché solo cosi si puo aderire al loro nascere. Ma se 'uno
contribuisce necessariamente alla esistenza di ogni essenza — infatti non c’¢
nessun essere che non sia uno — 'uno deve esistere prima dell’essere, anzi
deve generare essere?’.

Il ragionamento di Plotino a riguardo ¢ — apparentemente — di una semplicita

disarmante:

Se in ogni cosa c’¢ 'unitd; se 'espressione ‘un uomo’ non ¢ la stessa cosa
che I'espressione ‘uomo’ ma Iuno’ ¢ diverso da ‘uomo’; se I''uno’ ¢ comune
altresi per ogni singola delle altre cose; allora I'uno’ dev’essere precedente
all'uomo e ad ogni singola altra cosa, perché solo cosi 'uomo e tutte le
altre cose, ad una ad una, raggiungeranno I'essere-uno; esso precede dunque
persino il movimento, se ¢ vero che anche il movimento ¢ ‘uno’ e precede
Pessere affinché anche a lui tocchi Uesser-uno. (Io mi riferisco perd non gia
a quell’'Uno supremo che dicemmo gia ‘al di 1a dell’essere’, bensi a questo
nostro ‘uno’ che vien predicato di ogni singola forma ideale). Cosi, anche
la decade precede cio di cui si predica il ‘dieci’; e tale vuol essere la ‘decade
in s&’; poiché la cosa in cui viene osservata la decade non pud proprio esser
la decade in sé%.

Lesempio scelto («se I'espressione ‘un uomo’ non ¢ la stessa cosa che I'espres-
sione ‘uomo’ ma I“uno’ ¢ diverso da ‘uomo’») non ¢ casuale: si tratta di una
risposta diretta ad Aristotele, il quale in Metafisica T' 9 sostiene invece I'identita
dell’essere e dell’'uno. Questa tesi non pud che essere rigettata da Plotino — e dai
platonici in generale —, in quanto aprirebbe la strada alla possibilita di indurre
il numero a partire dall’esperienza sensibile. E invece necessario che a essere “lo
stesso” dell’essere sia I'Intelletto, il quale, come I'anima, non dipende da alcuna
rappresentazione (potremmo dire, nel contesto del trattato VI, 6, che sia nume-
)9

rante, giammai numerato)®. Questo esempio ricompare in VI, 9, 2, sempre per

affermare I'anteriorita dell’'uno rispetto all’essere:

Che altro mai si potra dire dell'Uno se non che ¢ I'essere in sé? Certo, o esso
sidentifica con I'ente — ‘uomo’ e ‘un uomo’ sono la stessa cosa — oppure

7 Ivi, VI, 6, 13, 45-51.
® Ivi, VI, 6, 5, 29-39.
® Cfr. ivi, I, 4.

Mathesis universalis |185
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

esso ¢, per cosi dire, una specie di numero della cosa singola: come di
alcune cose tu enunci il ‘due’, cosi di una cosa sola, tu enunci I’uno’. Ora,
se il numero appartiene agli enti, ¢ chiaro che vi appartiene anche I'uno;
ed occorre cercare che cosa sia. Se, per contro, il numero ¢ una operazione
dell’anima che passa in rassegna le cose, computandole, allora I'uno non
rientrerebbe affatto tra le realtd concrete. Al contrario, il ragionamento
tenuto or ora sosteneva che qualora le cose singole perdono la loro unita
non possono addirittura esistere pitt. Occorre dunque esaminare se siano
identici il singolo uno e l'essere, e cosi pure se siano identici I'essere
generalmente preso e 'uno®.

Lesempio aristotelico ¢ ancora una volta chiamato in causa per esporre la tesi
empiricista ('uno «s’identifica con I'ente»), e per rifiutarla. Per quanto riguarda
la conclusione cui Plotino giunge, una volta esposte queste premesse, potrebbe

gia essere intuita alla luce dei passi visti finora:

Concludiamo pertanto che 'Uno non sara mai né Tutto — perché allora
non sarebbe pilt uno — né Spirito, poiché anche in questo caso sarebbe
‘tutte le cose’ in quanto lo spirito ¢ Tutto: e non sard neppure I'Essere,
giacché I'Essere ¢ Tutto’'.

6. Essere, UNO ED ESSERE-UNO

Possiamo provare a parafrasare cosi il ragionamento di Plotino presentato in VI,
6, 5: se qualcosa ¢, deve essere-una cosa affinché la si possa definire, delimitare e
concepire, ché, ovviamente, se fosse due cose insieme non la si riuscirebbe di vol-
ta in volta a distinguere; nel suo essere-una cosa, 'ente partecipa platonicamente
dell’essere e dell'uno, si trova cio¢ in una sorta di rapporto di identita con questi:
vi ¢ una qualche similaritd con 'uno, e questo rapporto di identita ¢ cio attra-
verso cui la demiurgia discende e da cui si origina, cio su cui «gli esseri trovano
fondamento, sorgente, radice, principio»; quanto detto degli enti in generale ¢
vero anche per le forme tutte e soprattutto per lessere, il quale ¢ pure lui uno,
e nel suo essere-uno si trova nello stesso rapporto di ogni altro ente con I'uno. E
questo cio che Plotino vuole dire quando afferma che c’¢ un uno sul quale I'esse-
re poggia e rispetto al quale I'essere ¢ «ente», tenendo sempre bene a mente che
questo uno di cui si sta parlando ¢ cosa diversa dal Principio al di la dell’essere,
il quale rimane sempre assoluto e percid non ¢ mai preso in alcun rapporto con
alcunché. Se questo uno precede 'essere, ne consegue logicamente che non possa

trattarsi dell’'uno essenziale; ¢ invece altro: I'uno «nudov, ci dice Plotino, preso in

% Ivi, VL 9, 2, 9-17.
U Ivi, 44-47.

Mathesis universalis |186
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

sé stesso, nella sua totale semplicitd, privo di qualunque carattere, ed ¢ a partire
dalla corrispondenza (cio¢ dalla partecipazione) con questa unita che Uessere, e
quindi tutte le cose, sono.

Tutto questo, da un punto di vista puramente logico, ¢ una possente strut-
tura metafisica capace di mettere in scena una forma piu duttile del principio di
non contraddizione, per cui non vi ¢ pilt un operatore monadico di negazione,
ma l'ente ¢ determinato e qualificato nella sua specificita di essere-uno, proprio
a partire dalla sua identita con tutti gli altri essere-uno particolari, cioe con tutti
gli altri enti. Cosi, ogni ente ¢ differenziato nella sua specificita (¢-uno) a partire
dalla sua identita con tutti gli altri enti particolari: ciod che gli ¢ essenzialmente
proprio pud presentarsi alla coscienza solo a partire da questa contraddizione
fondamentale della sua essenzialitd. In questo meccanismo si pud sentire I'e-
co lontana della proposizione 74 della fondazione dell’aritmetica di Frege, nelle
quale “disuguale da sé stesso” rappresenta il momento originario della fonda-
zione dello zero®?, prima, e dell'uno, poi, che arriva con la proposizione 77, e
quest'ultima pud avvenire solo dove lo zero ¢ sia uguale a sé che diverso da sé*.
Si noti inoltre quanto afferma Frege in questo luogo: «Non mi sembra superfluo
osservare che la nostra definizione dell’l non presuppone, per la propria validita
oggettiva, alcun fatto di osservazione (cio¢ alcuna proposizione priva di univer-
salitd)»*. Cio¢, non v’¢ da esperire, non c’¢ da contare, non si dipende da alcuna
rappresentazione, come per I'Intelletto e ’Anima, esattamente come i numeri
“con cui contiamo” di cui parla Aristotele e i numeri essenziali e il numero nudo
di Plotino. Del resto, Frege aveva ben presente le difficolta che incorrono nelle

riflessioni intorno all’uno e all'unit:

Se cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di vari oggetti,
otteniamo un mucchio, in cui ciascun oggetto conserva le sue proprieta
caratteristiche che lo differenziano dagli altri, e questo non ¢ il numero. Se
invece cerchiamo di far sorgere il numero dalla riunione di entita uguali,
otteniamo sempre soltanto I'uno e non mai la pluralitd. Denotando con
il simbolo 1 ciascuno degli oggetti da contare, commettiamo un errore,
perché diamo I'identico nome a oggetti diversi®.

La polemica di Plotino nei confronti dei pitagorici sembra anacronisticamente

affine ai problemi logici di cui parla Frege, e del resto il problema di Frege ¢ un

52

G. Frege, Logica e aritmetica, pp. 314-315.
% Ivi, pp. 317-318.

> Ibid. Questa affermazione si ricollega a tutta la polemica di Frege nei confronti della possibi-

lith di definire i numeri a partire da fatti empirici, cio¢ per induzione, negando che si possa avere
una definizione di numero come giudizio sintetico. Frefge polemizza insomma proprio contro lo
stesso numero del quanto con cui polemizza Plotino; cfr. ivi, pp. 226-245, proposizioni 5-17.

> Ivi, p. 273.

Mathesis universalis |187
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

problema di nomi. Nei fatti si tratta di trovare una strada che permetta di aggi-
rare la condizione paradossale di terzieta circolare denunciata da Aristotele, che
scaturisce dalla prospettiva dell’'uno identificato dall’ente, filosoficamente deter-

minato a partire dall’identificazione dell’essere con I'uno di MezafisicaT 9.

7. LINFINITO IN ATTO

La soluzione di Plotino sembra comparire in un altro passo in certa misura aderente

alla tradizione pitagorica, in cui viene discusso il movimento generativo della natura:

Se, per contro, la natura genera, per cosi dire, a catena (o, meglio, ha
generato, senza soffermarsi sul singolo ‘uno’ che genero) creando, per cosi
esprimerci, un ‘uno’ che non s’interrompe mai, allora ella, circoscrivendo e
arrestandosi bruscamente nel suo processo, genererebbe i numeri minori;
se essa invece s'addentra nel movimento (non nell’ambito delle altre cose
ma nei suoi stessi movimenti) allora farebbe esistere i numeri maggiori; e
allora, con tale procedimento, ella farebbe corrispondere ai singoli numeri
i gruppi di esseri e gli esseri singoli; ella sa bene che ove mai mancasse
la corrispondenza tra la singola cosa e il numero singolo, o la cosa non
esisterebbe affatto oppure sarebbe nata qualche altra cosa fuori dalla via
giusta senza numero € senza ragione%.

Questo passo arriva subito dopo la definizione del numero nudo, dopo aver am-
messo la possibilita del generarsi di vari ‘uno’, cosi che non si rischi di confondere
questi numeri che la natura genera con i numeri eidetici, ma sia invece chiaro che
¢ a partire dalla corrispondenza con questi che la natura genera, «a catena», crean-
do per primo «un ‘uno’ che non sinterrompe mai», cio¢ il continuo, a partire dal
quale genera «circoscrivendo», quindi limitando un illimitato. Questa limitazione
non ¢ casuale, ma sempre la natura «farebbe corrispondere ai singoli numeri i
gruppi di esseri e gli esseri singoli». Questa descrizione del movimento generativo
della natura potrebbe tutta essere pitagorica®, ma a far uscire Plotino dal semi-
nato ¢ cid che sembra nutrire tutto il sottotesto del trattato: I'intuizione di un
illimitato, da cui la natura genera, che ¢ ciononostante «uno», sebbene «non s'in-

terrompa mai»’®. Linfinito inizialmente rifiutato ¢ qui riconquistato da Plotino

56 Plotino, Enneadi, V1, 6, 11, 24-33.

7 Come nota pure A. Charles—Sa%et, Larchitecture du divin, cit., p. 175 e ss., la quale discuten-
do le “suggestioni pitagoriche” in Plotino, approda appunto al passo di VI, 6, 11.

8 A smentire la possibilita di questa intuizione come innovazione plotiniana, sta il passo di

Fisica, IV 6, in cui Aristotele afferma: «Anche i Pitagorici sostenevano esistenza del vuoto, di-
cendo che esso, dall’infinito soffio sopraggiunge nel cielo, quasi che questo, inspirasse il vuoto, il
quale, a sua volta, determina le nature, come se fosse una realta che separa cio che ¢ consecutivo,
e ne ¢ principio di distinzione» (Aristotele, Fisica, cit.). Aristotele, per quanto riguarda il vuoro, si
riferisce ai pitagorici Xuto (cfr. Aristotele, Fisica, A 9. 216 b 22) ed Ecfanto (cfr. Aet. I3, 19, Diels
286), mentre per la respirazione del cielo, si riferisce probabilmente a Filolao e alla sua embrio-

Mathesis universalis |188
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

nella forma di una dvdvauuc dreipov che ricorda la dvvapug mavewv del Principio®,
che si distingue allo stesso modo dall’dzeipov della materia priva di forma, ed ¢
invece «un’unita che scorre in modo sempre nuovo e vario»®. E allora un uno che
assomiglia vertiginosamente al Principio, la cui costituzione ¢ possibile a partire
dalla similaritd con 'uno essenziale, e ancora prima con 'uno nudo, sebbene al
tempo stesso quest ultimo sia radicalmente differente da tutto cio che segue. L«u-
no nudo» corrisponde esattamente a quello zero fregeano contemporaneamente
diverso da sé e identico a sé, condizione necessaria perché possa darsi un uno la
cui «validit oggettiva» non presupponga alcun «dato di osservazione», cio¢ alcuna
rappresentazione da trarsi dall'esperienza sensibile. Si tratta di una sublimazione
di quell’«infinitd» dell'Uno che produce l'illimitato, 'd5 noetica che costituisce
gli intellegibili, e che permette 'azione limitante dei numeri essenziali®. Si stabi-
lisce cosi una catena di (non) cause per cui, attraverso un legame di identita (cio¢
il rapporto d’uguaglianza «uno a uno» di Nicomaco), si puo risalire da cio che ¢
soggetto al movimento della physis fino agli intellegibili, stabilendo anche una
continuita tra cio che piu ¢ simile al Principio e le propaggini ultime della de-
miurgia®. Si tratta, insomma, di una prospettiva capace di dar conto dei problemi
sollevati da Aristotele nella sua Mezafisica, permettendo di porre un atto pieno
antecedente qualunque potenza, capace di slegarsi definitivamente dalla polemica
del terzo uomo pur ammettendo la piena potenzialita del continuo, la quale non
si presenta perd come indeterminata, ma fondata pienamente e saldamente sui
numeri essenziali e sul numero nudo, il cui statuto contraddittorio ¢ condizione

necessaria perché si possa giungere all'uno.

logia, in linea con un’interpretazione equivalente della generazione macrocosmica evidenziata da
L.R. Schluderer, The World as a Harmony: Philolaus’ Metaphysics of Harmonic Structures and the
Hierarchy of Living Beings, «Oxford Studies in Ancient Philosophy», 6, 2019, pp. 1-44, in parti-
colare pp. 24-26 e p. 36: « Thus, just as we saw in cosmology, the initial compound that the embryo is,
is modified into one with different properties through the intervention of limiting air upon unlimited
heat». Sembra che i pitagorici ammettessero insomma una potenza limitante al vuoto — quindi
al respiro cosmico —, ma questa era sempre formulata in modo da aggirare un’aperta contraddi-
zione, come invece accadrebbe in Plotino, non fosse per la sua capacita d’'impostare la questione.

»  Cfr. Plotino, Enneadi, V, 4, 1.
0 Cfr.ivi, V, 3, 7.
ol Cfr. ivi, I1, 2, 14.

62 La questione della causalita in Plotino viene affrontata da C. Maggi, Lineamenti di un'onto-

logia matematica in Plotino, cit., p. 548, dove si legge: «Sotto il profilo metafisico, si tratta di am-
mettere I'idea di una causalitd asimmetrica, in virt della quale la causa non condivide la natura
dei causati, pur contenendo in sé la radice della loro molteplicith non in guanto effetti moltiplicati
e molteplici, ma in quanto molteplicita compressa nell'unita della causa come realtd non effettuata
e non molteplice. Ne consegue una nozione di struttura in virtl della quale un ente ¢ cid che ¢
non in virth di sé stesso, ma in virtl di cid che esso non possiede se non in modo accidentale».
Alla nota che accompagna questa esposizione, aggiunge (ivi, n. 37): «In Plotino la nozione di
trascendenza assoluta dell'Uno, I'idea della sua differenza rispetto a ciod che da esso deriva e della
sua autarchia metaontologica [...] sono condizioni della sua presenza in tutto cid che da Esso
deriva [...], per cui diventa lecito parlare di un’azione causale dell'Uno rispetto ai derivati e di
una somiglianza di questi rispetto all'Uno».

Mathesis universalis |189
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

E importante notare a riguardo che si tratta di una via alternativa a quella
espressa in V1, 8, 13 e 21, dove Plotino infine cede e, «per destare persuasione»®,
descrive 'Uno positivamente, come volonta e pura évépyeia autoproducentesi.

Come nota nelle primissime pagine Armstrong:

It [sc. Y'Uno] must be the actuality which actualizes all potencies, and not itself
a mere potentiality actualizing itself in the development of the universe. The

One as bare unity, beyond being, could, strictly speaking, only be a ‘cause’ in

this latter sense™.

La catena di (non) cause fondantesi sulla «bare unity», sulla «<nuda unitd», e sul
rapporto d’uguaglianza (cio¢ biunivoco) «uno a uno», permette di sfuggire alle
ambiguita del discorso positivo di VI, 8 e alla prospettiva di un uno cristallizzan-
tesi in una particolare odoia, gia apertamente rigettata in VI, 6, 5 con la ripresa
e il rovesciamento di Metafisica T' 9. La catena discendente cosi caratterizzata
permette allora di rintracciare quell’'Uno «Principio di unificazione e di limitazio-
ne» delineato da Platone in Parmenide 166c®, senza che 'Uno sia in alcun modo
concepito come odoia in questo processo, ma sia invece preservato nella sua asso-
lutezza dal rapporto biunivoco «uno a unov, la cui condizione sufficiente ¢ la pos-
sibilita della predicabilita degli attributi dell’'uno enadico sovraessenziale, e non
la loro diretta predicabilita, risultante impossibile dalla “nuditd” di tale uno, cio¢
dal suo statuto paradossale che lo trova al tempo stesso identico a sé e diverso da
sé. Si puo allora senza dubbio sottoscrivere 'opinione di Charles-Saget, contraria
a quanto affermato da Dodds, secondo cui «Plotinus had left between the One and
realityy «a yawning gulfs®®, lasciando ai suoi successori il compito di “gettare un
ponte” tra questi, e che sia invece proprio la nozione di numero, per come viene

delineata in questo trattato, a fare da ponte tra I'Uno e la realca®.

8. IL CHAOS PRIMORDIALE E L’UNO

Sono elementi che verranno sviluppati nella filosofia di Giamblico, con la dottrina

dell'uno dell’anima®® e della continuita della demiurgia garantita dalla teurgia Cal-

% Cfr. Plotino, Enneadi, V1, 8, 13.

¢ AH. Armstrong, The Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus. An
Analytical and Historical Study, Adolf M. Hakkert — Publisher, Amsterdam 1967, p. 3.

6 Cfr. Platone, Parmenide, a cura di M. Migliori, C. Moreschini, Rusconi, Milano 1994, p.
253, n. 96.

6 E.R. Dodds, Proclus: The Elements of Theology, Oxford University Press, Oxford 1963, p.
259.

& Cfr. A. Charles-Saget, Larchitecture du divin, cit., pp. 181-182.

8 Lo statuto contraddittorio dell’anima, sempre in mutamento pur rimanendo identica a sé,

in maniera analoga a quanto accade per cio che ¢-uno in Plotino, ¢ ben espresso da C. Steel, 7he

Mathesis universalis |190
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

daica®, cosi consonanti con le argomentazioni di Plotino forse perché sviluppate a
partire da una stessa tradizione del pensiero, o forse rappresentanti un debito vero e
proprio di Giamblico nei confronti di Plotino. Fatto sta che in un testo neopitagorico
successivo a Plotino e strettamente legato a Giamblico, i 7heologoumena arithmeticae,
la critica plotiniana al simbolismo analogico dei pitagorici sembra essere stata in una
certa misura introiettata, e il postulato di un’unita pre-essenziale accolto, insieme alla
possibilita della sua predicabilita come dvvoguc mévrewv. Nel testo si accetta anche lo
statuto ontologico di fondamento a una povég con queste caratteristiche, rintracciabi-
li a partire dal nome sacro che gli ¢ attribuito: Chaos, «che in Esiodo ¢ primigenio»”.

Il Chaos primordiale esiodeo ¢ a conti fatti una variazione del zopos dei miti
del vicino medio oriente: se nell’ Endima elis e nel Genesi la scena si apre con due
attori, entrambi esplicitamente nominati (Tiamat e Apsu in un caso, il Raich e
il Zehém nell’altro), in Esiodo se ne trova uno solo”, il cui carattere ¢ esplicato
dalle figure della mancanza e dell’assenza, ripetute due volte: nel nome di Chaos,
prima, come spazio vuoto, e nel generante assente implicato da quel «péver», poi.
Dove nell’ Eniima elis Bel-Marduk divide in due parti il corpo di Tiamat, dea delle
acque salate, in definitiva separandola dal marito Apsu, dio delle acque dolci’?,
operazione analoga a quanto accade nel Genesi, in cui vengono separate le acque
superiori da quelle inferiori, nella 7eogonia Chaos ¢ solo: «il primo che fu», e fu
generato. Il Chaos esiodeo doveva apparire agli occhi dei platonici come 'unica
possibile epifania di quel «padre» di cui parlano gli Oracoli Caldaici, che «sottrasse
sé stesso»”® nel suo svelarsi positivamente, e dal quale promanano contemporane-
amente «la potenza» e «il nous»’*, la causa materiale e quella formale; quel padre
che «non con un diretto agire, bensi per mezzo del nous il fuoco primordiale

trascendente include nella materia la sua potenza: ¢ nous germinante da nous

Changing Self. A Study on the Soul in Later Platonism: lamblichus, Damascius and Priscianus, Paleis
der Academién, Brussel 1978; in particolare pp. 63-69. Si tratta della stessa identita rintracciata
nel De Mysteriis da G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 161 e ss.

®  Cfr. G. Shaw, Theurgy and the Soul, cit., p. 45 e ss.

70 [Giamblico], Theologoumena arithmeticae, 5, 16-17. 1l riferimento a Esiodo, qui nel verso

riportato in esergo (7eogonia, v. 116), ¢ in definitiva un riferimento al yéver (ylyvouar) usato per
indicare la comparsa di Chaos: il primo ¢ generato da un indicibile.

7t Che Chaos sia da considerarsi come scaturigine del cosmo ¢ svelato dagli elementi che se-

guono: 'emergere di Gaia, 'Olimpo e il Tartaro, rispettivamente centro, estremo superiore ed
estremo inferiore del cosmo; cfr. Esiodo, Téggonia, vv. 117-119. Questa stessa conformazione del
cosmo compare ancora in Teogonia, vv. 720-728, e ancora in Omero, /7., 8, 16.

72 Per la traduzione italiana dell’ Endgma elis, il canto della creazione Babilonese, si rimanda a
G. Dettinato (a cura di), Mitologia Assiro-Babilonese, UTET, Torino 2005, p. 139 e ss. Pettinato
descrive cosi I'azione creatrice di Marduk: «egli traglia in due parti il corpo di Tiamat, e con la
parte superiore forma la volta celeste, mentre con quella inferiore crea la terra, con le montagne e
i flumi; crea le postazioni celesti, 'anno e il mese cosi come il sole e la luna, ricevendo i compli-
menti e 'omaggio di tutto il mondo divino».

73 [Giuliano il Teurgo], Oracoli Caldaici, trad. it. a cura di A. Tonelli, Bompiani, Milano 2016, fr. 3.
7 Ivi, fr. 4.

Mathesis universalis |191
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Lorenzo Cecchetti — Plotino Pitagorico

lartefice del mondo igneo»”. Si tratta di uno stesso diverso da sé da cui promanano,
dunque avanzano e sono attualizzate, le due potenze cosmogoniche fondamentali:
la dynamis e il nous, I'alterita e lo stesso, la dualitd e 'unitd, contenute contem-
poraneamente nell’intelletto paterno, il cui darsi positivamente (dunque dirlo, in
qualunque modo lo si dica) implica necessariamente il suo sottrarsi.

Il Chaos della 7eologia dell'aritmetica, lungi dall’essere espressione di una
potenzialita indefinita’®, ¢ un elemento simbolico forte riconducibile al simboli-
smo analogico dei pitagorici, il cui scopo ¢ rimandare intuitivamente a quella con-
dizione paradossale del principiante U'essere-uno, cosi ben esposta nel trattato di
Plotino. Lindefinibilita di questo principio, allora, sebbene ineluttabile, sara una
condizione in cui si scivolera per ragioni puramente accidentali, determinate dalla

materialita dell’esistenza terrena soggetta al costante differire. Come dice Plotino:

A dir vero, il numero nel mondo dello Spirito ¢ limitato; noi uomini,
invece, ne pensiamo sempre uno superiore a quello proposto e, in tal modo,
linfinito ¢ dovuto a questo nostro contare. Ma lassii non ¢ ammissibile
pensare un numero che superi il numero pensato: poiché i numeri esistono,
oramai; non fu mai preso e non sara preso giammai un numero tale da poter
essergli aggiunto. Pure, anche lasst, il numero potrebbe essere infinito in
quanto esso non ¢ misurato. E da chi lo sarebbe? Intanto, quello che ¢, ¢
tutto, poiché ¢ senz’altro ‘uno’ o simultaneo e intero e non recinto da limite
alcuno, ma ¢ quello che ¢ proprio in grazia del suo stesso essere. Certo, degli
esseri in generale ¢’¢ da dire che nessuno ¢ chiuso in limiti; per contro, il
limitato e il misurato ¢ cio che si trova impacciato nel correre verso I'infinita
ed ha bisogno di misura; ma quegli esseri superni sono tutti ‘misure’””.

Pensare la relazione tra limitatezza e illimitatezza nei confronti di «quegli esseri
superni» ¢ inevitabilmente problematico: se da una parte l'illimitatezza (dunque
Pindefinibilitd) ¢ dovuta «a questo nostro contare», ¢ ugualmente vero che «asst,
il numero potrebbe essere infinito in quanto esso non ¢ misurato»; questa con-
dizione dunque non puo che risolversi con un fondamento paradossale dell’esse-
re-uno, dove, come dimostra Frege, perché si possa giungere a un concreto fonda-
mento puramente logico dell’'uno, cio¢ privo della necessita di rappresentazioni

sensibili, ¢ necessario che questi sia allo stesso tempo uguale a sé e diverso da sé.

75 Tvi, fr. 5.

76 Cfr. R. Mondolfo, Linfinito nel pensiero dell'antichita classica, trad. it., Bompiani, Milano
2012, pp. 56-57; particolarmente rilevante quanto l'autore afferma a p. 57: «dalla concezione di
questo contenente [sc. Chaos] si svolgono tanto la concezione di una illimitata riserva alimen-
tatrice, quanto quella di una possibilita di riassorbimento, formandosi cosi I'idea della divinita
fonte e foce d’ogni esistenza». Particolarmente suggestivo e rilevante per il presente studio quan-
do si pensi all'importanza della figura della fonte negli Oracoli Caldaici e nel neoplatonismo, cost
come agli onnipresenti movimenti di processione e ritorno che riguardano turti gli esseri; cfr. S.
Gersh, Da Giamblico a Eriugena. Origini e sviluppi della tradizione pseudo-dionisiana, Edizioni di
Pagina, a cura di M. Leone e C. Helmig, Bari 2009, pp. 44-75.

77 Plotino, Enneadi, V1, 6, 18, 1-12.

Mathesis universalis |192
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28939 CONTRIBUTI

PENSIERO ISOLANTE, NICHILISMO E DESTINO

Prospettive storico-teoriche sull’essenza della matematica
nel pensiero di Emanuele Severino

PieTrO CAIANO

ORCID: 0009-0009-9043-8834
Universidad Nacional de Cérdoba (ROR: 056tb7j80)

Contacts: pietro.caiano@mi.unc.edu.ar

ABSTRACT

Con quest’articolo si intende definire la questione del rapporto tra matematica e filosofia
allinterno del pensiero del filosofo italiano Emanuele Severino. Il lavoro si articola in
tre parti. La prima intende mostrare il delinearsi storico-concettuale della scienza e della
matematica contemporanea, alla luce dell’evento che Severino definisce «tramonto dell’e-
pistéme». La seconda mostra un caso particolare, quello di Giacomo Leopardi, nella cui
produzione poetica e filosofica si intrecciano il tema della matematica, dell’analisi, del nul-
la e dell'impossibilita di ogni potenza. La terza e ultima parte intende mettere in relazione
alcune nozioni matematiche e il «linguaggio che testimonia il destino della verita». Lintero
contributo ha una duplice finalita: da un lato, mostrare che il rapporto tra filosofia ¢ ma-
tematica puo essere spiegato alla luce della nozione di isolamento dalla verita, sia da una
prospettiva storico-concettuale (prima e seconda parte dell’articolo), sia da una prospettiva
teorica (terza parte); dall’altro, si tenta di sottolineare le ragioni di rilevanza e attualita della
proposta filosofica severiniana all’'interno del contesto teorico contemporaneo.

Keywords: Severino, Leopardi, matematica, nichilismo, analisi

IsoraTinG THOUGHT, NIHILISM AND DESTINY
Historical and Theoretical Perspectives on the Essence of Mathematics in
Emanuele Severino’s Philosophy

This article seeks to investigate the relationship between mathematics and philosophy
within the framework of the thought of Italian philosopher Emanuele Severino. The
study is articulated in three parts. The first part aims to reconstruct the historical-con-
ceptual trajectory of contemporary science and mathematics in light of what Severino

© Pietro Caiano

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28939
https://www.ror.org/056tb7j80
https://www.orcid.org/0009-0009-9043-8834

Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

designates as the «sunset of the epistéme». The second part focuses on a paradigmatic
case: Giacomo Leopardi, in whose poetic and philosophical production the themes of
mathematics, analysis, nothingness, and the impossibility of all forms of power con-
verge. The third and final section endeavours to establish a connection between certain
mathematical notions and the «language that bears witness to the destiny of truth».
The contribution pursues a twofold objective: on the one hand, to demonstrate that the
relationship between philosophy and mathematics may be elucidated through the no-
tion of separation from truth—both from a historical-conceptual standpoint (as develo-
ped in the first and second sections) and from a theoretical perspective (addressed in the
third); on the other hand, to underscore the enduring relevance and theoretical signifi-
cance of Severino’s philosophical project within the context of contemporary thought.

Keywords: Severino, Leopardi, Mathematics, Nihilism, Analysis

INTRODUZIONE

Questo articolo intende ricostruire il ruolo della matematica all’interno degli
scritti di Emanuele Severino. La matematica ¢ presente, da un lato, nella cosid-
detta pars destruens del pensiero severiniano, vale a dire nella critica all’ Occiden-
te, come fenomeno storico-metafisico — sorto con I'avvento del pensiero greco e
culminante, oggigiorno, nell’etd della tecnica. In tal modo ¢ possibile guardare
alla matematica da una prospettiva storico-concettuale; dall’altro, tuttavia, il dia-
logo con il sapere matematico si svolge anche all’interno di testi in cui si defini-
scono gli elementi fondamentali del «destino della verita», vale a dire nell'ambito
della cosiddetta pars construens del pensiero severiniano. In tal senso si tenta di
cogliere la matematica da un punto di vista squisitamente teorico. Questa condi-
zione rende possibile ipotizzare che uno studio sul ruolo della matematica nel di-
scorso di Severino possa offrire su di esso un vero e proprio sguardo prospettico,
tenendo insieme «nichilismo» e «destino», ricongiungendone il versante critico e
il versante propositivo. Si tentera di definire, alla luce dell'indagine, il rapporto
che intercorre tra matematica e filosofia. Cio che rimane chiaro, tuttavia, ¢ che le
conclusioni del lavoro sono relative all’opera di Severino; detto altrimenti, lungi
dall’avere qualsivoglia pretesa definitoria in senso assoluto, il presente contributo
ha come limite d’indagine il pensiero severiniano. Tuttavia — e si tratta di ciod che
il lavoro tentera di mettere in luce — questo pensiero offre importanti spunti alla
riflessione contemporanea, nonostante spesso si tenda a considerarlo inattuale, e
cosi a squalificarlo dal dibattito teoretico. Linattualita del pensiero di Severino
consiste nella sua radicale diversita dalle proposte teoriche del pensiero contem-
poraneo. Ma la sua autentica attualitd consiste nella sua capacitd di mettere in

luce le questioni cruciali del nostro presente — il futuro della politica, il problema

Mathesis universalis |194
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

della tecnica e dell’Intelligenza Artificiale, il destino del mondo — a partire da una
prospettiva radicale, che intende, cio¢, pervenire alla radice di quei fenomeni.
Tale radice ha da ricercarsi nella filosofia, nei suoi meandri fondativi. Un’inda-
gine come quella che qui si propone intende proprio pervenire, a partire da uno
sguardo prospettico sulla matematica e sulla sua essenza, a quei meandri teorici,
e cosi porsi nelle condizioni di poter comprendere appieno i pit noti sviluppi
del pensiero severiniano riguardo ai temi di scottante attualita sopra menzionati.

Il lavoro sara suddiviso in tre sezioni. Nella prima si tentera di offrire una pa-
noramica della ricostruzione severiniana delle vicende storico-teoriche della scienza
e della matematica contemporanee, tentando di individuare I'essenziale intreccio
tra queste ultime e il fenomeno — anzitutto filosofico — del «tramonto dell’epi-
stéme». Nella seconda, 'obiettivo sara quello di considerare un caso particolare di
quell'intreccio, vale a dire 'opera di Giacomo Leopardi: all'interno del suo pensiero
filosofico — saranno infatti messi in luce gli argomenti che conducono Severino ad
affermare che Leopardi, oltre che poeta, ¢ un eccelso filosofo —, la matematica ri-
copre un ruolo importante, nel suo rapporto con la filosofia e la poesia. Nella terza
e ultima parte, si comprendera come lo studio dell’essenza della matematica con-
duca a cogliere con maggiore chiarezza l'articolarsi di alcuni tratti del «linguaggio
che testimonia il destino», e cio¢ della pars construens del pensiero severiniano. In
particolare, cruciali saranno le nozioni di isolamento, astratto, concreto, totalita e
infinito. Resta chiaro che I'apporto dell’'indagine del sapere matematico per la com-
prensione di alcuni tratti del destino ¢ indiretto: per antitesi, e stando alla struttura
del discorso severiniano, I'indagine dell’errore (Ialienazione in cui anche il sapere
matematico, come si tentera di dimostrare, ¢ immerso) puo far emergere con mag-
gior chiarezza alcuni elementi essenziali della verita (il linguaggio che testimonia il

destino della veritd). In tal senso, la verita appare nella sua negazione.

I. IL TRAMONTO DELL’ EPISTEME NELLA MATEMATICA E NELLA SCIENZA
CONTEMPORANEA: UNA PANORAMICA STORICO-TEORICA

Per questa prima sezione, sard opportuno prendere in considerazione i testi che
Severino dedica alla ricostruzione della storia della filosofia'. Anche nel caso in
cui 'obiettivo sia quello di ricostruire I'articolarsi storico di forme culturali non
filosofiche — come, ad esempio, la matematica, la scienza, la letteratura, l'arte — il
riferimento alla filosofia ¢, per Severino, di vitale importanza. Questo perché la
filosofia plasma la totalitd dell’esperienza umana, dalle piu alte forme di cultu-

! In particolare, E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea,

BUR, Milano 2004; 1d., La filosofia. Per le scuole superiori, Sansoni, Milano 2010.

Mathesis universalis |195
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

ra, sino alle piti banali e quotidiane azioni. La filosofia — in particolar modo il
pensiero greco, che dona alla riflessione filosofica le sue categorie essenziali — ¢ lo
scacchiere su cui si giocano tutti i giochi, sul e a partire dal quale si articolano le
vicende dell’Occidente. Questa metafora, cara a Severino, permette di compren-
dere il ruolo storico-teorico da lui attribuito al sapere filosofico.

Limportanza dell’avvento della filosofia nella storia dell’Occidente ¢ chia-
rita da questo passaggio, tratto dal primo dei tre volumi dedicati alla storia della

filosofia. Scrive infatti Severino:

La nascita della filosofia [...] ¢ uno degli eventi pit decisivi della storia
dell’'uomo. Si puo dire addirittura che sia il pit decisivo, se ci si rende conto
che il modo in cui la filosofia si ¢ presentata sin dal suo inizio sta alla base
dell’intero sviluppo della civilta occidentale, e che le forme di questa civilta
dominano ormai su tutta la terra [...]. La filosofia greca apre lo spazio in
cui vengono a muoversi non solo le forme della cultura occidentale, ma
le istituzioni sociali in cui tali forme si incarnano [...]. Arte, religione,
matematiche, e indagini naturali, morale, educazione, azione politica ed
economica, ordinamenti giuridici vengono ad essere avvolti da questo
spazio originario®.

Ma comprendere la portata di quell’evento sarebbe impossibile se non si conside-
rasse, al contempo, che la nascente filosofia segna I'avvento di un grande, fonda-
mentale, essenziale ed originario errore. Nell'zncipiz di un celeberrimo saggio del
1964, Severino scrive, infatti, che «la storia della filosofia occidentale ¢ la vicenda
dell’alterazione e quindi della dimenticanza del senso dell’essere, inizialmente
intravisto dal piu antico pensiero dei Greci»’. Questalterazione e questa dimen-
ticanza sono riscontrate e indicate, da Severino, come il tratto essenziale di tutto
il pensiero occidentale. La radice di quell’alienazione, appunto gia individuabile
all'interno dell’esperienza filosofica greca, ¢ il nichilismo. Questo termine ¢ qui
utilizzato in un senso del tutto peculiare e irriducibile alle altre occorrenze dello
stesso lemma all’interno della storia del pensiero. Con ‘nichilismo’ si intende in-
dicare la persuasione che le cose siano niente, nel loro venir dal nulla e andare nel
nulla. «Al fondamento del pensiero dell’Occidente sta la fede nell’esistenza del
divenire, inteso come oscillazione degli essenti tra il loro essere e il loro nulla — la
fede che esprime il senso greco del divenire»*.

Per comprendere la collocazione e il significato degli sviluppi storico-te-

orici della matematica e delle scienze contemporanee, ¢ opportuno indicare la

2 Id., La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia antica e medioevale, BUR, Milano 2004,
p- 19 (corsivi miei).

3 Id., Ritornare a Parmenide, in Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1982, p. 19.

4 1d., Heidegger ¢ la metafisica, Adelphi, Milano 1994, p. 14.

Mathesis universalis |196
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

profonda connessione che sussiste tra quegli sviluppi e la filosofia contempo-
ranea; ma per comprendere il significato di quest’ultima, I'analisi severiniana
costringe la presente ricostruzione a sondare le radici di quell’evento che ¢ la
nascita della filosofia. Scrive Severino: «la filosofia nasce dall'imprevedibilita del
divenire della vita. Conoscendo le cause del divenire, la filosofia rende prevedi-
bile 'imprevedibile, lo inserisce nella spiegazione stabile del senso del mondo,
e quindi appronta il rimedio contro il terrore della vita»’. Il senso stabile a cui il
testo citato fa riferimento ¢ 'epistéme, intesa come il sapere incontrovertibile, il
«sapere che sta e non si lascia smentire»®; ¢ cio a cui ci si rivolge per ovviare al
terrore determinato dalla «imprevedibilita degli eventi»’, dalla non conoscenza
del senso autentico di cid che accade. La filosofia, appunto, ¢ questo stesso ri-
volgimento. Ma il rimedio a cui la filosofia tende ¢ I'incontrovertibile, dal punto
di vista gnoseologico, vale a dire 'immutabile e I'eterno, dal punto di vista me-
tafisico e ontologico. La filosofia indica una dimensione eterna, che possa dare
senso alla realtd in divenire, soggetta all’oscillazione tra I'essere e il nulla. Solo
grazie all’eterno, il divenire puo avere significato, 'imprevedibilita degli eventi
puo essere dissolta e le domande piu cruciali trovare risposta. In tal modo, il
pensiero doma il divenire e l'oscillazione delle cose tra il nulla e I'essere.

La filosofia contemporanea, tuttavia, segna una netta cesura. Se il pensie-
ro, dai Greci sino a Hegel, aveva inteso 'epistéme come «la forma suprema di
rimedio e di salvezza [...], proprio la filosofia come epistéme viene progressiva-
mente distrutta lungo la storia della cultura e della civilta occidentale. Viene di-
strutta la filosofia come epistéme e come volonta di scoprire il Senso e 'Origine
del divenire»®. Il contesto filosofico contemporaneo ¢ segnato dalla Destruktion
di ogni forma di immutabile, di ogni forma di eterno, di ogni forma di incon-
trovertibilitd, dal momento che la dissoluzione del carattere imprevedibile del
divenire — il quale ¢ I'evidenza originaria dell’Occidente — finirebbe col «can-
cellarlo e cancellare, insieme ad esso, la vita stessa dell’'uomo»’. Severino indica
come protagonisti di questo clima filosofico tre pensatori: Nietzsche, Leopardi

(al quale sara dedicato ampio spazio nella seconda sezione di questo lavoro) e

> 1d., La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 9.
¢ 1d., Interpretazione e traduzione del{Orestea di Eschilo, Rizzoli, Milano 1985, p. 22. Si se-

gnala qui linterpretazione severiniana di Eschilo, nel quale il Bresciano vede non soltanto un
eccelso filosofo, ma anche e soprattutto colui che per primo indica all'Occidente il cammino che
quest’ultimo ¢ destinato a percorrere per secoli, vale a dire I'identificazione di rimedio e sapere.

A riguardo, cfr. Id., 1/ giogo, Milano, Adelphi, 1989; cfr. P. Caiano, Oéazpov y Ocwpia: Emanuele
Severino, el nibilismo occidental y el pensamiento filoséfico de Esquilo, «Azafea: Revista de Filosofia»,

27 ((2025), pp. 151-168, https://doi.org/10.14201/azafea20252715116).

7 E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 11.
8 Ivi, pp. 13-14.

> Ivi, p. 14.

Mathesis universalis |197
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Gentile. Cio che li accomuna ¢ proprio «la consapevolezza che I'epistéme non
puo essere il rimedio contro il dolore del divenire»'.

Fatto cenno a questo contesto, ¢ possibile introdurre la ricostruzione se-
veriniana delle vicende storico-teoriche della matematica e delle scienze, affron-
tando il tema del tramonto dell’epistéme nella scienza. Resta chiaro che, oltre al
sapere filosofico e a quello scientifico, tale tramonto investa I'insieme delle molte-
plici forme culturali della contemporaneita, in modalitda molto diverse. Cionon-
dimeno, «in questo trionfo delle “differenze” ¢ possibile scorgere I'evento che le
raccoglie tutte in una unitd profonda e profondamente legata (sia pure in modo
conflittuale) alla tradizione dell'Occidente»', essendo appunto questo evento la
consapevolezza dell'impossibilita di ogni eterno e immutabile.

All'interno della scienza, si assiste ad un vero e proprio mutamento della
modalitd con cui questa guarda a se stessa. Essa «rinuncia ad essere epistéme e si
propone come scienza non definitiva, non incontrovertibile, non assoluta, cio¢
come scienza ipotetica, revisionabile, fallibile»'?. Karl Popper riconosce che «il
vecchio ideale scientifico dell’epistéme — della conoscenza assolutamente certa,
dimostrabile — si ¢ rivelato un idolo»'?, proprio come quelli abbattuti dal martel-
lo nietzschiano', e che quindi le teorie proposte dalla scienza «sono, e restano,
delle ipotesi, sono congetture (ddxa), contrapposte alla conoscenza indubitabile
(epistéme)»". La scienza contemporanea, la scienza del tramonto del sapere in-
controvertibile, & pertanto un «sapere aperto»'®, seguendo la definizione che ne da
Leonardo Messinese in una sua recente monografia su Severino. Ma quali sono le
tappe salienti di questa trasformazione?

Il primo avvenimento significativo ¢ rappresentato dalla teoria della relati-

vitd einsteiniana, al centro della quale

si trova il principio che la velocita di un corpo e la simultaneita di due
eventi sono tali in relazione all’osservatore che li rileva mediante strumenti,
e che dunque essa non ha alcun significato indipendentemente da un
sistema di osservazioni, cioé¢ da un sistema di riferimento!’.

10 Ivi, p. 45.
U Ivi, p. 282
2 i, p. 283.

K.R. Popper, Logica della scoperta scientifica, Einaudi, Torino 1970, p. 311.

Cfr. E Nietzsche, 1/ crepuscolo degli idoli, ovvero come si filosofa col martello, Adelphi, Milano
1994.

5 K.R. Popper, Congetture e confutazioni, 11 Mulino, Bologna 1972, p. 180.
16 L. Messinese, Emanuele Severino. Il destino e il mortale, Feltrinelli, Milano 2025, p. 72.
E. Severino, La filosofia dai Greci al nostro tempo. La filosofia contemporanea, cit., p. 287.

17

Mathesis universalis |198
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Per quale motivo I'avvento di questa teoria sarebbe da considerare, secondo Se-
verino, uno dei momenti salienti del tramonto del sapere incontrovertibile nella
scienza? La risposta a questa domanda ¢ che a venir meno, con la relativita ein-
steiniana, ¢ il presupposto secondo cui esiste una dimensione comune a tutti gli
osservatori (in termini pitt generali, a tutti gli uomini) che possa non dipendere
da condizioni particolari e specifiche e che possa reggersi sull’esistenza di due
continui, come spazio e tempo: «non ¢ dunque possibile affermare I'esistenza di
uno spazio e di un tempo assoluti»'®; inoltre, gli altri due elementi dirompenti
sono «l’affermazione dell’identita di massa e energia (che invece la meccanica
classica contrappone [...]), e [...] I'adozione delle geometrie non euclidee per
rappresentare lo spazio reale»'. Sul tema cruciale delle geometrie non euclidee
ci sara modo di tornare a breve, ma cio che per ora ¢ cruciale segnalare ¢ proprio
Iimplicazione tra la teoria della relativita e il venir meno di principi di riferimen-
to assoluti. Il meccanicismo, inteso come «’estensione delle leggi della meccanica
a tutta la natura»®, ¢ strettamente connesso al determinismo — che intende defi-
nire le connessioni che intercorrono tra le componenti della natura come necessa-
rie € assolute, vale a dire come un contenuto la cui conoscenza ¢ incontrovertibile
— e al realismo — dal momento che «le leggi scientifiche esprimono connessioni
reali, necessarie e incontrovertibili»*'. Sebbene la teoria della relativita resti deter-
ministica, dal momento che non mette in discussione 'idea secondo cui «in ogni
istante esista nel mondo uno stato completamente determinato, che ¢ leffetto
necessario dello stato del mondo nell’istante precedente ed ¢ la causa che produce
con necessita [il] successivo»*?, tuttavia con questa teoria sono «spinti al tramon-
to»” tanto la prospettiva meccanicista quanto il realismo ad essa connesso.

La spallata al determinismo avviene invece con I'avvento della fisica quan-
tistica. Il principio di indeterminazione di Heisenberg afferma 'impossibilita di
misurare precisamente e al contempo posizione e velocita di una particella. La
differenza sostanziale rispetto a quest’affermazione e quanto sostenuto dalla teo-
ria della relativita consiste nella modalita di questa impossibilita: se, per Einstein,
era impossibile prescindere da un sistema di osservazione particolare — e quindi
fare riferimento a dimensioni assolute come lo spazio e il tempo — Heisenberg
vuole invece mostrare che la misurazione contemporanea e precisa di velocita e

posizione delle particelle della materia ¢ per principio e sostanzialmente impossi-

18 Ibidem.

9 Tvi, p. 288.

0Ly, p. 285.

2 i, p. 286.

2 Ly, p. 289.

5 Iy, p. 287.

Mathesis universalis |199

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

bile: se ad essere misurata ¢ la posizione della particella, la sua velocita rimane
(necessariamente) indeterminata, poiché essa ¢ alterata dalla stessa operazione di
misurazione — e viceversa. Ma tale impossibilitd non ¢ imputabile all'imprecisione
degli strumenti di misurazione o alle caratteristiche specifiche della misurazione
stessa: «¢ un'impossibilita d principio, perché I'energia impiegata per l'osservazione
non puod essere inferiore al guantum di energia, cioe alla quantita minima di ener-
gia, non riducibile, scoperta da Max Planck»*. La rilevanza teorica del principio di
indeterminazione heisenbergiano travalica 'ambito particolare della fisica e della
scienza in generale: esso ha a che vedere col venir meno di orizzonti di riferimento
assoluto, quei medesimi orizzonti che garantivano alla scienza la possibilita di af-
fermare verita epistemiche sul mondo. Lincontrovertibilita e la necessita di quelle
leggi — si pensi a Galilei e a Newton — implicava, anzitutto, la capacita di deter-
minare la necessita della connessione tra stati passati, presenti e futuri del mondo,
stati determinati (determinismo). Pertanto, «dalla indeterminatezza di tali stati se-
gue la radicale impossibilita di prevedere infallibilmente gli stati futuri del mon-
do. Impossibilita della previsione epistemica»®. Limplicazione di cio ¢ la modifica
della natura stessa della previsione scientifica, che abbandona le vesti epistemiche
e incontrovertibili e indossa quelle della probabilita statistica. Come sara possibile
comprendere nella sezione dedicata a Leopardi, che la scienza non sia infallibile ma

probabile non significa che essa cessi di essere efficiente: al contrario,

proprio per rendere pil radicale il proprio dominio sulle cose, essa [la
scienza] rinuncia ad essere verita definitiva e incontrovertibile. La scienza
si trova cio¢ costretta a trasformare il proprio apparato concettuale — ¢ a
non considerarlo pili come qualcosa di assoluto e incontrovertibile —, per

poter comprendere e dominare fenomeni nuovi, che il divenire della realta

le va presentando®.

La comprensione di quest’'ultimo passaggio potra chiarire il rapporto che inter-
corre tra la scienza contemporanea, successiva al tramonto del sapere assoluto, e
la cosiddetta eta della tecnica. Ma ¢ ora opportuno considerare, per sommi capi,
il caso delle geometrie non euclidee — e avvicinarci, cosi, al tema specifico del
tramonto dell’epistéme nella matematica.

Le geometrie non euclidee sono quelle che non si fondano sul quinto po-
stulato di Euclide e non ne riconoscono la verita come un dato immediato, per
sé noto, necessario e assoluto. Cid che viene meno & /a geometria, intesa come un

campo del sapere che ¢ retto da principi incrollabili e definitivi; essa lascia spazio

% v, p. 290.

5 lbidem.

% Iyi, p. 283.

Mathesis universalis |200

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

alle geometrie, vale a dire ad una molteplicita di saperi che hanno in comune la
rinuncia al riconoscimento di quel principio come proprio fondamento. Proprio
la gia citata teoria della relativita generale assume significato a/la luce delle geo-
metrie non euclidee: «per la teoria della relativita lo spazio non ha le proprieta
indicate dalla geometria euclidea: lo spazio ¢ curvo, tale quindi che, ad esempio,
la linea pitt breve tra due punti ¢ un arco di cerchio»”. Senza entrare nel det-
taglio, basti segnalare che la ragione dell’adozione del modello delle geometrie
non euclidee da parte della teoria della relativita ¢ da ricercarsi nel fatto che essa
«rende enormemente pin semplice il sistema totale della scienza fisica»?®. Resta
pertanto chiaro che il criterio in base a cui una teoria scientifica sceglie un mo-
dello matematico-geometrico di riferimento non ha pit nulla a che vedere con la
verita in senso tradizionale, bensi con I'eflicienza e la funzionalita agli scopi del

sistema della scienza. Severino chiarisce quindi che

con la nascita delle geometrie non euclidee, non solo viene negato che
il quinto postulato di Euclide sia una veritd immediata, per sé stessa
evidente, ma viene negata la stessa verita assoluta di tale postulato, viene
negata I'incontrovertibilita, definitivitd e assolutezza della verita di tale
postulato e quindi della geometria costruita su di esso. Considerata per
pit di due millenni come il modello stesso dell’epistéme [...], la geometria
euclidea diventa, con la nascita delle geometrie non euclidee, una delle
molte geometrie possibili, altrettanto legittime e altrettanto sprovviste del
carattere di veritd assoluta e incontrovertibile. Lepistéme tramonta anche
all'interno della geometria®.

In tal senso si ¢ tentato di mostrare che 'avvento delle geometrie non euclidee
¢ un evento preminente di quel fenomeno composito e complesso che ¢ il tra-
monto dell’epistéme. Le radici di questo fenomeno risiedono nella filosofia, la
stessa filosofia che aveva innalzato le strutture immutabili tentando di domare
I'imprevedibilita del divenire, ma che poi si avvede del pericolo di questo tentati-
vo — realizzando, quindi, che i/ rimedio é peggiore del male — e conclude I'assoluta
impossibilita di ogni eterno, immutabile e incontrovertibile. La stessa filosofia
mostra di volersi togliere da sé in quanto metafisica, in quanto discorso sull’eter-
no, in quanto discorso che dispiega un contenuto di verita forte e non negabile.
Ancor pit radicalmente, la filosofia & accusata di perdere di vista il reale, nel
suo tentativo di elaborarne un sapere stabile. E lo stesso neopositivismo logico a
puntare il dito su questo versante dell’'insensatezza della metafisica, intesa come

la pretesa di determinare sapere prescindendo dall’esperienza, dal rivolgimento

7 Ivi, p. 293.

% Ibidem.

» i, p. 296.

Mathesis universalis |201

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

alla realta. Wittgenstein chiarisce quindi che metafisica non ¢ falsa, ma priva di
senso, proprio perché non ha come oggetto la realta®.

In questo tentativo di ricostruzione del fenomeno del tramonto del sapere
assoluto all'interno dell’'ambito scientifico-geometrico, per come questo ¢ de-
scritto nei testi storico-filosofici di Emanuele Severino, non si & tuttavia ancora
affrontata concretamente la questione del rapporto tra matematica e filosofia nel
pensiero del Bresciano. Per poter entrare nel vivo della questione, ¢ quindi bene
considerare, come anticipato, il caso di Giacomo Leopardi, a cui Severino dedica

particolare attenzione.

2. (GIACOMO LEOPARDI: MATEMATICA, FILOSOFIA, ESATTEZZA, NULLITA

Severino considera Giacomo Leopardi «uno dei piti grandi pensatori dell’Occi-
dente»’’. Il Recanatese ha saputo comprendere la natura intima delle cose, per
come queste sono state pensate lungo il corso della tradizione filosofica occi-
dentale. Leopardi riesce a pervenire all’essenza del mondo. 1l mondo stesso ¢ una
creazione metafisica, che ¢ possibile far risalire a Platone, in quanto «prima di
lui non ¢’¢ “mondo”, come non c’¢ produzione e distruzione: restano nascosti,
in attesa di essere chiamati alla luce»®. La messa in luce avviene grazie a Plato-
ne, che compiendo il parricidio nei confronti di Parmenide apre alla possibilita
che 'essere non sia. Ma per far questo, «perché il “mondo” (il peta&b tra essere
e il niente) venga alla luce, si devono chiamare innanzitutto alla luce I'essere e
il niente»”. Ebbene, Leopardi perviene al fondamento ultimo del mondo come
éthos, cioe come il risultato di una decisione, di una volonta interpretativa che
coincide con la nascita della metafisica greca®. Se si comprende che le cose
del mondo sono divenire, vale a dire oscillazione tra I'essere e il nulla, allora
«& inevitabile concludere che 'uomo e le cose — 'essente in quanto tale — non
possono salvarsi dal nulla. Tutto ¢ immerso e travolto dal divenire. Non esi-
ste nulla di eterno»®. Leopardi porta a compimento una tradizione, la rende
coerente al proprio fondamento. Ma cosi facendo, in questo atteggiamento
di profonda ed essenziale fedelta al significato pili profondo e autentico della

tradizione occidentale, ne segna anche la fine: Leopardi «apre I'ultimo tratto

3 Cfr. ivi, pp. 319-322.

U Id., Il nulla e la poesia. Alla fine dell'eti della tecnica: Leopardi, BUR, Milano 2018, p. 5.
32 1d., Il sentiero del Giorno, in Essenza del nichilismo, cit., p. 147.

3 lbidem.

3 Si segue, in questo senso, I'acuta ricostruzione di Messinese (L. Messinese, Emanucle Seve-

rino, cit., p. 67).
3 E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 341.

Mathesis universalis |202
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

del “sentiero della Notte”, e vede dove il sentiero conduce»®. Leopardi mette
in luce 'impossibilita di ogni eterno, e dispiega il senso profondo del tramonto
dell’epistéme tradizionale, segnando l'inizio della filosofia contemporanea. Per
questo Severino afferma che Leopardi, insieme a Nietzsche, Gentile e pochi
altri, appartiene al «sottosuolo filosofico del nostro tempo»?’.

E estremamente interessante concentrarsi sul ruolo svolto dalla matemati-
ca all'interno delle modalita con cui Leopardi perviene a queste conclusioni. Se-
verino dedica a questo tema alcuni capitoli. Leopardi «si rivolge all’essenza della
matematica»®®, che a sua volta appartiene «all’essenza della ragione». 1l carattere
preminente del sapere matematico ¢ quello analitico. Lo sguardo matematico e
razionale sulla realta la scompone nelle sue pit piccole parti. Scrive Leopardi: «la
matematica [...] misura [...], definisce e circoscrive»®® (P 247). Cosi facendo,
essa ¢ nelle condizioni di poter cogliere il «carattere finito e circoscritto, quindi
materiale, misurabile e calcolabile di ogni cosa»*!. In tal senso, lo sguardo mate-
matico, che permette di «vedere matematicamente il carattere matematico della
realtd, al di sotto della sua apparenza non matematica»*, conferma il responso
della ragione filosofica che, coerente all’essenza e al fondamento della concezione
occidentale di divenire e di mondo, testimonia Pessenziale nullita di tutto cio
che esiste, in quanto oscillante tra 'essere e il nulla. Secondo Severino, Leopardi
perviene all’essenza dell’ente grazie all’essenza della matematica, che appartiene

all’essenza della ragione:

tutto ¢ composto di parti, ossia di determinazioni finite e caduche, cioé
nulle. La divisibilita di ogni ente in parti ¢ 'essenza matematica dell’ente,
e la matematica rende impossibile la felicita perché mostra la nullita di cid
in cui 'uomo cerca 'appagamento dei propri desideri®.

Si fa innanzi il tema della felicita, che ¢ strettamente connesso a quello dell’ap-
parenza, dell’illusione, a cui si faceva riferimento in precedenza. Se la tradizione
filosofica, che con Leopardi viene condotta al tramonto, vedeva nell epistéme la

rappresentazione del nesso essenziale sapere-rimedio-felicita (si veda, in tal senso,

36

Ivi, p. 5.

37 1d., Lezioni milanesi. Il nichilismo e la terra, a cura di N. Cusano, Mimesis, Milano-Udine
2018, p. 165.

¥ 1d., Il nulla e la poesia, cit., p. 281.
¥ Ivi, p. 282.

0 G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, Le Monnier, Firenze 1921, p. 262.
D’ora in poi, il riferimento al testo dei Pensieri sard afhiancato, nel corpo del testo, dall’'indicazio-
ne, tra parentesi, del numero del pensiero citato — in questo caso, P 247.

# E. Severino, I nulla e la poesia, cit., p. 281.

2 ITbidem.
9 Tyi, p. 283
Mathesis universalis |203

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

il gia citato volume che Severino dedica a Eschilo), quella saldatura tra sapere e
felicita, ottenute attraverso la dissoluzione del carattere di imprevedibilita del
divenire, viene meno — proprio come effetto del carattere analitico della ragione
matematica. La matematica riesce a smascherare 'apparenza, l'illusione, la quale
consiste nella convinzione che «non la grandezza delle cose, ma anzi la loro nulli-
ta [...] & pura illusione»** (P 246). Mostrando la nullita delle parti di cui la realta
¢ composta, la ragione analitica comprende che ogni grandezza, ogni infinita e
ogni eterno sono impossibili, che non sono null’altro se non un sogno, ur’illu-
sione di felicitd. All'essenza della matematica appartiene la radicale impossibilita
di ogni felicita. Il pensiero di Leopardi perviene a queste conclusioni non per via
di una qualche forma di pessimismo, ma in virti della pitt profonda coerenza al
carattere caduco della realta, messo in luce dall’esattezza analitica della ragione
matematica. Che «tutto ¢ nulla»®® (P 72), ¢ la necessaria conclusione a cui con-
duce il pensiero leopardiano. Egli, quindi, «non ¢ pit “pessimista” di Platone,
dei Padri della Chiesa, di Leibniz o di Hegel: ¢ solo pili coerente — estremamente
coerente — all’essenza, alla matrice, alla fede fondamentale dell’Occidente»®. E a
questa coerenza, Leopardi perviene anche grazie all’esattezza della ragione mate-
matica, mostrando che il nulla ¢ la radice di ogni cosa, proprio perché ogni cosa,
infinitamente scomposta, ¢ nulla nel suo tendere al nulla.

Su quest’ultimo tema, il zendere al nulla, & opportuno soffermarsi. La que-
stione che si pone riguarda la natura dell’analisi che la ragione matematica porta
a termine: essa ¢ finita o infinita? Esiste un punto, raggiunto il quale 'analisi ha
da cessare? O invece essa procede indefinitamente, essendo pertanto destinata
ad esaurire I'essere nell’assoluto nulla? Leopardi dialoga con Zenone e con Lei-
bniz, ma a differenza di quest'ultimo non nega il carattere analitico della realta,
vedendosi cosi costretto a concludere che «|’essere in quanto essere ¢ niente»?.
Lessere in quanto essere, ossia in quanto differisce dal niente, ¢ niente: questa
la conclusione paradossale a cui sembra pervenire 'analisi leopardiana. La pa-
radossalita di questa proposizione ¢ tale che Leopardi — e, con lui, tutto 'Oc-
cidente — «la trattiene nel proprio inconscio [...] e maschera la persuasione che
I’essere ¢ niente con I'affermazione che I'essere 707 ¢ niente»*® (intendendo con
quest’ultima affermazione tener fermo il differire dell’essere dal niente, dell’essere
che, in quanto tale, cio¢ in quanto essere, ¢ non-niente, differisce dal niente).

Questa problematica situazione rende plastica l'oscillazione del pensiero nichi-

“  G. Leopardi, Pensieri di varia Sfilosofia e di bella letteratura, cit., p. 261.
5 Ivi, p. 109.
% E. Severino, I nulla e la poesia, cit., p. 341.

7 i, p. 286.
® Ibidem.
Mathesis universalis |204

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

listico dell’Occidente: da un lato, costretto a tener ferma l'opposizione di essere
e niente; dall’altro, costretto — in altro modo e per altre ragioni — a concludere
che la natura stessa dell’essere ¢ il niente, e che quindi 'essere in quanto essere é
niente. I Pensieri di Leopardi sono attraversati da questa medesima oscillazione.
Se, da un lato, «il corpo non si pud comporre di non corpi, come cio che é di cio
che non é [e] non v'¢ scala, gradazione né progressione che dal materiale porti
all'immateriale, come non ve dall'esistenza al nulla»®® (P 1636), dall’altro lo stes-
so Leopardi scrive che «il nulla ¢ negli oggetti e non nella ragione»™ (P 2943).
Lantinomia si deve al fatto che 'Occidente, portatosi con Leopardi «sul ciglio
del baratro [...], guardando dentro di esso [...] vedrebbe la propria follia. Fin sul
ciglio, ma volgendo lo sguardo»’. Il baratro ¢ il culmine della contraddizione,
essendo quest’ultima l'affermazione «che I'essere ¢ nulla, proprio perché ¢ esse-
re»?. E nel baratro non si puo cadere, proprio perché guardare in pieno volto la
follia significherebbe comprendere la natura profonda dell’errore su cui I'intero
Occidente si ¢ fondato, dal pensiero greco in avanti. La filosofia contemporanea,
e quella di Leopardi in particolare, si avvicina il pil possibile a quel baratro.
La coerenza da lui raggiunta ¢ massima, ma non assoluta, nella misura in cui il
dispiegamento concreto dell’errore implicherebbe il suo venir meno. Leopardi
riconosce la presenza della «verissima pazzia»>® (P 104), ma non puo cadere nel
baratro, che rappresenta «’anima dell’Occidente [...], I'inconscio su cui nessun
pensatore dell’Occidente fissa lo sguardo»*.

Da questi ultimi passaggi possiamo comprendere come I'indagine della
presenza della matematica nel pensiero di Leopardi conduca, secondo Severino,
alla questione filosofica per eccellenza, vale a dire quella del rapporto tra 'essere e
il nulla. La matematica ¢ ragione, e la ragione ¢ filosofia: guardare il mondo con
uno sguardo matematico significa indagare la natura ultima delle cose, avvolte
dalla persuasione nichilistica che guida 'Occidente nel corso dei secoli e delle
epoche teoriche, e pervenire alla conclusione che il nulla ¢ nell’essere. Quest’ele-
mento ci permette di comprendere che una vera e propria separazione di due am-
biti del sapere quali matematica e filosofia non solo non sarebbe giustificata dai
testi leopardiani, ma risulterebbe controproducente e allontanerebbe dalla com-
prensione autentica dell'implicazione su cui si fonda, nella prospettiva severinia-

na, il cruciale passaggio dalla filosofia tradizionale al pensiero contemporaneo.

¥ G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 1146 (corsivi miei).
0 Ivi, p. 1862,

5t E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 287.

2 vi, p. 286.

% G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 138.

E. Severino, I/ nulla e la poesia, cit., p. 287.

Mathesis universalis |205
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Proprio insistendo sulle ulteriori conseguenze di questa cesura, occorre ora
considerare il tema dell’eta della tecnica, a cui si era fatto cenno in precedenza.
Leopardi, in quanto protagonista del sottosuolo filosofico, del tramonto dell’epi-
stéme, «¢& il primo pensatore dell’eta della tecnica, e apre la strada poi percorsa da
tutta la filosofia contemporanea»”. Il nesso tra tramonto dell’ epistéme ed eta della
tecnica ¢ un elemento cruciale della ricostruzione storico-teorica portata avanti
da Severino. Risulta oramai chiaro che «la filosofia contemporanea ¢ la distruzio-
ne inevitabile della tradizione filosofica e dell’intera tradizione dell’Occidente»*.
Cio6 che viene distrutto ¢ il sistema dell’immutabile, vale a dire I'insieme delle
dimensioni incontrovertibili, stabili e sempre salve dalla variazione intrinseca al
divenire. In tal senso si puo parlare di strutture immutabili. Linsieme di queste
strutture «si pone come la forma trascendentale della costrizione della liberta»”’.
Se ogni agire umano (in quanto tale, libero), nel suo esplicarsi, ¢ limitato dall’'im-
mutabile, inteso come l'inscalfibile, 'assolutamente immodificabile, in ogni sua
forma, allora ci si trova dinnanzi ad una contraddizione essenziale, vale a dire
Pimpossibilita della liberta dell’agire. Ma la liberta dell’agire sul mondo, resa
possibile dall’originaria disponibilita delle cose ad oscillare tra I'essere e il nulla,
¢ l'evidenza originaria. Lagire — e in modo preminente, Iagire tecnico — non ¢
pit inibito dalla presenza della Verita nel suo esplicarsi. La tecnica, servendosi
della scienza contemporanea (che, come si ¢ mostrato nella prima parte di questo
lavoro, ha abbandonato qualsivoglia pretesa di porsi come sapere assolutamente
vero, per poter essere un sapere efficiente), costituisce quello che Severino de-
finisce «Apparato tecno-scientifico»®. Quest'ultimo ha come finalitd essenziale
«’aumento indefinito della potenza (cio¢ della capacita di realizzare scopi)»”. La
tecnica ¢ destinata, secondo Severino, a superare ogni /imite, ogni altra struttura
che, tentando di far valere il proprio fine specifico, allontani dalla realizzazione
dell’essenza stessa della tecnicita, ossia dalla realizzazione di quello scopo che ¢
incremento della potenza. Se la tecnica non ha limiti, essa cessa di essere lo stru-
mento di ideologie o sistemi politici. Nella «guerra [...] tra la tecnica e I'insieme
delle forze che intendono servirsi di essa»®, I'esito ¢ gia scritto: sovvertendo il

rapporto mezzo-fine, e divenendo pertanto la finalita di ogni agire umano, «la

55

Ivi, p. 5.
¢ 1d., Lanello del ritorno, Adelphi, Milano 1999, p. 15.
7 1d., Destino della necessiti. Kazo 1o ypea>v, Adelphi, Milano 1980, p. 45.

% 1d., Il tramonto della politica. Considerazioni sul futuro del mondo, Adelphi, Milano 2018, p.
36.

% 1d., Dike, Adelphi, Milano 2015, p. 189.
8 1d., Il tramonto della politica. Considerazioni sul futuro del mondo, cit. p. 260.

Mathesis universalis |206
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

tecnica ¢ destinata a prevalere»®'. Sarebbe impossibile comprendere le ragioni
profonde di questa situazione se queste ultime non venissero ricercate nella ri-
voluzione portata a termine dalla filosofia contemporanea. In tal senso, Severino
intende mostrare la profonda solidarieta tra pensiero contemporaneo e tecnica:
le strutture immutabili, di cui i pensatori del sottosuolo mostrano I'impossibilita,
sono i limiti che 'Apparato tecnico deve necessariamente superare per esplicare
la propria finalita essenziale.

Il ruolo di Leopardi all’interno di questo contesto ¢ estremamente peculia-
re. Tenendo fermo l'obiettivo di questo lavoro, occorre segnalare che le ragioni
per le quali Leopardi segna l'inizio dell’eta della tecnica hanno a che vedere con
la matematica. In particolare, con il carattere analitico della ragione matematica
che individua il carattere finito, circoscritto e caduco di ogni cosa. Se la realta ¢
scomponibile, se ogni grandezza non ¢ altro che un’illusione, allora lo sguardo
annientante della ragione matematica, che pud «cancellare I'infinita»** constatan-
do la nullita di tutte le cose, «pud presentarsi come movimento verso la produ-
zione del paradiso della ragione e della tecnica»®. La nullita dell’essente coincide
con la sua dominabilita, la sua incapacita di resistere al progetto di dominazione
dell’esistente portato avanti dall’Apparato. Tuttavia — e in questo consiste la pe-
culiarita di Leopardi — proprio della ragione matematica ¢ di «presentarsi come
volonta di potenza ed essere la distruzione di ogni potenza»®, al contempo. In-
fatti, si tratta della

potenza fondata sul pensiero razionale-matematico, e quindi ¢ destinata
a fallire non solo perché ogni potenza ¢ impotente rispetto al nulla, ma
perché il pensiero razionale-matematico, in quanto analisi che mostra la
nullita dell’essente, annienta la volonta di agire®.

Lo stesso Leopardi afferma che «’azione presente non puo essere se non effimera
e finird nell'inazione, come per sua natura ¢ sempre finito ogni impulso»*® (P
522). 1l pensiero che accompagna I’Apparato tecno-scientifico promette 'avven-
to del paradiso della tecnica, inteso come il luogo in cui quest’'ultima «puo dare
all'uomo la felicita pili profonda che egli abbia mai sperimentato»®’. Ma questo

stesso pensiero

o TIvi, p. 240.

82 Id., I nulla e la poesia, cit., p. 291.
6 Ivi, p. 293.

o Ibidem.

S Ivi, p. 292.

8 G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 439.
& E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 345.

Mathesis universalis |207
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

non riesce a cogliere la propria essenza, cio¢ il suo essere visione vera
della nullita dell’essente; quindi non riesce nemmeno a cogliere la propria
destinazione alla morte, alla distruzione e all’inazione®.

Se cogliesse la propria essenza, comprenderebbe I'impossibilita di ogni paradiso,
infondatezza di ogni felicitd. D’altra parte, la ragione matematica — se la sua
analisi ¢ condotta alle estreme conseguenze — si dimostra 'antitesi di ogni pro-
getto, di ogni potenza e di ogni felicita. La natura analitica dell’ente permette di
comprendere per quale motivo «la matematica sia contraria al piacere»® (P 246),

come afferma lo stesso Leopardi. I quale chiarisce e ribadisce, poco dopo:

la matematica [...] misura quando il piacer nostro non vuol misura,
definisce e circoscrive quando il piacer nostro non vuol confini [...],
analizza, quando il piacer nostro non vuole analisi né cognizione
intima ed esatta della cosa piacevole [...], la matematica, dico, dev’esser
necessariamente 'opposto del piacere” (P 247).

Lapplicazione del rigore della ragione analitica matematica porta Leopardi a
comprendere che ogni paradiso ¢ pura illusione. Come la ginestra, che sulle pen-
dici del vulcano Vesuvio pare sfidare 'imminenza e la necessaria ineluttabilita
della morte e della distruzione spandendo il suo magnifico e dolce profumo, cosi
la ragione tenta di salvarsi dal nulla progettando e promettendo la felicita, non
piu attraverso la veritd, ma attraverso la potenza. E tuttavia «nel genio la ragione
conosce la nullita del tutto e la propria essenza annientante, non si propone di
dare all’'uomo la felicita»”', proprio perché nel genio — che Severino accosta alla
ginestra, nella sua interpretazione dell’'omonimo componimento del Recanatese
— abita la «perfetta ragione [...] la matematica delle cose, delle regole, delle for-

ze»’* (P 564). Nel genio e, stando alla metafora, nella ginestra,

la filosofia ¢ pero unita alla poesia, la ragione alla natura: sia nel senso che,
in esso la grandezza e potenza della visione della nullita delle cose tiene
sollevati al di sopra del nulla, nell'illusione che permane anche dopo il
suo smascheramento; sia nel senso che la visione della verita ¢ inseparabile
dalla visione ed esperienza dell’errore e delle illusioni, e quindi comprende
che la natura ¢ volonta di evitare la verita e di illudersi”.

08 Tvi, p- 292.

9 G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 261.
0 Tvi, p. 262.

7t E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 299.

72 G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 463.
7> E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 308.

Mathesis universalis |208
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Questo significa che nel genio convivono due istanze contrastanti: da un lato,
Iesattezza della ragione, che mostra la nullita del tutto e non ricerca alcuna sal-
vezza, alcun rimedio, alcun paradiso; dall’altro, la persistente traccia della natura,
che continua a conservare l'illusione della felicita. Nel genio, che ¢ «vero e perfet-
to filosofo [e] sommo e perfetto poeta»’ (P 1838-1839), I'esattezza della ragione
e della matematica coesiste con I'esperienza della poesia, che ¢ esperienza della
natura. Il suo «colpo d’occhio»” (P 1853) tiene insieme, come un’unita concreta,
esattezza e illusione. D’altra parte, «’esattezza ¢ buona per le parti, ma non per il
tutto»’® (P 1853). Quindi, al netto di ogni considerazione, e anche se ogni veritd,

potenza o felicitd sono impossibili, qualcosa rimane:

rimane I'onnipotenza illusoria del canto, I'unica forma di potenza che
non pud essere separata dalla visione autentica della verita, dal “lampo
improvviso” in cui appaiono i rapporti tra le parti e 'unita della filosofia
e della poesia. Locchiata ¢ onnipotente, perché riesce a vedere quello che
¢ destinato a sfuggire a ogni sintesi di parti separatamente considerate, e
questa visione ¢ resa possibile dalla forza con cui il genio si solleva in alto
senza farsi trascinare via dall’annientamento di tutte le cose — nella grande
ed estrema illusione di salvarsi dal nulla””.

Fin qui ci ha condotto la ricerca del ruolo della matematica nel pensiero filosofico
di Leopardi, all'interno della ricostruzione teorica di Severino. E ora opportuno
ricercare le tracce del linguaggio e della concettualith matematiche approssiman-
doci alle colonne portanti del discorso severiniano, vale a dire all’interno della

sua Pﬂi’f construens.

3. ISOLAMENTO E DESTINO DELLA MATEMATICA: UNO SGUARDO MATEMA-
TICO SUL LINGUAGGIO CHE TESTIMONIA IL DESTINO DELLA VERITA

In alcuni capitoli di Oltrepassare, Severino si dedica a quello che pud essere in-
terpretato come un vero e proprio dialogo con alcune nozioni fondamentali del
linguaggio matematico, finalizzato alla chiarificazione delle differenze che quelle
stesse nozioni assumono rispetto all’ossatura concettuale dell’edificio filosofico
severiniano. Tale edificio, come afferma lo stesso Severino, ritrova ne La struttura
originaria (1958) («il terreno dove i miei scritti ricevono il senso che ¢ loro pro-

prio»’®) le proprie fondamenta, ma viene via via ampliato e definito nel corso dei

7 G. Leopardi, Pensieri di varia filosofia e di bella letteratura, cit., p. 1261.
75 Tvi, p- 1269.

76 Ivi, p. 1270.

77 E. Severino, Il nulla e la poesia, cit., p. 317.

78 1d., La struttura originaria, Adelphi, Milano 1981, p. 13.

Mathesis universalis |209
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

decenni. Le tappe salienti di quello sviluppo teoretico «costruttivo» sono il gia
citato saggio Ritornare a Parmenide (1964), poi edito in Essenza del nichilismo,
il testo dal titolo Destino della necessita (1980) e, infine, il cosiddetto «trittico»,
composto da La gloria (2001), il testo che sara ora considerato, vale a dire Olzre-
passare (2007), e La morte e la terra (2011). Lungo questo percorso, la proposta
filosofica severiniana, identificata come «il linguaggio che testimonia il destino
della verita»”, va via via definendosi, affinandosi, spingendo sempre oltre I'oriz-
zonte dell'indagine della «struttura originaria»®.

In particolare, nel trittico sopra menzionato, Severino inizia a delineare
con chiarezza un orizzonte teorico che ruota intorno all’affermazione dell'impos-
sibilitd che I'essente non sia, e quindi alla necessita che 'essente in quanto tale
sia eterno: come principale conseguenza, il variare dello scenario fenomenologi-
camente dato viene inteso non come divenire nichilistico, bensi come apparire e
sparire di essenti eterni. E qui impossibile definire con chiarezza e completezza
Iinsieme delle direttrici teoretiche di questa parte del pensiero severiniano. Tut-
tavia nel complesso di queste implicazioni e per dar conto di questa nuova pro-
spettiva sulla totalita dell'apparire, il Bresciano propone alcuni termini essenziali,

come «cerchio dell’apparire»®!, «sfondo»®, «persintassi»®®, «iposintassi»*, «io fi-

7 1d., Oltrepassare, Adelphi, Milano 2007, p. 21.

8 1d., La struttura originaria, cit., p. 16.

81 «[...] ¢ lapparire trascendentale, in cui appare I'apparire empirico, ossia 'apparire degli es-

senti particolari. “Trascendentale” qui non significa l'universale presente in ogni particolare, ma
cid che include in sé ogni apparire empirico. Anche I'apparire ¢ una struttura logico-semantica,
cio¢ una unitd non semplice, perché consiste nell’apparire dell’apparire dell’apparire e nell’'iden-
titd di “logico” e “fenomenologico”. Lapparire ¢ essenzialmente autoapparire, ossia apparire del
destino a se stesso, perché non pud apparire “a” un destinatario diverso da se stesso. Se lo si inten-
de cosi, si finisce in un regresso infinito, poiché anche quel termine diverso da sé, a cui 'apparire
apparirebbe, dovrebbe “apparire a7, e quell’”a” sarebbe un altro termine che dovrebbe apparire
a un luogo diverso da sé, e cosi via all'infinito. In quanto ¢ coscienza di autocoscienza (apparire
dellapparire dell’apparire), il cerchio dell’apparire del destino ¢ “Io”», N. Cusano, Emanuele
Severino. Oltre il nichilismo, Morcelliana, Brescia 2011, p. 526.

82 «Ela totalita intramontabile dei predicati necessari dell’essente che “accoglie” le determinazio-

ni sopraggiungenti. Predicato essenziale di ogni essente ¢ innanzitutto la relazione alla iposintassi e
alla persintassi. I che non significa che se non appare la totalita della ipo- e per-sintassi nulla puo
apparire, ma che cio che appare nel finito ¢ astratto dalla sua concretezza semantica, ivi, p. 527.

8 (Si tratta del contenuto non variante (non sopraggiungente e non tramontante) dello sfondo

del cerchio finito del destino, costituito da quelle determinazioni che sono la “forma” di ogni

essente. In quanto tale, la persintassi (come lapparire) ¢ essenzialmente “relazione a...”: come
non puo esistere un apparire che non sia “apparire di...”, cosi la persintassi deve necessariamente
essere “forma di...”, cioé avere un contenuto», ibidem.

8 «E il contenuto wvariante del cerchio del destino, cid che sopraggiunge ed ¢ il contenuto della

persintassi, ovvero c¢id di cui la persintassi ¢ forma. Sopraggiungendo, l'iposintassi ¢ accolta dallo
sfondo, ma non puo iniziare ad appartenergli proprio in quanto ¢ sopraggiungente. Essa pud appar-
tenergli definitivamente solo in quanto oltrepassata. In questo senso la persintassi ¢ la permanenza
non sopraggiungente, ossia cio cﬁe permane in quanto inoltrepassato e inoltrepassabile; I'iposintassi,
invece; ¢ la permanenza sopraggiungente, cio che permane solo in quanto ¢ oltrepassato», ibidem.

Mathesis universalis |210
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

nito del destino»® ed «io infinito del destino»®, e chiarisce lo stesso significato
della parola «destino»”’, mostrando la sua assoluta specificita all'interno di questo
contesto teorico e l'irriducibilita agli altri significati che quel termine assume al
di fuori di questo discorso. Per definire questi termini e comprendere I'essenziale
di quanto viene esposto nei capitoli di Oltrepassare dedicati alla matematica, si
ricorre, in nota, al glossario di Nicoletta Cusano, e si rimanda alla lettura dei testi
del trittico.

In riferimento alla matematica, lo sguardo del linguaggio severiniano si
arresta anzitutto ai concetti di infinito e di insieme. Linfinito, in particolare, ¢
pensato come «determinazione della persintassi del destino»®®. Cosi inteso, esso
«non ha nulla a che vedere con i concetti di “infinito” che sono proposti dal
sapere fisico-matematico»®. Eppure, proprio alla luce di altri passi severiniani
in cui si indica l'originarieta del rapporto tra positivo e negativo — e, in partico-
lare, tra verita ed errore” — si intende avanzare qui I'ipotesi che I'indagine della
differenza che intercorre tra le modalita tradizionali di intendere queste nozioni
matematiche e il significato che tali nozioni assumono nel discorso severiniano
possa permettere di comprendere meglio la radice stessa dell’alienazione che av-
volge ogni sapere dell’Occidente e, di conseguenza, possa chiarire in che modo
quel discorso possa realmente porsi oltre 'Occidente, citando parte del titolo di
un recente testo di Marco Rienzi®'. Quando Severino parla di ‘infinito’, intende
qualificare I'apparire: infinito ¢ il «dispiegamento della terra nella costellazione
dei cerchi»’®. La totalitd degli essenti che appaiono, vale a dire la totalita dell’es-

sere che si fa innanzi, costituendo quel processo che Severino definisce «gloria

8 «E lessenza autentica dell'uomo quale apparire autocosciente di sé (Io). In esso la totalita

dell’essente appare processualmente e dunque non nella sua concretezza. Per questo si dice che ¢
“finito”. La processualitd dell’accadere che esso ospita ¢ il progressivo toglimento della “contrad-
dizione C”», ibidem.

8 «E l'apparire autocosciente di sé (Io) in cui appare da sempre e per sempre la totalitd concreta

dell’essente nella sua assoluta pienezza. In esso ogni contraddizione ¢ originariamente tolta; se non
lo fosse, il destino avrebbe il proprio negativo “davanti” a sé, come qualcosa che deve essere tolto,
e dunque non sarebbe de-stino. Lapparire infinito del destino non puo apparire, nella sua concre-
tezza, nell’apparire finito del destino; e in quanto non vi pud apparire, ne ¢ 'inconscio», ibidem.

8 «Significa lo stare innegabile dell’essere. Il termine deve essere inteso in senso etimologico: il

de- non ha significato depotenziante ma potenziante (Severino richiama il caso del verbo latino
de-amo che significa “amare pil intensamente”); -stino deriva (come epi-stéme) dal verbo greco
histasthai (histemi) che significa stare. 11 de-stino ¢ lo stare innegabile ed eterno che sta e non cede
(ne-cedo) alla propria negazione», ibidem.

88 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 475.
¥ Ibidem.

% Cir. Id., 1l sentiero del Giorno, in Essenza del nichilismo, cit., pp. 191-193; 1d., La struttura
originaria, cit., 107-114.

o' M. Rienzi, Emanuele Severino. Con ['Occidente, oltre 'Occidente, Inschibboleth, Roma 2023.
92 E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 475-476.

Mathesis universalis |211
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

dell’essente»’, costituisce un contenuto di cui «sopraggiungono [...] regioni che,
sebbene sempre pilt ampie, & impossibile che lo esauriscano»’. Al netto della dif-
ferenza, descritta da Severino, tra «forma astratta della concretezza e concretezza
concreta della totalita degli essenti»®, cid che ¢ possibile segnalare ¢ la differenza
radicale tra 'insieme determinato dalla totalita dell’apparire infinito degli essenti
e I'insieme matematico. Severino definisce quest'ultimo come «una configurazio-
ne particolare della zerra isolata»’®. La chiave di quel che si tentera di ricostruire
in quest'ultima parte del lavoro risiede proprio nel carattere isolato delle determi-
nazioni matematiche con cui il linguaggio che testimonia il destino si confronta.
Linsieme matematico ¢ tale da non includere 'apparire degli elementi che lo

compongono. In tal senso, dal momento che

non include il tratto che ¢ necessario che sia incluso in ogni contenuto che
appare, ne viene che cio che per la coscienza matematica ¢ un “insieme”, &
qualcosa di impossibile, ossia ¢ il positivo significare di un nulla”.

Le ragioni di quest’affermazione sono da ricercarsi nella originaria connessione
che intercorre tra essere e apparire, e che costituisce un architrave del discorso
severiniano. Esemplificative, a riguardo, sono le pagine centrali del saggio La
terra e lessenza dell’nomo®. Se lessere ¢, esso appare. Ma appare anche 'appari-
re di quell’essere che appare, o meglio, I'apparire di quell’apparire. Il nesso tra
queste dimensioni non ¢ il risultato di una mediazione o di una dimostrazione
logica, ma appartiene alla struttura originaria. Scrive infatti Severino che «l’es-
sere che appare include originariamente il suo stesso apparire», e questo perché
la posizione [...] dell’'apparire dell’essere ¢ gia la posizione [...] dell'apparire
dell’apparire dell’essere [...], la posizione di se medesimo, e quindi non ¢ qualcosa
che debba venire successivamente fondato»”. Il nesso originario tra I'essere che
appare e il suo apparire rende impossibile I'astrazione e la separazione dell’essere

— o di qualsiasi contenuto che ¢, come per esempio gli elementi che compongono

% «Indica la necessitd che nessun essente della terra, in quanto sopraggiungente, sia “non

inoltrepassabile”. Questa espressione non puo essere sostituita da quella pit semplice di “oltre-
passabile”, perché quest'ultima indica semplicemente la possibilita che qualcosa sia oltrepassato,
mentre Severino allude all'impossibilizi che cid che sopraggiunge non sia oltrepassato, ossia alla
necessitd che ogni sopraggiungente sia oltrepassato. Se non lo fosse, inizierebbe ad appartenere
allo sfondo. Il che ¢ impossibile, perché lo sfondo non pud diventare se stesso, nemmeno se tale
divenire ¢ inteso in senso non nichilistico, cio¢ come progressivo apparire di sé», N. Cusano,
Emanuele Severino. Oltre il nichilismo, cit., p. 528-529.

% E. Severino, Oltrepassare, cit., p. 476.
> Ibidem.

% Jbhidem (corsivo mio).

7 Ivi, pp. 476-477.
% E. Severino, La terra e l'essenza dell’uomo, in Essenza del nichilismo, cit., pp. 237-240.

9 Ivi, p. 238.

Mathesis universalis |212
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

un insieme — dall’apparire di quell’essere e di quei contenuti. Pertanto pensare
un insieme che contenga elementi astrattamente dall’apparire di quegli elementi
significa pensare qualcosa che non esiste. Il «positivo significare del nulla», a
cui Severino allude nel passo precedentemente citato, indica proprio il valore
positivo della posizione di un contenuto inesistente e impossibile: «il nulla ¢, nel
senso che I'assolutamente negativo ¢ positivamente significante»'”, proprio in
quanto assolutamente negativo, in quanto assenza di qualsiasi significare posi-
tivo. Proprio quell’assenza, in quanto assenza, significa quell’assoluta negativita,
ed ¢ quindi qualcosa di positivo. Ritornando al tema: un insieme come quello
matematico, che astrae i contenuti dal loro apparire, ¢ un positivo, ma ¢ il positi-
vo significare di qualcosa di impossibile. Lastrazione che entra in gioco ¢ quella
che separa i due momenti di una sintesi originaria, come quella dell’essere e del
suo apparire. Nel caso del nulla, come nel caso di ogni significato, I'astrazione
viene operata sulla sintesi tra due momenti: «il positivo significare e il contenuto
determinato del positivo significare [...], tra essere formale e la determinazione
di questa formalita»'®'. Ampliando il ragionamento, Severino afferma che all’in-
terno dell’isolamento ogni contenuto ¢ isolato, in quanto ¢ considerato astrat-
tamente dalla sintesi originaria che lo unisce al proprio apparire e, in generale,
alla totalita dell’essere. Di ogni contenuto della terra isolata si puo affermare che
«l suo positivo significare [¢] separato dal destino della verita»'*. 1l toglimento
di quella contraddizione rappresentata dall'isolamento dell’ente dall’originarieta
della sintesi mostra proprio quell’originarieta.

Alla luce di questi elementi, Severino ritiene che «il toglimento originario
di questa aporia ¢ anche la negazione originaria del concetto logico-matematico
di “classe”»'” Quest'ultimo ¢ inteso come insieme di elementi omogenei che
godono di una sola proprieta. Lomogeneita della classe ¢ un presupposto, nel
senso che con essa si presuppone che «una proprieta sia condizione necessaria e
sufficiente per determinare una classe [e che] 'unico nesso necessario sia quello
che intercorre tra gli elementi che godono di una certa proprieta e questa pro-
prieta»'*. Solo e soltanto sulla base di questo presupposto, la teoria delle classi

[195: se una classe si dice

da origine al noto paradosso, messo in luce da Russe
«normale» se non contiene se stessa come elemento e «<non normale» se invece

contiene se stessa, allora, ponendo che K'sia la classe di tutte le classi normali,

1d., La struttura originaria, cit., p. 215.
00 Tyi, p. 213.
12 1d., Oltrepassare, cit., p. 478.

9 1d., La struttura originaria, cit., p. 65.

194 [bidem.
1% Cfr. B. Russel, 7he Principles of Mathematics, Cambridge University Press, 1903, X.

Mathesis universalis |213
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

K sara una classe normale o una classe non normale? In ognuno dei due casi, la
risposta sarebbe contraddittoria: se infatti K fosse normale, allora K stessa sarebbe
uno degli elementi di K, quindi sarebbe non normale, contenendo se stessa come
elemento; se invece fosse una classe non normale, contenendo se stessa come
elemento sarebbe una delle classi normali che essa stessa contiene. E interessante
mettere ora in luce le ragioni per cui la risoluzione autentica e concreta di que-
sto paradosso, per Severino, «si costituisce [...] solo all'interno della struttura

107

originaria»'%. Distinguendo tra «due diversi sensi del contenersi»'?’, il Bresciano

chiarisce quanto segue:

Che K'non possa contenere sé stessa come elemento, dipende dal presupposto
che gli elementi di una classe debbano essere tutti omogenei, cio¢ che
'unica condizione della loro appartenenza allo stesso insieme sia costituita
dalla circostanza che ognuno di essi gode della stessa proprieta. Se questo
presupposto non viene trattato come un fondamento incontrovertibile,
allora ¢ necessario che K contenga sé stessa; appunto perché se K non
contenesse sé stessa sarebbe normale, e allora i suoi elementi non sarebbero
la totalita delle classi normali. Cid vuol dire che la totalitd degli elementi
omogenei di K [...] & necessariamente, un sottoinsieme dell’insieme
costituito da tale sottoinsieme e dall’elemento, eterogeneo rispetto agli
elementi di tale sottoinsieme, che ¢ appunto K.

Alla luce di questo, K ¢ al contempo non normale e normale: non normale — e
quindi contiene se stessa come elemento — ma «non come elemento del sottoin-
sieme omogeneo, ma come quell’elemento che ¢ eterogeneo rispetto al sottoin-
sieme»'%’; normale, e quindi contiene se stessa come elemento, ma «non contiene
se stessa come elemento del sottoinsieme omogeneo, non come quell’elemento che ¢
eterogeneo rispetto al sistema»''’.

Pertanto Severino ribadisce che il problema che conduce al paradosso ¢
una specificazione dell’aporia dell’isolamento degli enti — in questo caso, degli
elementi che compongono la classe matematicamente intesa — dal destino della
veritd. Comogeneita della classe determina quindi questo isolamento, «che sepa-
ra l'affermazione dell’esistenza di cid che appare dall’affermazione di cid (=I'ap-
parire, la F-immediatezza di cid che appare) che rende quella prima affermazione

un tratto della struttura originaria»'''.

106 E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 65.

17 Tbidem.

1% Tvi, p. 66.

19 Thidem.

10 Jhidem (corsivi miei).

W Thidem.

Mathesis universalis |214

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Lisolamento della terra dal destino ¢ la condizione di fondo che va ana-
lizzata per comprendere le ragioni profonde del sapere matematico. La terra,
severinianamente intesa, ¢ «la totalita delle cose, umane e divine, che vengono e
vanno: che entrano nel cerchio dell’apparire della Necessita ed escono da esso»''2.
Il convincimento che la terra sia la realtd, che oltre ad essa — vale a dire, al di la
dell’apparire attuale dell’essere — non vi sia nulla, «isola la terra dalla Necessita,
la separa dal destino»'"®. Questa persuasione sta alla base di ogni sapere elaborato
dall’Occidente nel corso della sua storia. Il sapere matematico non fa eccezione, e
questo radicale e originario isolamento del reale dalla Necessita ¢ infatti 'origine
della natura astratta dei concetti che abitano il linguaggio della matematica: «la
terra isolata, come apparire della molteplicita delle cose, o degli enti, ¢ il fonda-
mento della coscienza matematica»''4. Severino ritiene che le aporie dovute all’i-
solamento dal destino della veritd possano trovare soluzione soltanto all’interno
del linguaggio che testimonia il destino. Nessun altro sapere puo porre rimedio
alla fractura dell’isolamento, proprio perché «¢ sul fondamento di questo appa-
rire della nientita della terra che il nichilismo pud farsi innanzi come pensiero
dominante dell’Occidente»'. Separata dal destino, la terra — quindi la totalita
delle cose che appaiono — ¢ nulla. Separata dalla verita e dal tutto, la parte ¢ nulla.
LOccidente pud dunque esplicitamente considerare la terra come 'ambito del
finito, del dominabile, di cio che pud essere plasmato in funzione dell’agire, in
quanto privo di qualsiasi nesso necessario con il destino della verita, e tra le cose

stesse della terra. Severino porta un esempio interessante:

Frege e Russel, affermando che ad esempio il numero 2 ¢ la classe di tutte
le coppie esistenti nel mondo, intendono certo porre il 2 in relazione alle
coppie reali (ossia a tutti i contenuti di cui si afferma che sono un questo-
e-quest’altro [...]. Ma nel pensiero della terra isolata nessuna relazione
riesce ad essere in veritd necessaria. Ci pud essere solo U'intenzione che lo
sia. Ma poi l'intenzione ¢ smentita dal pensiero matematico, che opera
sui numeri prescindendo completamente — inevitabilmente, anche se non
intenzionalmente — dai loro contenuti!'°.

Il pensiero isolante ha radici filosofiche: gli enti, pensati nella loro molteplicita,
sono spinti verso «il loro isolamento dal destino della verita e il loro isolamento

reciproco, perché gli enti del mondo che escono dal nulla e vi ritornano non
p p g

12 Tvi, p. 15-16.

1 yi p. 16.

"4 1d., Oltrepassare, cit., pp. 502-503.
YW 1d., La struttura originaria, cit., p. 16.

16 1d., Oltrepassare, cit., p. 496.

Mathesis universalis |215
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

possono avere alcun legame necessario tra loro e con gli altri enti»'". Il pensiero
matematico riceve dalla filosofia questa persuasione e la rafforza, riducendo il
reale al calcolabile, rendendolo sostituibile, e cosi dominabile. «Quanto piu le
cose del mondo sono intese come isolate, tanto piu cresce la “potenza” su di esse
da parte dell’atto isolante»''®. La volonta di potenza, gia menzionata nella sezio-
ne precedente, opera anche nel sapere matematico, in particolare all'interno del

processo dell’aritmetizzazione della matematica. Scrive Severino:

L“operazione” matematica ¢ poiesis. L“addizione” aritmetica, nel suo
significato originario, ¢ appunto il togliere il guesto dal suo starsene da
solo, facendo diventare il questo un qualcosa che sta insieme ad a/tro. Con
cid, non ¢ che il questo esca dall’isolamento: lasciandolo isolato dall’a/tro
e da ogni altro, la volonta lo mette ¢ lo tiene insieme ad un altro, che a
sua volta & fatto uscire dal suo star da solo ed ¢ messo e tenuto insieme.
Nell'isolamento della terra, infatti, ogni “che” ¢ isolato da ogni altro [...];
ma la volonta, che isola la terra dal destino e isola tra loro le parti della
terra, si determina; e una delle forme primarie del suo determinarsi ¢
appunto volere che qualcosa sia uno star solo o che esca dal suo star solo e
stia insieme ad altro, gli si “aggiunga”, o “assommi”'"’.

Un discorso analogo puo essere portato avanti a proposito della sottrazione, inte-
sa come volonta di far diventare altro cio che solo e soltanto in virtl della stessa
volonta ¢ tenuto insieme, e cio¢ come volonta che esso divenga qualcosa che ¢
privato di altro. Linsieme dei numeri cardinali altro non ¢, per Severino, che «un
insieme di addizioni in ognuna delle quali qualcosa, un guesto che dapprima la
volonta fa star solo, viene fatto da essa diventare indefinitivamente altro coinvol-
gendo via via altri qualcosa nel diventare altro secondo certe regole»'*.

Le tracce della volonta di potenza all'interno del modus operand; dell’aritme-
tica possono essere colte solo se si tiene presente, sullo sfondo, I'aporia dell’isola-
mento della parte dal tutto, dell'apparire dall’essere e, in generale, del destino della
veritd da se stesso, proprio perché la volontd matematica «appartiene all’essenza
della volonta — la volonta ontologica — che evoca 'esser “ente” e ormai stabilisce
la vita del mortale sulla terra isolata»'*. La volonta vuole I'impossibile, ossia che
la realta sia isolata dalla veritd. Ma questa volonta che vuole I'impossibile ¢ ac-
compagnata dalla persuasione di poter ottenere cio che vuole: «con la progressiva
dominazione della tecnica guidata dalla razionalith matematico-scientifica [...], il

mortale crede di ottenere cid che egli vuole non perché constati I'identita tra cid

W7 Ibidem.

U5 Iui, p. 498.

1 Iyi, p. 499.

2 Ly p. 500.

2 i p. 501

Mathesis universalis |216

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

che vuole e cio che ottiene, ma perché ¢ spinto sempre di pit a credere che cio che
gli accade e che egli non aveva voluto ¢ proprio quello che egli aveva voluto»'?. 11
retroterra filosofico che fonda I'isolamento della terra ¢ alla base del pensiero ma-
tematico e scientifico, che a sua volta conferisce significato all’agire calcolante del-
la tecnica contemporanea. Quest’ultima, come mostrato in precedenza, ha come
finalitd essenziale quella di incrementare la propria potenza sul mondo, incremen-
tando indefinitamente proprio la sua capacita di realizzare scopi sempre nuovi e
maggiori. In tal senso, la congiunzione tra pensiero filosofico contemporaneo ed
eta della tecnica, di cui il caso di Giacomo Leopardi ¢ uno dei pit calzanti esempi,
chiama in causa il sapere matematico e la sua giustificazione teorica della liberta
dell’agire calcolante sul mondo in divenire, che ¢ anzitutto isolato dalla sua verita
e quindi disponibile all’esplicazione della volonta di potenza tecnica.

Ma questa ricostruzione del rapporto tra il sapere matematico, I'isolamen-
to dal destino e I'agire tecnico ha come principale obiettivo quello di mostrare
I'implicazione essenziale che Severino attribuisce alla negazione del destino della
verita: la persuasione che la volonta — che vuole I'impossibile — possa in realta
stare alla base di un progetto scientificamente controllato di creazione e di di-
struzione del mondo. In questo senso si intende far intravedere il volto auten-
tico dell’edificio concettuale con cui Severino sfida I'Occidente. Il cuore della
questione sta proprio nella necessita e nell’originarieta dei nessi, della relazione
tra gli enti. All'interno del pensiero occidentale, 'ultimo grande tentativo in
questa direzione si puo ricondurre a Hegel: «'intento fondamentale del metodo
hegeliano, come teoria semantica, ¢ di fondare il nesso necessario tra le determi-

nazioni — il nesso necessario in cui consiste I'essenza dell’epistémer'?

. Ma quel
tentativo, come Severino scrive poco pill avanti, si riduce ad una petitio principii,
proprio perché al suo fondamento vi ¢ lo stesso pensiero isolante, che separa la

determinazione dal suo altro'*

. Dopo Hegel, il pensiero ha negato ogni forma
di necessitd. Negando il nesso necessario che connette ogni ente alla struttura
originaria della verita, le cose sono irrimediabilmente in balia del divenire. Ogni
struttura eterna ¢ necessariamente condotta al tramonto dal pensiero filosofico,
che si fa coerente col proprio fondamento. Il rimedio, che fa leva sulla potenza e
non gia sulla verita, ¢ rappresentato dall’Apparato tecno-scientifico, che conduce

il mondo alla dominazione tecnica.

12 yi, p. 502.

1% 1d., La struttura originaria, cit., p. 48.

124 Su questo tema, cfr. U. Soncini, I/ senso del fondamento tra Hegel e Severino, Marietti, Mila-

no-Genova 2008; M. Rienzi, Capovolgendo la dialettica. Tra Hegel ¢ Severino, «Rivista di Filosofia
Neo-Scolastica», CXVI, 2, 2024, pp. 437-450; P. Caiano, Da Hegel a Severino: la “dialettica
originaria”, «Ritiri Filosofici» [Online], 2024, https://ritirifilosofici.it/dialettica-severino-hegel/.

Mathesis universalis |217
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

Ecco in che modo la matematica si intreccia con la pars construens del pen-
siero severiniano: essa ne mette in luce I’elemento decisivo e determinante, vale a

dire originarieta della struttura del destino della verita.

CONCLUSIONI

Alla luce di quanto ricostruito, quale risulta essere il rapporto tra matematica
e filosofia all'interno del pensiero di Emanuele Severino? Al fine di dare una
risposta a questo quesito, ¢ forse utile riformularlo: quale nesso intercorre tra la
matematica e il pensiero isolante, all'interno della concettualita del Bresciano?

La risposta ¢ bipartita. Da un lato, infatti, si tratta di comprendere in che
modo, storicamente, la matematica ha incarnato il pensiero isolante lungo la
storia del pensiero e della cultura occidentali. Come si ¢ tentato di mostrare,
tale storia ¢ un processo che conduce alla coerenza del nichilismo, coerenza al
proprio fondamento essenziale, ovvero la persuasione che le cose del mondo si-
ano in commercio tra essere e il nulla (in questo agisce 'isolamento essenziale
del mondo dalla verita). All'interno di questo processo, la cesura avviene con
'avvento del pensiero contemporaneo, che sancisce 'impossibilita di strutture
assolute. Ed ¢ in questo contesto che la matematica e la scienza trasformano il
proprio impianto, come mostrato nella prima parte del lavoro. Il sapere mate-
matico-scientifico sviluppa un impianto teorico che non ha pill in mira la verit,
ma lefficienza. A partire da quest’impianto, la matematica si pone come base e
fondamento dell’Apparato tecno-scientifico.

Dall’altro, se lo sguardo diviene pitt propriamente teorico, si tratta di ve-
dere in che cosa consista il pensiero isolante in rapporto ad alcune cruciali no-
zioni della matematica. Ognuna di quelle considerate nella terza parte del lavoro
sono ricondotte da Severino ad una unica radice: il pensiero che isola 'apparire
dall’essere, ma anche i contenuti esistenti dal loro stesso apparire e, in generale,
il destino della verita da se stesso. Il pensiero isolante isola la parte dal tutto, e
ha quindi a che fare con dimensioni astratte del tutto. La critica che Severino
muove all’astrazione operata dal pensiero isolante non significa, tuttavia, che I'a-
stratto iz quanto tale sia squalificato dall’orizzonte del linguaggio che testimonia
il destino della verita. In tal senso ¢ cruciale la differenza tra «concetto concreto
dell’astratto» e «concetto astratto dell’astratto»'®. Quest'ultima modalita di pen-
sare |'astratto ¢ quella che caratterizza il pensiero isolante dell’Occidente, che non
distingue la parte dal tutto, ma che la isola dalla sua verita. La terra isolata ¢ un

astratto — la dimensione dell’apparire che muta — che viene separato dall’orizzon-

% Cfr. E. Severino, La struttura originaria, cit., pp. 17-19.

Mathesis universalis |218
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Pietro Caiano — Pensiero isolante, nichilismo e destino

te della totalita dell’essere (il concreto). Lastratto che perde di vista il concreto ¢
un astratto astrattamente inteso, che non riesce neanche a porsi come tale, cio¢
come astratto. Etimologicamente e concettualmente, infatti, 'astratto ¢ una par-
te che viene tratta-da una dimensione, il tutto, ovvero il concreto. Il concetto
astratto dell’astratto altro non ¢ che un positivo significare del nulla, nozione
gia trattata in precedenza. Al contrario, l'astratto come astratto ¢ concretamente
inteso: ¢ inteso, cio¢, come parte del concreto, il che significa che il concreto ¢
presente nel piano posizionale che pone l'astratto. Alla luce della differenza tra
concetto concreto e concetto astratto dell’astratto, ¢ possibile comprendere me-
glio in che modalita il pensiero isolante della matematica astrae i suoi contenuti
dalla verita; tale astratta astrazione differisce dall’astratto come concreta deter-
minazione del destino. Ma quest’ultima configurazione emerge con chiarezza in
negativo, cio¢ alla luce della comprensione profonda del modo con cui il pensiero
isolante definisce e determina una regione del reale, astraendola e separandola dal
destino della verita. In tal senso si comprende la connessione profonda del sapere
matematico con la negazione del linguaggio che testimonia il destino della verita.

In sintesi, come conclusione di quest’indagine, si pud dire che nell’ottica
severiniana la matematica sia realmente attraversata dalla filosofia, nel suo costi-
tuirsi storico e nelle sue profonde configurazioni teoriche. Come la scienza, ma
anche come la letteratura o I’arte, cosi la matematica ¢ un’individuazione dell’in-
conscio filosofico dell’Occidente. Le categorie filosofiche muovono le dinamiche
storiche e culturali del nostro mondo. A partire da un tentativo di individuare
le tracce di filosofia che abitano il costituirsi stesso della matematica, si perviene
alla radice profonda della matematica in quanto individuazione dell’isolamen-
to dell'Occidente dalla veritd. Ma — come lo stesso Severino segnala — la verita
appare anche nella non-verita. Per quanto essa tenti di astrarsi dal destino, ne
¢ I'apparire. Lindagine sulla radice della matematica conduce cosi al costituirsi
stesso del linguaggio che testimonia il destino della verita. In tal senso ¢ possibile
pensare alla matematica come la cartina di tornasole dell'intero costituirsi del
pensiero severiniano, tanto nel suo versante critico — pars destruens — come in
quello propositivo — pars construens.

Il presente contributo, nei suoi dichiarati limiti d’indagine, ha tentato di
mostrare una particolare prospettiva sul complesso rapporto tra matematica e
filosofia all’interno della storia del pensiero. Lo sforzo che si ¢ tentato di portare
avanti ¢ quello di sottolineare la peculiarita di questa posizione, nonché 'interes-
se che essa puo rappresentare per chi intenda ragionare sul ruolo che la filosofia
ha avuto, ha e avra all'interno delle dinamiche che il nostro mondo ¢ destinato
ad affrontare. Lungi dall’essere un modello teorico vetusto o superato, il discor-
so severiniano ci riporta con chiarezza all'importanza e all'imprescindibilita del

pensiero in grande stile.

Mathesis universalis |219
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28951 CONTRIBUTI

HUSSERL ON THE CONCEPT OF ANZAHL

Three Ways Not to Conceive it*

RoporLro CASTAGNINO

ORCID: 0009-0005-3197-9498
Universita degli Studi di Milano (ROR: 00wjc7c48)

Contacts: rodolfocastagnino00@gmail.com

ABSTRACT

This article addresses the concept of Anzahl (cardinal number) as understood by the
early Husserl, who made it the foundation of his Philosophy of Arithmetic (1891). The
discussion is developed through a comparative approach: after retracing the key fea-
tures of the characterization of the cardinal number presented in that work, the paper
examines the criticisms Husserl directs at three alternative theories — two of which are
found within the Philosophy of Arithmetic itself, and one is presented in a lecture given in
1901. These comparisons provide an opportunity to appreciate the specificity of certain
aspects of Husserl’s philosophy of mathematics, which is centered on the acts performed
by the subject. Moreover, they offer valuable insights for re-examining two recurring
themes in 7he Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology (1954): the
problematic relationship between mathematical ideality and the Lebenswelt, and the
preference for a mathematical practice centered on a symbolic mode of thought.

Keywords: Husserl, Philosophy of Arithmetic, Cardinal Number, Material Content,
Formal Concept, Sign.

HuUsSSERL E 1L CONCETTO DI ANZAHL
Tre concezioni erronee

Larticolo affronta il concetto di Anzahl (numero cardinale) per come inteso dal primo
Husserl, che lo pose alla base della propria Filosofia dell'aritmetica (1891). La discussio-
ne viene sviluppata secondo un approccio comparativo: ripercorsi i tratti decisivi della
caratterizzazione che nell’opera I'autore offre del numero cardinale, si discutono le cri-
tiche che egli rivolge a tre teorie alternative alla propria — due di esse contenute nella

* I wish to thank Davide Giovedi and two referees from Ndema for their comments on this paper.

© Rodolfo Castagnino

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.ror.org/00wjc7c48
https://www.orcid.org/0009-0005-3197-9498
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28951

Rodolfo Castagnino — Husserl on the Concept of Anzahl

stessa Filosofia dell aritmetica, una inserita invece in una conferenza tenuta nel 1901. Tali
confronti offrono I'occasione per apprezzare la specificita di alcuni aspetti della filosofia
della matematica dell’autore, incentrata sull’attivita del soggetto; inoltre, costituiscono
preziosi spunti alla cui luce rileggere due temi che ricorrono in La crisi delle scienze
europee e la_fenomenologia trascendentale (1954): la problematizzazione del rapporto tra
idealitd matematica e Lebenswelt, e la predilezione di una pratica matematica centrata su
un pensiero eminentemente simbolico.

Parole chiave: Husserl, Filosofia dell'aritmetica, numero cardinale, contenuto materiale,
concetto formale, segno.

1. INTRODUCTION

The present paper discusses some of the main features characterizing the concept
of cardinal number according to Husserl: to do that, I consider some passages
from the author’s early writings (1889-1901) on mathematics and adopt a com-
parative method. In §2 I sketch some of the basic notions presented in the Philos-
ophy of Arithmetic', particularly Chapters I, III, and IV: the following discussions
will presuppose these initial clarifications. In §3 I look at Chapter II of the same
work and consider Husser!’s critical analysis of Lange’s and Baumann’s accounts
of number; this debate is valuable since it offers especially clear insight into some
key aspects of the author’s conception of what cardinal numbers are and how
they should be thought of. In §3.1 I propose a critical reflection on the advan-
tages of developing a philosophy of mathematics which assigns a pivotal role to
intentional acts, such as Husserl’s case. In §4 I recall the treatment of Helmholtz’s
position contained in the appendix that concludes the first section of the Philoso-
phy of Arithmetic: there, the author has the chance to show how a misconception
of the nature of number concepts can undermine the adequate understanding of
arithmetic. In §5, I consider a passage from Husserl’s notes for his 1901 lectures
in Gottingen, where an assessment of Dedekind’s proposal to consider numbers
as mental creations can be found: this confrontation is enlightening, since it in-
dicates a crucial distinction between two essentially different kinds of concepts
of numbers. Finally, in §6, a brief look forward into Husser!’s latest work is pro-
vided, in order to show how some of the topics previously discussed recur in the

author’s philosophy and to justify the selection of passages here proposed.

' E. Husserl, Philosophie der Arithmetik. Mit erginzenden Texten (1890-1901), ed. by L. Eley,
Martinus Nijhoff, Den Haag 1970 (P4A from now on); Eng. trans. by D. Willard, Philosophy
of Arithmetic. Psychological and Logical Investigations with Supplementary Texts from 1887-1901,
Kluwer, Dordrecht 2003 (PoA from now on).

Mathesis universalis |221
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

2. THE NOTION OF ANZAHL IN THE PHILOSOPHY OF ARITHMETIC

First of all, some observations about Husserl’s lexicon are in order. By the word
‘Anzahl the author refers to the concept of finite cardinal numbers (two, three,
four, and so on), for which, by the time the Philosophy of Arithmetic was pub-
lished, Ernst Schroder had recently proposed the nowadays more common name
of “natural numbers”. Although Husserl takes the term Anzahl to be his first
choice, he also regularly resorts to the somewhat vaguer “Zah/”, the usual Ger-
man translation for number: for our current purposes it is enough to say that
Anzahl and Zahl are synonyms, and that Husserl pays special attention to using
the former when some contraposition is being made between cardinal numbers
and other types of number, such as the ordinals (Ordinalzahlen). The first section
of the Philosophy of Arithmetic is devoted to clarifying three basic notions that lie
at the bottom of any act of numbering, namely those of cardinal number, aggre-
gate (mainly Inbegriff, Vielheit or Menge), and collective connection (kollektive
Verbindung): since they will be at the base of our discussion, it is useful to briefly
recall what is most notable in each.

In essence, Husser!’s take is that cardinal numbers are the precise quantifi-
cation of the elements involved in an aggregate, where an aggregate is a collection
of objects made possible by virtue of a specific type of connection, called collec-
tive connection. What makes this form of connection possible is the fact that,
unlike others, it does not depend on the nature of the connected objects. Con-
sider the relation associating a color to the surface it inheres to, or that unifying
a rose, a whole whose parts are a stem, leaves, petals, and so on: in both cases, we
are confronted with relations that connect their elements after what is intuitively
given in the represented contents themselves, that is, after what Husserl calls
their primary contents. Instead, the collective connection aggregates elements
regardless of their primary contents: in this case the relation is merely an extrin-
sic one, since it has to be traced back to the psychical act that freely connects
the contents — and not to the intuited contents as such. This implies a further,
significant, difference: while grasping the relations that make up a rose only re-
quires to observe what is being given in intuition, the collective connection rests
on the performance of a mental act that arbitrarily aggregates elements sharing
no common primary contents, such as a feeling, an angel, the Moon, and Italy.

An aggregate is a group of elements resulting from the performance of
such an act, or, analogously, held together by the extrinsic link of the collective
connection. What is typical of the concept of aggregate is its indeterminacy, not
only — as just seen — for what concerns the irrelevance of the nature of the ele-
ments it connects, but also for the number of elements it can include, since, in

fact, there is no limit to the quantitative extension that an aggregate can under-

Mathesis universalis |222
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

go. We now have enough tools to understand why Husser! presents the essential
form of an aggregate as follows: «A certain something [irgend etwas] and a certain
something and a certain something, etc.»®. This formula is worth discussing: in
it, three traits are crucial. First, naming each of the connected elements «a certain
somethingy is meant to stress the irrelevance of their nature: they are included in
the aggregate only insofar as they are objects on which a psychical act of collective
connection has been performed. Secondly, the preposition «and» expresses the
collective connection itself: both the preposition and the collective connection
simply juxtapose elements in a paratactic fashion, without imposing any further
ordering on them. Lastly, the «etc.» indicates the ideally open structure of the
aggregate, which knows no maximum number as for its elements. Note, finally,
that according to Husserl the notions of collective connection and aggregate are
two sides of the same coin, for they both indicate a group of elements, although
apprehended from two different paths: while the notion of aggregate focuses on
the manifold nature of the group as such, that of collective connection captures
its essential core, what makes it what it is.

It is at this point that Anzahlen arise. The concept of cardinal number re-
moves the indeterminacy intrinsic to the notion of aggregate by quantifying it,
i.e. by specifying the precise number of elements included in the considered ag-
gregate. Assigning to an aggregate its corresponding cardinal number amounts to
furnishing a determinate description of how many its elements are. This means
that numbering objects allows one to specify the general concept of aggregate:
sticking to the formula just discussed, it is now possible to remove the «etc.» from
it and consequently to distinguish aggregates of the form «a certain something
and a certain something», which are assigned the cardinal number two, from
those of the form «a certain something and a certain something and a certain
somethingy, which are assigned with the cardinal number three, and so on. The
distinction between the concept of aggregate and the concept of Anzahl is thus
one of fineness of grain, in that this enables a richer description of a group of
objects, which is seen no longer just as the result of a collective connection, but
also as an aggregate specifically determined as to its amount. Indeed, according
to Husserl, to make a fine criterion to determine whether a concept is a cardinal
number it is precisely the possibility to employ it as a proper answer to the ques-
tion asking «how many» (Wieviel) the elements of a given aggregate are.

One last remark has to be made concerning the concept of cardinal num-
ber. According to Husserl, presenting the notion of cardinal number in general

2

PoA p. 84; PdA p. 80. Some of the passages I quote contain passages from other authors quot-
ed by Hussetl: for the sake of brevity, I refer the reader to Husserl’s works, where all the necessary
references can be found.

Mathesis universalis |223
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

as a concept is partly misleading, since «Anzahlb is strictly speaking only a general
name. As just said, cardinal numbers determine the quantity of elements in an
aggregate, by specifying how many these are. This implies, however, that the only
authentic concepts of cardinal numbers are those such as two, three, four, and
so on, whereas “cardinal number in general” is, in fact, just a name to designate
the entirety of them: in other words, if one — so to say — looks into the notion
of Anzahl, nothing more can be found in it than the specific cardinal numbers,
the only ones capable of actually quantifying the elements of an aggregate. The
comparison established as an example by Husserl is particularly clear: what holds
for “Anzahl” holds for the name “color” as well, which is nothing more than the
designation of the single colors and can by no means be taken to be something
over and above blue, red, yellow, green, and so on. If, however, it is still possi-
ble to speak reasonably, although in a somewhat weaker sense, of a concept of
cardinal number in general, it is because each specific cardinal number shares
two common features with its peers: the identity of their units, which are only
«a certain somethingy, and the sameness of the relation linking them, i.e. the
collective connection. Only by virtue of such a close resemblance between the
concepts two, three, four, and so on can the general name “cardinal number” be
accepted as a concept too.

Once these key points in Husserl’s account of number have been recalled,
we can now turn to his critical assessments of some rival proposals: their discus-

sion will offer the chance to elucidate aspects of what has been outlined so far.

3. AGAINST LANGE AND BAuMANN: WHERE NUMBERS Do Not StEM From

Chapter II of the Philosophy of Arithmetic engages in a detailed critique of several
alternative conceptions of numbers in contrast with the author’s view: among
others, Friedrich Albert Lange’s and Julius Baumann’s theories are discussed.
The main stance Husserl associates Lange with is the reduction of any
representation, including those of numbers, to that of space. Instead of follow-
ing Kant in relating number concepts with the pure intuition of time, Lange

maintains that they too root in the representation of space and of spatial things:

We originally receive each number concept [...] in the form of a sensuously
determinate image of a group of objects, whether they are only our fingers,
or the buttons and spheres of an abacus®.

> PoAp. 36; PdA p. 35.

Mathesis universalis |224
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

Showing right from the outset of his treatment of this position that he finds it
untenable, Husserl observes that the above quote sounds particularly faulty since
it implies that «the familiar general concept of number appears as an individual
phenomenon, as the sensuously determinate image of a group of spatial things»*.
In fact, according to Lange numbers would be grasped in the «synthesis of spatial
intuition»® through which spatial objects and their properties are apprehended.
The first serious accusation that Husserl draws against Lange is that of con-
fusing representations whose contents have the feature, among others, of being
spatially determined, and representations of contents gua spatially determined:
there is little doubt that cardinal numbers are numbers of things, possibly things
in space, but this does not imply that number concepts bear in themselves any
essential reference to some spatial determination characterizing the counted ob-
jects. Even if numbering were possible only for spatial things — which is not the

case —, Husserl states that

this does not yet decide whether the representation of space nevertheless
makes a special contribution to the content [Inhalt] of the number concept.
It is easy to see that it does not®.

To prove this, the author highlights the irrelevance, when it comes to counting,
of the several configurations that two apples can assume: nearer or closer, irre-
spective of whether one is on the left or at the top of the other, and so on, they
are counted as two apples nonetheless, and their place in a spatial synthesis is
irrelevant.

By attempting to explain statements on numbers in terms of statements
on space, Lange missed to acknowledge an essential heterogeneity between two
layers of experience. According to Husserl, he failed to see that there exist syn-
theses that are possible where no internal connection between primary contents
— ultimately, for Lange, space — can be found: «According to him [Lange] all
combination is supposed to occur in the content, and of course in virtue of the
form of space [Raumform] encompassing all content»’. This conviction prevent-
ed him from appreciating the specificity of the collective connection, which is in-
dependent of the features of aggregated objects: Lange could never acknowledge

that unlike space, which is a material content of experience, number concepts

4 Ibidem.
> Thidem.
¢ PoAp.37; PdA p. 36.

7 PoA p. 42; PdA p. 41. Note that «combination» translates the “kollektive Verbindung” that 1
have so far rendered with “collective connection”.

Mathesis universalis |225
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

are formal categories®. This blindness is responsible for a major descriptive lack
within Lange’s theory: indeed, it cannot account for our ability to isolate differ-
ent numbers of objects out of an identical synthetized content. Husserl considers

the scenery where five things are counted, and writes:

Can we not in the next moment pick out from among them merely two,
three, or four, through a unifying act of interest, without in the least
affecting the factually present combinations of contents (e.g., the distances,

physical bonds, or the like)??

Such a switch of interest most certainly can take place, but Lange is not able to
explain why this is so: for it to be understood one must first realize that numbers
and the collective connection they originate from emerge, once again, on a dif-
ferent level than primary contents, namely that of a psychical act.

The last remark of Husserl’s refutation concerns the correct way to con-
ceive synthetizing acts and their role: like Kant before him, Lange assumes them
to be activities through which the corresponding unified objects would be creaz-
ed. Precisely the assumption that such objects are considered nonexistent prior to

the act being performed is the reason why Husserl dismisses this interpretation:

Our mental activity does not make [macht] the relations. They are
simply there, and, given an appropriate direction of interest, they are
just as noticeable as any other type of content. Strictly speaking, creative
[schopferische] acts that produce some new content as a result distinct from
them are psychological monstrosities [ Undinge]'.

A rigorous distinction is drawn here between the subject’s mental activity and the
external objects constituting its potential contents: the mind does not create any-
thing outside it; rather, its acts are but the intellective conditions necessary for the
reception of external objects. Starting from here, Husserl averts a possible accusa-
tion against his own theory of collective connection. Indeed, this connection too is
a synthetic act, since it unifies elements into an aggregate: here the content of the
act, i.e. the aggregate, cannot be traced back to primary contents by definition of
the collective connection itself, and this could lead one to think of the latter as a

creative act. However, this is not the case and no contradiction arises, because

8 As Claudio Majolino rightly noted, by drawing this distinction Husserl is already maintain-

ing the position later to be defended in the Logical Investigations according to which geometry is
an empirical science while arithmetic is a branch of formal logic (cf. C. Majolino, Declinazioni
dello spazio. Sul rapporto tra spazialiti percettiva e spazialiti geometrica nel primo Husserl, «Paradig-
mi», 64-65, 2004, pp. 223-238, esp. pp. 233-234).

% PoAp.43; PdA p. 42.
10 PoA, pp. 43-44; PdA, pp. 42-43.

Mathesis universalis |226
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

The combination of course subsists solely and only in the unifying act itself
[...]. But there does not exist besides the act a relational content different
from the act itself, as its creative result, which the view we are attacking
always presupposes'’.

The act of collective connection actually is responsible for determining an object,
i.e. its corresponding aggregate, which could never be found among the primary
contents; but by no means does this imply the creation of the correlate of a psy-
chical act: performing the act of collective connection only leads to a concept,
the concept of number, which is the content of the act and nothing beyond it.
The nature of psychical acts is the focus around which Husser!’s assessment
of Baumann’s position as well is centered. There are analogies between the lat-
ter’s stance and that of Lange, whose account partly relies on Baumann’s: he too
misplaces numbers by positing their origin in external things, albeit he develops
deeper insight into the role played by the subject in the process of their formation.
Husserl begins by considering Baumann’s understanding that numbering
objects is an act to be framed into the psychical activity of the mind, rather than

the immediate result of their simple contemplation:

Baumann [...] affirms the participation of our psychical activity in the
formation of the number concepts. He states, for example: “The grasping
together of 1, 1, 1 in 3 is a novel act of the mind, incomprehensible
to anyone who cannot do it. That is, the mere seeing of one and one
and one thing still does not yield the number 3, but rather this novel
grasping together requires first to be done.” Thus arithmetical concepts
in general [...] originate through a “mental action that can be incited and
apprehended only in inner intuition™'*.

Husserl praises Baumann for acknowledging the active role played by the mind in
the conceptualization of number (Zahlenkonzeption), i.e. in the formation of the
concept of number. It is thereby refuted any attempt to reduce the counting of
objects to a merely reproductive activity of the mind, one that would just explicitly
predicate the feature of “being-a-certain-amount of” a state of affairs already con-
taining that feature as one among its primary contents. On the contrary, affirming
that there are four nuts on the table requires more than just a «passive reception or
a mere selective noticing of a content»'®. As seen in §2, numbering requires as its
first step the constitution (Bildung) of an aggregate out of given objects, and it is

only after such an aggregate has been constituted that it becomes possible to assign

W PoA p. 44; PdA p. 43.
12 PoA p. 45; PdA p. 44.
13 PoA p. 46; PdA p. 45.

Mathesis universalis |227
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

a number to it. The ability to delineate the boundaries of an aggregate consists pre-
cisely in the mind establishing a collective connection that includes some contents
and excludes some others: hence, an active psychical intervention turns out to be

crucial for any possible act of numbering. Husser] writes with great clarity that:

Which [...] objects, and how many of them, we colligate and enumerate
depends solely upon our interest, and thus the unification of the colligated
is exclusively determined and accomplished by a psychical act of the type
described above [namely, an act of kollektive Verbindung]™.

The author is also willing to accept, with Baumann, that numbers are «in a cer-
tain manner, purely mental creations [rein geistige Schopfungen]»": without the
psychological activity that extrinsically connects different objects, and thus re-
maining confined to the level of primary contents alone, no thought of numbers
whatsoever would be possible.

However strong the agreement with Baumann on this initial point may
be, nonetheless Husserl is forced to refute a further and somehow contradicto-
ry assumption that his adversary made. In fact, Baumann also maintained that
«external experience, on the other hand, is supposed to “bear the mathematical
in itself, independently of our mind”»': by saying so, he aimed at solving the
otherwise mysterious problem of how mathematical sciences can be so brilliantly
applied to empirical phenomena. However, this claim seems to Husserl both to
be false and to essentially undermine the so far correctly developed account of
numbers as creations stemming from mental activity. Indeed, within the frame-
work of an experience that is mathematical in itself, such as the one Baumann
just evoked, the theoretical import of positing numbers as mentally originated
concepts remains far from clear, let alone necessary: were numbers already out-
side us, why should it be necessary to think of them as mental creations? There-
fore, Husserl attacks Baumann’s internally incompatible position by coherently

defending the stance that his adversary could take only clumsily:

In the case of external activities, one certainly distinguishes the activity
from the product which it generates and which can externally persist
when the activity itself is long since gone. But the psychical activities
which ground the number concepts certainly do not produce in them new
primary contents which, cut loose from the engendering activities, could
then be found again in space or in the external world".

PoA p. 47; PdA p. 46; my insertion in square brackets.
5 PoA p. 46; PdA p. 45.
16 PoA p. 45; PdA p. 44.
7" PoA p. 47; PdA p. 46.

Mathesis universalis |228
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

The inconsistency of Baumann’s proposal rests on the fact that admitting a math-
ematically structured reality is incompatible with the claim affirming the mental
origin of the concept of number: if the external world is endowed with some math-
ematical design, then numerical concepts ipso facto have a grasp on some primary
contents of experience, which is precisely what the author denies. Note that in
this last quote, by distinguishing between external and psychical activities Husserl
is supporting once more his opposition to Kant and Lange, who thought that
synthetizing acts could create real objects: only external activities have such power.

According to Husserl, in accounting for numbers Baumann was essential-
ly misled by «an erroneous conception of the abstraction process [Abstraktion-
sprozesses] that yields these concepts»'®. The whole goal of the first part of the
Philosophy of Arithmetic is to show how tightly related to our intuitions Anzahlen
are, due to their roots in everyday experience; nonetheless, there is no way one
can — so to say — stumble across them, as if they were colors, sounds, or physical

objects, because for numbers to be grasped a psychical activity is required:

That which is intuitively present which we can encounter and observe in
space, certainly does not consist of numbers in and for themselves, but
consists, rather, only of spatial objects and of their spatial relations. But
with that no number is yet given [...]. The co-existence of objects in
space is still not that collective unification in our representation which is
essential to number’.

Baumann fails to distinguish between single counted objects and the collective
connection: only the latter is to be held responsible for the possibility to conceive
those objects as an aggregate, « plurality of objects, and hence for the rise of the
concepts of cardinal numbers, which are but specifications of the concept of ag-
gregate by quantification. The distinction that Baumann misses is made possible
thanks to the aforementioned abstraction: through it, one can acknowledge that
numbering processes, although counting objects, are never centered on objects

as such, since these are taken to be nothing more than «a certain something»®.

3.1. Critical Remarks

To conclude this paragraph, I would like to stress the strength that Husser!’s phi-
losophy of mathematics gains by emphasizing the role played by intentional acts,

18 PoA p. 46; PdA p. 45.
¥ PoA p. 47; PdA p. 46.

2 For a brilliant study on the role of abstraction in the Philosophy of Arithmetic, see . Spinicci,

Astrazione e riflessione nella «Filosofia dell'aritmetica» di Edmund Husserl, «Rivista di Storia della
Filosofia», 42, 3, 1987, pp. 519-537.

Mathesis universalis |229
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

of which Husserl provides a careful investigation and which lie at the core of his
confrontation with Lange and Baumann.

In the first place, the debate considered so far shows the advantage of de-
veloping a philosophical theory of number which includes no reference to the
peculiarity of the single counted objects. What makes Lange’s proposal signif-
icant is its attempt to found number concepts on the material components of
experience, such as space, and the intuitions related to them. On the other hand,
in §§2 and 3, I stressed how crucial it is for Husserl that in his own account no
connection can be established between what is actually given as a primary content
of experience and numbers themselves. Hence, the advantage of Husser!’s thesis
over Lange’s — and to some extent over Baumann’s too — is a descriptive one: only
his theory can justify the undoubtable fact that we are able to count any object en-
tering the field of our experience. Indeed, by refusing that the concept of number
refers to, or even depends on that of space, the author can justify the fact that we
can number objects devoid of spatial extension, and even collect groups of objects
among which some have a location in space while others occupy no place at all.

However, a deeper assessment can be given of the advantages taken by a
theory of mathematical knowledge centered on the phenomenological notion of
act. Nowadays, it is quite customary to label Husserl’s position regarding mathe-
matical objects as a form of Platonism, the theoretical option according to which
mathematical statements revolve around existing abstract objects. Indeed, little
doubt there can be about the fact that already since his Philosophy of Arithmetic
Husserl acknowledges the existence of mathematical objects, such as cardinal
numbers; however, a further step is in order for gaining more refined insight into
Husser!’s conception of mathematical objects®’.

While introducing the Platonist stance in mathematics, Marco Panza and
Andrea Sereni stress the tight bond relating i) the existential statement about an
abstract mathematical object, ii) the clarification of the nature of such an object,
iii) and consequently the way in which it exists: merely asserting that numbers
exist (i) may not mean much if no further details are provided on what they
are (ii) and, hence, on how their existence is to be understood (iii)*>. Moreover,

mathematical Platonism faces another challenge: it is compelled to tackle the

2 «Husserl sans doute est ‘réaliste’ en logique, comme se plaisent a [écrire les commentateurs an-

glo-saxons; mais le difficile & comprendre est qu'ille soit toujours déja sur le terrain — et sur le terrain
seulement — de la phénoménalité> (]. Benoist, Phénoménologie, sémantique, ontologie. Husser! et la
tradition logique autrichienne, Presses Universitaires de France, Paris 1997, p. 233).

22 Cf. M. Panza, A. Sereni, I/ problema di Platone. Una storia della filosofia della matematica
e un'introduzione al dibattito contemporaneo, Carocci, Roma 2009, pp. 21-22. Note that only
points i) and ii) are discussed there: I added point iii) since I believe it to be implicitly contained
in ii).

Mathesis universalis |230
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

so-called “access problem”, that is to explain how abstract and existing mathe-
matical entities are known?. Without committing to too detailed an exposition,
the rest of this subparagraph is devoted to sketching how Husserl’s philosophy
fits into this debate: his proposal proves a sound attempt to make sense both of
mathematical concepts and of mathematical knowledge by insisting solely on the
role played by acts of consciousness. Since the route undertaken in the Philosophy
of Arithmetic culminates in the Logical Investigations, these are worth consider-
ing in order to fully appreciate Husser!’s theory of mathematical objects.

The Second Logical Investigation is devoted to clarifying the consciousness
of general objects (Allgemeinbeitbewusstsein), among which mathematical ones
are included, and to presenting the peculiar form of Platonism or Idealism ex-

plicitly endorsed by the author. In the introduction, he states that his goal is now

to assure the basic foundations of pure logic and epistemology by defending
the intrinsic right [Eigenberechtigung] of specific (or ideal) objects to be
granted objective status alongside of individual (or real) objects. This is
the point on which relativistic, empiricistic psychologism differs from
idealism, which alone represents the possibility of a self-consistent theory
of knowledge*.

To begin with, Husserl’s Platonism has a broader meaning than the mathemat-
ical one, since it is thought of as a global theory of species and general objects:
it acknowledges as existent not only — say — numbers but also other general
concepts, such as the red color. Hence, in Husserl’s philosophy, mathematical
Platonism appears as the application of a general strategy, that of recognizing the
existence of general objects, to the particular domain of mathematics®. Once
this clarification has been offered, it is true that the author has no doubt about
the lawfulness of defending i): refusing to accept the existence of general objects

B «Se gli esseri umani posseggono cinque sensi per osservare la realts materiale che li circonda, con

che mezzo essi osservano la realtt matematica? Se fosse possibile risolvere facilmente questo problema,
oggi detto problema dell'accesso, il platonismo in filosofia della matematica sarebbe probabilmente
una tesi scontata. Ma cosi non é. E per questo che, pur essendo un'opzione ontologica, il platonismo
porta con sé un problema epistemologico che potremmo, in generale, formulare cosi: se la matematica
parla di oggetti astratti, come possiamo conoscere cio di cui parla’» (M. Panza, A Sereni, I/ problema
di Platone, cit., p. 38).

24

E. Husserl, Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster Téil, ed. by U. Panzer, Kluwer,
Dordrecht 1984, p. 112 (LU from now on); Eng. trans. by J.N. Findlay, ed. by. D. Moran, Logi-
cal Investigations, Routledge, London 2001, p. 238 (L] from now on). Husserl’s analogous self-in-
troduction as a logical Platonist occurs in his attempt to write a new preface to the second edition
of his Investigations: it is pointed out below how loosely the author’s usage of that labelling is.

» 'This is the picture ultimately emerging from the Logical Investigations theoretical frame-

work. However, such a picture does not contrast with the legitimate assertion that Husserl’s
conceptions of the Allgemeinbeitbewusstsein and general objects was at first developed precisely
starting from reflections on the nature of mathematical objects and truths: see e.g. Husserl’s own
statement opening the Preface to the first edition of the Investigations.

Mathesis universalis |231
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

would be a serious misunderstanding of what and how our consciousness’ activ-
ity unfolds — and ignoring this amounts to betraying the descriptive attitude at
the core of phenomenology.

As for ii) and iii), it is legitimate to think that — at least in the Second Logi-
cal Investigation — Husserl’s attention is mainly devoted to tackling the issues they
raise. Starting from iii), the author stresses that his idealistic position in logic im-
plies no metaphysical commitment. In particular, and having Plato as his critical
target, he refuses to identify his own claim on the existence of general objects
«with the assumption that the Species really exists externally to thought»?. Ac-
knowledging the existence of general concepts such as the color red and number
two does not amount to asserting that these exist in a real (rezl) fashion, i.e. in
space and time, the way a book or a human being do. Rather than ending in this
erroneous hypostatization, which conceives existence only as factual existence,
Husserl embraces the notion of holding (gelten), that is of being valid — or exist-
ing — ideally, i.e. regardless of any temporal determination®. This appears as the
only plausible way to conform to what is given: on the one hand, as seen in i), the
existence of general objects cannot be denied without losing a grip on our expe-
rience; on the other hand, the tenet of a philosophical description of our experi-
ence could not tolerate the forced conflation of two different modes of existence
into a single one. Hence, the answer to iii) is that general objects exist in virtue
of their validity and have no connection with spatiotemporal determinations.

For the present reading, the answer to ii) constitutes the most character-
istic trait of Husserl’s position. Usually, mathematical Platonism is immediately
taken as a strong defense of the existence of mathematical entities, and it is there-
fore considered as a realist reflection on mathematical objects. However, such an
approach is inconceivable within the metaphysically neutral framework of the
Logical Investigations, which, on the contrary, tackles the issue of ideal objects a
parte subjecti. In other words, from their merely descriptive point of view, the
only relevant datum consists in the intentional life of consciousness: there is no
place for objects whatsoever unless their constitution through performed inten-
tional acts has first been secured. If then one looks at intentional acts only, these
reveal that often numerically different acts are directed toward the same mean-
ing: their meaningfulness involves a reference to an invariant element that can

be taken to mark their ideal unity®®. Indeed, Husserl’s Platonism comes into play

2% LIp.248; LU p. 127: «Die Annahme einer realen Existenz von Spezies aufSerhalb des Denkens».

¥ Here Husserl benefits from the reading of Plato’s doctrine of ideas that Lotze developed in

his Logic: for the sake of brevity, this topic will not be dug into here.

B «Linvariant est ce qui est produit dans la conscience [...] que cest ‘le méme qui est exprimé, au sens

du ‘mémé qui serait exprimé dans les autres occurrences du méme acte d'expression. Lunité de significa-

Mathesis universalis |232
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

as the answer to the descriptive fact that we can mean the same thing repeatedly:
it originates from reflections on intentionality and language rather than from a
realist ontology”. Once Husserl’s conception of general objects has been under-
stood, ii) can be correctly answered. Mathematical “objects” are but the identical
goals intended by the intentional acts performed by consciousness when think-
ing about mathematics: their ideal nature and their generality follow from the
peculiar characters of the acts that direct consciousness toward them — characters
whose illustration is developed in the Second and the Sixth Logical Investigation.
Furthermore, by choosing consciousness’ intentional acts over objects as a start-
ing point to found his idealistic stance in logic, Husserl can avoid giving an onto-
logical treatment of the access problem, which is bypassed. Indeed, our access to
mathematical objects need not be explained by introducing some sort of connec-
tion between consciousness and another alleged ontological dimension to which
those would belong. Rather, mathematical and general objects are the meaning-
ful ideal units aimed at by the intentional acts performed by consciousness when
thinking about the red color or number two, i.e. by the Allgemeinheitbewusstsein:
the simple act of intending them provides access to those ideal objects, which

would not enter the field of conscious experience otherwise.

4. AcaiNsT HELMHOLTZ: WHAT NUMBERS ARE NOT

In Husser!’s early reflections on arithmetic, Helmholtz is one of the most promi-
nent figures to be often mentioned and whose contribution is dismissed as a dis-
torted understanding of what numbers are. Two main claims can be indicated as
the reasons for such dissent: first, the nominalist position Helmholtz assumed re-
garding arithmetic; second, his claim that the cardinals could only be conceived
after and by means of the ordinals. Both these issues are addressed by Husserl in
the appendix placed at the end of the first part of the Philosophy of Arithmetic and
titled 7he Nominalist Attempts of Helmboltz and Kronecker — incidentally, very
lictle is said there about Kronecker.

tion est ['idée dune identité de visée» (J. Benoist, Phénoménologie, sémantique, ontologie, cit., p. 54).

# Emiliano Trizio pointed this out with great clarity when he stated that Husserls idealism in

the Logical Investigations «E soltanto una conseguenza generale della veriti di certi giudizi, ‘di quelli
cioé nei quali si giudica sui numeri, le proposizioni, le figure geometriche, ecc.’e |...) si configura come
una presa di posizione ontologicamente minimale derivante dalla necessitir di ammettere la sensatezza
e la verita di certe classi di giudizi. Si tratta quindi di un idealismo dettato da considerazioni logiche
e gnoseologiche, e che pertanto deve trovare il suo chiarimento ultimo nella fenomenologia dei vissuti
logici e, in particolare, nella fenomenologia delle forme della coscienza della generalitar (E. Trizio, Gli
oggetti generali tra ontologia, logica e fenomenologia. Commento alla Seconda ricerca logica, p. 108,
in D. Manca, F Nobili (a cura di), Le Ricerche logiche di Husserl. Un commentario, ETS, Pisa
2024, pp. 99-115). Note that the same entanglement between epistemological and ontological
issues was already detected in the passage quoted in footnote 23.

Mathesis universalis |233
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

According to the author, Helmholtz fell into the same misconception that
also afflicted Berkeley, namely that of reducing numbers to the signs used to desig-
nate them, thereby ignoring their true conceptual nature. Numerals, i.e. symbolic
notations indicating the concepts of numbers, and numbers themselves are here
identified with one another. Once numbers are thought of in this way, it is easy to
deem them «first and foremost [...] arbitrary symbols [willkiirliche Zeichen]»™, as
Helmbholtz defined them indeed: this is what Husserl calls nominalism. Since his
adversary did not go to great lengths to clarify «what it then is that these symbols
do genuinely signify»*', Husserl himself endeavors to find it out. It is worth recall-
ing here that the whole second section of the Philosophy of Arithmetic rests on the
conviction that signs serve as substitutes for something else, i.e. the symbolized:
it could well be the case that what is substituted by them is either only tempo-
rarily or on principle unavailable to consciousness, but the fact remains that the
necessary role played by the substituted must be acknowledged for the notion of
symbol to make sense. Therefore, there must be a reference corresponding to the

sign, i.e. a unity to which any numeral corresponds and which justifies its use:

In the different cases they [symbols] can designate the most heterogeneous
of objects, and yet the designation of those objects is no arbitrary one.
Wherever we use the term «fiver, it occurs in the same sense [in demselben
Sinne]. In what is it therefore grounded that the most dissimilar of
representational contents are designated in the same sense by these signs?
In short, what is the concept which mediates [vermittelt] each use of the
signs and constitutes the unity of their signification?

If the attribution to a group of objects of its corresponding number is not to
be random, there must be a criterion underlying it: «In the things or the group
itself there must be found something that is specifically touched upon by these
signs»®. The attribution of numbers cannot depend on the primary contents of
the enumerated objects, since one can enumerate any group of things whatsoev-
er. It cannot be arranged according to the fact that each enumerated object is a
unity either, for this would not explain the variety of numbers. Thus, according
to Helmbholtz, the criterion guiding the enumeration process is to be found in
the ordering principle numerals are endowed with by stipulation: once the suc-

cession of numbers — taken to coincide with numerals — has been stipulated, then

3% PoA p. 182; PdA p. 173. Note that Husser]l does not really distinguish between “sign”
(Zeichen) and “symbol” (Symbol), and that he sometimes names symbol both the sign and the
object the sign stands for; I will interchangeably use sign and symbol, for this does not imply
ambiguities for the present purposes.

3V Thidem.
32 Ihidem.
3 Ibidem.
Mathesis universalis |234

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

numbering is but the process through which the elements of a group are ordered
in a series. Now «each sign is a sign of an order, it is the sign of an ordinal number
in the usual sense of the phrase. The signification of each sign lies accordingly in
its place value [Stellenwerte]»*. Ultimately, numerals are signs that stand for the
position of the enumerated objects: this is the concept that mediates their appli-
cation and that constitutes the unity of their signification, as Husserl’s phrasing
went. However, a relevant shift should be clear by now, since numbering comes
here to mean ordering: it would not be answering the question asking «how
many» anymore, rather it would be the reply to the question asking “which place
in the series”. In other words, Helmholtz «confuses the concepts one, two, three,
etc., i.e., the number concepts in the common sense of the word, with the ordinal
number concepts (first, second, third, etc.)»®.

In fact, Helmholtz deemed ordinal numbers to have pre-eminence over the
cardinals, for the former would be defined through the latter. Take a group of ob-
jects, say M, whose ordering requires the sequence of numerals from 1 up to 7: the
number of objects included in that group, i.e. the corresponding cardinal number, is
n. From this definition, Helmholtz observes that cardinals remain unchanged if the
ordering of the objects that they number varies: however these may be reordered,
thereby assuming different ordinals each, a unique cardinal will always correspond
to them?. Husserl proves the untenability of such a theory by invoking a descriptive

account of the usual understanding of statements about aggregates:

If I say, e.g., “the number of these apples is four”, I certainly do not then
have in mind the circumstance that, given some ordering of the apples, the
last element is the fourth, but rather precisely that one and one and one
and one apple is present”.

The content of Anzahl bears no reference to an ordering relation between the con-
tents it numbers; instead, it involves exclusively the reference to their collective

connection and the thereby founded aggregate that it quantifies®. Against Helm-

3 PoA p. 183; PdA p. 174.
3 Ibidem.

% For a discussion of Helmholtz’s theory of numbers, see E Biagioli, Space, Number, Geometry

from Helmboltz to Cassirer, Springer Cham, Switzerland 2016, esp. pp. 811I.
7 PoA pp. 184-185; PdA pp. 175-176.

3% By the time the Philosophy of Arithmetic was published, Husserl had already gained full
awareness that the ordinals and the cardinals constituted two essentially different kinds of num-
ber concepts, entertaining no relation — let alone a dependency relation — one with the other.
This emerges clearly from the manuscript known as Arithmetik der Reiben und reihenartigen Gros-
sen, almost certainly meant for the Philosophy of Arithmetic, unless later cut: the text is contained
in E. Husserl, Studien zur Arithmetik und Geometrie Philosophie der Arithmetik (1886—-1901),
ed. by I. Strohmeyer, Martinus Nijhoff, Den Haag 1983, pp. 154-214; for a philological and
philosophical discussion, see C. lerna, 7he Beginnings of Husserl’s Philosophy, Part 1: From Uber

Mathesis universalis |235
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

holtz’s foundation of the cardinals on the ordinals, Husserl rather maintains that
these two classes include concepts whose content is altogether heterogeneous: the
cardinals quantify aggregates, the ordinals order their elements.

So far Husserl has rejected Helmholtz's attempt to found the cardinals on
the ordinals. However, the issue of nominalism has not been seriously tackled
yet. In this respect, after stating that numbers are but arbitrary symbols, Helm-
holtz argued that nothing in the series of numbers could be said to be «naturaly,
since it is just the result of an arbitrary convention. Husserl’s reply is that such a
claim holds exclusively for numerals: of course, other than a stipulation, there is
no reason why «4» could not be taken to designate number three instead of «3».

However, this is as much as can be granted to Helmholtz:

Those who speak of a natural ordering in the domain of numbers surely do
not mean the ordering of arbitrary symbols, but rather of certain concepts
designated by means of them. Whichever we consider, whether the ordinal
numbers or the cardinals [...], we always come to the result that the
sequential order is one grounded through the nature of these concepts
themselves®.

As soon as one acknowledges that numerals are but signs that stand for the cor-
responding number concepts, then any talk of arbitrary stipulations must cease:
according to Husserl, neither the ordinals nor the cardinals are established by
convention, because their succession depends directly on their conceptual con-
tent. It is because an aggregate of four elements is greater than an aggregate of
three by one unit that a certain ordering between numerals is strictly necessary;
analogously, it is because what comes fourth succeeds immediately, i.e. without
leaving any empty place between them, what comes third that a certain ordering
between numerals is strictly necessary.

Husserl identifies the reason for this error in a superficial understanding
of the processes through which we enumerate. Indeed, when numbering a group
of elements, we hardly ever pay attention to the fact that — say — by adding one
further apple to the group of apples we are enlarging the previous aggregate by
one unit. Rather, we compute on symbols, whether they are written or oral:

We proceed in such a way as to correlate mechanically [mechanisch zuordnen]
the number names with the members of the group to be counted, and then
take the last name required as that of the number sought. In actuality
the names serve us in the first place as a mnemonically fixed sequence
of symbols devoid of content [inhalssleerer]; for during the enumeration

den Begriff der Zahl 7o Philosophie der Arithmetik, «The New Yearbook for Phenomenology and
Phenomenological Philosophy», 5, 2005, pp. 1-56.

¥ PoAp. 185; PdA p. 176.

Mathesis universalis |236
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

their conceptual content [begrifflicher Gehalt] is totally absent from our
consciousness. Only after completion of the process, and in the light of its
true purpose, does the [...] number concept enter into consciousness as
the signification of the resultant number word™.

Provided that to each counted element a corresponding sign is associated, the
numbering process unfolds without our mind being aware of it: it is only when it
comes to knowing how many elements have been counted so far that conscious-
ness cares about actually reaching the meaning, i.e. the concept, the last em-
ployed symbol stands for. For he neglected this dynamic and confused «symbol
and thing»*!, Helmholtz could not see that behind the external and blind process
of numbering there always lie the concepts for which the symbols involved in the
process stand for.

Husserl’s confrontation with the nominalist position is particularly rele-
vant because the latter is antithetical to the explanation the author himself will
provide for numerals in their relation to concepts. Indeed, the second section
of the Philosophy of Arithmetic is devoted, among other tasks, to grounding the
claim that any operation on symbols can be potentially accompanied by its coun-
terpart on the level of actual inferences between concepts, and that in fact its
legitimacy relies entirely on this possibility. In other words, Husser] holds that
arithmetic would be inconceivable if there were nothing more to it than a mere
game of signs: the possibility to blindly derive signs from other signs instead of
performing actual judgments on number concepts strictly depends on the possi-
bility that, in principles, any legitimate manipulation of signs can be justified by

resorting to the concepts the involved signs stand for.

5. AGAINST DEDEKIND: WHAT CARDINAL NUMBERS CANNOT BECOME

The last contrast that I would like to assess is discussed by Husserl in the so-called
“Doppelvortrag’ he held in Gottingen during the winter of 1901: even without
reconstructing here the bigger picture of the lectures into which the passages I
will discuss fit, some preliminary considerations are necessary.

Already in his early writings devoted or related to the Philosophy of Arith-
metic, Husser] deemed the problem of widening the numerical field as one of
the utmost urgency for a philosophical understanding of mathematics. While
no doubt could be raised about the legitimacy of the notion of Anzahl, which
deserves full citizenship in the realm of concepts by virtue of its origin in every-

9 PoA p. 186; PdA p. 177.
4 Thidem.

Mathesis universalis |237
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

day experience, according to the Husserlian view — which in this respect is no
exception within the second half of the nineteenth century — the same could not
be said for other numbers, such as negative, rational, irrational numbers, and so
on. In particular, these are philosophically suspicious notions because it does not
seem possible to associate with them any concrete phenomenon from which they
could stem: what is the empirical ground on which the square root of a negative
number could be justified? There is none. This deficiency leads Husserl to name
such notions “Quasi-Zahlen” — literally “almost-numbers” — thereby stressing the
gap that separates them from the Anzahlen, whose rooting in intuition instead is
guaranteed, as the first section of the Philosophy of Arithmetic certifies. The rele-
vance of attempting to provide a philosophical understanding of Quasi-Zahlen
is enhanced by the fact that their unclear status is nonetheless matched by the
pivotal role they play in the vast majority of calculations: unclear as they may be
as to their meaning, Quasi-Zahlen prove formidable tools for solving mathemat-
ical problems.

In this context, the two Géttingen lectures raise the issue of how compu-
tations involving Quasi-Zahlen can be deemed legitimate: this is what Husserl
introduces here as the problem of the “/magindres” in mathematics, where ‘Imag-
indres’ is just another expression to designate almost-numbers. The answer pro-
vided by the author is that such computations can be deemed valid provided that
some precise logical conditions are respected. However, rather than in Husser!’s
specific answer to the main problem just sketched, here I am only interested in
discussing the author’s critique of a theoretical move made by some mathemati-
cians when it comes to defining how numbers could be understood*.

Since almost-numbers are encountered as derivative notions from cardi-
nals, their clarification soon translates into an inquiry into how the numerical
field can be widened, or, analogously, how new number concepts can be intro-
duced. Husserl discusses five different proposals to accomplish such an extension
and consequently to compute in the /magindres: among them, one treats num-

bers as mental creations. According to this position too it is true that Quasi-

Zahlen are

concepts to which no object can correspond. But who forces us to stay
within the restricted number domain? Numbers, after all, are mere creations
of our mind [Schipfungen unseres Geistes] through the act of counting®.

2 For an exhaustive assessment of Husserl’s lectures see S. Centrone, Logic and Philosophy of
Mathematics in the Early Husserl, Springer, Dordrecht 2010, pp. 148fL.

“ PoAp. 413; PdA p. 434.

Mathesis universalis |238
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

The possibility of exhibiting an object is not deemed to make a fine criterion to
determine whether something is a number or not. Rather, this position argues
that numbers are legitimate whenever a system of laws governing their behavior
can be provided such that: i) some restrictions on the original numerical field
are removed, i.e. the original numerical field is widened, and ii) the laws holding
for the original numerical field keep holding even for the widened one. Husserl’s
example will help clarify these conditions.

Take the equation ‘a + x = ¢’: if ¢ < a, then there is no solution for it within
the realm of Anzahlen, the original numerical field. However, the solution can
easily be found through the definition of a new number, number ¢ — a, whose
introduction is meant precisely to overcome the restriction on the possibility of
performing subtraction. In this case, according to the discussed theory, the orig-
inal numerical field would have been extended from the cardinal numbers to the
negative numbers. As for i), such an extension amounts to the removal of some
previously established restraints, namely the subtraction operation is no longer
defined only where the minuend is greater than the subtrahend. As for ii), the
newly imposed rules do not conflict with those holding in the original field: this
requirement of conservativity prevents the definition of negative numbers from
being incompatible with the cardinals, since it is possible to compute through
the extended field according to the same rules. If i) cannot be strictly called a
condition on the creation of new numbers — in fact, it is the aim of the creation

—, particular attention must be paid to ii):

We have only to convince ourselves that the laws of operation for this
number [the newly created one], which are carried over from the numbers

defined as primordially valid and possible, can yield no contradiction in

the total system of the operations*.

This position was embraced by Richard Dedekind, whom Husser] explicitly
quotes referring to his Continuity and Irrational Numbers: there one can read of
the «novel act of creation [Schipfungsaktes)»® through which the human mind
brings to light new numbers meant to be the results of operations performed be-
yond initially given restrictions. Note that here the characterization of numbers
as mental creations (Geistschopfungen) acquires an altogether different meaning
from the one attributed to it by Baumann. In the context of that discussion,
referring to numbers as Geistschopfungen amounted to acknowledging their de-

pendence on a psychical act of constitution and to emphasizing the hiatus be-

44

PoA p. 414; PdA p. 434; my insertion in square brackets.
© Tbidem.

Mathesis universalis |239
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

tween those and concepts of primary contents, i.e. contents located in the ex-
ternal world; provided that the expression was understood in this sense, Husserl
could then endorse the qualification of numbers as mental creations. On the
contrary, I will now show why the author cannot accept numbers to be mental
creations in the sense that Dedekind conferred on this expression, and that is
taken by Husserl as potentially ending up in an empty verbal game.

After this minimal depiction, Husserl clearly states that the Dedekindian
position is untenable, and to show why, he recalls the results of the analysis he
developed ten years earlier in the Philosophy of Arithmetic. Anzablen were there
found to be the possible specifications of the concept of aggregate, with respect
to the quantity of elements collectively connected; consequently, the most effec-
tive criterion for recognizing whether a concept was an Anzahl or not turned out
to be checking whether it could serve as a proper answer to the question asking
“how many”. This reveals that the concept of cardinal number has a material
content, meaning that it is bound up with an objectual field, i.e. that of aggre-
gates of elements and their classifications in quantitative terms. Such a charac-
terization, however, leads to acknowledging that the concept of cardinal number
is «the closed manifold of particularizations that are possible in the sphere of the
concept how many»*, hence implying the impossibility of any extension of it.
More precisely, widenings of the numerical field by creation, such as the one seen
in the example, are far from guaranteeing that as a result of the creation a valid
concept is obtained. This is the relevant point at stake: if, on the one hand, it is
possible to define new numbers by modifying at a purely formal level the condi-
tions for executing operations, on the other hand such a definitional procedure
cannot be taken to ensure a corresponding match in terms of the meaningfulness

of the concepts involved. Husserl writes:

Now I certainly can give various definitions on the basis of the operations
which are grounded in the Idea of the cardinal number. But certain
results of operations are contradictory to the Idea of “how many”; and
if I define these, then I have defined, precisely, contradictory numbers
(widersprechende Zahlen]. The sphere of the concept of cardinal number
I cannot, without absurdity, arbitrarily expand on the basis of creative
definitions, for it is this concept, indeed, which imposes limits [Grenzen]
on me?.

Particularly the last sentence just quoted is here significant, since there lies the

core of Husserl’s argument against Dedekind’s position. Meaningful material

46

PoA p. 414, my emphasis; PdA p. 434: «Diedgexc/a/ossene Mannigfaltigkeit von Besonderungen,
die in der Sphire des Begriffes Wieviel maglich sin

7 PoA p. 414; PdA pp. 434-435.

».

Mathesis universalis |240
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

concepts do not allow for 27y manipulation, precisely in virtue of their meaning-
fulness: their material content prescribes them their rightful uses and prevents
the wrongful ones, setting rigorous limits to the use that can be made of them.
This is the kind of reasoning behind Husser!’s distinction between Anzahlen and
Quasi-Zablen: while the former actually have a meaning, being justified on the
ground of experience as valid answers to the question “how many”, the latter are
the results of merely formal stipulations, i.e. of definitions obtained by adjusting
the laws regulating operations.

Husserl insists particularly on the arbitrariness of the characterization of

numbers as definitions:

The definition is an arbitrary stipulation [Festsezzung] of the signification
of a word: In this we are certainly unrestricted. But once a word — e.g., the
word “number” — is confined to a given domain of objects [Objektgebiet],
one that clearly presents itself as possible, then I cannot decree through
some sort of arbitrary stipulation that the domain shall admit of an
expansion by means of new objects*.

This opens up a deeper understanding of the issue Husserl is dealing with. As
mentioned, Quasi-Zablen pose a double problem: not only is their nature or
meaning unclear from a conceptual point of view, but also their effective use in
computations is mysterious, since it is not easy to see how notions with such an
uncertain status can still prove crucial tools for arithmetical calculations. This last
side of the question, namely that of justifying the successful recourse to such no-
tions, remains totally unanswered by the Dedekindian approach. When it comes
to trying to make sense of almost-numbers and to understand how and why they
can provide correct results, merely stating that they should be thought of as defi-
nitions compatible with computational rules is not an answer, in that it does not
explain the reason why their introduction should be understood as a theoretically
safe move to be accepted as legitimate. Precisely because at stake here is an issue
of justification, Husserl can state that «it is incomprehensible how one can claim
that the difficulty is in some way eliminated by means of arbitrary definition
(durch die willkiirliche Definition]»®.

As a conclusive remark, Husserl observes that the proposal discussed so far
rests on «a certain conceptual displacement»”, namely the shift from the con-
cept of cardinal number to that of positive integer number: this precious hint is
worth delving into. Once it has been made clear that Anzahlen can undergo no

extension, Husserl writes:

% PoA p. 414; PdA p. 435.
O Thidem.
0 PoA p. 415; PdA p. 435.

Mathesis universalis |241
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

But we no doubt can abandon the concept of number and, by means of the
formal system of the definitions and operations that are valid for cardinal
numbers, define a novel, purely formal concept, that of the positive whole
numbers. And this formal concept of the positive numbers can, just as
it itself is delimited by definition, be expanded by new definitions, and
indeed in a manner free of contradiction’".

A distinction is drawn here between two different kinds of concepts: on the one
hand, there are concepts such as Anzahlen, while on the other hand, there are for-
mal concepts, such as positive whole numbers, negative whole numbers, and so
on. Although Husserl does not state it explicitly, what characterizes the first kind
of concepts is clearly their material content or, in other words, the fact that they
owe their meaning to concrete phenomena accessible on the empirical ground:
this origin causes such concepts to be somewhat closed, to employ Husserl’s
expression, i.e. they cannot undergo any extension without turning into absurd-
ities. Formal concepts, instead, gain their entire meaning from the definitions
shaping them and from the rules prescribing how to manipulate them: since they
do not owe their legitimacy to any concrete phenomenon, they can be widened
and extended in order to suit the mathematicians’ needs. In this regard, formal
numbers are creations whose form depends solely on the purely analytic criterion
of conforming to the law of contradiction: once this requirement is satisfied, no
absurdity shall arise>.

The subtle conceptual shift between Anzahlen and positive whole num-
bers was eased by the fact that the very same formal rules holding between the
cardinals serve as a basis out of which the formal concepts of whole numbers are
carved out; however, it is exactly this distinction that constitutes the focal point
of Husserl’s argument against the creative approach to the widening of the nu-
merical field. As Stefania Centrone pointed out with great clarity, the reason for
the author’s dissent against Dedekind’s strategy is to be found not so much in
the method it adopts as in the concept taken as the starting point for the creative
extension®. In fact, Husserl himself in his early writings on mathematics gives

analogous accounts of how the extension of the numerical field should work:

U Tbidem.

52 To investigate further on this topic see . Spinicci, recensione a E. Husserl, Studien zur Arith-

metik und Geometrie, ed. by 1. Strohmeyer, «Rivista di Storia della Filosofia», 41, 1, 1986, pp.
177-187.

53 «Husset!’s critique is not focused on a logical difficulty in Dedekind’s theory [...], but rather

on a more philosophical problem: the formal procedures by which the expansion of the natural
numerical field is obtained are correct, but Dedekind’s conceptual presuppositions concerning
the foundation of that expansion are not acceptable. The core of Husserl’s argument is that one
cannot expand the concept of natural number (Anzahl)» (S. Centrone, Logic and Philosophy of
Mathematics in the Early Husserl, cit., p. 162).

Mathesis universalis |242
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

the clearest example is contained in Chapter VIII of the Philosophy of Arithmetic.
There, Husserl opposes Frege’s proposal to assimilate zero and one to the Anzahl-
en, claiming that instead of quantifying an aggregate those notions deny its exist-
ence: replying “zero” or “one” to the question asking how many elements are in an
aggregate implies that there is, respectively, no element or no multiplicity of ele-
ments at all. Once again, the material content of the concept of cardinal numbers
sets us limits to their possible extensions: zero and one do not belong with them.
However, Husserl immediately notes that it is reasonable to include zero and one
among numbers if one considers the method through which they are obtained,
namely that of a gradual addition of units: just as three is two units plus one unit,
two units are one unit plus one unit and one unit is the addition of one unit
where no unit was previously given. This constitutes a preliminary, embryonic,
extension of the numerical field, and it is owed to purely operational reasons: zero
and one are essential for configuring a proper numerical system through which
more complex and more formal computing can be achieved. Hence, in agreement
with Dedekind in this regard, Husser] too acknowledges that it is the operations
that must lead the widening of the numerical field: the requirement of their en-
compassing executability leads to newly defined numbers. Instead, Dedekind’s
mistake consists in not differentiating between materially determined concepts,
such as the Anzahlen, which are a closed manifold and begin no sooner than the
cardinal two, and formal concepts, shaped by the definitions imposed on them

according to operational requirements, such as the integers.

6. A GLIMPSE AHEAD

Before concluding the present paper, I would like to show how meaningful the
topics addressed in §§3-4 are for Husserl: to this end, I will look at §9 of his
latest work, 7he Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology.
There — although from a significantly different and broader point of view, which
I will not discuss here’* — two of the themes discussed by Husserl in the Philoso-
phy of Arithmetic reappear, namely A) the legitimacy of considering mathematical
objects as primary contents of experience — or, in a non-phenomenological fash-
ion, as existing in the external world — and B) the role of numerals in calculation.

A) S9 of The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology
opens by stating that «for Platonism, the real had a more or less perfect methexis

> For more thorough readings of 7he Crisis, see D. Moran, Husserls Crisis of the Europe-

an Sciences and Transcendental Phenomenology. An Introduction, Cambridge University Press,
Cambridge 2012; and P. Spinicci, 1/ mondo della vita e il problema della certezza. Lezioni su Husser!
e Wittgenstein, CUEM, Milano 2000.

Mathesis universalis |243
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

in the ideal»*. By «methexis» Husserl evokes the conception according to which
the phenomena that populate our world are but the derivative outcome of a truer
dimension, which would allegedly constitute the deepest level of being, namely
its ideal component. The development of Husserl’s philosophical reading of the
history of modern thought revolves around the key role that the presupposition
of methexis would have played: from the late sixteenth century on, the Platonic
proposal of a realm beyond the sky would have been translated into that of a
nature intrinsically codified according to mathematical language — as Husserl
puts it, «through Galileo’s mathematization [Mathematisierung) of nature, nature
irselfis idealized»*®. Modern thinkers saw in mathematics the ideal component of
reality, and moved it within experienced phenomena: according to this idealized
conception of nature, mathematical objects were deemed to constitute the inner
and truer core of what is ordinarily perceived. In Husserl’s reading, in the life
world, i.e. in the world as we know it before any attempt to offer a theoretical
account of it, anything that manifests does so within a range of approximation
or typicality. With an example, leaves from the same species of tree will never be
exactly the same, but will nonetheless share a certain degree of similarity, which
allows for distinctions between a certain type of leaves, belonging to a species
of tree, and another type of leaves, belonging to another species. These essential
fluctuations in the material objects of intuition, when considered all together,
determine the habit of the life world, namely the fact that phenomena within it
manifest, not without variations, according to a global style’”. However, instead
of elaborating a comparable descriptive account of the world and its phenomena,
modern thinkers chose to provide an explanation for them: consequently, below
the approximate style characterizing intuitable objects they posed the ideal of
mathematical exactness, understood as the metaphysical cause underlying na-
ture. It follows from this perspective that experience is split: on the one hand,
there are phenomena as they enter the subject’s field of perceptual experience, be-
ing thereby modified according to the functioning of human apparatuses; on the
other hand, there are phenomena as they truly, ideally, are, that is, phenomena
as they are understood and explained by mathematics and natural sciences — in

other words, as the 7es extensa subject to motion.

> E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenol-

ogie: eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie, ed. by W. Biemel, Martinus Nijhoff,
Den Haag 1976, p. 20 (K from now on); Eng. trans. by D. Carr, The Crisis of European Sciences
and Transcendental Phenomenology. An Introduction to Phenomenological Philosophy, Northwest-
ern University Press, Evanston 1970, p. 23 (C from now on). On the notion of methexis in 7he
Crisis see the above quoted P. Spinicci, I/ mondo della vita e il problema della certezza, cit.

% Cp.23; Kp. 20.

7 Cf. subsection b) from §9 of 7he Crisis for the notions of «approximation», «typicality»,

«habit» and «style» of the «life world».

Mathesis universalis |244
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

This is the angle from which in 7he Crisis Husserl assesses the modern theory
of primary and secondary qualities: once again, he proves to be against the idea of a
reality that is mathematical in itself, as Baumann — although for altogether different
reasons — proposed. The modern conception of methexis is responsible for over-
turning an essential order of priority. Due to implanting ideal objects in the ground
of perceptual experience, lived phenomena were ultimately downgraded from their
primal role in the life world, since their mathematical components appeared as the
only nucleus of truth in them. By appealing to the typicality of objects of intuition,
phenomenological description reveals the falsity of such an account:

In the intuitively given surrounding world [...] we experience “bodies”
[Korper] — not geometrical-ideal bodies but precisely zhose bodies that
we actually experience, with the content which is the actual content of
experience’®.

Neither numbers nor, more generally, mathematical concepts — such as pure
extension — belong to a metaphysical structure shaping the external world, and
in the life world «we find nothing of geometrical idealities, no geometrical space
or mathematical time with all their shapes»*®. The misunderstanding to which
methexis leads is that of mistaking a method to explain reality for reality itself.
With other words, the scientific modeling of the life world through mathemati-
cal techniques is not a neutral understanding of how the world truly is: its mod-
eling constitutes an addition to the world, not its faithful analysis.

On the one hand, geometry stems from the open possibility of perfecting
typical shapes that already exist in the life world and that contain in themselves
inspirations for that perfecting: driven by the concrete needs of life, human prac-
tice recognizes in the actually perceived shapes, such as a wooden plank, hints
towards more refined ones, such as an ideally smooth plane. The outcome of
geometrical practice is the recognition of ideal objects: these are pure geometrical
shapes, thought of as ideally infinite approximations starting from what is actu-
ally available to perception in the life world. On the other hand, mathematics
proves a formidable language to translate — more or less directly — into «“func-
tional” dependencies [“funktionalen” Abhingigkeiten] of numbers»® a multiplic-
ity of data: idealized shapes and their geometrical relations, features qualifying
objects from the life world, empirical interrelations between spatiotemporal
facts. Thus, geometry and mathematics together allow for an exhaustive reading

of the life world: the totality of its phenomena, once idealized, can be cast into a

58

Cp. 25; K p. 22; italics in the original.
*® Cp.50; Kp. 50.
6 Cp.41; Kp. 40.

Mathesis universalis |245
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

rigid net where their behavior and their nexuses are foreseen according to a com-
prehensive notion of causality whose rule is mastered thanks to mathematics. As
accurate as this prediction may be, however, the point remains that mathematics
and geometry remain tools to develop a possible reading of reality, and do not

constitute the one true insight into it:

Mathematics and mathematical science, as a garb of ideas [Ideenkleid] |...],
encompasses everything which, for scientists and the educated generally,
represents [vertritt] the life-world, dresses it up [verkleidet] as “objectively
actual and true” nature. It is through the garb of ideas that we take for rue
beingwhat is actually a method — a method which is designed for the purpose
of progressively improving, in infinitum, through “scientific” predictions,
those rough predictions which are the only ones originally possible within
the sphere of what is actually experienced and experienceable in the life

world [innerhalb des lebensweltlich wirklich Erfabrenen und Erfahrbaren]®'.

Stressing the purely methodical significance of mathematics and geometry is tan-
tamount to highlighting how little their objects are already present as such in
the life world or constitute its internal backbone. Natural sciences rest on the
ingenious synergy between geometrical idealizations and mathematical relations:
these are powerful lenses through which nature and the rules of our perception
can be mastered, but they require to be fine-tuned and applied to the life world
from the outside. On the contrary, believing that they carve phenomena from
the inside, thereby positioning the ideal within the real according to the modern
reception of methexis, leads to the metaphysical misunderstanding that urged
Husserl to write 7he Crisis.

B) A major obstacle that during the Modern Age prevented a proper un-
derstanding of mathematics was the massive use of symbolic notations, the al-
phabet through which mathematical formulae (Formeln) were written. Accord-
ing to Husserl, formulae constitute the quintessence of Galileo’s new physics,
since they mirror the newly conceived ideal of an exact and all-encompassing
causality capable of explaining any happening in the world. Pursuing this ideal,
modern physicists took an interest in natural phenomena only insofar as each
of these constituted an «example» (Exempel), a singular instance of a more gen-
eral variable in the functional dependence expressed by a law and its respective
formula. Thus, in the eyes of scientists the life world is replaced by a network of

general numerical relations describing causal interactions:

The indirect mathematization of the world [...] gives rise to general
numerical formulae [Zahlformeln] which, once they are formed, can

ot Cpp.51-52; Kp. 52.

Mathesis universalis |246
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

serve by way of application to accomplish the factual objectification of
the particular cases to be subsumed under them. The formulae obviously
express general causal interrelations, “laws of nature”, laws of real
dependencies in the form of the “functional” dependencies of numbers.
Thus their true meaning does not lie in the pure interrelations between
numbers (as if they were formulae in the purely arithmetical sense); it lies
in what the Galilean idea of a universal physics [...]%.

By virtue of their generality, formulae are taken to express «the true being of
nature itself>%.

As mathematical knowledge grows, one forgets that numbers are always
values or measurements attributed to something, hence «determined [ bestimmten)
numbers», and deals freely with «numbers in general [im Allgemeinen], stated in
general propositions»*. The price to pay for gaining the generality with which
mathematical practice is familiar is the loss of intuitive content: formulae are
general because the mathematical objects they evoke and employ — numbers in
the first place — are untied from their original function of assigning a value to
things. Husser!’s reference here is the major change undergone by geometry since
Descartes’ contribution and the invention of calculus: with the development of
analytic geometry, the discipline was subjected to an «arithmetization» (Arithme-
tisierung), its drawn figures were turned into numbers, its intuitive components
were translated into algebraic equations. As a result, mathematical practice expe-
rienced its «technization» (Zechnisierung) and consequently superseded a reflec-

tive thought rooted in intuitions:

In algebraic calculation, one lets the geometric signification recede
(zuriicktreten] into the background as a matter of course, indeed drops
(fallen] it altogether; one calculates, remembering only at the end that the
numbers signify magnitudes®.

The shift from intuition to the manipulation of numbers led to the «emptyingy
(Entleerung) of the meaning of science which lies at the core of §9 of 7he Crisis
and of its third appendix, and to which a crucial contribution comes from sym-
bolic notation indeed.

Doing mathematics symbolically means complying uniquely with the
signs involved in calculations, ignoring that what signs stand for — numbers in

the first place — originally bore a more or less direct reference to the contents of

62 Cp.41; Kp. 40.
6 Cp.44; Kp. 43.
o Tbidem.

6 Cp.44; Kp. 44.

Mathesis universalis |247
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

intuitions. However, doing mathematics symbolically does not necessarily imply
calculating as a machine would: a symbolic activity does not prevent one from
making relevant progress or discovering new truths within the mathematical
realm. Rather, mathematicians working exclusively on symbols generally lack full
awareness of the meaningfulness of their calculations. This is because symbolic
notations and the formulae written in their alphabet open the way for mathe-

matics to turn into the aforementioned technique:

A mere art [Kunst] of achieving, through a calculating technique
[rechnerische Technik] according to technical rules [technischen Regeln],
results the genuine sense of whose truth can be attained only by concretely
intuitive [sachlich-einsichtigen] thinking actually directed at the subject
matter itself. But now (only) those modes of thought, those types of clarity
which are indispensable for a technique as such, are in action®.

Concretely intuitive thinking is precisely what modern mathematics and natu-
ral sciences renounced as they began to pursue an all-encompassing knowledge
expressed through general laws and built upon formulae. From the symbols,
such thinking looks back at (einsehen) things (Sachen) as they are, i.e. to the life
world’s phenomena as they are given to intuition, and by doing so it understands
mathematics as a tool to foresee how those phenomena will behave. On the con-
trary, once a system of symbolic notation has been perfected, there is no reason
why one should resort to intuited things: no “Einsicht” of them is required in
order to calculate and obtain the needed results.

Letters and signs for relations, such as “+” and ‘x’, allow for the construc-
tion of a calculating system through which accurate knowledge of phenomena
can be gained without looking back at phenomena themselves — and here lies the
dangerous enchantment held by signs on modern thinkers. This is why Husserl
equates symbolic systems for computation and chess: to be fairly played, the
game requires only that one abides by the rules prescribing how to move the
pieces on the board; analogously, symbolic calculating requires only that one ma-
nipulates written signs following specific rules: no reflection on the meaning of
those manipulations is needed. Indeed, Philosophy of Arithmetic’s ultimate result
consisted of identifying arithmetic with purely symbolic computation, provided
that any signs derivation could be backed up by actual theoretical reasonings
based on the symbolized concepts. According to Husserl, the justification for
calculating symbolically resides in this possibility: playing at the game of arith-
metic is legitimate because — when well played — it proves to perfectly match the
deductions actually developed on the corresponding symbolized concepts. As

6 Cp.46; Kp. 46.

Mathesis universalis |248
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Rodolfo Castagnino — Husserl on the concept of Anzahl

seen in §5, in the work from 1891 Helmholtz’s misconception of arithmetic as
a mere game entirely based on symbols was targeted precisely because he failed
to see that beyond numerals there lay number concepts. He overlooked the fact
that it is only because of concepts’ meaningfulness that conventional number
signs can in turn receive their meaning. However, whereas Helmholtz’s distorted
view on the nature of numbers followed from his deliberate defense of a nomi-
nalist stance, modern thinkers’ misconception of mathematics depended on the
superficial acceptance of a metaphysical and anti-phenomenological doctrine,
methexis, in light of which they structured their understanding of the world.

In Husserl’s reading, the technization of mathematics, i.e. the fact that its
practice turned into a mere symbolic computation, does not constitute a mistake
per se: on the contrary, the process is «perfectly legitimate, indeed necessary»®.
The focus of his analysis rather aims at showing how modern science gradually
lost awareness of the meaning of its methods: «Here the original thinking that
genuinely gives meaning to this technical process and truth to the correct results
[...] is excluded»®. The modern misunderstanding of science cut the bond link-
ing the intuitions possible within the life world to scientific theories. Galileo and
his successors hid the intuitive origin of scientific explanations obtained through
idealities, instead of anchoring them to lived phenomena and their typicality.
Rather than reconstructing the genesis of the scientific models of the life world
starting from the latter as their nonnegotiable origin, they succumbed to the
allure of symbols. As a result of such unquestioned attraction, they ignored the
methodical value of mathematics: the metaphysical doctrine of methexis had to
seem to them as the only plausible answer to justify the astonishing explanato-
ry power shown by mathematical sciences. Ultimately, Husserl’s warning in §9
of The Crisis is against the perpetuation of an «unquestioned tradition [#nbe-
fragte Traditionalitit]»®, namely against the blind reception of what has already
been discovered and the uncritical acceptance of a previously developed method
which is no longer examined — if it ever was — in its original meaning: when un-
questioned, the symbolic language of mathematics prevents the aware mastery of

scientific knowledge.

& Cp. 47; K p. 46.
8 Cp. 46; K p. 46.
®  Cp.47; Kp. 47.

Mathesis universalis |249
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/28961 CONTRIBUTI

LA VITA FELICE

Arguments for and against phenomenological objectivity and
objectivation in the reflections of Giovanni Piana and Enzo Paci

RiccarRDO VALENTI

ORCID: 0009-0005-9834-0197
Ca' Foscari University of Venice (ROR: 04yzxz566)

Contacts: rvalenti94@gmail.com

ABSTRACT

This work focuses on significant reflections by Enzo Paci and Giovanni Piana regarding
objectivity and objectification, based on their commentary on selected passages from Ed-
mund Husserl’s phenomenological proposal. In The Crisis, particularly, Husserl under-
scores the controversy associated with the potential mathematization of essences, which
he perceives as influencing modern philosophy and gradually leading to a state of crisis.
In this text, Husserl therefore criticises the application of a method deemed illicit accor-
ding to his proposal for rectifying phenomenology, which could undermine the value
of intuition and the historical, progressive acquisition of knowledge. This study highli-
ghts the key points of this theoretical review and follows the commentary subsequently
provided by Paci and Piana, which uniquely centres on a potential political reading and
interpretation of these positions, to which this contribution gives particular attention.

Keywords: Objectivity, Objectivism, Process, Teleology, Intersubjectivity.

LA VITA FELICE
Argomenti a favore e contro |'oggettivita fenomenologica e |'oggettivazione
nelle riflessioni di Giovanni Piana ed Enzo Paci

Questo lavoro si concentra su alcune delle riflessioni piti pregnanti di Enzo Paci e Gio-
vanni Piana a proposito dei temi dell’oggettivita e dell’oggettivazione a partire dal com-
mento di alcuni passaggi della proposta fenomenologica di Edmund Husserl. Ne La
crisi, soprattutto, Husserl si concentra sulla polemica inerente alla possibile matematiz-
zazione delle essenze, che egli ravvisa all’'opera nella filosofia moderna e che lentamente
conduce a uno stato di crisi, appunto. In questo testo, Husserl denuncia pertanto I'ap-

© Riccardo Valenti

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.orcid.org/0009-0005-9834-0197
https://www.ror.org/04yzxz566
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/28961

Riccardo Valenti — La vita felice

plicazione di un metodo ritenuto illecito secondo la sua proposta di rettifica fenomeno-
logia, che discrediterebbe il valore dell'intuizione e dell’acquisizione storica e progressiva
del sapere. Questo studio riprende i punti salienti di questa revisione teorica seguendone
il commento poi offerto da Paci e Piana che si concentra, in modo del tutto originale, su
una potenziale lettura e interpretazione politica di queste posizioni, e sulle quali questo
contributo pone particolare attenzione.

Parole chiave: Oggettivita, Oggettivismo, Processo, Teleologia, Intersoggettivita.

InTRODUCTION: THE SCHOOL OF M1LAN STEPS FORWARD

In 1978, Giovanni Piana undertook a course primarily centred on Husserl’s Crisis,
analysing its conceptual intersections and the enduring theoretical implications
that have remained in a latent state'. This lecture series is engaging for various
reasons. This series has a historical significance as it is one of the most complex
documents created by exponents of the “Scuola di Milano”. Chronologically, it is
likely the latest, making it one of the final works tied to the movement. Theoreti-
cally, it encompasses various interpretations linked to the School, reflecting both
existentialist and materialistic perspectives on Husserlian phenomenology?®. This
evolution begins with the early insights of Antonio Banfi and culminates in the
well-known and developed results of Enzo Paci, who also taught Giovanni Piana
himself. Indeed, the Scuola di Milano was an intellectual movement that thrived
at the University of Milan during the 1930s and 1960s°.

The movement is notable for its integration of various philosophical tra-
ditions. It was profoundly influenced by the existential thought that was promi-
nent in Italy during that era, especially that of Paci and his discussion on Sartre.
Additionally, the School of Milan critically examined how a distinctive form of
Marxist form of phenomenology could enhance the lived experiences of historical
subjects through their genuine and defining actions. In this context, Piana’s work

aims to reinterpret Husserl’s theories from an ethical, practical, and potentially

' This course was subsequently included in the twenty-third volume of Giovanni Piana’s Com-

plete Works, specifically titled Conversazioni sulla “Crisi delle scienze europee di Husserl” (“Con-
versations on Husserl's Crisis of the European Sciences, Lulu 2013).

2 See E. Paci, Pensiero, esistenza ¢ valore. Studi sul pensiero contemporaneo. Principato, Mi-

lano-Messina 1940, p. 46; E. Paci, Lesistenzialismo, Cedam, Padova 1943, p. 1.

3 See E Papi, Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti. Guerini e associati,
Milano 1990; E. Renzi, Breve e facile storia della Scuola di Milano. <Materiali di Estetica. InCir-
colo», 2023, pp. 157-160.

Mathesis universalis |251
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

revolutionary standpoint®. This approach fosters an understanding and interpre-
tation of the world that promotes actions respecting others and the environment
while steering clear of self-serving exploitation or «barbarism»’. Moreover, these
arguments emerge from a thorough analysis of the Crisis and the prevalent focus

on mathematization and objectification, which is essential to revisit.

I. MATHEMATIZATION, OBJECTIVITY AND OBJECTIFICATIONS. KEY
CraiMs AND OBJECTIVES

Husserl critiques the mathematical treatment of essences in the early sections
of The Crisis. This process of mathematical or arithmetical modelling represents
for him an overextension of the intuitive and legitimate method, which in phe-
nomenology aims to reveal the essence of things as they inherently and actively
disclose themselves. Indeed, mathematisation posits an infinite recurrence in the
formation and nature of essences, surpassing both the physical and, arguably,
the physiological limits of the perceiving subject. Here, mathematics appears to
be an endless and formal repetition of a specific transcendental model, seeming-
ly detached from both direct observation and, consequently, from the objects
and content itself it engages. Furthermore, the role of the observer is here nota-
bly restricted, a point similarly emphasised by Merleau-Ponty in his discussion
of the Kosmotheoros and formerly by Bergson in relation to Aristotelian pensée
de la pensée, in Creative Evolution. Conversely, Husserl’s genetic investigations
clarify that things are intuitively presented to our progressive and teleologi-
cally-oriented understanding, which nonetheless possesses fundamental limits
that are challenging to exceed. Indeed, the entire exploration of retention and
protention articulates how the subject can perceive and hold onto certain char-
acteristics or gypicality (as the notes of On The Phenomenology of Internal Time
Consciousness argue for).

Husserl contends that this application is unsuitable and historically tied
to Modernity, particularly the period of Descartes and Galileo. The excessive
reliance on mathematics and its methods, combined with an emphasis on cal-
culation, has gradually separated humanity from the fundamental aspects of its
understanding. As will be elaborated below, this transition has weakened both

their practices and the roles of scientists responsible for implementing them®.

% See G. Piana, Esistenza e storia negli inediti di Husserl, Lampugnani Nigri Editore, Milano

1965, pp. viii-xvi.
> E. Paci, Esistenzialismo e storicismo. Mondadori, Milano 1950, p. 174.

¢ For Paci, understanding this responsibility hinges on the irreversibility of time that influences

all our actions and our role in advancing the progressive teleology of reason (see E. Paci, Esisten-

Mathesis universalis |252
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

Consequently, mathematics and mathematicians have become disconnected
from reality, meaning that which is truly significant for human beings: explora-
tion, historical context, and the ongoing transmission of knowledge that is con-
tinually discussed and revised. As Husserl rather states, effective science involves
doubt and epochal questioning, progressing through direct experimentation and
observations while occasionally summarising or reconsidering its established but
always verifiable assumptions. Piana and others from the Milan School also asso-
ciates this critique with a humanistic viewpoint, ultimately linking it to econom-
ic and social ramifications through a Marxist framework. Indeed, a dogmatic,
dominant and insular science demeans its findings and those who helped shape
it, discounting their time and efforts. Such a science not only fails to meet expec-
tations but also betrays its fundamental purpose, ultimately leading to human
dissatisfaction for discrediting their lzbour.

With this in mind, this paper seeks to outline the development of this anal-
ysis as illustrated in the works of the leading exponents of this School. Unlike the
mathematization of essences and their undue objectification and aiming to re-ex-
plore the actual origins of Husserl’s geometry, the authors of the Milan School
propose appropriate methods for carrying out scientific practice that honour all
parties involved. This belief is reflected in these authors’ proposals, both in their
criticism of an epistemologically flawed method that reifies essences by detaching
them from their ongoing processes and intersubjective refinement, and in their
condemnation of a detrimental practice that denies scientists the means to assert
themselves and ultimately achieve happiness and human fulfilment. This aspect,
rooted in Marxist thought, is among the most distinctive features of these in-
terpretations, which this study intends to emphasise. In the following, I explain

how the question unfolds in the text of 7he Crisis.

2. HusserL aAND THE Sociar CoMMITMENTS OF His LATE
PHENOMENOLOGY

Key interpreters of this School argue that the late culmination of Husserl’s phe-
nomenology — especially his emphasis on lifeworld, historical intersubjectivity,
and the teleology of reason — gained a valuable counterpart within the Marxist
framework and its materialistic outlook. Although Husserl sought a return to
the things themselves and never indicated any engagement with Marx, includ-
ing sporadic references to “communism”, this approach would find significant

theoretical depth within the genetic and generative analyses that Marx suggests

zialismo e storicismo, cit., pp. 194-195).

Mathesis universalis |253
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

through the examination of labour, capital, and surplus value theory. From this
perspective, Husserl would specifically emphasise the theoretical implications
concerning the creation of ideal constructs, which involves examining their prac-
tical conditions for formation, consolidation, and transmission, as well as the
eventual return to their intuitive origin, which is essential for their never-ending
and encompassing validation.

Husserl emphasises this final aspect significantly. In 7he Crisis, he contends
that modern science has increasingly become devoid of meaning for human-
ity. This has particularly resulted in what he terms a forgetfulness of its ori-
gins — those concrete and intuitive practices that interact directly with things
themselves, ensuring proper alignment for every subsequent act of constitution
and reasoning. Consequently, and by adhering to the materialist view of this
unfortunate development, this approach not only strips away every sensitive
connotation and verification from the inductive procedures of rigorous science
but, more critically, it also robs interpreters of their importance and role in the
evolving history of the theory itself, which teleologically progresses and intersub-
jectively finds corroboration’. This represents the concretised arithmetization or
mathematization of scientific practice, initially involving Galileo and extending
to all of modernity. A prime example is mathematics and its serial repetition

that mechanically reproduces itself with a reassuring uniformity that stifles re-

7 In The Crisis, Husserl continually cautions that scientists must avoid falling into objectivism

and its method of voiding, which strips the foundational and active constitution or reactivation
of meaning and disregards the temporal and processual dynamics that shape it progressively and
collectively. To exemplify the perpetually improvable nature of sense constitution and our ded-
ication to it, Husserl also refers to the concept of zeleology related to knowledge and the reason
that Kantian philosophy supports and directs. In paragraph §15 of 7he Crisis, Husserl presents
teleology as an ongoing process that hones and enriches the core of the «becoming of philosophy»
(E. Hussetl, The crisis of European sciences and transcendental phenomenology. Tr. D. Carr, North-
western University Press, Evanston 1970, p. 70; see also E. Husserl, Die Krisis der europiiischen
Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische
Philosophie, ed. Walter Biemel, Martinus Nihoff, The Hague 1954, p. 71). He suggests that as
a rational endeavor we continually cultivate and convey, we philosophers act as «bearers of this
teleology», grounded in «our personal intentions in the unity of our historical task», ivi, cit., p. 70
(see ivi, cit., p. 71, for German references only onwards). Therefore, we draw from history — or
ideally should — and acknowledge a «spiritual heritage» along with the responsibilities it entails,
nurturing connections «in the thinking of those who philosophize», curiously enough, and once
again, «for one another and with one another» to develop a more profound understanding of teleology
itself and what it entails (ivi, cit., p. 70, emphasis mine; see ivi, cit., p. 71). In this exchange,
various generations of philosophers pursue a shared «will» or «surviving goal» and ultimately
rediscover the same teleological origin or restart, ivi, cit., p. 71 (see ivi, cit., p. 72). This «will»,
while manifesting diachronically in each individual that eventually claims it, lacks a personal or
exclusive foundation; instead, as an intimately derivative, genetic and generative concept, it orig-
inates from «the will» of ideal and putative «spiritual forefathers» who came before us (ivi, cit.,
p- 71; see ivi, cit., p. 72). In paragraph §28, this will is also said to be aiming at elevating what
is considered «scientific thinkingy from that which is «pregiven» and primordially experienced
by monads collectively. The transition of «prescientific life» content from an «imperfect» state, in
terms of scope and constancy, to perfection occurs through objective science as praxis (ivi, cit., p.
1105 see ivi, cit., pp. 112-113).

Mathesis universalis |254
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

search progress. The book of nature, described in mathematical terms, as Galileo
mentions in // Saggiatore, indeed seems to be a text that doesn’t genuinely need
a reader to make sense of it; instead, it merely recites itself. Modern science,
which depends on abstract models and their independent sophistication, seems
to employ a nearly algorithmic approach, thereby forgoing a material analysis
of its constructions. Consequently, it repeatedly removes its accomplishments
from their historical context, specifically, the former conditioning of their proper
sedimentations. However, the effects on science also impact scientists. Deprived
of any role or responsibility, scientists would passively accept the meanings they
inherit and become ordinary executors of their historical duty.

Husserl and Fink firmly critique this view of a teleological dec/ine of mean-
ing, highlighting the essential role of human Bildung®. It is no coincidence that
Husserl contrasts the mathematical and homologous framework of a so-called
algorithmic science with the detailed examination of 7he Origin of Geometry,
which serves as the third appendix to §9a of 7he Crisis®.

3. How SHouLp WE RELATE TO OUR SEDIMENTED AND OBJECTIFIED
Past? OUTLINING THE PROBLEM OF EviL, DISTANCE AND SEPARATION

In this text, Husserl highlights the historical and intersubjective @ priori that un-
derlies every ideal institution as the inauguration of an “open infinitude” regard-

ing the endless becoming of meaning. Indeed, the geometrical figure that emerges

8 In §40, Husserl appears to advance his argument further. He claims that the process of

transforming prescientific life into a scientific one occurs iteratively over time, incorporating
various objectifying activities that extend beyond the immediate present. These activities imply
«an infinite horizon of inactive validities which function with them in flowing mobility» (ivi, cit.,
p. 149, emphasis mine; see ivi, cit., p., 152), or «Bildung» (as «movement of education»; see ivi,
cit., p. 331; Hussetl also speaks in this sense of «vocation as a sort of cultural configuration» that
is realised and maintained by communalization and «cooperative work, mutual help through
mutual critique» indicating that past creations and accumulated meanings are not static; rather,
they actively engage in the continuous development of new and deeper meanings. The new find-
ings resulting from this interaction help form a «vital horizon» of knowledge t%lat reaches back,
reclaiming and enriching past validities to illuminate «a single indivisible, interrelated complex
of life» (ivi, cit., p. 149; see ivi, cit., p. 152). In §49, Husserl observes that this contribution is
made possible through intentional «overlapping», which involves all the monads engaged in the

radual development of both the objective world and authentic way of doing science. This also
l%ighlights the critical role of an «intentional language as a continuum of retentions and proten-
tions» (ivi, cit., p. 168; see ivi, cit., p. 171), echoing the terminology found in On the Phenome-
nology of Internal Time Consciousness.

?  Authored in 1936 and published by Fink, 7he Origin of Geometry investigates the intricate
subject of the historicity of the transcendental, the concept of ideality formation, and the poten-
tial revitalization of meaning through generations of interpreters. Additionally, it examines the
craft of writing, which is vital for effectively creating, preserving, and conveying specific content
through faithtul sedimentation over time, as Merleau-Ponty, Derrida, and other important philos-
ophers would also later acknowledge.

Mathesis universalis |255
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

is shaped over time'®. Through the contributions of various geometricians who
successively and creatively succeed one another throughout history, its new prop-
erties are gradually uncovered and subsequently made available to the entire sci-
entific community. However, these properties, established as previous traditions
or sedimentations of meaning, are not fixed or unchangeable. The assumptions of
the past are perpetually scrutinised by revisiting their origins, which is the primary
question that has led to a coherent array of responses. This ongoing process is
what distinguishes science as a discipline and defines the role of a scientist, or in
this instance, a geometrician. Both science and its practitioner must consistently
reassume the foundations of their practices, which must always remain, at least de
jure, intuitively traceable. This, for Husserl, is made possible by the use of a tech-
nical tool, namely writing, although in sometimes ambiguous terms'".

10

See also M. Merleau-Ponty, Husserl at the limits of phenomenology. Including texts by Ed-
mund Husserl. Tr. L. Lawlor and B. Bergo, Northwestern University Press, Evanston 2001, pp.
19, 30 on this.

' In The Origin of Geometry, Husserl emphasises the pivotal role of language and writing in

the formation and preservation of knowledge. He contends that language gains enduring validity
when captured in written form. This aspect is particularly significant in geometry, where evidence
must be documented in writing for proper understanding. It should be conveyed through a fiving
tradition or technical medium, as noted in his correspondence with Fink (E. Fink, Sixth Cartesian
Meditation. The Idea of Transcendental Phenomenology, tr. R. Bruzina, Indiana University Press,
Indiana 1995, pp. 174-178; see E. Fink, VI Cartesianische Meditation. Teil 1. Die Idee einer
Transzendentalen Methodenlbere. Texte aus dem Nachlass Eugen Fink (1932) mit Anmerkungen
und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/1934). Herausgegeben von Hans Ebeling,
Jahn Holl and Guy Van Kerchoven. Husserliana: Dokumente, Band [I/1 (Hua D 11/1), Kluwer
Academic Publishers, Dordrecht 1988, pp. 199-203). The idealisation process in geometry aligns
with the temporal aspect of the «continuous synthesis» between past and present «acquisitions»,
which remains elusive without an understanding of its distinct «persisting manner of being» (E.
Husserl, 7he crisis of European sciences, cit., p. 355; see E. Husserl, Die Krisis der europdischen
Wissenschaften, cit., p. 367). According to Husserl, a linguistic embodiment» such as writing
renders the ideality of geometry «valid» and comprehensible to all (ivi, cit., 358; see ivi, cit., 370,
for German references only onwards). This validation process results in an «ideal construction»
that can «be understood for all future time and by all coming generations of men, thus capable
of being handed down and reproduced with the identical meaningy, ultimately establishing an
ideal construction that is «valid with unconditioned generality for all men, all times, all peoples»
(ivi, cit., p. 377; see ivi, cit., p. 385). Indeed, writing is something capable of involving «commu-
nication» with a related «communicator, surviving for an open-ended timelapse, and providing
the «persisting existence of the ideal objects even during periods in which the inventor and his
fellows are no longer wakefully so related or even are no longer alive» (ivi, cit., p. 3605 ivi, cit.,
p. 373). Writing fosters the process of «communalization», bringing together geometricians in
their collaborative efforts (ivi, cit., p. 364; as « Vergemeinschaftung » see ivi, cit., p. 374; see also E.
Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Herausgegeben und eingeleitet von S.
Strasser. 2 Auflage. Martinus Nihjhoft: Haag 1963, p. 156 and E. Hussetl, Zur Phinomenologie
der Intersubjektivitir. Texte aus dem Nachlass. 2, 1921-1928. Herausgegeben von Iso Kern. Mar-
tinus Nihjhoff, Haag 1973, pp. 523-530). It represents the «infinitization» of our abilities and
transcends the «finitude of the individual and even the social capacity» for data retention (ivi,
cit., p. 365, as « Verunendlichung » see ivi, cit., p. 375). This idealisation process involves multiple
generations of researchers, with its evolution potentially endless. Geometricians engaged in this
collaboration form a cultural supplier group, enabling communal sedimentation and reactivation
of writing. This involves technically capturing content that future geometrician-writers will in-
herit from those in the past. Geometricians do not solely engage synchronically in building their
knowledge. Synchrony fails to convey the temporal scope of geometrical transformations enabled
by writing, passive sedimentation of content, and active ideal reassumption. This comprehension

Mathesis universalis |256
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

Indeed, what significance does writing hold for Husserl, and why is it so
important? Writing functions as a crucial instrument for fostering collaboration
across generations, facilitating a dynamic evolution of meaning. However, writ-
ing also represents the nascent stage in a perilous process of objectification and
entrapment of meaning itself — a process that, by its very nature, cannot endure
indefinitely. This phenomenon gives rise to fragmentation, which contributes to
productive interruptions and renewals, ensuring that the progression of thought
remains discontinuous and adaptable. Intriguingly, the very medium that aids us
in preserving reliable memories paradoxically instigates a gradual oblivion regard-
ing our origins, ultimately creating a disjunction from the foundational truths that
shape and sometimes distort sociocultural structures'. This separation raises per-

tinent questions: Why does this phenomenon take place? Is it possible to halt this

also unfolds diachronically. As Husserl remarks using a familiar formula, «science is related to
an open chain of generations to those who work for and with one another, referring to a chain
made up of «researchers [...] who are accomplishing subjectivity of the whole living science»
(ivi, cit., pp. 355-356; « dafS jede bezogen ist auf eine offene Generationskette miteinander und
Sfiireinander Arbeitender, 0b bekannter oder unbekannter Forscher, als der fiir die gesamte lebendige
Wissenschaft leistenden Subjektivisir , ivi, cit., p. 367). In this context, «scientific thinking attains
new results based on those already attained» because «the new ones serve as the foundation for
still others, [...] in the unity of a propagative process of transferred meaningy (ivi, cit., p. 363; «
in der Einbeit einer sinntradierenden Fon‘]gﬂanzung », ivi, cit., p. 373). Indeed, each «stage» of this
construction and transferal of meaning functions as a fundamental service to the general econ-
omy of the teleological project of geometry (ivi, cit., p. 363; ivi, cit., p. 373; see E. Husserl, Zur
Phinomenologie der Intersubjektivitit: Texte aus dem Nachlass. 3, 1929-1935. Herausgegeben von
Iso Kern. Martinus Nihjhotf: Haag, 1973, pp. 593-596; E. Husserl, Die Lebenswelt. Auslegungen
der Vorgegeben Welt und Ihrer Konstitution. lexte aus dem Nachlass (1916-1937). Herausgegeben
von Rochus Sowa, Springer, Dordrecht 2008, pp. 319-320). However, although geometry claims
to be a collective enterprise, it does not neglect the autonomy of «every researcher», the latter
operating «on his part of building» knowledge (ivi, cit. 362; ivi, cit., 372). Here, superior «<mean-
ing is grounded upon meaningy, and, in this process, «the earlier meaning gives something to its
validity to the later one» and «becomes part of it» (ivi, cit., 362; ivi, cit., 372). The «coconcious-
ness» (« mitbewufSt » ivi, cit., p. 379) of what is «constructed through human activity» and sedi-
mentation, which guarantees its validity in time, «implies a continuity of pasts which imply one
anothen, i.e., permanency which appears to be a form of cultural endurance that corresponds the
very sense of sedimentation he suggests (ivi, cit., p. 370).

2 From this perspective, Remo Cantoni’s comments seem quite accurate. In his book Umano

e disumano, Cantoni argues that «to objectify also means to express, to bring to life, to realise, to
project into a universally valid form, that is, to objectify» what we risk losing from our institu-
tions and layers of meaning. He refers to these layers as genuine «documents of civilisation» that
encapsulate established cultural truths and ethical frameworks developed over time. Conversely,
Cantoni presents «the concept of reification», which represents a «fall», a deviation from the true
essence of meaning resulting in an «involution» and a consequent «loss of values». This shift leads to
«hysterilization» where what «was once a meaningful form, a justified objectification, can become
historically closed and dogmatic». For Cantoni, this represents a persistent fight against what he
defines as inhumane, which distances itself from the responsibility emphasised in both scientific
and civilizing practices as per Husserl’s vision of Greek Europe. Here, reification is viewed as the
perilous extreme of objectification, which he considers a positive, foundational aspect, in contrast
to constructivist efforts and autothelial attitudes that resist decay, mortification, and heterodirection
(R. Cantoni, Umano e disumano, lIstituto Editoriale Italiano 1958, pp. 177-181). In I/ problema
antropologico nella filosofia contemporanea, Cantoni further elucidates that the human facet and our
shared humanity are fragile and occasionally ephemeral elements that must be «tenaciously defend-
ed» against negligence and barbarism, as Husserl articulated in his renowned Prague conference (R.
Cantoni, / problema antropologico nella filosofia contemporanea, La Goliardica, Milano 1963, p. 4).

Mathesis universalis |257
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

drift away from authentic understanding? How can we appreciate the process of
objectification, which is in itself good and necessary, without wielding it as a weap-
on against one another?

Husserlian phenomenology, with its nuanced exploration of consciousness
and experience, seems here to poignantly illuminate the dilemma of evi/ and
offers insights into the means of defence against its manifestations. The degree
to which one is distanced from the origins and the /ving work that facilitates the
establishment and recovery of idealities highlights a critical aspect of Husserlian
thought'. This perspective is notably discussed by various interpreters from the
Milan School, particularly Remo Cantoni. While objectification and the for-
mal establishment of enduring essences are valuable, Paci will conversely clarify,
using a well-known Husserlian phrase, that the past sedimentation must con-
tinuously be made present and interpreted by each new contributor of meaning.
Consequently, every reader has the epistemological duty and moral obligation to
acknowledge the contributions of those who came before them and to engage
with them in the ongoing collective endeavour. Indeed, the complex interplay
between writing, memory, and meaning is further examined by several authors

associated with the Milan School, who delve into these critical issues in greater

depth.

4. ExpLORING PianaA’s CONVERSATIONS. THE HAPPIER LIFE THAT
PHENOMENOLOGICAL RECONSIDERATIONS PROVIDE (OR SHOULD)

In Piana’s transcripts, the concept of a dichotomy between constructive and
detrimental forms of objectification — specifically, the processes of feedback,
validation, and the communication of ideality throughout human history and
technology — receives thorough scrutiny. While a focus on concepts, phrases,
and varying degrees of refinement in sedimentation is essential for advancing
scientific practice, as articulated in 7he Crisis and, more specifically, in 7he Or-
igin of Geometry through the rigorous analysis of writing, it nevertheless risks
succumbing to objectivism; that is, it may become hypostatized and could forfeit
its connection to its intuitive origins and the redemptive promises that authen-
tic knowledge ought to foster. Such intentional spillover and sinking of the

teleological mission can precipitate a state of crisis or impasse within science,

13 This also relates to what Paci describes as the theme of habit, which can lead to /zziness or

«tiredness» in questioning the assumptions and pondering the «wonder» of philosophy, thus los-
ing connection with the origins (see E. Paci, I/ nulla e il problema dell’'nomo, Bompiani, Milano
1950, 96; and E. Paci, Tempo ¢ veriti nella fenomenologia di Husserl (con uno scritto husserliano
ineditro), Laterza, Bari, p. 68).

Mathesis universalis |258
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

which can subsequently be instrumentalized to the detriment of the scientists
themselves. The latter may also find themselves fetishized and deprived of their
work’s validated and verifiable outcomes.

In his first lesson, Piana asserts that Husserl’s genuine pursuit of objec-
tivity calls for a distinction from what Husser! refers to as «objectivism»'4. This
involves an understanding that goes beyond mere passive feedback and tran-
scends the confines of an internal debate within science, while also investing in
the relationship between science and its philosophy. To carefully differentiate
objectivity from objectivism means, as Piana suggests, removing «any moment of
subjective overpowering of the given» along with its algorithmic and illegitimate
aspirations. Here again we encounter ambiguity: if, indeed, «the intent oriented
toward the establishment of justified and intersubjectively verifiable knowledge»,
even utilising the tools at our disposal, «is in itself fully legitimate and indeed
obligatory in concrete cognitive doing, it can become a tendency, by no means
obvious, to prospect as the task of science that of ascertaining factual data, pre-
scinding from any consideration that would in this way question purposes and
directions of meaning». When we succumb to this tendency or temptation, we
often overlook that «life must be projected» to fit with «the desires and hopes
which make it rich in meaning and perhaps, we could say, happier».

This passage is intriguing because it connects the aim of explicit episte-
mological correction with the eudaimonistic inquiry that drives Husserl and the
interpretations of the Milan School authors: a more precise and respectful under-
standing of its developments leads to a more fulfilling and enriching life, aligned
with zelos'®. However, these tendencies can be quite skilful. Objectivism can ac-

tually initiate a counter-movement — the trigger for a «<movement of deprivation

" Indeed, «if actual knowledge and truth are sought, it cannot be assumed that they apply», or

can apply, «only to the individual or to bounded human groups». Rather, one seeks knowledge
«that can be intersubjectively recognized and grasped» (G. Piana, Conversazioni sulla “Crisi delle
scienze europee di Husserl”, cit., p. 19).

5 G. Piana, Conversazioni sulla “Crisi delle scienze europee di Husser!”, cit., pp. 19, 79, emphasis

mine; see also E. Paci, Esistenzialismo e storicismo, cit., p. 170, on this very idea of tempration.

¢ From this perspective, it is vital to briefly underscore the contributions of Antonio Banfi,

who recognised the importance of koinonia and shared purpose. As an early proponent of the
School of Milan, Banfi emphasised the essential connection between attaining scientific objectiv-
ity and the collective human effort required for its ongoing and intricate ac%ievement, as refer-
enced in Luomo copernicano (11 Saggiatore, Milano 1950, pp. 183, 201, 243, 259). Additionally,
Banfi was the first to point out, although in a broader analytical context that was less specifically
phenomenological and not strictly Husserlian, the ambiguity involved in any form of objecti-
fication. He described this as an «arrest in the process of thought», a necessary yet contentious
interruption followed by eventual progression (ivi, cit., p. 345). Nonetheless, as Banfi elaborates,
there is no structure of knowledge that does not seek to assert itself as an «objective formal
structure», which serves as a principle or fixed point that allows one to transcend temporary and
manageable crises (ivi, cit., p. 352).

Mathesis universalis |259
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

of sense of reality itself»"”. This occurs when the abstraction of mathematization is
enforced upon the geometrical process of consistent and unwavering verification
of essences. More ominously, Piana notes, this eventually signifies the dissolution
of all life connections and the diminishment of the unique contours of every
historical event. To prevent this issue and help individual interpreters recognise
their connection with others and the historical context that surrounds them,
Piana empbhasises the Husserlian relationship between philosophy and Bildung'®.
This also recalls the civilising purpose that motivated Husserl when pronounc-
ing his conference in Prague in May 1935. By engaging in the Rickfrage, which
involves a renewed awareness of its undefined premises, geometric science can
effectively resist the trend toward objectification and the mathematization of its
findings, while remaining firmly grounded in evidence and building its ideal
constructions from a foundational perspective'®. From the typical and consistent
traits of bodies gradually evolve, distinguishing themselves from their primitive,
sensitive tissues, which still avoid dogmatism and the extremes of total and ab-
stract objectification. Through a “historiographic” approach, science can always
reconstruct its foundational phases, often marked by anticipations and assump-
tions, allowing room for intuitive understanding or potential disillusionment, as
Husserl would claim in his Analysen zur Passiven Synthesis®®. In geometric refine-
ment, however, as Piana himself argues, there is a close connection between the
legitimate perfection of his practices and their objective determination, similar
to the case of writing.

What is important to point out, in any case, is the procedural dimen-
sion that distinguishes scientific progress, including its fallibility and the value
of its protection and safeguard we should always keep in mind?'. This fallibili-
ty, which we must view positively in this context, is inseparable from the con-
tent its methodology addresses. Here, we attain the core of Husserl’s argument
against Galileo, regarding the inappropriate application of mathematization to
the physical world, which, while not infinite, is indefinitely extendable — and
deals with «objectification procedures which have produced such fruitful results
in the narrower field of spatial forms and relationships»**. The improper exten-
sion of the «mathematical index» and the immediate «substantialization» of the

infinite verification link that it adduces eventually ends by sanctioning the di-

7 Ivi, cit., p. 21.

¥ Ivi, cit., pp., 40, 185, 197.
¥ 1Ivi, cit., pp. 47-49.

2 Ivi, cit., pp. 57-58.

2 See ivi, cit., p. 60.

Ivi, cit., p. 65.

22

Mathesis universalis |260
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

chotomy with the Jifeworld, from which, rather, «every instance originates and
to which every cognitive instance must eventually return»?. Piana acknowledges
that re-establishing this connection requires regaining a desire for «legitimacy»
and related epistemological «concerny, also from ethical and moral perspectives.
This is essential to «avoid dangerous shifts of meaning» and prevent illegitimate
substantiations or hypostases. Moreover, from a phenomenological standpoint,
Piana underscores the significance of an endeuavor he values, especially the pre-
xentz’ﬁmtion of scientific practice as a countermeasure against its possible instru-

mentalisation, something also Paci supports*.

5. TowARDS PRESENTIFICATION AND  CIVILISATION:  PAcr’s
PHENOMENOLOGY AS GENERATIVE MAIEUTICS

Similarly, Paci, prior to Piana, expressed concerns and a sense of responsibility
regarding the sedimentation in Husserl’s work. While sedimentation can signify
the «preservation of meaning in the object», as he expresses in Diario fenomeno-
logico, it also serves as the initial step towards the inappropriate «objectification»
of our findings, which should instead be perpetually re-examined and revived
from their historical stagnation®. Paci asserts that truth exists in time and its on-
going inquiry, drawing on Husserl’s notion of «living present» (lebendige Gegen-
wart)*. This concept highlights a gradual evolution and consistent preservation
of meaning while progressively transcending past instrumentalisations. In this
context, the intuitive evidence of data is not solely tied to the abstract and solizary
concept of the immediate moment, nor is it separate from its development and
transformation over time”. Instead, it exists in the «presence in time», linking
the past and future that the unending life of the present enables through the con-
tinuous renewal of its practices, stemming from an intersubjective contribution

that is always in a state of formation and reformation®.

B Ivi, cit., p. 78; see E. Paci, I/ nulla e il problema dell’uomo, cit., pp. 33-34.

2%

Ivi, cit., p. 83.

25

E. Paci, Diario fenomenologico, 1l Saggiatore, Milano 1961, p. 37.

26

Ivi, cit., p. 55. See E. Husserl, Husserliana VI. Die Krisis der europdiischen Wissenschaften
und die transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie, ed.
Walter Biemel. The Hague: Martinus Nijhoff, 1954, p. 489.

¥ See E. Paci, La filosofia contemporanea, Garzanti, Milano 1974, p. 285.

28

E. Paci, Diario fenomenologico, cit., pp. 92, 110. Indeed, Giulio Preti, a key figure of the
Milan School, offered insights that were quite similar. In Praxis e empirismo, Preti argues that
«definitions, rules, principles of verification are all things which have a history» — concepts that
have been rigorously proposed, formulated, and debated while preserving their significance and
social implications. Moreover, their validity is both «objective» and, therefore, «intersubjective»
and diachronic: proposals that gradually gain acceptance, as Preti notes, «come to be part of the
traditional heritage» because they align with the structures from which they arise. Consequently,

Mathesis universalis |261
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

In Tempo e verita nella fenomenologia di Husserl, Paci reiterates the con-
cept of an expanded temporal presence, aimed at revitalising the past through
ongoing transformative rehearsals. These practices help us continually grasp the
significance and value of intuition. Additionally, this approach directs the tele-
ological journey of reason, which is understood by Husserl and Paci as both an
ethical endeavour and a historical obligation®. Here, particularly with reference
to 7he Crisis, phenomenology represents a continuous rectification of reason over
historical time, striving to prevent the alienation and fetishisation of science. As
Paci notes, this serves as the foundation for the «continuous redemption» of hu-
manity”®. This redemption is carried out as a pedagogical exercise and liberation
conducted alongside several subjects who are recognised as equals, as Husserl
himself clarifies in paragraph § 42 of the Cartesian Meditations and continues
in the following®'. Such «continuing education» awakens other minds from the
possible torpor of reason and unites women and men of science in sharing the
means necessary for rediscovering what lies buried, as happened, for Husserl, in
the case of writing®”. This is how the gigantic undertaking of <human presentifi-
cation of cosmic time» is continuously carried out, according to which nothing
or almost nothing can escape us if we remain faithful to our original ideals*. This
commitment enables us, as interpreters, to stay within this group and fully em-
brace our role as functionaries of humanity, as Husser]l would programmatically
say. As Paci notes, moreover, humanity as «entelechy» not only realises science
but also realises «herself in time, always presentifying the past and looking to the

future as telos»®. If we deny this telos, we will observe the gradual divergence

they are regarded as «accepted» or at least «acceptable» by individuals within a civilisation that
shares a common culture and established communal living. Concerning the «social idealism» that
Preti advocates, he asserts that social factors form «the fundamental fact of knowledge», serving
as both the initial and ultimate elements, conveyed through language that is «transmitted from
generation to generation», alongside customs and habituality practices. Thus, Preti concludes,
«the intersubjectivity that is required for the objective validity of knowing concerns not only
the linguistic verifiability and its modes, but also the logical verifiability, that is the same syntac-
tic-semantic construction of discourse» (Praxis e empirismo, Einaudi, Milano 1957, pp. 133-134,

139, 148).
¥ E. Paci, Tempo e verita nella fenomenologia di Husserl, cit., pp. 40, 59.
* Ivi, cit., p. 92.

31 Daci elaborates, extending his remarks to Hussetl, that recognising the pairing with another

marks the initial step towards establishing the objective world. This recognition first occurs in
the present and gradually extends to future interpreters, broadening its reach. It is this initial
encounter that paves the way for further objectivations, which we recognise as part of a growing
human community that exists «in the presence of the original» (ivi, cit., pp. 149-151).

2 Ivi, cit., p. 136.
¥ Ivi, cit., p. 138.

3 Ivi, cit., p. 159. As Paci comments in Idee per un'enciclopedia fenomenologica, «objectivity»

thus achieved would be resolved precisely in «<humanity as an intersubjective universe» (Bompi-
ani, Milano 1973, p. 189).

Mathesis universalis |262
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

that results in the emptiness of objectivism, or knowledge that halts at the super-
ficial, settling for simple heuristic shortcuts.

This is precisely what the established maieutic phenomenological approach
aims to challenge, as Paci argues in Funzione delle scienze e significato dellwomo.
The crisis in which science can find itself is not primarily caused by the stagna-
tion of its results, but by the abstraction of processes and the verifications that
have historically led to them™®. It is essential to consider or recall the horizon of
life that surrounds everything that is «objectively verifiable». Rather, truth is the
idea of «rationality that lives in every science and gives meaning to lifer. The
truth, therefore, lies «beyond objectification» and is found in the «rational move-
ment that transcends every partial expression, just as it elevates to an infinite
rational moment», the value of a meaning®. This rational movement represents
an ongoing quest for meaning, its attainment, and its never-completely secured
preservation, which governs the distancing from any potential crisis situations in
science as it undergoes continuous transformation®. Transformations resemble
tasks continuously delegated to various monads in our environment, utilising
terminology from the Cartesian Meditations. Each monad is finite yet possesses
the essence of infinity, reflecting the limitless potential of science. By embracing
a «fungent life» of reason, it absorbs the lessons of history, but not in a dull or
passive manner®. By receiving meaning — always incomplete and uncertain — it

becomes a catalyst for new and ever-evolving interpretations®.

% E. Paci, Idee per una enciclopedia fenomenologica, cit., p. 12.

36

E. Paci, Funzione delle scienze e significato dell'uomo, 11 Saggiatore, Milano 1963, pp. 19-22.
The index of this movement, however, must not lead one to underestimate the constitutive im-
portance of all its stages, as Paci clarifies in his commentary on The Origin of Geometry. As noted
by other authors of the School, Paci also acknowledges the foundationafvalue of the «document»
as an objectification and «consolidation in us of the past» that similarly allows us to have a present
and a relative future. Geometry itself, in fact, is nothing more than the set of human operations
and their transmission from the sense of a primitive presence or visibility of the figures them-
selves. In a certain sense, it is the progressive sedimentation of the results of these operations that
makes geometry «geometry», as an indefinite possibility of reactivation and progressive enrich-
ment of meaning. Thanks to the technique of language and writing, from which we cannot here
do without, we are able to reimmerse ourselves in this historical depth and uncover the inventive-
ness and creation that lie beneath the «automatism» in which objectivism tends to hide (ivi, cit.,
pp-> 219-227; see also E. Paci, Relazioni e significati. Il Critica e dialettica, Lampugnani Nigri
Editore, Milano 1966, pp. 272, 288). For these reasons, as Paci states programmatically in Idee
per una enciclopedia fenomenologica, it is necessary to «found and refound geometry» to eliminate
the opposition of potentially mystifying ideologies, as he subsequently notes from a more overtly
Marxist perspective in his critiques (ivi, cit., p. 41). Objectivation requires ongoing investigation,
serving as a search index. It marks the initial step in the journey toward liberation from anything
that might obscure or conceal it, including the «claim to present itself as an obvious and effective
factual reality» (ivi, cit. pp. 193, 205).

% See also E. Paci, Idee per una enciclopedia fenomenologica, cit. p., 299.

3% E. Paci, Funzione delle scienze e significato dell’uomo, cit., p. 44.

% Guido Davide Neri emphasised the concept of recovery and the essential reinstitution of in-

tersubjective and intermunadic recall in his work, Praxis e conoscenza. To recover and encapsulate
what has been established, one must implement the reverse pathway of the meaning that facili-

Mathesis universalis |263
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

Thus, the «thematization» of the all-encompassing intermonadic totality
that underpins the entire scientific apparatus occurs both synchronously and
diachronically. According to Paci in this text, the aim of thematisation and its
process is to shift objects and ideals from passive to active, and to establish the
«civilization» we aim to inhabit «against the threat of death» posed by abstract
objectification, viewing it as a «struggle against darkness»*’, and Paci describes
this by metaphorically recalling the episode of the Tower of Babel and the endless

translations that rendered the original and unique message incomprehensible.

CONCLUSION. STRATEGIES FOR ACHIEVING HAPPINESS AND ITS SAFE-
GUARDING

A significant insight drawn from the preceding sections is the powerful social
message conveyed through sound scientific practices. By emphasizing the prac-
tical and intersubjective value of validating scientific discoveries, this perspective
not only addresses their epistemological and heuristic significance but also under-
scores the intrinsic human values that this recognition must encapsulate. Con-
sequently, individuals who cultivate an understanding of their scientific tools,
alongside an awareness of the risks involved in either objectifying or mystifying
scientific findings will experience a reduction in ignorance. They will also be-
come more phenomenologically informed, thereby acquiring greater autonomy,
empowerment, and resilience against potential manipulation. Paci further posits
that the crisis facing European sciences originates primarily from a detachment
from their foundational liberating purpose. In essence, when scientific inquiry
strays from its role as a means of enlightenment and social betterment, it risks
becoming a tool of oppression rather than a catalyst for progress. This suggests
that the restoration of trust in scientific practices requires a recommitment to
their historically rooted ideals of freedom and empowerment®'.

For example, geometry began as a sophisticated measuring technique that
might have become excessively abstract due to the arithmetisation of its methods
and the tools employed. Indeed, geometry’s refinement process must always be
retraceable and easily reviewable to prevent detachment from the data, where

the issue of evil, as mentioned earlier, may emerge*”. Therefore, the objective

tated the emergence of ideality throughout history (Prassi e conoscenza. Con una sezione sui critici
marxisti della fenomenologia. Lukdcs, Adorno, Marcuse, Tran-Duc-Thao, Naville, Schaff; Feltrinelli,
Milano 1966, pp. 152, 158). This approach is indicated by Husserl’s notion of Riickfrage itself.

40

E. Paci, Funzione delle scienze e significato dell’womo, cit., pp., 60, 235.

4 See E. Paci, Fenomenologia e dialettica, Feltrinelli, Milano 1974, p. 26.

# See on this E. Paci, I/ filosofo ¢ la citta. Platone, Whitehead, Husserl, Marx, 1 Saggiatore,
Milano 1989, p. 105.

Mathesis universalis |264
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Riccardo Valenti — La vita felice

sedimentation that occurs during the investigation should remain connected to
the journey that leads to its formation. Paci reiterates that sedimentation should
not lead to «estrangement»*®, which refers to a disconnection between the sub-
ject creating it and the ensuing work. This disconnection can become a harmful
cycle, leading to the exploitation of both the individual and their contributions.
In this sense, the «value»* here at stake should not be detached from its creation
and the ongoing validation process. By doing so, we can ensure the accuracy of
our practices and protect against potential manipulations and misunderstand-

ings, ultimately leading to a fulfilling and joyfu/ life.

# E. Paci, Relazioni e significati. III, cit., p. 323.
“ - Tvi, cit., p. 343.

Mathesis universalis |265
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29917 CONTRIBUTI

LCINTELLIGENZA ARTIFICIALE NE [L PATTO
DI LUCIDITA O LINTELLIGENZA DEL MALE
DI JEAN BAUDRILLARD

Ga1a CARUSO

ORCID: 0009-0009-9910-8460
Ricercatrice indipendente

Contacts: gaiacaruso@yahoo.com

ABSTRACT

Lintelligenza artificiale lavora trascrivendo matematicamente il mondo. In questo ar-
ticolo, vogliamo analizzare le questioni che derivano da questo modus operandi serven-
doci del pensiero del filosofo francese Jean Baudrillard. Cio che lo preoccupa maggior-
mente ¢ che questa trascrizione matematica comportera la perdita di cio che rende il
mondo un organismo vivente, ovvero l'incertezza, la finitezza, il caos. Questo progetto
viene operato servendosi appunto anche delle IA che favoriscono la realizzazione di
quella che Baudrillard definisce «realta integrale», una realta resa trasparente per eli-
minare qualsiasi opacita che non puod essere controllata. Questo delitto della realta,
compiuto da chi ha paura delle “ombre”, non ¢ perfetto, poiché c’¢ in noi un desiderio
di resistenza a quest'opera di totale matematizzazione del mondo. Questa resistenza &
propria di chi assiste “lucidamente” alla disfatta di quel sogno di integralitd per mano
dei suoi stessi meccanismi.

Parole chiave: IA, Jean Baudrillard, Realta integrale, Imperfezione, Lucidita.

ARTIFICIAL INTELLIGENCE IN JEAN BAUDRILLARD'S THE INTELLIGENCE OF EVIL OR
THE LucipITy PACT

Artificial intelligence works by transcribing the world mathematically. In this article,
we want to analyze the issues raised by this modus operandi using the philosophy of the
French philosopher Jean Baudrillard. What he’s most interested in, is that this mathe-
matical transcription will lead to the loss of what makes the world a living organism, na-
mely uncertainty, finitude, chaos. Als are used to get ahead with this project to realized
what Baudrillard defines «integral reality», a reality made transparent to eliminate any

© Gaia Caruso

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29917
https://www.orcid.org/0009-0009-9910-8460

Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

opacity that cannot be controlled. This crime against reality, committed by those who
are afraid of the “shadows” that reality can have, is not perfect, because inside us we want
to withstand this mathematical transcription of the world. This is the “lucidity” that a
person, who witnesses the defeat of that dream of integrality, has: this mathematical
transcription is destroyed by its own working.

Keywords: Al, Jean Baudrillard, Integral reality, Imperfection, Lucidity.

Non siamo dei falliti che se la vita ha un senso.

(E. M. Cioran)

INTRODUZIONE

E noto che il nostro tempo sia attraversato da un diffuso sospetto circa le capaciti
tecniche che l'intelligenza artificiale (IA) possiede. Uno dei capi di accusa ha a
che vedere con la promiscuita di realta e finzione, senso e non-senso, che queste
tecnologie stanno provocando. In particolare, pensiamo alla cosiddetta Intelli-
genza Artificiale Generativa (GenlA), ovvero una tipologia di IA capace di creare,
in base alle specifiche richieste di un utente, immagini, testi, canzoni e molto
altro, in modo cosi realistico da poter essere confusi con contenuti reali. Infatti,
da qualche anno circolano sul web delle fotografie che sembrano rispecchiare la
realtd, ma che invece sono create sfruttando sistemi di GenlA, come ad esempio
I'immagine della torre Eiffel sommersa dai rifiuti, di un aereo atterrato a Beirut
durante dei bombardamenti, dell'incendio al Pentagono, e cosi via. Oppure, si
pensi al caso della BNN Breaking che divulgd una notizia che poi si scopri essere
il frutto di un chatbor basato su IA; o casi di canzoni o libri venduti come frutto
di un’ispirazione e scritti invece artificialmente. Accanto a cio, ci si imbatte anche
in immagini simpatiche, come quella di un esemplare di gatto-serpente che si
diceva fosse stato ritrovato in Amazzonia.

Cio che accomuna tutti questi contenuti ¢ il fatto di essere il risultato di
procedimenti matematici. Infatti, in generale, un sistema di GenIA funziona in
questo modo: viene fornito 'accesso a grandi quantita di dati che esso trascrive
in una propria grammatica fatta di vettori, rappresentazioni numeriche e pesi
numerici; la macchina, mediante questa trascrizione, riesce ad avere una visione
globale della vicinanza o della lontananza dei vari termini, immagini, ecc. Infatti,
sulla base della loro sequenza numerica, questi elementi sono pilt 0 meno vicini
in questa sorta di spazio virtuale e quindi il loro accostamento risultera piu o
meno plausibile. Questo modo di funzionamento le permette non solo di fare

associazioni, ma anche di riconoscere schemi, fare previsioni e cosi via.

Mathesis universalis |267
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

Tutto cio significa che il modello non necessita di sapere cosa sia, ad esem-
pio, un paese tropicale, poiché gli ¢ sufficiente possedere le rappresentazioni nu-
meriche delle parole ‘paese’ e ‘tropicale’ per poter individuare quali concetti o
quali altre parole si possano collegare a ognuna di esse. In tal modo, sara in grado
di descrivere coerentemente un paese tropicale, di inventarne uno o distinguerlo
da un paese di montagna. Questa trascrizione risultera essere cosi chiara e precisa
da essere, a volte, pill convincente e accurata di quella reale.

Quindi, la sua “fantasia” ¢ la rielaborazione matematica di quanto appreso
matematicamente e, chiaramente, la “creativitd”, cosi come I'efficacia e I'efhicien-
za dell'TA, ¢ in un rapporto direttamente proporzionale alla quantita e alla qualita
del set di dati.

Questo modus operandi ¢ diventato per noi un modus vivendi dato che
abitiamo un mondo innegabilmente tecnologizzato in cui intratteniamo con i
prodigi delle macchine un rapporto sublime, inteso come cio che ¢ contempo-
raneamente affascinante e inquietante, come cio che rende ciascuno di noi «al-
legro, ma non troppo», per utilizzare il titolo di un arguto libro di Carlo Maria
Cipolla'. Ma cos’¢ dunque che offusca questa allegria e questo entusiasmo nei
confronti delle IA? Cosa ci turba? La loro “fantasia”, oppure forse la riduzione di
tutto a matematica? Crediamo che la preoccupazione riguardi proprio il processo
di matematizzazione perché potrebbe comportare la perdita dell'imprevedibili-
ta, dell'incertezza, del carattere dionisiaco del mondo, di tutto cid che rende il
mondo un organismo vivente. Quindi, rispetto a questo modo matematico di
essere della realtd di oggi, crediamo sia necessario continuare a lottare per cid che
vedremo essere la cosiddetta «imperfezione criminale del mondo».

Per approfondire la questione del rapporto tra I'IA e 'aspetto pitt “disordi-
nato” della realtd, ci serviremo del pensiero del filosofo e sociologo francese Jean
Baudrillard, soffermandoci perlopitt su due delle sue opere, ovvero Simulacri e
impostura e Il patto di lucidita o lintelligenza del male. Va specificato che questa
scelta bibliografica ¢ motivata da una pura comodita espositiva e non dall’intento
di esaurire con questi testi il pensiero del filosofo circa le tematiche trattate, dato
che tra i suoi scritti vi & forte intreccio e continuita. Infatti, come sostiene Richard
Smith nell'introduzione di 7he Baudrillard dictionary, «Baudrillards writings as
a whole are not a catalogue of unrelated concepts and ideas, but rather constitute a

consistent intellectual trajectory and an always developing philosophical position»*.

' C. M. Cipolla, Allegro ma non troppo, trad. it. a cura di A. Parish, Il Mulino, Bologna 1988.

2 R. G. Smith, Introduction: The words of Jean Baudrillard, in The Baudrillard Dictionary, R. G.
Smith (a cura di), Edinburgh University Press, Edinburgh 2010, pp. 1-4; a p. 2. Smith afferma
anche: «Indeed, a rule of thumb for reading Baudrillard is that each of his many books should not
Just be viewed as an individual work, but rather as a chapter of a single tome that he wrote over some

Jorty years [...]» (Ibidem).

Mathesis universalis |268
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

1. UERA DELLA SIMULAZIONE

Ebbene, per arrivare alla questione relativa all'IA, ci sembra prima opportuno ri-
costruire brevemente quanto Baudrillard afferma in Simulacri e impostura, la cui
tesi ¢ essenzialmente questa: viviamo nell’epoca della simulazione (tema di cui
discute, come abbiamo specificato, anche in altre delle sue opere). Quest'ultima
poggia su segni, che possono essere immagini, narrazioni, ecc., che non hanno
pill una controparte nella realta. Infatti, se nella semiotica classica il segno ¢ cid
che sta per qualcos’altro ed ¢ quindi relazione tra significante e significato, nell’e-
ra della simulazione esso ¢ cio che, secondo il filosofo, & destinato a diventare un
simulacro che non ha piti alcun rapporto con la realta. Pertanto, a differenza della
concezione platonica in cui il simulacro rimanda alla dicotomia verita/apparen-
za, in Baudrillard ¢ cio che ¢ vero nella misura in cui nasconde I'inesistenza della
verita. Cio significa che i segni rimandano ad altri segni, cio¢ non hanno pit un
referente reale e sono per questo autonomi, autosufficienti.

Per comprendere meglio tutto ciod, consideriamo la descrizione che Bau-
drillard da delle quattro fasi successive dei simulacri. La prima: 'immagine ¢ «il
riflesso di una realta profonda»; la seconda: 'immagine «maschera e snatura una
realtd profondan; la terza: 'immagine «maschera I'assenza di realtd profonda» (ad
es., un reality show che simula la vita giornaliera, ma ¢ tutto costruito); infine,
I'immagine ¢ «priva di rapporto con qualsivoglia realta: ¢ il puro simulacro di
sé»°. Crediamo che quest’ultimo punto possa essere compreso con un esempio: il
caso di Lil Miquela, ventiduenne con migliaia di fo/lowers su Instagram, residente
a Los Angeles ed influencer. Segni particolari? E frutto di una IA, cosa resa ancora
pitt evidente dal fatto che nella bio di Instagram si descrive con una sola parola:
‘robot’. Questa che ci sembra un’affermazione “orgogliosa” del suo essere puro
simulacro ¢ un chiaro segnale del fatto che ormai risulta superata la domanda
circa la differenza realtd/non-realtd, tanto che i suoi followers interagiscono con
lei come farebbero dinanzi ad una persona come tante altre. Ebbene, questa ¢ «la
svolta decisivar ciog il «passaggio dai segni che dissimulano qualcosa ai segni che
dissimulano che non c’¢ niente», ove «i secondi inaugurano l'era dei simulacri e
della simulazione»*. Nel primo caso, dissimulare significa far credere di non pos-
sedere cio che si ha: ¢’¢ una realta sottesa, per cui la menzogna ¢ ancora legata a
qualcosa che c’&; nel secondo, simulare significa far finta di avere cio che non si
ha, cio¢ i segni nascondono che la realtd non c’¢ e, se non c’¢, resta solo la simu-

lazione. La realta ¢ cosi sostituita dai simulacri puri, da uno spazio iperreale che

> ]. Baudrillard, Simulacri e impostura. Bestie, Beaubourg, apparenze ed altri oggetti, trad. it. a
cura di M. G. Brega, PGreco, Milano 2024, p. 66.

4 Ibidem

Mathesis universalis |269
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

appare piu reale del reale; ¢ una realta rivoluzionaria ma cosi simile alla vecchia
da sentirla vicina e cosi vicina e pervasiva da sentirla verosimile, se non piu reale.
Infatti Baudrillard, riprendendo una favola di Borges relativa a dei cartografi,
afferma che, nel mondo odierno, la mappa di un territorio puod diventare cosi
dettagliata da provocare negli uomini una sorta di migrazione culturale che li
porta a preferire la mappa al territorio’.

D’altra parte, si noti che Baudrillard, nelle sue ultime opere, suggerisce una
fase che va oltre 'ordine dei simulacri e che ¢ quella del virtuale o realta integrale.
Infatti, ne 1/ patto di lucidita o lintelligenza del male, dice che quello del «Virtuale
[...]» ¢ o stadio supremo della simulazione, quello di una soluzione finale per
la volatilizzazione della sostanza del mondo in un campo immateriale e in una
strategia di calcolo»®. Con questo discorso, entreremo nel vivo dei problemi
posti dall'intelligenza artificiale, perché tra le dimensioni del virtuale c’¢ anche

lintelligenza artificiale.

2. L'IA E 1L SOGNO DI UNA REALTA INTEGRALE

Nell'incapacita di assumere il pensiero (quello del mondo che ci pensa,
lintelligenza del Male), si inventa la soluzione piu facile, la soluzione
tecnica: intelligenza Artificiale.

Stadio supremo dell’intelligenza: la conoscenza integrale. Questa volta, il
rigetto verra forse da una resistenza delle cose stesse alla loro trasparenza
informatica o da una crisi del sistema sotto forma di grande incidente.
Contro tutte le ipotesi sovrane si ergono le soluzioni pit facili.

E tutte le soluzioni pil facili portano alla catastrofe.

Contro l'ipotesi dell'incertezza: I'illusione della verita e della realca [...].

Contro l'ipotesi del pensiero: l'illusione dell'intelligenza Artificiale [...]".

Ebbene, ne 1/ patto di lucidita, il filosofo francese definisce I'IA una soluzione
facile poiché finalizzata all’eliminazione di una preoccupazione com’e quella del
pensiero relativo all’esistenza di un mondo che non si lascia solo pensare e che
«non ¢ quello che pensiamo», ma «¢& cid che ci pensa, di ritorno»®. Ovvero, ac-
canto ad un «pensiero-soggetto», si da la possibilita di un «pensiero-mondo»’, o

«pensiero-eventon, in cui «l’ordine delle cose [...] non pud piu essere confinato

in qualunque soggetto del sapere».

> Ivi, pp. 59-61.

¢ 1d., Il patto di luciditi o lintelligenza del male, trad. it. a cura di A. Serra, Raffaello Cortina
Editore, Milano 2006, p. 30 (ebook).

7 Ivi, p. 34.

5 Ivi, p. 134,

7 1d., Parole chiave, trad. it. a cura di G. Biolghini, Armando Editore, p. 47 (ebook).
10 Ivi, p. 48.

Mathesis universalis |270
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

Ebbene, rispetto all’esistenza di queste forze che non si lasciano dirigere,
I'TA rappresenta una soluzione facile e veloce. Perché? Perché I'IA ¢ in grado di
contribuire efficacemente ed efficientemente al progetto relativo al conseguimen-
to di una conoscenza integrale del mondo.

Difatti, ¢ questo che si intende per “realta integrale”:

Il perpetrare sul mondo un progetto operazionale senza limiti: che tutto
divenga reale, che tutto si faccia visibile e trasparente [...], che tutto abbia
un senso (quando la specificita del senso ¢ che non tutto possa averne).
Che non ci sia pitt nulla di cui non ci sia nulla da dire [...]. Quando si dice
che la realta ¢ scomparsa, non ¢ che sia scomparsa fisicamente, ¢ scomparsa
metafisicamente. La realtd continua a esistere — ¢ il suo principio a essere
morto''.

La realta integrale ¢ dunque quell’opera di totale messa a nudo del mondo volta a
renderlo trasparente: questa operazione lo rende sicuro ai nostri occhi e ci rende
sicuri nella misura in cui tutto sembra essere sotto il nostro controllo. Questa ¢
in generale la mentalita che si ¢ diffusa nell'epoca contemporanea, ovvero quella
secondo la quale si pud parlare di tutto perché tutto ci sta davanti come qualcosa
che non ha piu segreti per noi. In tal modo, reale ¢ cid che ha senso. Si tratta di
un occhio vorace di senso, affamato di significanza, di una sorta di voyeurismo

ai danni del mondo:

Lessenziale ¢ che niente sfugga all'impero del senso [...]. Ma le bestie
non parlano. In un universo di parola in aumento, [...] soltanto loro
restano mute [...]. E ancora e sempre il problema del loro silenzio. In un
mondo dove non si fa pili che parlare [...], il loro silenzio pesa sempre pil
gravemente sulla nostra organizzazione del senso'.

Dinanzi a questo mutismo, I'IA ¢ percepita come una soluzione dato che essa la-
vora, come anticipavamo, mediante una trascrizione matematica che le permette
di dar voce anche alle “bestie”, rendendo sensato (anche) cio che ai nostri occhi
non lo ¢, 0 almeno rendendo molto verosimile qualsiasi accostamento di parole,
narrazioni, ecc. Secondo Baudrillard, il “delitto perfetto” che conduce alla scom-
parsa del reale ¢ proprio I'eccesso di realtd, cio¢ di senso'® che queste tecnologie

contribuiscono ad alimentare.

YW 1d., 1 patto di lucidita o Uintelligenza del male, cit., p. 9.

2 1d., Simulacri e impostura. Bestie, Beaubourg, apparenze ed altri oggetti, cit., p. 122.

1l filosofo scrive: «We are dealing with an attempt to construct an entirely positive world, a

perfect world, expurgated of every illusion, of every sort of evil and negativity, exempt from death isself.

This pure, absolute reality, this unconditional realization of the world - this is w/;vat I call the Perfect
Crime» (1d., The vital illusion, a cura di J. Witwer, Columbia University Press, New York 2000,
p. 67).

Mathesis universalis |271
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

Rispetto al termine ‘scomparsa’, va fatto un appunto partendo da queste
parole: «Il venir meno di Dio ci ha lasciati di fronte alla realtd. Che ne sara del
venir meno della realtd?»'4. Laffermazione ¢ un chiaro riferimento al filosofo te-
desco Nietzsche che, quale maestro del sospetto, aveva gettato il dubbio su tutto
cio che era considerato un valore assoluto, rintracciandone al fondo il tentativo
degli uomini di trovare riparo dall’incertezza dell’esistenza: il mondo era finito
per diventare una favola perché gli uomini avevano bisogno di favole per sfuggire
alla tragicita della vita. Cannuncio dell’evento della morte di Dio mette 'uomo
nella condizione di poter essere, egli stesso, creatore di valori, consapevole della
non assolutezza di questi ultimi. Infatti, dinanzi alla morte di Dio, due sono i
tipi di atteggiamento adottabili: diventare capaci di vivere nella prossimita, che
¢ 'invito che Nietzsche fa quando afferma che «noi dobbiamo ridivenire buoni
vicini delle cose prossime e non distogliere da esse lo sguardo cosi sprezzantemente
come finora si ¢ fatto, mirando alle nuvole di la da esse [...]»; oppure, portare
avanti la fuga dalla finitezza e presunta insensatezza della vita, mossi da un «di-
sprezzo per le cose prossime»". Essere prossimi significa essere vicini alle cose di
quaggiu, agli istinti, agli impulsi e a tutto cio che di dionisiaco abita la terra. La
prossimita si lega infatti a quel “senso della terra” di cui parlera Zarathustra, ossia
alla capacita di guardare il mondo cosi come esso ¢, senza tentare di “purificarlo”,
di razionalizzare con assoluti i suoi aspetti pitt crudi, pitt misteriosi, e percio pre-
occupanti; ¢ la “fedelta alla terra”, all’esistenza che ¢ divenire incessante, alla vita
anche nel suo lato tragico®.

Secondo Baudrillard, la morte di Dio ha lasciato 'uomo dinanzi ad una
realt passibile di interpretazione, per cui si tratta di un evento in un certo senso
“positivo”, poiché in esso si legge la possibilita di danzare sull’abisso aperto da
quel lutto: nei confronti di questa morte, si puod vivere come dei sopravvissuti. A

tal proposito, egli scrive:

Murder of the Real: it sounds like Nietzsche proclaiming the death of God. But
this murder of God was a symbolic one, and it was going to change our destiny.

We are still living, metaphysically living off this original crime, as survivors of
God".

Y 1d., Il patto di lucidita o l'intelligenza del male, cit., p. 9.

5 F Nietzsche, Umano troppo umano, trad. it. a cura di S. Giametta e M. Montinari, Adelphi,
Milano 1967, vol. 2, p. 144.

¢ Ne La Gaia Scienza, aforisma 109, il filosofo scrive infatti: «Guardiamoci dall’attribuirgli

assenza di sensibilita e di ragione, ovvero l'opposto di essa: I'universo non ¢ perfetto, né bello,
né nobile e non vuol diventare nulla di tutto questo, non mira assolutamente ad imitare 'uomo.
Non ¢ assolutamente toccato da nessuno dei nostri giudizi estetici e moralil» (E Nietzsche, La
gaia scienza, trad. it. a cura di E Masini e M. Montinari, Adelphi, Milano 1965, p. 118).

7 J. Baudrillard., 7he vital illusion, cit., p. 61.

Mathesis universalis |272
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

Invece, nei confronti dell’omicidio del reale la situazione ¢ differente: «But the
Perfect Crime no longer involves God, but Reality, and it is not a symbolic murder
but an extermination»'®. Ebbene, in questo caso, il delitto non comporta una
morte, ma uno sterminio che non lascia superstiti: il cadavere del reale' non si
trova perché non ¢ morto, ma scomparso. Quando il reale verra meno non ri-
marra nulla — per rispondere alla domanda di Baudrillard —, neppure la domanda
sul reale, dato che verra eliminata ogni cosa che gli si oppone mediante un suo
totale disvelamento. Percio il virtuale, nel suo concretizzarsi nelle 1A, & definito
“soluzione finale”, cio¢ definitivo sterminio® della realtd, perché non ci sono

nemmeno pit i simulacri, ma un completo palesamento del reale.

3. IL SOGNO INFRANTO

«L’IA vuole essere libera da ogni stupidita, scavalca I'eterno duello tra intelligenza
e stupidita — in questo ¢ stupida»’'. Secondo Baudrillard, ¢ proprio il modo di
operare dell'TA a renderla stupida. Cerchiamo di capire perché. La stupidita di
cui essa cerca di liberarsi ¢ 'opacita che il mondo porta con sé, quella che il filo-

sofo chiama «illusione radicale»:

Now we come to the crucial point. For even as I spoke of the extermination of
the Real, I meant, in fact, the more fundamental extermination of the Illusion
[...]. I don’t mean illusion in the pejorative sense, the negative and irrational
concept of illusion as fallacy, fantasmagory, and evil [...]. I mean the radical
and objective illusion of the world [...]1%.

Lillusione ¢ radicale perché originaria ed essenziale, ¢ «una potenza originale
e non certo una disfunzione, un residuo o un semplice ostacolo sul percorso
del Bene»®. Essa rappresenta quel “negativo” che la realta porta con sé, la non
totale leggibilitd del mondo, le sue ambiguita, contraddizioni, zone d’ombra,
il suo mistero, il male, il dionisiaco per cosi dire, quello che nell’introduzione

abbiamo definito, proprio con le parole di Baudrillard, '«<imperfezione crimi-

18 Tbhidem.

1 Baudrillard dice infatti che «#he corps(e) of the Real—if there is any—has not been recovered, is
nowbhere to be foundy (Ibidem).

211 filosofo chiarisce infatti che «la parola sterminare significa letteralmente privare qualche
cosa della sua propria fine, privarla del suo termine», ovvero «significa eliminare la dualita [...],
ridurre tutto ad una sorta di principio unico [...] soprattutto, attualmente, attraverso le tecnolo-
gie del virtuale» (Id., Parole chiave, cit., p. 37).

2 1d., Il patto di luciditi o Uintelligenza del male, cit., p. 131.

2 1d., The vital illusion, cit., p. 70.

2 1Id., Il patto di luciditi o Uintelligenza del male, cit., p. 100.

Mathesis universalis |273
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

nale del mondo»*. E se viene a mancare il rapporto con 'ombra, il gioco® si
cristallizza e la vitalita del mondo viene sradicata.

Tuttavia, questo crimine non ¢ mai perfetto e percio I'IA si rivela stupida,
perché non sa che non ¢ detta 'ultima parola in quanto «noi viviamo contempo-
raneamente nel terrore dell’eccesso di significazione e in quello dell'insignificanza
totale»®. In noi, quindi, ¢’¢ sia il terrore nei confronti del Male (I'insignificanza
totale), sia una resistenza al Bene (significazione totale) di cui I'TA ¢ alleato e

soldato fedele. Difatti:

A ogni soluzione ispirata al criterio della facilita, spinta al punto estremo -
Realta Integrale [...], (stadio supremo dell’intelligenza, stadio supremo della
realta [...]) -, risponde un’abreazione violenta: sconfessione della realta [...],
virus e disfunzioni, spettralitd del tempo reale, resistenza mentale, tutte le
forme di repulsione segreta per questa normalizzazione ideale dell’esistenza.
E cio prova che esiste ancora dappertutto, in ciascuno di noi, una resistenza
alla beatificazione universale, un’intelligenza del Male?.

In questo senso, Baudrillard puo scrivere che soffriamo della «sindrome di Stoc-
colma»®® ossia della condizione in cui oppresso si schiera al fianco dell’oppres-
sore. Nella fattispecie, 'oppresso dal pensiero del Male si schiera a favore di
quest’ultimo e «cosi si gioca, al di la del Bene e del Male, questa relazione duale
in cui la vittima cessa di essere una vittima attraverso una complicita attiva con la
propria sventura»®. Quindi, c’¢ un dissenso che lavora dall’interno.

Ebbene, ¢ lo sforzo di trasparenza del Bene, ottenuta anche grazie all’ausi-
lio di tecnologie come le IA, a generare questa nuova alleanza. Dunque, «& cosi
che Pintelligenza Artificiale apre sull’esercizio radicale del pensiero. E cosi che il
parossismo della tecnica apre sulla costellazione del segreto [...]»*°. Ecco perché,
nella postfazione de 1/ delitto perfetto, Gabriele Piana pud affermare: «La tecnica
non sarebbe che un’estrema astuzia dell’illusione del mondo, uno strumento at-

traverso cui I'illusione si impone»®'. E proprio la nitidezza esagerata ed esasperata

21l filosofo afferma infatti: «We are trying to recover the traces of the illusion, that is to say, the

vestiges of the original crime against negativity that started with the elimination of antimatter. Against
the extermination of evil, of death, of illusion, against this Perfect Crime, we must fight for the crimi-
nal imperfection of the world. Against this ﬂrtz'gcial paradise of technicity and virtuality, against the
attempt to build a world completely positive, rational, and true, we must save the traces of the illusory
worlds definitive opacity and mystery» (1d., The vital illusion, cit., p. 74).

» 1l filosofo afferma: «lllusion, not error [...]: the illusion is not an error or deception but a game,

a big game whose rules we just don’t know and perbaps will never know» (Ivi, p. 55).
2% 1d., I parto di luciditi o lintelligenza del male, cit., p. 97.

7 Ivi, p. 35.
% Ivi, p. 98.
»  Ivi, p. 112.
» Ivi, p. 137.

3 1d., 1l delitto perferto, trad. it. a cura di G. Piana, Raffaello Cortina, 1996, p. 121 (ebook).

Mathesis universalis |274
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

a rendere il crimine non cosi tanto perfetto. E il parossismo dell'TA che fa nascere
il sospetto verso di essa e la sua opera. Ad esempio, immaginiamo di realizzare il
profilo “integrale” di un bambino, reso un insieme di dati biometrici, livelli di
prestazione e cosi via. Questa integralitd non fa forse sorgere la domanda relativa
a quale fine abbia fatto quell’aspetto del bambino che lo rende, come tutti sanno,
imprevedibilitd, caos e immaginazione?

Oppure, se chiedessimo ad una IA di ottimizzare la felicita, essa potrebbe
consigliarci di eliminare tutte le persone tristi. La risposta sarebbe perfetta da un
punto di vista matematico perché consisterebbe nell’ottimizzare la media, tutta-
via si perderebbero quei valori non numerabili quali 'empatia o la dignita, cosa
che ci scandalizzerebbe alquanto.

Diventa quindi un problema di come stare in questo mondo reso innega-
bilmente trasparente dal Virtuale. In effetti, esso puo provocare una vertigine in
chi rimane invischiato nel suo vortice, oppure far scaturire una reazione lucida.
E in tal senso vanno intese queste parole in cui compare una fondamentale diffe-

renza quale ¢ quella tra contratto e patto con la realta:

Cio che ci lega al reale ¢ un contratto di realta, cio¢ una coscienza formale
dei diritti e dei doveri che si collegano a esso. Ora, cid che sogniamo
profondamente ¢ una complicita e un rapporto duale con gli esseri e le
cose - un patto, non un contratto [...]. Al contratto morale che ci lega alla
realtd va opposto un patto di intelligenza e di lucidita®.

Innanzitutto, va specificato che, secondo Baudrillard, il contratto ¢ cid che pro-
voca «una rottura del patto simbolico tra gli esseri e le cose»®, definizione in cui
il termine “simbolico” rimanda a concetti fondamentali nel pensiero di Baudril-
lard, quali in primis quelli di dualita e reversibilita. La dualita, secondo il filosofo,
¢ relazione e in quanto tale ¢ un concetto problematico e complesso da affron-
tare, essendo abituati a pensare secondo la filosofia dell’'unita, quella del Bene e
del suo progetto di trasparenza. Nel duale, cid che conta non ¢ la scelta tra gli

antagonisti, bensi la loro rivalita: questa ¢ la «reversibilita». Dunque:

«Il “simbolico” [...] diventa figura stessa della reversibilita, ovvero, di
un rovesciamento di tutti i codici e di tutte le opposizioni distintive che
fondano i sistemi dominanti [...]; un rovesciamento [...] non dialettico,
ma parossistico e paradossale»®.

2 1d., I patto di luciditi o l'intelligenza del male, cit., p. 31.
3 Ibidem.

3T, Marci, L irredentismo” dell' Oggetto. Il principio del Male nel pensiero sociologico di Jean
Baudrillard, «Sociologia. Rivista quadrimestrale di Scienze Storiche e Sociali», XLIV, 1, 2010,
pp- 45-70, in particolare p. 52.

Mathesis universalis |275
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

Il parossismo ¢ il troppo, I'esasperazione di qualcosa, mentre il paradossale ¢ il
troppo che si rovescia nell'opposto — nel nostro caso, il troppo senso che I'IA ¢
in grado di produrre (parossismo) si rovescia simbolicamente in non-senso (pa-
radosso). Specificato questo, si capisce che il patto tra esseri e cose non ¢ dunque
di tipo dialettico, finalizzato ad una sintesi, bensi ¢ accordo caratterizzato da una
reciprocita simbolica, giocosa e ironica (I'ironia sta nella reversibilita: né il Male,
né il Bene, riescono a vincere l'altro totalmente e in purezza®).

Tornando al contratto, si sa che esso si fonda generalmente su ur’intesa che
le parti in causa raggiungono rispetto ad un determinato problema o una specifica
situazione; prevede delle firme che sanciscono la sua validita e 'impegno dei con-
traenti; richiede la presenza di avvocati e notai che si facciano garanti della rigo-
rositd delle norme e delle procedure alla base di quella obbligazione. Esso si basa,
possiamo dire, su una matematizzazione del rapporto tra persone e persino delle
cose immateriali come, ad esempio, la responsabilita degli stipulanti. Nel discorso
di Baudrillard, sancire un contratto con la realta significa dunque matematizzarla
ponendo precise regole di funzionamento di modo da poterla sempre sorvegliare,
vuol dire farle acquisire senso stabilendo delle leggi. In tal modo, il contratto ren-
de la realta un contraente fittizio in quanto dotato di una razionalita conferitagli
da chi decide cosa sia Bene e cosa Male, da chi produce questa “morale del senso e
del non-senso” (cosi si puo intendere la formula «contratto morale»). Quindi, pit
che un accordo tra parti ¢ un accordo unidirezionale, univoco, non caratterizzato
da reversibilita, un «contratto-proprio», espressione collegabile a quella di «pen-
siero-soggetto» di cui abbiamo parlato: ¢’¢ un soggetto che afferma sé stesso come
chi da senso all’oggetto il quale, pero, ¢ privo di possibilita di risposta. Ma, come
dicevamo, «nessuno nel profondo ha veramente voglia di questo faccia a faccia
oggettivo, anche assumendovi il ruolo privilegiato del soggetto»™.

Alternativa al contratto, ¢ il patto di lucidita e intelligenza, perché «solo il
pensiero, solo la lucidita, che si oppone tanto all'intelligenza quanto alla stupi-
ditd, puo sottrarsi a questo braccio di ferro»”. Il pensiero ¢ quello radicale che
vuole far leva su queste forze di resistenza che fluiscono al di sotto del progetto di
matematizzazione. Si tratta di rapportarsi a quest'ultima con lucida e consapevo-
le ironia: con questo stato di fatto bisogna giocare e bisogna guardarlo collassare.

Ad esempio, quando una IA “crea” un prodotto esagerato nel suo essere “chiaro

3 Questo ¢ anche il senso della “trasparenza del Male”: «l titolo — “La trasparenza del male”

non ¢ del tutto pertinente. Si potrebbe parlare piuttosto di “trasparizione” del Male: qualunque
cosa si faccia, traspare o traspira attraverso tutto cid che tende a scongiurarla. Allora, sarebbe
la trasparenza stessa ad incarnare il male — la perdita di ogni segreto; proprio come avviene nel
“delitto perfetto”, in cui ¢ la perfezione stessa ad essere criminale» (Id., Parole chiave, cit., p. 24).

% 1d., Il patro di luciditi o lintelligenza del male, cit., p. 31.
7 i, p. 130.

Mathesis universalis |276
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Gaia Caruso — L intelligenza artificiale in Baudrillard

e distinto”, la lucidita si manifesta non nella negazione di quel contenuto cosi
nitido (come farebbero, per esempio, gli uncomfortable users o chi prova paura
o avversione verso la tecnologia e i suoi “prodigi”), bensi nella capacita di com-
piacersi del fatto che quel prodotto si svuota e si opacizza da solo; la lucidita ¢
guardare le magie dell'TA, ma conoscerne il trucco, conoscerne la sua natura di
“pallone gonfiato”.

Losservatore lucido ¢ chi assiste all’auto-sgonfiamento di quel contenuto
apparentemente perfetto e riconosce, coglie, in quel collasso la reversibilita sim-

bolica del mondo, il suo gioco e il suo destino ironico.

Mathesis universalis |277
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29916 CONTRIBUTI

MATEMATICA E SCRITTURA DIGITALE
DEL MONDO

RAFFAELE MARCO CARBONE

ORCID: 0000-0003-0692-6149
Ricercatore indipendente

Contacts: raffaclemac.92@gmail.com

ABSTRACT

Nel contesto dell’odierna trascrizione del mondo per mezzo delle tecnologie digitali,
il presente testo si propone di indagarne le condizioni e le possibilita a partire da una
genealogia del pensiero formale che ha portato alla scrittura matematica del concetto
di «limite». Nella prima parte si mostra, secondo una prospettiva storica, il contributo
decisivo alla rivoluzione scientifica dei saperi e della tecnica apportato dalla scrittura
formale del limite come mediazione operativa tra finito e infinito. Nella seconda parte
lo sguardo viene ampliato a un orizzonte che lega antico e moderno, a partire dalla que-
stione degli incommensurabili, mostrando come il concetto di limite sia paradigmatico
della modalita con cui la scrittura matematica si pone sulla frontiera del visibile e del
conosciuto, frequentando i confini delle mappe del sapere finora tracciate. Nella terza
parte si indaga la peculiarita della scrittura digitale del mondo come prodotto emblema-
tico di tale tradizione.

Parole chiave: Filosofia della matematica, Linguaggio, Filosofia del digitale, Intelligenza
Artificiale, Genealogia dei concetti matematici, Numero, Pensiero formale, Algebra,
Leibniz, Infinito, Limite, Rivoluzione scientifica.

MatHEMATICS AND DI1GITAL WRITING OF THE WORLD

In the context of the current transcription of the world through digital technologies,
this essay aims to investigate its conditions and possibilities by means of a genealogy of
the formal thought that has enabled a mathematical writing of the concept of “limit”.
In the first part, we show from an historical perspective the contribution of the formal
writing of the limit to the operational mediation between finite and infinite as a decisive

© Raffaele Marco Carbone

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.orcid.org/0000-0003-0692-6149
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29916

Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

condition for the scientific revolution of knowledge and technology. In the second part,
the gaze is broadened to a horizon that links ancient and modern, reconnecting to the
problem of incommensurables, showing how the concept of limit is a paradigm of the
way in which mathematical writing places itself on the frontier of the visible and the
known, forcing the boundaries of the maps of knowledges traced so far. In the third
part, the peculiarity of the digital writing of the world is investigated as an emblematic
product of this tradition of formal writing.

Keywords: Philosophy of Mathematics, Languages, Philosophy of Digital, Artificial In-
telligence, Genealogy of Mathematical Concepts, Number, Formal Thought, Algebra,
Leibniz, Infinite, Limit, Scientific Revolution.

Ogni  linguaggio non ¢ altro che un'algebra,
dove i segni che si ripetono sono le parole, le
quali hanno relazioni in virti dei significati
ad esse associati.

(C. S. Peirce)

«Che cosa pud un numero?»: domanda oggi decisiva, di fronte alla sempre mag-
giore pervasivitd della tecnica digitale nel nostro tempo; dall’intelligenza artifi-
ciale ai Big Data, tutto si presta a essere trascritto, elaborato, ridotto o ampli-
ficato grazie al potere del numero e alla mediazione del supporto informatico.
Se la domanda puo facilmente essere letta con tono spregiativo — secondo 'idea
per cui la scrittura matematica del mondo sarebbe sempre e solo una mera «ri-
duzione» —, essa assume oggi accenti nuovi, non privi di «timore e tremore»,
di fronte a un avanzamento tecnologico avvertito talvolta come inarrestabile
e frenetico, sfuggente rispetto ai ritmi e ai tempi di apprendimento dei corpi
(tanto sociali quanto individuali): motivo per cui tale incremento delle capaci-
ta di trascrizione-scrittura del mondo apre problemi inediti, di fronte a cui lo
stesso sapere filosofico fatica talvolta a prendere parola. Lo vediamo anche nella
preoccupazione diffusa verso i nuovi sistemi linguistici di intelligenza artificiale:
il pensiero della loro adozione su larga scala, della conseguente delega a essi di
compiti socialmente rilevanti, e della necessita di una sempre maggiore intera-
zione con essi, produce una sensazione di spaesamento, di “diminuzione”o di
“perdita” dell’esperienza specificamente umana.

Eppure, propriamente umana ¢ anche la stessa capacita di produrre il sa-
pere matematico che ha permesso il sorgere recente della tecnica digitale. Cosa

c’¢, quindi, dietro a questa preoccupazione? Che significato ha, e come porsi

Mathesis universalis |279
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

di fronte a essa? Come scrive B. Stiegler!, la scrittura digitale del mondo deve
essere compresa come lo sviluppo di un processo di «grammatizzazione»: que-
sto concetto, elaborato dal linguista Sylvan Auroux, ¢ stato ripreso dal filosofo
francese per indicare «ogni processo tecnico che permette di rendere discreti (nel
senso matematico) i flussi comportamentali» (ovvero «cio attraverso cui vengono
espresse o impresse le esperienze degli esseri umani») e di «riprodurli». La tecnica
digitale «costituisce I'ultimo stadio della scrittura» e abilita proprio per questo
un «sistema globale di pubblicazione ed editorializzazione contributiva» il quale,
«come lo era la scrittura ai tempi di Socrate», cosi oggi «& per noi un pharmakon:
puo sia condurre alla distruzione dello spirito che alla sua rinascita».

In questo intreccio tra tecnica digitale e scrittura, si tratta allora, partendo
da questa nostra posizione, di frequentare nuovamente quel sapere matematico
che, nella tradizione occidentale, ha faticosamente pensato la nozione di 7u-
mero secondo prospettive molteplici, implicate storicamente nel divenire della
tecnicizzazione; in particolare, un tornante decisivo in questo percorso ¢ stato
I'elaborazione del concetto di /imite, oggetto del presente saggio. In quanto ma-
tematico, offro una lettura che fa eco alle letture filosofiche del mio ambito di
competenza, sperando che le implicazioni di questo breve contributo possano

essere approfondite e discusse anche negli ambiti specialistici di riferimento.

1. FORME DEL LIMITE TRA RINASCIMENTO E PRIMA MODERNITA

Secondo la celebre definizione proposta da Alexandre Koyre, la rivoluzione scien-
tifica — intesa come I'emergenza e lo straordinario sviluppo della scienza moderna
dal XV al XVII secolo — si caratterizza per due passaggi concettuali fondamentali:
'abbandono della prospettiva del «cosmo chiuso» in favore di quella dell’«univer-
so infinito, e la sostituzione del mondo «della qualita e delle percezioni sensibili»
con il mondo «della quantita e della geometria reificata»’. Al cuore di queste tra-
sformazioni c’¢ una transizione tecnico-concettuale in cui la matematica europea
di quei secoli gioca un ruolo decisivo. Si pensi allo sforzo della scuola francese,
rappresentata da Francois Viete (1540-1603), René Descartes (1596-1650) e
Pierre Fermat (1607-1665), nell’affermare 'autonomia e la priorita epistemolo-
gica della matematica (mathesis universalis) rispetto ai procedimenti di pensiero
mutuati dalla tradizione della filosofia naturale. Questa autonomia — ben diversa

dall’autonomia, allora splendida e isolata, dell’antico e immutabile corpus eucli-

1

B. Stiegler, LAutklirung nell'epoca dell’ingegneria filosofica, in 1d., Il chiaroscuro della rete, a
cura di P. Vignola, Youcanprint, Lecce 2014.

2 A. Koyré, Newtonian Studies, Cambridge (MA), Harvard University Press, 1965; trad. it. a
cura di P. Galluzzi, Studi newtoniani, Einaudi, Torino 1983, p. 26.

Mathesis universalis |280
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

deo — ¢ conquistata con grande «fatica»® esibendo il carattere previsionale del me-
todo delle coordinate cartesiano: esso ¢ in grado di prevedere a priori le tappe del
calcolo e la natura dei risultati di un problema geometrico dato, grazie a una for-
ma algebrica che, pur rimanendo non dissociata dal «pensiero», non richiede piu
necessariamente una realizzazione geometrica per essere conclusa correttamente.

Il portato decisivo di questa evoluzione della pratica matematica, che uni
indissolubilmente e in profonditad forme algebriche e forme geometriche, puo
essere osservato prendendo in esame il modo in cui viene sviluppata nei decenni
a cavallo di tale scoperta la trattazione dei problemi relativi al moto. Si tratta di
problemi sottili, ben noti, sintetizzati in quegli anni da B. Pascal (1623-1662) in

un breve passo del suo trattato Lo spirito geometrico (1658). Scrive Pascal:

Per quanto veloce sia un movimento, se ne pud concepire uno che lo sia
di piu, e accelerare ancora quest'ultimo; e cosi sempre all’infinito, senza
mai giungere a uno che sia tale che non vi si possa aggiungere nulla. E, al
contrario, per quanto lento sia un movimento, lo si puo ritardare ancora,
e ancora lo si puo fare con quest’ultimo; e cosi all'infinito, senza mai
giungere a un tale grado di lentezza che escluda di poter arrivare a una
infinita di altri gradi, senza cadere nel riposo®.

Si tratta cioe della possibilita di pensare 'inizio e 'evoluzione continua del moto,
descrivendolo matematicamente; la difficoltd immediata, nel trattare questi pro-
blemi, ¢ quella di avere subito a che fare con l'infinito. Solo pochi decenni prima
rispetto alla svolta della scuola francese, gli stessi problemi erano stati indagati da
Galileo Galilei (1564-1642), nel corso dei numerosi esperimenti mentali offerti
nelle sue trattazioni’. Il linguaggio di Galileo, ancorato alla prosa latina e al sillo-
gismo, a detta degli storici era ancora «drammaticamente inadeguato»®, incapace
di trattare in modo efficace i paradossi che era interessato a sciogliere. I «caratteri»
della «lingua matematica» che Galileo conosce per leggere il «Libro della natura»
sono «triangoli, cerchi, ed altre figure geometriche»’: oggetti di visione e soggetti
di dimostrazione, ma non di calcolo, almeno senza lo strumentario algebrico

cartesiano. La tecnica di calcolo pitt avanzata di cui si puo servire Galileo ¢ in-

> ]. Dhombres, Calcoli e forme d’invenzione nella matematica francese del Seicento, in C. Bar-
tocci, P Odifreddi (a cura di), La matematica. Vol. 1: I luoghi e i tempi, Einaudi, Bologna 2007,
p- 283.

4 B. Pascal, De [Esprit géométrique et de [’Art de persuader, 1657, cit. in. M. Blay, Infinito e
matematizzazione del moto nel Seicento, in Bartocci-Odifreddi, La matematica. Vol. 1, cit., p. 364.

> M. Blay, Infinito e matematizzazione del moto nel Seicento, in Bartocci-Odifreddi, La mate-
matica. Vol. I, cit., p. 364.

¢ P D. Napolitani, / Rinascimento italiano, in Bartocci-Odifreddi, La matematica. Vol. 1, cit.,

p. 276.
7 G. Galilei, I/ Saggiatore (1623), in Id., Opere, a cura di A. Favaro, ed. Giunti-Barbera, Firenze
1966, vol. VI, p. 232.

Mathesis universalis |281
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

fatti la teoria archimedea delle proporzioni, incapace ad esempio di operare con
il concetto di quantita infinitesima che sara invece centrale per dedurre la legge
oraria del moto in caduta®. Il passaggio dal cosmo finito all' universo infinito, e dal-
la qualita alla quantita, era alle porte, ma il mondo linguistico del Rinascimento
italiano era ancora troppo legato al rigido paradigma classico per poter produrre
i sorprendenti risultati che sarebbero arrivati invece pochi decenni dopo.

La svolta, come accennato, avvenne invece nella seconda meta del Seicen-
to. Il linguaggio cinematico usato da Pascal, frutto gia degli sforzi concettuali
compiuti da Galileo, riformulava di fatto gli antichi problemi relativi alla natura
del moto e alla mediazione tra essere e divenire noti gia al pensiero greco, come te-
stimoniato dai due celebri paradossi fatti risalire a Zenone. Entrambi riguardano,
seppur in modo differente, I'infinito, secondo la classica distinzione tra infinito
attuale e potenziale proposta nella Fisica di Aristotele (IV sec. a.C.). Qui sono
individuati due tipi di procedimenti non finiti: il primo ¢ quello proprio dell’atto
mentale del contare, per il quale ¢ ammessa la possibilita di procedere in modo
graduale per accrescimento, senza mai incontrare un termine (infinito potenzia-
le); il secondo ¢ quello proprio dell’atto di considerare le infinite suddivisioni
applicabili a un segmento, o i punti in esso contenuti, i quali sebbene racchiusi
in uno spazio limitato sono una quantita tale da non poter essere nemmeno elen-
cati seguendo una disposizione progressiva, per quanto infinita. Questa infinita
¢ definita da Aristotele artuale: essa ovvero ¢ presente, e non soltanto possibile;
compiuta, e non soltanto non completabile; eszurita e non soltanto inesauribile’.
La nuova scrittura matematica, inaugurata dai lavori di Viete, Cartesio e Fer-
mat, offriva la possibilita di affrontare con maggiore chiarezza e rigore gli scogli
dell’infinito attuale e potenziale, che all'interno del linguaggio tradizionale non
sembravano afferrabili chiaramente. Con I'ausilio della nuova scrittura sembrava
possibile formulare quelle idee chiare e distinte con cui, dando attuazione all’ide-
ale cartesiano, 'impresa scientifica poteva raggiungere e attraversare le colonne
d’Ercole della finitezza, per lasciarle definitivamente alle spalle.

Per quanto riguarda I'infinito attuale, i primi grandi risultati arrivarono gia
nella seconda meta del XVII secolo, quando il nuovo simbolismo inizid a rendere
possibili i ragionamenti di Newton su «fluenti» e «flussioni» e la formulazione
da parte di Leibniz di un vero e proprio linguaggio algebrico in cui era possibile
operare con le stesse quantita infinitesime'®. Isaac Newton (1643-1727), nel De

8 P D. Napolitani, I/ Rinascimento italiano, in Bartocci-Odifreddi, La matematica. Vol. 1, cit.,

pp- 276-277.

?  Una trattazione accessibile del problema ¢ magistralmente offerta in L. L. Radice, Linfinizo.

Itinerari filosofici e matematici d’'un concetto di base, Editori Riuniti, Roma 2014.

9 G. W. von Leibniz, Nova methodus pro maximis et minimis, itemque tangentibus, quae nec

Mathesis universalis |282
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

methodis serierum et fluxionum (1671), fu il primo ad adottare il formalismo car-
tesiano per descrivere le variazioni continue di una quantita nel tempo in termini
interamente algebrici. In primo luogo, usando ingegnosamente i risultati noti
sullo sviluppo del binomio (1+4)” ed estendendo tale calcolo ad ogni esponente
reale (teorema binomiale generale), egli riusci per primo a calcolare gli sviluppi
infiniti in serie di potenze di complesse funzioni trigonometriche frequentemen-
te usate nella descrizione del moto (seno, coseno, tangente), ottenendo per cia-

scuna di esse uno sviluppo della forma:

y=ax" + bx" + o™+

In secondo luogo, Newton notd I'analogia, tanto semplice quanto ancora inos-
servata, di tali sviluppi in serie con la nota scomposizione dei numeri in potenze

decimali:

N=z-10"+6-10""+¢-10"2+ ...

per cui ad esempio 1462 si scompone in 1 - 10° + 4 - 10+ 6 - 10" + 2 - 10°.
Questa analogia fece intuire a Newton la possibilita di effettuare operazioni tra
le funzioni analitiche (da lui chiamate «variabili») allo stesso modo con cui si

svolgono le operazioni tra numeri decimali, come scrive egli stesso:

Dal momento che le operazioni di calcolo con i numeri e con le variabili
sono molto simili [...] sono sorpreso che non sia ancora capitato a nessuno
[...] di adottare alle variabili la teoria stabilita di recente per i numeri
decimali, soprattutto tenuto conto del fatto che la via ¢ ora spianata
verso conseguenze ancora pitt stupefacenti [...]. Le nuove operazioni di
addizione, sottrazione, moltiplicazione, divisione ed estrazione di radice
possono essere facilmente ottenute da una rilettura delle corrispondenti
operazioni aritmetiche''.

Tale semplice quanto fondamentale intuizione, resa possibile dall’'uso delle varia-
bili cartesiane nella descrizione delle funzioni del moto, portd Newton a sviluppi
straordinari relativamente al calcolo delle tangenti e delle aree sottostanti a tali
funzioni scomponibili. Qui siamo davanti a una pratica squisitamente matema-
tica, nella quale la parziale analogia e sovrapposizione tra alcuni procedimenti
formali in ambiti differenti suggerisce I'estensione di altri procedimenti da un

ambito all’altro, in cui finora non erano stati considerati. Questi procedimenti

[ractae nec irrationales quantitates moratur, et singulare pro illis calculi genus, in Acta Eruditorum,
Giinther, Lipsia 1684; I. Newton, Philosophia naturalis principia mathematica, Societatis Regiae
ac typis Josephi Streater, Londra 1687.

" 1. Newton, De methodis serierum et fluxionum, 1670, cit. in J. Stillwell, 7/ teorema fondamen-

tale del calcolo, in C. Bartocci, P Odifreddi (a cura di), La matematica. Vol. 2: Problemi e teoremi,
Einaudi, Bologna 2007, p. 108.

Mathesis universalis |283
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

nel secondo ambito aprono a nuovi sviluppi, e quindi all’elaborazione di nuove
idee e intuizioni sulla natura e il funzionamento del fenomeno studiato: in que-
sto caso, il rapporto tra spazio e tempo nella dinamica dei corpi solidi.

Negli stessi anni, Gottfried Wilhelm von Leibniz (1646-1716) giungeva
a risultati analogamente sorprendenti grazie all'invenzione di un metodo e un
simbolismo generali per il calcolo delle tangenti e delle aree; per fare cio, egli
introdusse il concetto di funzione, la notazione di incremento infinitesimo (dx) e
di integrale (la celebre ‘S’ allungata), insieme alle regole per differenziare la som-
ma, il prodotto e il quoziente di funzioni usate ancora oggi nel calcolo. I lavori
paralleli di Newton e Leibniz, il primo fecondo di risultati pratici nelle scienze
fisiche, il secondo piu strutturato teoricamente e simbolicamente, segnarono la
nascita del calcolo integro-differenziale e infinitesimale, nel quale il programma
di matematizzazione deterministica della natura iniziato da Galileo trovd final-
mente un linguaggio capace di simbolizzare e frequentare operativamente la so-
glia tra discreto e continuo, cosi come gradualmente era stata vista ¢ immaginata
agli «estremi» dell’esperienza tecnico-linguistica del tardo Rinascimento. Tra gli
autori del suo tempo, Leibniz ¢ stato tra coloro che hanno dedicato maggiore
attenzione alla riflessione sul ruolo dei segni matematici per la riuscita dell’'im-
presa scientifica. Egli, pur rimanendo per certi versi ancorato alla tradizionale
concezione strumentale del ruolo dei segni nel ragionamento, ¢ stato tra i primi
pensatori moderni a riconoscere in essi un elemento essenziale e costitutivo del
pensiero stesso'?. Tale consapevolezza ¢ stata probabilmente maturata proprio a
partire dagli straordinari risultati matematici che, ottenuti manipolando le nuove
forme algebriche, avevano destato nello stesso Leibniz una profonda meraviglia;

cosl scrive per esempio nella lettera indirizzata a Tschirnaus (1678):

Eseguo questo calcolo [infinitesimale] mediante certi nuovi segni di
meravigliosa comodita [...]. Nei segni va considerata la comodita in
funzione dello scoprire, la quale ¢ massima quando con poco esprimono
e quasi ritraggono la natura intima della cosa, poiché cosi diminuisce
mirabilmente la fatica del pensare. Tali sono invero i segni di cui mi valgo®.

In un’altra lettera, indirizzata al marchese De UHospital, nota invece con orgoglio:

Uno dei segreti dell’analisi [I'uso di forme algebriche applicato a problemi
di natura geometrica, ndr] consiste nella caratteristica, cio¢ nell’arte di
usare abilmente i segni disponibili; e lei osservera, signore, dal piccolo

12 Siveda ad esempio E Bellucci, Peirce, Leibniz, and the Threshold of Pragmatism, «<SEMIOTI-
CA», 193, 2013, pp. 331-355.

¥ G. W. von Leibniz, Seritti di logica, trad. it. a cura di F. Barone, Zanichelli, Bologna 1968,
p. 464.

Mathesis universalis |284
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

allegato [sulle determinanti], che Viéte e Cartesio non ne hanno conosciuti
tutti i misteri'®,

Per quanto invece riguarda I'infinito potenziale, ben presto le considerazioni sugli
infinitesimi e gli indivisibili portarono i matematici a interrogarsi nuovamente
attorno alla natura delle somme infinite, formalizzando in termini moderni il
quesito posto anticamente da Zenone. Secondo il celebre esempio della freccia
che viaggia verso un bersaglio, infatti, il moto rettilineo di un corpo tra due punti
nello spazio a una distanza data puo essere dissezionato in distanze via via sempre
pitt piccole (meta della distanza, poi un quarto, poi un ottavo, e cosi via...) al
punto da ottenere una conclusione paradossale: la distanza complessiva percorsa
dovrebbe risultare pari al risultato di una somma infinita di distanze finite. In
termini matematici, cio¢, significa osservare — e quindi spiegarsi in che modo sia

possibile — che la successione infinita delle somme:

15
o+ Y
o+ Y4+ 18

possa convergere a un risultato finito, ovvero la distanza totale percorsa tra i due
punti. Il problema di definire correttamente il risultato di una catena di operazio-
ni infinite fu progressivamente risolto grazie al genio della scuola che, da Leibniz
fino a Cantor (1845-1918), giunse a definire un operatore in grado di «esaurire»
Pinfinito e domarlo formalmente. Il XIX secolo vide cio¢ affermarsi la centralita
del concetto di limite, introdotto nella prima meta del secolo da Bolzano (1781-
1848), Cauchy (1789-1857) e Weierstrass (1815-1897), come chiave di volta
della nuova Analisi matematica. Tale concetto permise una soddisfacente sistema-
zione dei risultati di Newton e Leibniz, a lungo contestati a motivo della natura
ambigua del concetto di infinitesimo, portando a una riformulazione dettagliata
e sintetica del quadro disegnato dai due padri fondatori. Dali a poco, nella secon-
da meta del secolo, sopraggiunsero i lavori di Cantor e Dedekind (1831-1916),

grazie ai quali venne infine formalizzato il concetto stesso di numero reale come

Y 1d., Lettera al marchese De L'Hospital, 28 aprile 1693. Traduzione nostra dall’originale in

lingua francese edito in Leibnizens matematische Schriften, Verlag von A. Asher & Comp., Berlin
1850, p. 240 e consultabile presso la Biblioteca Nazionale di Francia in Id., Leibnizens gesammelte
Werke, volume 3, 11 (ed. diversi, 1843-1863). Risorsa elettronica reperibile all’indirizzo [hteps://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k111371d/f242.double.r], consultato il [29/09/2025]. « Une parlie
du secret de l'analyse consiste dans la caracteristique, cest & dire dans lart de bien employer les notes
dont on se serl, et vous voyés, Monsieur, par ce petit echantillon, que Viete el Descartes n'en ont pas
encor connu tous les mystere». 1l termine caratteristica si riferisce qui allo svolgimento di ragiona-
menti tramite la semplice manipolazione di simboli formali (caratteri), secondo I'idea centrale del
programma logico-matematico di Leibniz.

Mathesis universalis |285
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k111371d/f242.double.r
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k111371d/f242.double.r

Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

elemento di separazione (o taglio) dell'insieme dei numeri razionali identificabile
tramite una coppia di classi contingue: concretamente, definire un numero reale
significa esibire I'insieme di tutti i numeri razionali minori o maggiori di esso.
Per esempio, secondo questa definizione, il numero V2 coincide con la suddivi-
sione insiemistica di tutti i numeri razionali in due classi: quelli il cui quadrato
¢ minore di due, e quelli il cui quadrato ¢ maggiore di due. Alternativamente, ¢
possibile definire lo stesso numero reale come /imite di due sequenze di numeri
razionali, che si avvicinano ad esso inferiormente e superiormente. Ad esempio,
il numero reale V2 pud essere definito alternativamente esibendo due successioni
che approssimino tale quantita da sopra o da sotto; per esempio, bastera conside-
rare le successioni di numeri razionali { #_} ¢ { 4_} costruite partendodaz =1e
b, =2, i cui quadrati sono rispettivamente 1 (minore di 2) e 4 (maggiore di 2),
e proseguendo iterativamente aggiungendo ad ogni passo una cifra decimale in
pits, scegliendo per #_la pili alta cifra possibile tale che il quadrato del numero

ottenuto ad ogni passaggio non superi 2, e per &_la successiva:

12-1 2-4 - a-=1 b =2

1,42 = 1,96 1,5 =225 - a,=14 b,=1,5
1,417 = 1,9881 1,422=2,0164  —  a,=141 b, =142
1,414 = 1,... 1,415 = 2,... - a,=1414 b =1415
1,414..2 = 1,. 1414..222,..  — a=1414.. b =14l4..

Estendendo questa costruzione all’infinito si ottengono due successioni che si
avvicinano indefinitamente, senza mai toccarsi, in quanto per costruzione vige

una relazione di ordine:
a,<ay,<a,<a;<..a<..<b ..<b<b<b<b.
Dalla metrica definita sui numeri razionali segue che le due sequenze hanno

limite finito e coincidente; esse dunque convergono, dal basso e dall’alto, verso

un unico punto limite a:

o = lima, = limb,,
n—oo

n—oo

che risulta essere anche I'elemento di separazione delle due successioni, trovan-

dosi precisamente nel mezzo:

a,<a,<a,<a;<..< <...<b4<&3<b2<b1.

Questo punto di separazione non appartiene all’insieme dei numeri raziona-

li finora noti; il formalismo del limite lo lega tuttavia a essi operativamente e

Mathesis universalis |286
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

sintatticamente. Ad esempio, ¢ possibile estendere ad a il significato di alcune
operazioni, come I'elevamento al quadrato, definendo il quadrato di o come l'e-
lemento di separazione delle successioni dei quadrati di numeri razionali { 2 *}
e{b’}:
al<al<al<al<..<d <..<bl<b?<b?<b’

Poiché le successioni {2 >} e { b >} convergono a 2 per costruzione, concludiamo
che a* = 2. Il limite o ha quindi un preciso significato matematico, in quanto
¢ possibile definire formalmente il comportamento di tale simbolo in relazione
a tutti i simboli matematici con cui interagiscono i numeri gia noti. Possiamo
allora considerarlo una quantitd, il cui quadrato ¢ pari a 2; ovvero, a “¢” V2, non
pitt alogon, ma a tutti gli effetti numero.

La ripresa dell’interesse attorno all’infinito potenziale e illimitato — all’in-
terno di una scrittura matematica capace di onorare in modo nuovo questioni
tanto antiche — apri anche strade inedite relativamente al problema della quan-
tificazione e della veritd degli enunciati. Il problema ¢ testimoniato ancora da
Galileo nel Dialogo sopra massimi sistemi (1632):

Lintendere [umano] si pud pigliare in due modi, cio¢ intensive o vero
extensive: e che extensive, cio¢ quanto alla moltitudine degli intelligibili,
che sono infiniti, I'intender umano ¢ come nullo, quando bene egli
intendesse mille proposizioni, perché mille rispetto all'infinita ¢ come uno
zero; ma pigliando I'intendere intensive, in quanto cotal termine importa
intensivamente, cio¢ perfettamente, alcuna proposizione, di che I'intelletto
umano ne intende alcune cosi perfettamente, e ne ha cosi assoluta certezza,
quanto se n'abbia I'istessa natura; e tali sono le scienze matematiche pure,
cio¢ la geometria e I'aritmetica, delle quali I'intelletto divino ne sa bene
infinite proposizioni di pit, perché le sa tutte, ma di quelle poche intese
dall'intelletto umano credo che la cognizione agguagli la divina nella
certezza obiettiva, poiché arriva a comprenderne la necessita, sopra la quale
non par che possa esser sicurezza maggiore".

Vediamo che, nel pensiero di Galileo, sembra non esserci alcuna possibilita di
composizione tra I'infinita degli intelligibili e la conoscenza umana finita; non si
da alcuna mediazione tra finito e infinito, se non (per intensita, e non per esten-
sione) nella certezza della geometria e dell’aritmetica, in cui il metodo assioma-
tico permette di accedere a conoscenze assolutamente certe. Solo pochi decenni
dopo, Leibniz espose nella Dissertatio de arte combinatoria 'ingegnoso sistema
simbolico entro cui il problema poteva trovare nuove possibilita di risoluzione:

scomponendo ogni concetto in concetti atomici pit semplici, completi in sé stessi,

15

G. Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo, 1632, in 1d., Opere, a cura di A.
Favaro, ed. Giunti-Barbera, Firenze 1933, pp. 128-129.

Mathesis universalis |287
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

e individuando le regole per la deduzione logica delle proposizioni (ars combina-
toria), sarebbe stato possibile sviluppare una vera e propria arte della scoperta (ars
inveniendi) con cui ordinare e numerare tutti gli enunciati possibili e calcolarne il
valore di verita, partendo da quelli piti elementari, fino a ottenere quelli via via pitt
complessi per combinazione. Tali strumenti, uniti agli argomenti squisitamente
metafisici elaborati nella sua monadologia (secondo la quale ogni ente puo essere
identificato a livello logico con I'insieme degli enunciati veri a esso relativi), per-
misero a Leibniz di immaginare la soglia tra «essenza» ed «esistenza» come regolata
da un vero e proprio “meccanismo metafisico” indagabile non solo teoreticamente
tramite la riflessione filosofica e teologica, ma anche operativamente tramite la
quantificazione e il calcolo delle probabilita. Una volta infatti considerato ideal-
mente tramite 'arte combinatoria 'universo di tutti i possibili enunciati relativi a
tutti i possibili enti, avvalendosi del principio degli indiscernibili ¢ possibile deter-
minare ['universo dei “mondi possibili” (le «infinite combinazioni di possibili»'®):
si tratta dellinsieme di tutti mondi, descritti da quelle combinazioni di valori di
verita dei singoli enunciati primitivi, tali per cui i valori di verita assegnati a enun-
ciati tra loro logicamente correlati non diano luogo a contraddizioni. A partire da
questo presupposto ¢ possibile elaborare il concetto di probabilita: poiché ogni
combinazione possibile di valori di verita tende all’esistenza, ma solo quella che
produce il pili alto grado di realta e perfezione («quantitd d’essenza»'’) la raggiun-
ge, per scommettere sulla verita di un enunciato sara sufficiente scomporlo in una
combinazione di enunciati elementari, e quantificare quindi quanto la combina-
zione di tali enunciati risulti favorevole all'interno dell’universo dei mondi pos-
sibili, imitando lo stesso calcolo della mathesis divina che governa il meccanismo
metafisico. La scrittura logico-matematica introdotta da Leibniz avvia la riflessio-
ne attorno alla possibilita di adottare un linguaggio capace di destreggiarsi ope-
rativamente tra la finitezza dell’insieme delle conoscenze umane, apprese tramite
Pesperienza, e I'infinita del sapere proprio di Dio — a cui 'uvomo puo partecipare
soltanto attraverso la conoscenza degli enunciati necessari indagati dalle scienze
pure (come la matematica o la filosofia) —, esplorando estensivamente lo spazio
intermedio che si trova sul limite immaginario tra I'essere e il divenire, la soglia
della possibilita. Su queste assunzioni, Leibniz riprende le osservazioni sul gioco
d’azzardo gia sviluppate nel carteggio tra Pascal e Fermat (1654) e, nel celebre
passo in cui illustra l'arte caratteristica da lui inventata, mostra in che modo essa

permetta di immaginare una teoria della quantificazione dei gradi di probabilita:

¢ G. W. von Leibniz, De origini radicali rerum, 1697, trad. it. a cura di D. O. Bianca, Sull ori-
gine radicale delle cose in 1d., Scritti filosofici. Volume I, UTET, Torino 1967, p. 219.

7 Thidem.

Mathesis universalis |288
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

Le controversie non finirebbero mai [...] se non ci riportassimo dai
ragionamenti complicati ai calcoli semplici, dai vocaboli di significato
vago e incerto ai caratteri determinati [...]. Una volta fatto cid, quando
sorgeranno delle controversie, non ci sard maggior bisogno di discussione
tra due filosofi di quanto ce ne sia tra due calcolatori. Sara sufficiente,
infatti, che essi prendano la penna in mano, si siedano a tavolino, e si
dicano reciprocamente (chiamato, se loro piace, un amico): calcoliamo
[...]. Quando il problema non ¢ determinato o non ¢ esprimibile in base
ai dati, proveremo allora, con quest’analisi, I'una o l'altra di queste due
possibilita: o ci approssimeremo all’infinito a cid che ¢ cercato, oppure,
quando occorra far uso di congetture, determineremo almeno con la
ragione dimostrativa quel grado di probabilita che si puo ottenere dai dati,
e sapremo in quale modo le circostanze date debbano venir calcolate, e
possano per cosi dire esser ridotte in un bilancio, pari per le entrate e
per le uscite, in modo da scegliere cio che sia maggiormente conforme
alla ragione. Sebbene nel far cid possiamo, talvolta, ingannarci, allo stesso
modo di colui che pur conosce perfettamente i giuochi d’azzardo in cui
ha parte anche la ragione, tuttavia faremo quello che la ragione comanda,
e nella maggior parte dei casi conseguiremo quanto si desiderava, al
modo dei bravi giocatori e costruttori della propria sorte, che, come si
dice proverbialmente, sono cercati dalle palle e dai dadi. E giudicheremo
cid che non solo ¢ pil verosimile ma che ¢ anche piu sicuro, e in quale
misura convenga comprare la speranza, pagandone il prezzo o il pericolo.
E certamente nulla di pitt grande pud richiedersi alla ragione umana.
Pertanto, tra le altre cose, io costruisco una parte della logica fino ad ora
quasi non toccata, concernente la valutazione dei gradi di probabilita e la
bilancia delle prove, delle previsioni, delle congetture e degli indizi [...]. E
per finire, se 'invenzione del telescopio e del microscopio ha recato tanta
luce alla conoscenza della natura, ¢ facile comprendere quanto ne debba
fornire questo nuovo organo, dal quale lo stesso occhio della mente verra
potenziato per quanto ¢ in potere della natura umana.'®

Cosi, di fronte al labirinto dell’infinito potenziale, illimitato e catastrofico, sembra
farsi strada l'idea di poter di misurare la probabilita di un evento, operando all'in-
terno di un formalismo sufficientemente astratto grazie al quale gli enunciati che
descrivono un evento possibile sono riconducibili a una combinazione di enuncia-
ti elementari, corrispondenti a loro volta a eventi che ¢ possibile assumere come
equiprobabili. Ben oltre le note intenzioni dello stesso Leibniz, ¢ qui segnato il
passaggio da un sapere fondato su ragionamenti qualitativi (legati, per esempio,
alle finalita e alle intenzioni dell’agire divino, o all'individuazione di leggi immu-
tabili grazie al lume» della ragione) a una scienza fondata su ragionamenti quan-
titativi, che permettono di orientarsi tra le veritd possibili. Secondo Leibniz 'arte
caratteristica, forma eccellente di scrittura algebrico-matematica del mondo, ¢ il

«nuovo organo» che permette di immaginare tale quantificazione; il progetto da

8 G. W. von Leibniz, De arte combinatoria, 1685-92, trad. it. Sulla scienza universale o calcolo

Sfilosofico. Sulla caratteristica in 1d., Scritti di logica, cit., pp. 237-239 (passim).

Mathesis universalis |289
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

lui abbozzato si realizzera poi nei secoli successivi grazie ai lavori di Bernoulli, De
Moivre, Laplace e altri, fino alla sua sistematizzazione nel Novecento con il lavoro
di Kolmogorov, come teoria della misura in uno spazio di eventi. Anche in questo
caso, nella mediazione con I'infinito, il ruolo della scrittura formale algebrica ¢ fon-
damentale. Se solo pochi decenni prima Pascal aveva definito la nascente teoria del-
la probabilita una «geometria del caso», senza potersi spingere molto oltre le pur
geniali intuizioni riguardo alle probabilita di vittoria nel gioco dei dadi, le nuove
forme logico-algebriche permettono a Leibniz di sviluppare quelle «considerazioni
matematiche» con cui ripensare in termini operativamente nuovi la questione del
rapporto tra necessita e contingenza, cosi come quello tra certezza e incertezza, che
con gli strumenti sillogistico-dimostrativi della pura tradizione geometrica risul-
tavano inaccessibili®. Lenumerazione simbolico-operativa degli infiniti possibili
sposta anche la soglia operativa del mondo: il possibile, I'incerto e I'indeterminato,
esperienze “limite” per il mondo antico, ma ora coperte da rischio calcolato, pos-
sono diventare oggetto di previsione, di scambio, di trattativa, di anticipazione; di
mediazione e quantificazione, appunto. Cio che si trovava “al limite” entra a pieno
titolo “nel mezzo” delle contrattazioni operative nella produzione del quotidiano
e del sapere. Se gli strumenti del calcolo infinitesimale da Newton in poi rendono
possibile la scrittura delle leggi deterministiche nel campo delle cosiddette hard
sciences (fisica, chimica, ecc...), il calcolo delle probabilita ¢ diventato presto lo
strumento imprescindibile per tutte le scienze odierne, le quali fanno affidamento
non solo sull’assunzione di leggi esatte, verificabili (o falsificabili) tramite I'esperi-
mento, ma altresi sull'individuazione di leggi probabilistiche fondate su un’euri-
stica del possibile. Tramite le applicazioni offerte dalla statistica, esso ¢ quindi alla
base delle moderne teorie economiche, sociali e finanziarie, della fisica quantistica
¢, infine, delle intelligenze artificiali.

In entrambi i casi, nei problemi relativi all'infinito attuale o all'infinito po-
tenziale, la svolta fu debitrice di un’adeguata scrittura matematica, all'interno della
quale divenne finalmente possibile formulare in modo chiaro procedimenti e rela-

zioni in cui sono coinvolti quantita infinite o infinitesime, e quindi le operazioni

¥ In una delle lettere indirizzate da B. Pascal al cavalier de Méré (1654): «Unendo il rigore

delle dimostrazioni della scienza all’incertezza della sorte, e conciliando queste due cose in appa-
renza contraddittorie, [la teoria delle probabilita] puo, traendo il suo nome dalle due, arrogarsi a
buon diritto questo titolo stupefacente: La geometria del caso» (cit. in L. Accardi, Probabilita, in
Bartocci-Odifreddi, La matematica. Vol. 2, cit., p. 794).

2 Cost si esprime Leibniz nello scritto De libertate, contingentia et serie causarum, providentia,

datato 1689: «Verustissima generis humani dubitatio est, quomodo libertas et contingentia, cum serie
causarum, et providentia stare possint [...]. Tandem nova quaedam atque inexpectata lux oborta est
unde minime sperabam; ex considerationibus scilicet Mathematicis de natura infiniti. Duo sunt nimi-
rum Labyrinthi Humanae Mentis, unus circa compositionem continui, alter circa naturam libertatis,
qui ex eodem infiniti fonte oriuntur (in G. W. von Leibniz, Simtliche Werke, Akademie Ausgabe,
Darmstadt-Berlin 1923, vol. V1, 4, pp. 1653-1654).

Mathesis universalis |290
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

di passaggio al limite. Come illustrato dal matematico Luigi Borzacchini, autore
di un imponente studio sulla storia del pensiero formale in Europa, protagonista
fu proprio la pratica del formalismo algebrico, sviluppatasi a partire dal Seicento

come un sistema di simboli manipolabili e calcolabili al pari dei numeri naturali.

Il nuovo linguaggio simbolico permise di parlare — tramite la misura — di
uguaglianza anche negli eventi reali, e quindi di esperimento “ripetibile sotto
identiche condizioni”. I calcolo differenziale fu il linguaggio algebrico con
cui la nuova forma simbolica riusci a dare una rappresentazione sintattica al
divenire della realta fisica, e per far questo dovette darsi una sintassi capace
di disinnescare tutti gli antichi paradossi del “labirinto del continuo™'.

Il procedimento di pensiero sintattico e automatico introdotto dalla nuova scrit-
tura matematica del mondo permise di accedere a nuove pratiche di mediazione
tra finito e infinito, tra discreto e continuo, tra essere e divenire, che ridisegnano i

confini del mondo e del sapere. Come prosegue Borzacchini:

Il dissolversi della forma logica ontologica e sostanzialista antica e medievale
coincide con la nascita della forma logica meccanicista e relazionale della
nuova scienza; assistiamo alla nascita della forma simbolica fondata sul
linguaggio algebrico simbolico e sul numero reale, che appariranno quasi
improvvisamente all’inizio del Seicento, riassumendo e sostituendo la
forma simbolica medievale basata sul latino, sul libro e 'analisi dei testi
[...]. La nascita del linguaggio algebrico e del numero reale ¢ qualcosa
pitt di un emblema efficace o di semplici strumenti di un cambiamento
d’epoca: hanno un ruolo cruciale i segni, che si caratterizzano solo per
i rapporti sintattici e le procedure nelle quali e con le quali vengono
manipolati. E la loro interpretazione resta sempre estrinseca: [...] il segno si
“svuota’ completamente di ogni senso intrinseco, di ogni storia, significato
o residuo. Solo il segno vuoto puod fondare la scienza sintattica, facendosi
linguaggio formale. Ed esso ¢ il segreto motore dell’esperimento, della
quantificazione degli osservabili in fisica, del meccanicismo®.

Forse pilt del canocchiale di Galileo, la scrittura matematica del limite ha insom-
ma contribuito in modo decisivo all’“apertura” del cosmo chiuso, permettendo di
esplorare regioni del sapere fino a quel momento precluse dallo spettro dell’ horror
infiniti. Lalgebra si avviava a diventare una vera e propria «scienza dei simboli e
delle loro combinazioni costruite sulla base delle sue regole, che possono essere ap-
plicate sia all’aritmetica sia a tutte le altre scienze per mezzo di interpretazioni»®;

la rivoluzione scientifica ¢ stata parente stretta di questa catastrofe epistemologica.

2 L. Borzacchini, I/ senso dell'algebra, Lorigine del linguaggio scientifico universale, Edizioni

Dedalo, Bari 2021, p. 106.
2 i p. 160.

23 Secondo la definizione data da G. Peacock nel 1833, cit. in G. Lolli, Matematica come nar-
razgione, 11 Mulino, Bologna 2018, p. 124.

Mathesis universalis |291
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

2. MISURA E INCOMMENSURABILITA

Il numero, segno matematico per eccellenza, ¢ in effetti incaricato fin dalle sue
origini della mediazione tra finito e infinito. Come sintetizza efficacemente Paolo

Zellini nel suo classico Breve storia dell infinito:

Il numero, aritmos, sinonimo di misura e armonia (aritmos e armonia
hanno la stessa radice) ¢ come una pausa, o un punto di mediazione tra il
limite e l'illimitato; ¢ il dono prometeico (Prometeo ¢ da Eschilo chiamato
“padre del numero”) che garantisce all'uomo la possibilita di un’esistenza
stabile e ordinata, sottraendolo a un acrobatico e rischioso equilibrio tra
I'assoluta unita e I'assoluta molteplicita.

La problematicitd epistemologica di tale mediazione ¢ altrettanto nota fin
dall’antichita, almeno a partire dalla scoperta del problema delle grandezze in-
commensurabili, quali sono il lato di un quadrato e la sua diagonale, fatta risalire
storicamente a Ippaso (V-IV sec. a.C.)®. Dato un quadrato il cui lato abbia lun-
ghezza unitaria, infatti, la lunghezza della sua diagonale non puo essere messa in
rapporto numerico con il lato usando alcuna frazione finita di esso (per esempio,
il doppio, o i cinque terzi del lato); in altri termini, nonostante sia possibile ap-
prossimare indefinitamente lo stesso rapporto per eccesso e per difetto, non ¢ mai
possibile esprimerlo numericamente in modo esatto, nemmeno ricorrendo a una
qualche tipo di periodicita. Questa proprieta puo essere anche espressa dicendo
che non esiste alcun segmento, per quanto piccolo, che misuri (ciog, sia conte-
nuto un numero esatto di volte) in modo preciso entrambe le grandezze; ragione
per cui tali quantita erano definite anche a/ogoi, in quanto prive di una misura
comune. La gravita di questa scoperta non riguarda solo il regno della geometria
euclidea, ma anche quello dell’aritmetica pitagorica; infatti, il problema di tro-
vare il rapporto tra la diagonale di un quadrato e il suo lato ¢ matematicamente
equivalente a quello di commisurare I'unita ('uno) al molteplice (il due) tramite
un numero mediano x, il quale deve necessariamente risultare pari alla soluzione

della seguente proporzione continua:
l:x=x:2.
La dimostrazione dell'impossibilita di esprimere tale rapporto in termini finiti ¢

il piti antico esempio di dimostrazione per assurdo, in cui si mostra che la possi-

bile esistenza del rapporto numerico desiderato conduce necessariamente a una o

2 P Zellini, Breve storia dell’infinito, Adelphi, Milano 1980, p. 25.

% Per semplicita di esposizione, mi soffermo sul problema dell'incommensurabilita del lato del

quadrato con la sua diagonale, sebbene storicamente risulti pili antica la scoperta analoga dell’in-
commensurabilitd della sezione aurea, riscontrabile nello studio dei pentagoni equilateri. Cfr. L.
Boyer, Storia della matematica, Mondadori, Milano 2023, p. 86.

Mathesis universalis |292
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

pill conseguenze contraddittorie con alcuni risultati fondamentali dell’aritmetica
(come per esempio la suddivisione dei numeri interi in pari e dispari), e su que-
sta base deve essere pertanto rifiutato. La pratica del misurare si trovd dunque di
fronte a una sfida decisamente nuova, che implicava in modo necessario la consi-
derazione della dialettica e del pensiero formale. Secondo Gaetano Chiurazzi, «la
scoperta delle grandezze incommensurabili» per il pensiero antico ha comportato
un «passaggio: dalla logica della denominazione a quella del giudizio, dall’enu-
merazione alla sintesi, dal positivo al negativo (inteso come apparizione di una

differenza irriducibile), dalla realta alla possibilita». Cosi scrive in Dynamis:

A una metafisica dell’essere positivo, di cio che quindi ¢ attuale e nominabile,
sostanziale, discreto, e quindi aritmetizzabile (cio¢ compurtabile),
l'incommensurabile “aggiunge” una dimensione non positiva, una sorta
di non-essere che ¢ piuttosto I'essere della differenza (o I'essere in quanto
differenza) [...]. In quanto limiti di una certa forma di razionalita, quella
intellettuale, le grandezze incommensurabili spingono, secondo un
movimento che necessariamente conduce a una diversa modalita operativa,
verso una diversa configurazione della realta e della ragione®.

Secondo Chiurazzi, le grandezze incommensurabili stesse si trovano dunque al
«limite» di una forma storica di razionalita e la loro scoperta impose il suo su-
peramento. La dottrina pitagorica associava infatti indissolubilmente «numero»
e «visione»; le grandezze incommensurabili potevano invece essere «viste», ma
non espresse numericamente all’interno della scrittura aritmetica allora nota. Si
tratta allora di accedere a una nuova «dimensione», che sembra essere visibile
come da lontano, ma non ¢ ancora esplorabile all'interno della scrittura mate-
matica di cui si dispone. Laccesso a questa dimensione richiese quindi I'intro-
duzione di nuovi segni, il cui statuto formale di numeri sarebbe risultato a lungo
controverso. Le quantitd irrazionali erano infatti strutturalmente impermeabili
alle regole tradizionali del calcolo aritmetico espresse nelle operazioni di somma,
sottrazione, moltiplicazione e divisione, interamente fondate sull’enumerazione e
sulla reductio ad unum. 1 segni necessari per indicare tali quantita erano quindi ini-
zialmente pure notazioni grafiche, prive di legame operativo con i segni usati per

denotare le quantita aritmetiche gia note. Ecco perché, come spiega Imre Toth:

il nome, o il segno [2*, 1], non ¢ una parola del linguaggio dei /ogos,
ma vi ¢ inesprimibile, non ¢ affatto un linguaggio, non un Jogos ma un
alogon, un mero incomprensibile rumore, un segno grafico che non indica
nulla. Se [2*, 1] fosse davvero una cosa nel mondo della 7azio pitagorica,
potrebbe esservi presente solo come un'assurda ratio irrazionale. Li, la

% G. Chiurazzi, Dynamis. Ontologia dell’incommensurabile, Guerini Scientifica, Milano 2017,

pp. 15, 23, 99 (passim).

Mathesis universalis |293
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

stessa espressione composta nell'idioma di un linguaggio naturale ¢ gia,
nel migliore dei casi, un retorico ossimoro, anzi, piuttosto, un'evidente e
mal sopportabile contradictio in adjecto: e da qui risulta chiaro che [2*, 1]
¢ il segno tipografico di un logos impossibile?.

Dalla scoperta degli incommensurabili inizia quindi una storia in cui venne
progressivamente rivisto in profondita I'intero sistema assiomatico sottostante
i concetti di numero e di grandezza, in modo tale da comprendere e accettare il
significato matematico di tali segni grafici, atti a rappresentare quelli che Leibniz
ancora chiamava «numeris surdis»*® (lett. «<numeri sordi»). Solo il formalismo (di
elaborata semplicitd) del passaggio al limite, frutto di tale percorso, permette di
considerare il rapporto tra diagonale e lato di un quadrato un vero e proprio
numero, “aggirando” 'incommensurabilita grazie alle regole di manipolazione
formale. La definizione di numero irrazionale come limite ¢ infatti cio che per-
mette di effettuare calcoli con tali quantita in modo consistente, dando pieno
significato alle operazioni matematiche che li coinvolgono. Si rende quindi pos-
sibile considerare anche le quantita irrazionali, veri e propri infiniti in atto, come
numeri le cui cifre possono essere calcolate con precisione sempre maggiore, sep-
pure mai in modo definitivo, avendo perd sotto controllo I'errore intrinseco a
ogni approssimazione; tali quantitd, altrimenti inesprimibili in termini positivi,
possono assumere piena dignitd numerica e manipolabilita zecnica, aprendo cosi
la strada alla loro gestione da parte dei calcolatori. Da questa prospettiva, il con-
cetto di limite ¢ emblematico della modalita con cui la scrittura matematica del
mondo si pone sulla frontiera del visibile e del conosciuto, formulando segni
che tentano di dare scrittura e misura a cio che si trova ai confini delle mappe del
sapere finora tracciate. La potenza dei segni in questa costruzione ¢ tale che R.
Dedekind parla della definizione dei numeri irrazionali come di una «creazione»:
«Ogni qual volta si dia una sezione non determinata da un numero razionale noi
creiamo un nuovo numero, un numero irrazionale»*”. Analogamente P. Floren-
skij, descrivendo entusiasticamente la riorganizzazione della teoria degli infiniti
operata da Cantor, parla del concetto di numero irrazionale come di «un oggetto
assolutamente nuovo del pensiero», impresso sulla «materia innocua» dei «sim-

boli razionali» grazie a uno «stacco», un «salto»:

¥ 1. Toth, Aristotele e i fondamenti assiomatici della geometria, Vita e Pensiero, Milano 1997,

p- 232. Toth utilizza il simbolo [2*,1] per indicare quella grandezza che elevata al quadrato da 2,
ossia, con i simboli moderni, V2.

#  G. W. von Leibniz, Origo veritatum contingentium, 1689, in Id., Simtliche Werke, cit., p.
1660.

»  J.W. R. Dedekind, Continuita e numeri irrazionali, 1892, in 1d., Scritti sui fondamenti della
matematica, trad. it. a cura di E Gana, Bibliopolis, Napoli 1972, pp. 71-72.

Mathesis universalis |294
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

Bisognava immettere un’idea nuova, l'idea dell'infinito attuale (cioe
sintetico) e sua mercé creare, per mezzo di un particolare atto creativo
dello spirito, un ente mentale completamente nuovo: l'irrazionale [...].
Bisogna superare I'autosoddisfazione del raziocinio, spezzare il cerchio
magico dei suoi concetti finiti, uscire in un ambiente nuovo che ¢ quello

del transfinito, inaccessibile alla ragione e ai suoi occhi assurdo. Ecco

eroismo della ragione aritmetica®.

Secondo Courant e Robbins, invece, nella definizione di numero irrazionale
come limite si tratta di «tralasciare qualcosa che ¢ “reale” per l'intuizione», al
fine di giungere a uno «schema matematico adeguato per esprimere la nostra
conoscenza di questi concetti». Siamo certamente «condotti» a tale definizione
«dall’intuizione che il punto irrazionale “esiste”», perd successivamente dobbia-
mo «gettare via la stampella intuitiva con cui procedeva il ragionamento», ren-
dendoci conto che «tutte le proprietd matematiche dei punti irrazionali possono
essere espresse come proprieta delle successioni monotone di intervalli razionali».

Si avrebbe qui un «esempio tipico» della pratica di

liberarsi dall’atteggiamento “realistico” per cui si considera un oggetto
matematico come una “cosa in sé”, di cui umilmente si studiano le
proprieta, e comprendere invece che gli oggetti matematici esistono solo
in quanto possiedono certe proprieta e certe relazioni con altri oggetti

matematici. Queste relazioni e proprietd rappresentano tutti gli aspetti

sotto cui un oggetto pud entrare nel regno dell’attivitd matematica’'.

Che si proceda per via di una creazione assoluta, o di una opportuna riduzione
a uno schema essenziale, il segno formale ¢ la chiave di volta, grazie a cui una
stabile porta d’accesso al nuovo sapere puo essere finalmente costruita. D’altro
canto, se il formalismo del limite aggira genialmente l'irrazionalita di una singola
quantitd incommensurabile presa singolarmente, tuttavia non la esaurisce nel
complesso del sistema dei numeri reali. Infatti, come conseguenza dei risulta-
ti di Cantor, qualunque sistema di denotazione formale degli insiemi numerici
¢ intrinsecamente insufficiente a esprimere tutte le quantita incommensurabili;
infatti, a motivo della cardinalitd non-numerabile dell’insieme dei numeri reali,
esistono infiniti numeri irrazionali che non sono rappresentabili tramite sequen-
ze o espressioni formali finite in un alfabeto al pitt numerabile. In questo senso il
formalismo del limite permette a tutti gli effetti una mediazione tra numerabile

(infinito in potenza, dunque sempre riconducibile a procedimenti finiti di cal-

3 P. Florenskij, Gli irrazionali in matematica e in dogmatica in Id., La colonna e il fondamento

della verizi 1914, Rusconi Editore, Milano 1974, pp. 576-580.

3 R. Courant, H. Robbins, Che cosé la matematica?, Bollati Boringhieri, Milano 2000, pp.
113, 114, 380.

Mathesis universalis |295
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

colo) e non-numerabile (infinito in atto), un punto di contatto in cui ciascun
termine rimane quantitativamente irriducibile all’altro.

Un nuovo segno venne dunque introdotto per rappresentare cid che non
trovava spazio all'interno del sistema gia noto. Progressivamente, questo segno
divenne oggetto di manipolazione e soggetto di interazione formale con altri se-
gni, cosi da trovare man mano il suo posto all'interno della scrittura matematica.
A valle di un cammino durato secoli, le forme sintattiche del calcolo dei limiti
hanno infine reso manipolabili tali quantita nel regno del calcolabile e del forma-
lizzabile. Qui sta la forza peculiare della scrittura matematica del mondo, come

spiega ancora Luigi Borzacchini:

La rappresentazione sintattica non ha nulla di ovvio o naturale [...]. Essa
¢ una grande “costruzione”, una “forma simbolica” che caratterizza il
pensiero moderno e la cui azione si estende ben oltre la matematica e la
scienza, e tocca la natura pitt profonda della nostra civilta [...]. Questo
incastonamento della matematica nel pensiero formale ¢ ci6 che possiamo
chiamare I'opera matematica®*.

3. PRATICA MATEMATICA E SCRITTURA DEL MONDO

La soglia dell'incommensurabile, dalla quale ¢ nato il segno formale come stru-
mento per comprenderlo, definirlo e integrarlo, svela il luogo d’elezione di tale
segno: la matematica stessa ¢ una pratica del /imite, che nel proprio linguaggio
esplora il confine tra finito e infinito, tra conosciuto e ignoto, tra ragionevole
e assurdo. Secondo Giuseppe Longo, gli «sviluppi della matematica» si posso-
no infatti ricondurre interamente alla «pratica tipicamente umana di generare
“contorni”, in senso lato (geometrici o concettuali) stabili»**. Da questo punto

di vista, bisogna riconoscere che

non c¢ separazione tra le costruzioni matematiche ed il mondo, dal
momento che noi disegniamo la matematica e ne tracciamo i “contorni
concettuali e geometrici” su quel velo dei fenomeni che rappresenta
Iinterfaccia tra noi e la realta che ci circonda, in cui ritagliamo contorni,
qualifichiamo, isoliamo i fenomeni®*.

La matematica dunque non vive e non si sviluppa in un mondo formale di idee
platoniche, al fine di produrre teorie e simboli da applicare in un secondo mo-

mento ai fenomeni; essa, come ogni sapere, frequenta al contrario una soglia,

32 L. Borzacchini, I/ computer di Platone. Alle origini del pensiero logico ¢ matematico, Edizioni
Dedalo, Bari 2008, p. 17.

3 G. Longo, Matematica e senso. Per non diventare macchine, Mimesis, Milano 2021, p. 100.

M Ivi, p. 99.

Mathesis universalis |296
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

indicata da Longo come «l’interfaccia tra noi e la realtd che ci circonda». Su
questa soglia, i matematici tracciano quei contorni (geometrici e concettuali)

caratterizzati in massimo grado da invarianza, ripetibilita e replicabilita:

La matematica ¢, infatti, per definizione, I'insieme dei concetti massimamente
stabili che possiamo disegnare sul velo dei fenomeni, e che, proprio per via

della loro stabilita, invarianza e forte indipendenza contestuale, sono concetti
35

che possiamo anche trasmettere ad altri modi di descrivere i fenomeni®.
Ogni segno matematico, in quanto «contorno» ritagliato dell’esperienza vivente, ¢
dunque fin da subito una «scrittura del mondo». Questa attivita di scrittura, pro-
segue Longo, si «stratifica» per il matematico su pilt dimensioni, che ultimamente
finiscono per sovrapporsi e combinarsi vicendevolmente. In primo luogo abbiamo
la geometria, che «rende lo spazio intelligibile selezionandone alcune invarianti
fondamentali, e trasformandole in proprieta stabili che si riferiscono proprio alle
trasformazioni che quell’azione nello spazio ci suggerisce»®; lo stesso concetto di
numero intero, strettamente legato alla visione agli albori della matematica, «si
riferisce allo spazio», dal momento che «il numero ¢ una “guida” all’azione: un
gesto che struttura lo spazio mentale, ovvero lo spazio di quella linea numerica
che tutti condividiamo»’”. Quindi abbiamo la logica, che individua gli «invarianti
del linguaggio» che «si trovano in tutte le dimostrazioni, ma non dipendono dalle
costruzioni del contesto»®. Infine, gli invarianti della logica «possono venire tra-
sformati in calcoli formali puri per poi venire applicati meccanicamente: allora le
regole formali impongono le invarianti computazionali»®.

Da questa ultima «stratificazione» prende quindi le mosse il discorso for-
male, la cui potenza specifica risiede nella sua capacita di abilitare una pratica
oggettivizzante di produzione dei segni, il piti possibile distante dal limite origi-
nario costituito dal qui-ed-ora irripetibile del soggetto parlante nella sua relazione
indissolubile con i destinatari e con 'oggetto del suo discorso; cosi da giungere,
per dirla con Borzacchini, a quella «<matematica relazionale e non sostanziale,
semplice sintassi senza una semantica intrinseca e senza un’ontologia, in cui oc-
corre “dimenticare il significato”»; e ancora a quel «linguaggio simbolico di na-
tura e origine aritmetica, basato su segni, manipolazione sintattica e algoritmi»,
che chiamiamo algebra. Come specifica Borzacchini, essa nasce come costola

del linguaggio alfabetico e si struttura progressivamente come scienza di segni

% Ivi, p. 100.

%Iy, p. 82.

7 i, p. 146.

®  Iyi, p. 82.

¥ Ibidem.

Mathesis universalis |297

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

idealmente «privi di significato» se non per la loro possibilita di ricombinazione

interna, infinitamente replicabile e ricontestualizzabile.

Il “miracolo greco” fu in gran parte la tematizzazione di quella epifania, il
linguaggio, analizzandone separatamente i due aspetti distinti. Il linguaggio
diventava il punto focale di tutta lattivita intellettuale, come analisi
laica dei suoi caratteri: culla della filosofia — per i suoi aspetti analitici ed
empirici — e della matematica — per 'indagine dei suoi aspetti olistici e
costruttivi [...]. La rappresentazione iconica ¢ la pili antica, ma ad essa
si & sovrapposto, in forme diverse dall’antichita a oggi, lo sviluppo degli
aspetti linguistici e formali della conoscenza, la rappresentazione sintattica,
apparsa con la catastrofe antropologica epocale legata alla nascita del
linguaggio alfabetico, e che spesso chiamo il pensiero formale®.

La scrittura matematica, quindi, ¢ una pratica del sapere e della determinazione
dei contorni delle cose e del mondo, originariamente e intrinsecamente lega-
ta alla scrittura alfabetica: accanto e insieme al mito e alla filosofia, nasce e si
sviluppa non solamente per differenziazione (riflessa nel pensiero comune dalla
contrapposizione tra il pensiero matematico “freddo” e calcolante, e la narrazione
poetica “calda” e commovente) ma in un movimento di continue ascendenze e

contaminazioni con essa. Come scrive Gabriele Lolli:

Se si studia l'evoluzione della civiltd occidentale, si riconosce che tra
letteratura e matematica non sussiste solo un’analogia, ma ur’influenza
diretta: dai miti cosmologici all’epica omerica, alla tragedia greca, alla
retorica e alla storia i greci hanno raffinato e perfezionato linguaggio e
ragionamento, fino a codificare la logica; le tracce di questo percorso
portano dritte alle dimostrazioni di Euclide, dove si vedono all’opera
le prime regole logiche la cui ascendenza nella poesia e nella retorica ¢
documentabile e trasparente®’.

In tale catena di rimandi ¢ rintracciabile ci6 che la trascrizione digitale del mon-
do ha nuovamente reso urgente pensare: I'intima correlazione tra parola e calco-
lo, tra logos e numero, su cui la pratica matematica ¢ innestata fin dall’antichita.
Entrambi, come ricorda Chiurazzi, «producono una “discretizzazione” del reale,
che si esprime nella categorizzazione logica e nella manipolabilita tecnica in pro-
cedura di formalizzazione»*>. La macchina sintattica, il computer, ¢ il destino
ideale di questa tradizione, matematica e non solo, e ne incarna lo straordinario
successo: nel continuo superamento del limite della specificita individuale che le

¢ proprio, essa ambisce a produrre un /ogos senza soggetto, un'intelligenza senza

% L. Borzacchini, 7/ senso dell algebra, cit., p. 15.

1 G. Lolli, Matematica come narrazione, cit., p. 13.

2  G. Chiurazzi, Dynamis. Ontologia dell'incommensurabile, cit., p. 27.

Mathesis universalis |298
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Raffaele Marco Carbone — Matematica e scrittura digitale del mondo

corpo vivente, imitando la parola umana attraverso la produzione di una codifica
alfabetica le cui sequenze di caratteri sono apprese in forma algoritmica e quindi
riprodotte su un “supporto” indipendente dal corpo vivente che I'ha addestrata.

Da questo punto di vista, la scrittura matematica e di conseguenza quella
digitale praticano in misura massimale quella “sottrazione” dei corpi e dei contesti,
che caratterizza gia ogni scrittura umana. La trascrizione del mondo per mezzo
delle intelligenze artificiali ripropone su una scala finora inedita I'antico tentativo
di immaginare una parola globale, una lingua universale, una parola non segnata
dal corpo parlante. La meraviglia, intrisa di stupore e di paura, per il successo tec-
nico di tale programma rivelano un nostro difetto di prospettiva, laddove abbiamo
dimenticato che «cid che pud un numero» ¢ molto affine a «cid che pud una pa-
rola». Le due scritture, invece, si coimplicano molto pitt di quanto siamo portati
a pensare a partire dalla tradizionale suddivisione del nostro sapere in due culture:
operazione che, come mostrato, ¢ stata necessaria per affrancare la scienza dai limiti
del linguaggio comune, ma che richiede di essere rivista se vogliamo comprendere
in modo profondo cio che tale tradizione ¢ stata capace di produrre.

Per concludere, la genealogia matematica qui ripercorsa esemplifica come
ogni segno formale, per quanto idealmente “privo di significato”, porti in realta
con sé una storia di pratiche e saperi infinitamente stratificati, di cui ¢ il pro-
dotto; la scrittura digitale del mondo non ¢ neutrale, né ¢ poi cosi lontana dai
saperi cosiddetti “umanistici”, contrapposti ai saperi scientifici. I “non-senso”,
il contorno puramente arbitrario, cristallizzato nel segno formale per divenire
possibilita operativa, esibisce un divenire storico di spessore paragonabile al di-
venire del “senso”. Sulla soglia frequentata dalla scrittura matematica essi risul-
tano profondamente intrecciati: potremmo addirittura affermare che, talvolta, ¢
quest'ultimo a essere un residuo del primo, tanto quanto solitamente si ritiene
il viceversa. Il “corpo” inorganico della macchina pensante ¢ altresi segnato da
questo divenire, da cui non pud prescindere, nonostante le possibilita infinite di
replicazione e trasmigrazione. La scrittura matematica, sulla soglia tra i due, apre

scorci fecondi in entrambe le direzioni.

Mathesis universalis |299
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29871 CONTRIBUTI

PLATO'S USE OF GEOMETRIC ANALYSIS IN THE
MENO

AIDAN NATHAN

ORCID: 0000-0003-3066-7626

The University of Sydney (ROR: 0384j8v12) and the University of New South Wales
(ROR: 03r8z3t63)

Contacts: aidanrnathan1@gmail.com

ABSTRACT

This article examines Socrates” use of the hypothetical method in the Meno in light of
the mathematical background he alludes to — namely, the geometric method of analysis
and synthesis. Where most interpreters either focus on the geometric example (without
discussing its philosophical application), or on the argument about the teachability of
virtue (without discussing the geometry), this article urges that the former should in-
form our understanding of the latter. In particular, it argues that geometric analysis
illuminates some fundamental features of Plato’s philosophical approach which might
be otherwise overlooked.

Keywords: Geometric analysis and synthesis, ancient Greek geometry, history of ma-
thematics, mathematics and philosophy, hypothetical method.

L'UsO DELL’ANALISI GEOMETRICA DI PLATONE NEL MENONE

Questo articolo esamina I'uso del metodo ipotetico da parte di Socrate, nel Menone,
alla luce del quadro matematico a cui egli allude, ovvero il metodo geometrico di analisi
e sintesi. Mentre la maggior parte degli interpreti si concentra sull'esempio geometri-
co (senza discuterne I'applicazione filosofica) o sull'argomento relativo all'insegnabilita
della virth (senza discutere la geometria), questo articolo sostiene che il primo dovrebbe
influenzare la nostra comprensione del secondo. In particolare, sostiene che I'analisi geo-
metrica illumina alcune caratteristiche fondamentali dell’approccio filosofico di Platone
che altrimenti rischierebbero di essere trascurate

Parole chiave: Analisi e sintesi geometrica, geometria greca antica, storia della matema-
tica, matematica e filosofia, metodo ipotetico.

© Aidan Nathan

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://www.ror.org/0384j8v12
https://www.ror.org/03r8z3t63
https://www.orcid.org/0000-0003-3066-7626
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29871

Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

70V Oe0V del yewuetpelv
(Plutarch)

Of the many differences separating the ancient Greek philosophical world from
its modern counterpart, one of the more surprising is the centrality of math-
ematics. For Aristotle, mathematics is one of only two truly scientific areas of
inquiry, the other being metaphysics; while Plato’s casual allusions to complex
mathematics in dialogues like the Zimaeus, the Theaetetus and the Meno clearly
assume a high degree of familiarity with such things in his reading audience. This
often creates something of a dilemma for today’s readership who either over-
look the maths or lose themselves in its minutiae (an infamous example being
the nuptial number in the Republic). The trick, of course, is to strike a balance,
hunting down the mathematical clues where appropriate, but resisting the urge
to be overly fastidious. We should, moreover, allow for a certain looseness of
usage among those more familiar with such otherwise-arcane mathematics. Just
such a measured balance is useful for interpreting the so-called «<method from
hypothesis» at Meno 86b-87d. Much scholarly ink and ingenuity has been spent
on Socrates geometry here, but in spite of this — if not because of it — little has
been parlayed into concrete philosophical gains. In this article I hope to draw on
the relevant mathematics that was so precious to ancient philosophers like Plato

and bring it to bear on how we understand his philosophy.

1. MOVING TOWARDS FIRST PRINCIPLES

The Meno opens with Meno asking Socrates to tell him how virtue or excellence
(apetn) is acquired. Just as the request to simply be told the answer is characteris-
tic of Meno', so too is Socrates’ reply characteristic: he remarks the state of affairs
that has apparently led Meno to pose such a debater’s question®. Meno and his
fellow Thessalians, we are told, are now wise men. «The responsibility [aitwog] for
this reputation of your lies with Gorgias» (70b2-3)°. Socrates goes on to lament
that he cannot, unfortunately, answer Meno’s question. Again this is spelled out

in reference to the state of affairs whence Socrates” inability has arisen: he does

1 See 75bl, 76a8-c3, 81e4-6 (with 81a4 and 7) and 86c6-86d2.

2 How virtue is acquired was a standard topic of debate in the fifth and fourth centuries. For

references see J. Klein, A Commentary on Platos Meno, Chicago University Press, Chicago 1965,
p. 39, n. 18; and R.W. Sharples, Plato: Meno, Aris and Phillips, Warminster 1985, p. 123. See
also H. Tarrant, Recollecting Platos Meno, Duckworth, London 2005, p. 19, who views Meno’s
question as a «challenge and a test.... Certainly one does not listen to a sophistic display in order
to find out the answers, but to enjoy the sophistication with which the answer is argued for».

3 All translations of Plato come from Plato: Complete Works, edited by J. Cooper, Hackett
Publishing Company, Indianapolis 1997.

Mathesis universalis |301
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

not know what virtue is, so he cannot say what sorz of thing it is (71b3-4), the
former being prerequisite for the latter. And as the dialogue continues and Meno
is encouraged to attempt a definition of virtue, he responds by catalogues the vir-
tue of a man and a woman, promising to extend the list upon request (71e). This,
however, was not what Socrates was asking after; rather he wants some singular
account that informs the many virtues and «which makes them virtues» (72c8).

In these and other places besides, Plato assumes that the answers to phil-
osophical inquiries can be deduced from what is more fundamental. Lurking
behind this is a kind of architectonic philosophical model in which knowledge is
gained by grasping «causes» that stand metaphorically «above» an explanandum.
In its purest form this model ultimately leads up to a final principle that stands
above all the others, like the form of the Good or Aristotle’s prime mover?. The
problem with this, of course, is that it seems to put us mere mortals at a distinct
disadvantage since we do not truly know anything until we have ascended to
the ultimate principle of knowledge — an ascent we have to undertake without
knowledge. As Aristotle, and apparently Plato, were fond of saying, we are either

moving towards first principles or away from them:

there is a difference between arguments from and those to the first
principles. For Plato, too, was right in raising this question and asking, as
he used to do, «are we on the way from or to the first principles?» There
is a difference, as there is in a race-course between the course from the
judges to the turning-point and the way back. For, while we must begin
with what is familiar, things are so in two ways — some to us, some without

qualification. (Nicomachean Ethics 1095a31-b2)°

Things are prior and more familiar in two ways; for it is not the same to be
prior by nature and prior in relation to us, nor to be more familiar and more
familiar to us. I call prior and more familiar in relation to us what is nearer
to perception, prior and more familiar simpliciter what is further away.
What is most universal is furthest away, and the particulars are nearest; and

these are opposite to each other. (Posterior Analytics 71b34-72a0)

The upshot of all this is that, to begin with, the path of philosophical inquiry
requires us to grope our way forward in the dark of ignorance. A solution Ar-
istotle gives to this appears on the closing pages of the Posterior Analytics where
we encounter a rather opaque metaphor about standing one’s ground in battle:
perceptions of particulars can accumulate into an apprehension of the first prin-

ciples much as a soldier in rout stands his ground and is joined by another and

4 Cf. AR. Nathan, Why is Platos Good Good?, «Peitho. Examina Antiqua», 13, 1, 2022, pp.
125-136.

5 Translations of Aristotle from 7he Complete Works of Aristotle: The Revised Oxford Translation,
edited by J. Barnes, Princeton University Press, Princeton 1984.

Mathesis universalis |302
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

another until a position of strength — presumably, a metaphoric first principle
— is gained®. What Plato’s answer is seems less immediately apparent. But a po-
tential response can be found in Socrates’ allusions to the method from hypothesis
in various dialogues. In the Phaedo (100-101) Socrates proposes a method that
relies on hypotheses to understand «causes» leading all the way up to a first prin-
ciple; and in the Republic (510b-c) hypotheses again seem to be useful tools in
ascending the chain of being. Arguably the most concrete example of this meth-
od comes from the Meno. Where the remarks in the Republic or the Phaedo tend
to linger at an abstract level, and the treatment of the Parmenides is too particular
with its dense and impenetrable examples, the Meno occupies a happy medium.

The purpose of this essay is to show how Plato availed himself of the ge-
ometric method of analysis and synthesis in the Meno to articulate how one might
grope one’s way forward in the dark towards the source of epistemic light. My
efforts here make no pretension to anything that even resembles completeness.
I ignore recollection, the Good, developmentalism and a host of other morsels
at the Platonic banquet. One cannot say it all at once. I try to tie together some
recent scholarship on ancient geometry with a particular reading of one passage
in the Meno to highlight but one moment in Plato’s philosophical thinking.
What makes this a novel or pertinent contribution to the scholarship is that, by
and large, those primarily interested in elucidating the philosophical application
of the method from hypothesis in the Meno have lost interest in the geometry
Plato alludes to; one scholar going so far as to deny that analysis and synthesis has
much to do with it’. The problem with this is that there exists a broad consensus,
especially among historians of mathematics, that Socrates most assuredly does

allude to geometric analysis®. Indeed, the modern understanding of this method

¢ See J.H. Lesher, Just as in Battle: The Simile of the Rout in Aristotle’s Posterior Analytics ii 19,
«Ancient Philosophy», 30, 2010, pp. 95-105.

7 H.H. Benson, Clitophon’s Challenge: Dialectic in Platos Meno, Phaedo, and Republic, Oxford
University Press, Oxford 2015, pp. 124-125.

8 Although denied by R. Robinson, Platos Earlier Dialectic, Clarendon Press, Oxford 1953,
p. 121, most scholars see an allusion to Greek geometrical analysis (esp. reduction) in the Meno,
e.g. T.L. Heath, A History of Greek Mathematics, vol. I: From Thales o Euclid, Clarendon Press,
Oxford 1921, pp. 301-303; A.S.L. Farquharson, Socrates’ Diagram in the Meno of Plato, 86e-87a,
«The Classical Quarterly», 17, 1923, p. 21; EM. Cornford, Mathematics and Dialectic in Republic
VI-VII (I and II), Mind», 41, 1932, p. 40; N. Gully, Greck Geometrical Analysis, «Phronesis»,
3, 1958, p. 7; R.S. Bluck, Platos Meno, Cambridge University Press, Cambridge 1961, pp. 77-
85; J. Klein, Commentary on Platos Meno, cit., p. 207; M.S. Mahoney, Another Look at Greck
Geometrical Analysis, «Archives for the History of Exact Sciences», 5, 1968, pp. 334-336; ].T.
Bedu-Addo, Recollection and the Argument ‘From a Hypothesis’ in Platos Meno, <The Journal of
Hellenic Studies», 104, 1984, p. 6 n. 23; W. Knorr, The Ancient Tradition of Geometric Problems,
Birkhiduser, Boston 1986, pp. 71-74; 1. Mueller, Mathematical Method and Philosophical Truth,
in The Cambridge Companion to Plato, edited by R. Kraut, Cambridge University Press, Cam-
bridge 1992, pp. 178-179; S. Menn, Plato and the Method of Analysis, «Phronesis», 47, 2002,
pp- 211-212; C.A. Huffman, Archytas of Tarentum: Pythagorean, Philosopher and Mathematician
King, Cambridge University Press, Cambridge 2005, p. 360; D. Scott, Platos Meno, Cambridge

Mathesis universalis |303
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

has been considerably advanced in recent decades, but with little downstream
effects on Platonic scholarship except from some excellent work from Stephen
Menn and David Wolfsdorf’. Thus when it comes to the method from hypothe-
sis in the Meno, we have a glut of publications on the geometric example which
do not look beyond the geometry, and then, on the other hand, we have philo-
sophical exegesis blithely striding along its own unconnected path. This strikes
me as a missed opportunity; as I hope to show, the method of analysis speaks to

some of Plato’s most profound and pronounced epistemic inclinations.

2. THE GEOMETRIC METHOD OF ANALYSIS AND SYNTHESIS

The method of analysis and synthesis was an important method of discovery in
ancient Greek geometry. It can be described, in very general terms, as a tech-
nique used to get from a specific problem or theorem to the basic principles that
account for it; it takes you from a lower level #p to something more familiar or
fundamental. Perhaps the main controversy here concerns the way in which one
gets from the «thing sought» ({ntovpevov) up to the principles. This phase of the
method is called analysis and it begins by assuming that the thing sought is in fact
the case; from here, on one interpretation, the geometer moves upwards casting
about for antecedents that imply the thing sought'’. On this upward interpre-
tation, the second phase of the method, called synthesis, then moves back down
the chain of implication in the natural direction, confirming the inferences. An-
other, more popular view, is that in the analysis phase the geometer deduces
consequences from the (assumed) thing sought, moving downwards (as though

the thing sought were an antecedent)''. On this interpretation the corresponding

University Press, Cambridge 2006, p. 133; D. Wolfsdorf, 7he Method & vnobéoewg at Meno
86el-8748, «Phronesis», 53, 2008, pp. 54-57; N. Iwata, Plato on Geometrical Hypothesis in the
Meno, «Apeirony, 48, 1, 2015, p. 9; and S. Scolnicov, Platos Method of Hypothesis in the Middle
Dialogues, edited by H. Tarrant, Academia Verlag, Baden-Baden 2018, pp. 67-71. Aristotle seems
to obliquely confirm this in the Prior Analytics 69a20-37 where he spells out a reduction of the
question of whether or not justice can be taught.

% S. Menn, Plato and the Method of Analysis, cit.; D. Wolfsdorf, The Method &€ vmobéccwg at
Meno 86e1-87d8, cit. See also M. Bonazzi (ed.), Platone: Menone, Laterza, Roma-Bari 2017, pp.
148-54, who builds on and modifies Wolfsdorf; and N. Iwata, Platos Hypothetical Inquiry in the
Meno, «British Journal for the History of Philosophy», 24, 2, 2016, pp. 194-214, who recognises
the role of analysis here, but nevertheless separates the use of hypothesis from the method of anal-
ysis and argues that Socrates does not reduce the teachability of virtue to a more basic problem
(p- 199). Against this, I would urge that analysis (gu#a reduction) is precisely the method readers
need to have in mind when unpacking the text.

1 See e.g. E Cornford, Mathematics and Dialectic in Republic VI-VII, cit., pp. 43-47, which is
endorsed by H.D.P. Lee, Geometric Method and Aristotle’s Account of First Principles, «The Clas-
sical Quarterly», 29, 1935, p. 320 and S. Scolnicov, Platos Method of Hypothesis in the Middle
Dialogues, cit., pp. 45-66. The latter’s arguments are rather convincing to my mind. See also E
Ferrari (ed.), Platone: Menone. BUR Rizzoli, Milan 2016, p. 68.

"' See e.g. T.L. Heath, 7he Thirteen Books of Euclid, vol. I: Introduction and Books I, II, Cam-

Mathesis universalis |304
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

synthesis then requires that the chain of implication is reversible or convertible.
At any rate, regardless of which interpretation we prefer, all agree that the ge-
ometer always aims to end up higher, with something more basic: on the first
model we intuit antecedents directly, whereas on the second model we infer
consequences (moving metaphorically down) until we hit some higher principle.
Oddly enough, our key source for this method, which is Pappus of Alexandria’s
account in Book Seven of his Collection, seems to support both the upward and
downward interpretations. Written in the third century AD, Pappus’s evidence
is a bit too distant from Plato to be decisive in these matters; nevertheless, given
its centrality in the debate, it will be useful for the reader to be familiar with it.

Here is part of the relevant text.

[...] in analysis we suppose that which is sought to be already done, and
we inquire what it is from which this comes about, and again what is the
antecedent cause of the latter, and so on until, by retracing our steps, we
light upon something already known or ranking as a first principle; and
such a method we call analysis, as being a reverse solution.

But in synthesis, proceeding in the opposite way, we suppose to be already
done that which was last reached in the analysis, and arranging in their
natural order as consequents what were formerly antecedents and linking
them one with another, we finally arrive at the construction of what was
sought; and this we call synthesis'2.

This account intimates that analysis is the hunt for antecedents. On the other
hand, Pappus goes on to claim that if the geometer strikes on something known
to be false, then we can conclude that the thing sought is also false (a reductio ad
absurdum). This tells against the upward interpretation because a false antecedent
does not imply a false conclusion; if x follows from a falsehood, this does not
mean that x itself is false. Rather, the idea is that the thing sought entails some-
thing known to be false, so we must be moving downwards, that is deductively.
Accordingly, some have argued that Pappus or his text have confused two dif-
ferent traditions', with several scholars suggesting that the upward model dates
back to Aristotle and Plato'4.

bridge University Press, Cambridge 1908, pp. 138-139; R. Robinson, Analysis in Greek Geometry,
«Mind», 45, 1936, pp. 464-473; S. Menn Plato and the Method of Analysis, cit., pp. 198-199;
D. Wolfsdorf, The Method $& vnobécewg ar Meno 86e1-87d8, cit., p. 55; and N. Iwata, Plato on
Geometrical Hypothesis in the Meno, cit., p. 7.

2 Translation from 1. Thomas, Greek Mathematical Works, vol. I (reprinted with revisions

1991) and vol. II (first printed 1941, with revisions 1993), Loeb Classical Library, Massachusetts,
vol. I, pp. 596-599.

3 M. Mahoney, Another Look ar Greek Geometrical Analysis, cit., pp. 322-327, argues that the
upward theory was interpolated into the text; N. Gully, Greek Geometrical Analysis, cit., e.g. p.
13, argues that Pappus incorrectly copied down two incompatible accounts.

Y N. Gully, Greek Geometrical Analysis, cit., pp. 4-11, followed by R. Bluck, Plato’s Meno, cit.,

Mathesis universalis |305
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Lastly, there is a more recent strand of interpretation that seeks to downplay
the significance of the direction of analysis. This account was first put forward by
Jaakko Hintikka and Unto Remes (who nevertheless tend towards the downward
interpretation)”® and further developed by Ali Bebhoud. The latter remarks that
analysis should not be treated as a «linear chain of implications» in terms of either

finding antecedents or inferring consequences'®. As Hintikka and Remes put it:

The steps of analysis do not take us from one proposition to another, no
matter what the direction of the relation of the logical consequence is
which obtains between them, but from a geometrical object or a number
of geometrical objects to another one'.

This non-propositional view seems to have been well received' and it should
discourage us from expecting a strict and orderly methodology. After all, we are
dealing with diagrams, not statements". Analysis, then, might be understood
more as an artform than a science. Indeed, it need not even issue in a definitive
answer. It can be used to facilitate a reduction (dmoywyn) from one problem? to a
more general problem. The standard example of this is Hippocrates’ reduction of
the problem of duplicating a cube (namely, how to construct a cube with twice
the volume of a given cube). Though he could not solve this problem, he man-
aged to reduce it to the more basic problem of finding two mean proportionals
between the base of the given cube and the number twice as big?'. This method

pp- 77-79 (with n. 1 on p. 77); see also W. Knorr, The Ancient Tradition of Geometric Problems,
cit., pp. 354-357; and Mueller, Mathematical Method and Philosophical Truth, p. 175, who uses
the downward model to unpack the passage in the Meno. See also S. Menn, Plato and the Method
of Analysis, cit., p. 219 n. 34, who remarks that «Plato seems not to be interested in the “logical
direction” of analysis».

> ]. Hintikka and U. Remes, The Method of Analysis: Its Geometrical Origin and its General
Significance, D. Reidel Publishing Company, Dordrecht 1974, pp. 10-19.

¢ A. Behboud, Greek Geometric Analysis, «Centaurus», 37, 1994, pp. 63-66.
7" J. Hintikka and U. Remes, 7he Method of Analysis, cit., p. 32.

8 E.g. S. Menn, Plato and the Method of Analysis, cit., pp. 199-202 and R. Netz, Why Did
Greek Mathematicians Publish Their Analysis? in Ancient and Medieval Traditions in the Exact
Sciences: Essays in Memory of Wilbur Knorr, edited by P. Suppes, ].M. Moravesik and H. Mendell,
CSLI Publications, Stanford 2000, p. 140.

¥ The importance of constructing diagrams is emphasised by J. Hintikka and U. Remes, 7he
Method of Analysis, cit., e.g. Chap. 5 and A. Behboud, Greek Geometric Analysis, cit., p. 59.

2 Tt is perhaps justified to focus on problem analysis (rather than analysis of theorems) as this is

clearly what we are given in the Meno. This also seems to be the more prominent use of analysis.

2 Thus, e.g.: Proclus On Euclid i. (see 1. Thomas, Greek Mathematical Works, vol. I, cit., pp.
252-253); T. Heath, A History of Greek Mathematics, vol. I: From Thales to Euclid, cit., p. 291, who
claims Plato’s version of analysis was «nothing more than a series of reductions»; M. Mahoney,
Another Look ar Greek Geometrical Analysis, cit., pp. 331-337, who links this to the Meno, as does
C. Huffman, Archytas of Tarentum, cit., p. 360; W. Knorr, The Ancient Tradition of Geometric
Problems, cit., pp. 23-24 who uses analysis and reduction interchangeably in describing the Meno
passage; and J.L. Berggren and G. Van Brummelen, 7he Role and Development of Geometric Anal-
ysis and Synthesis in Ancient Greece and Medieval Islam, in Ancient and Medieval Traditions in the

Mathesis universalis |306
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

leads towards first principles (arithmetic being more fundamental than geome-
try), but does not ultimately reach anything solid. It rests content to restate the
problem at a higher level of generality without actually solving it. This, I submit,
is exactly the sort of thing that would interest someone with Plato’s philosophical
outlook: a heuristic method that allows one to make progress without attempt-

ing to solve everything. This is a central feature of his «<method of hypothesis».

3. HYPOTHESES

The Greek word hypothesis literally refers to what is underlying or placed beneath.
In and around Plato’s era it often carries the sense of theme or topic”2. Sometimes
it is used to mean proposal or an idea put forward™. More to our purpose, it can
carry the sense of foundation or principle. In the Memorabilia, for example, Xen-
ophon explains how Socrates would often lead a discussion back to the hypothesis
(4.6.13). The example Xenophon gives concerns a discussion over which of two
men is better, and the hypothesis turns out to be an account of what it means
for a man to be better. Here, then, a hypothesis is something like an underly-
ing principle or grounds for a claim. We find the sense of foundation in certain
passages in Isocrates where he refers to the «foundation» on which lives are built
(1.48.3 and 7.28.5). And in Demosthenes we read that «our principles and foun-
dations [apytg kai tag dmobéoig]» should be true and just (2.10.6-7). Much as
Demosthenes brings together hypotheses and archai — beginnings or principles —
we also find this connection in the Hippocratic Corpus where the hot, cold, dry
and wet are referred to as hypotheses (On Ancient Medicine 1, 13, 15)*. The no-
tion of an arché fits neatly into Greek geometrical analysis as that which grounds
the thing sought. As Jacob Klein has it, a hypothesis is «<something without which
something else cannot be»®.

Yet it is often thought that in the Meno hypothesis means provisional as-
sumption®. That is certainly what English usage of the term hypothesis leads us to

Exact Sciences, edited by P. Suppes, ].M. Moravcsik and H. Mendell CSLI Publications, Stanford
2000, p. 6, who call reduction a «historical predecessor» to analysis.

2 E.g. Isocrates, To Philip 10.2, 83.7, 138.3; Demosthenes, 3.1.6, 19.242.5; and Aeschines,
Against Ctesiphon, 76.9, 176.8, 190.1. Here and in what follows I draw on D. Wolfsdorf, 7he
Method & vmobéceng at Meno 86¢1-87d8, cit., pp. 37-41.

#  Xenophon, Oeconomicus, 21.1.3, Cyropaedia, 5.5.13.3; Isocrates, 1o Nicocles 13.8.

24

See C.A. Huftman, Philolaus of Croton: Pythagorean and Presocratic, Cambridge University
Press, Cambridge 1993, pp. 78-92, who notes that sypothesis can mean the same as afriov or apyf.

5 ]. Klein, A Commentary on Platos Meno, cit., p. 120.

26

R. Robinson, Platos Earlier Dialectic, cit., pp. 93-113, argues that a hypothesis is posited
provisionally at the «beginning of a process of thinking, in order to work on the basis thereof ....
It guides your subsequent thinking» (p. 95). He also thinks one hypothesizes the thing sought (p.
121), as does J. Bedu-Addo, Recollection and the Argument ‘From a Hypothesis'in Platos Meno, cit.,

Mathesis universalis |307
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

expect. However, in the Greek context, and especially in geometry, things are not
quite so simple. Hypotheses, as we have seen, can function as causes or principles.
The odd and the even, which play a fundamental role in mathematics, are identi-
fied as hypotheses in the Republic (510c) and Socrates calls a hypothesis an arche
in the Phaedo (101el) — but in the Meno it does perhaps seem that hypotheses are
hypothetical in the English sense of provisional. Here Socrates proposes to draw on
hypotheses in the manner of a geometer so that they can inquire whether virtue is

teachable, in spite of the fact they do not know what virtue actually is.

So we must, it appears, inquire into the qualities of something the nature
of which we do not yet know. However, please relax your rule a little bit
for me and agree to investigate whether it [sc. virtue] is teachable or not
by means of a hypothesis. I mean the way geometers often carry on their
investigations. For example, if they are asked whether a specific area can be
inscribed in the form of a triangle within a given circle, one of them might
say: «I do not yet know whether that area has that property, but I think I
have, as it were, a hypothesis that is of use for the problem, namely this:
If that area is such that when one has applied it as a rectangle to the given
straight line in the circle it is deficient by a figure similar to the very figure
which is applied, then I think one alternative results, whereas another
results if it is impossible for this to happen. So, by using this hypothesis, I
am willing to tell you what results with regard to inscribing it in the circle
— that is, whether it is impossible or not.» (86d-87b)

Socrates seems to be saying that one can see whether a certain construction is
possible by inquiring into whether a certain hypothesis holds — but he does not
know whether or not the hypothesis does, as a matter of fact, hold”. So is the hy-

p- 3. R. Bluck, Platos Meno, cit., pp. 75-94 emphasizes that hypotheses are provisional (including
the hypothesis «virtue is knowledge», p. 88), as does and N. Iwata, Platos Hypothetical Inquiry in
the Meno, cit., pp. 202-203; and E. Grgi¢, Platos Meno and the Possibility of Inquiry in the Absence
of Knowledge, «<Bochumer Philosophisches Jahrbuchfiir Antike und Mittelalter», 4, 1999, p. 36
n. 66. See also D. Scott, Platos Meno, cit., p. 138; ]. Klein, A Commentary on Platos Meno, cit.,
p. 212 and H. Benson, Clitophon’s Challenge, cit. p. 121.

¥ In fact, many have seen in the Meno an articulation of the «limiting conditions» (§iopiopog)

that would make the construction possible: e.g. I. Thomas, Greek Mathematical Works, vol. 1, p.
395; R. Bluck, Platos Meno, cit., e.g., p. 79-80, who thinks Plato uses analysis to reduce the prob-
lem to its limiting conditions, as does M. Mahoney, Another Look ar Greek Geometrical Analysis,
cit., p. 334 and S. Menn, Plato and the Method of Analysis, cit., p. 211. Others discount the idea
that Plato puts forward the limiting conditions, because this might not mesh with a reductive
analysis: e.g. I. Mueller, Mathematical Method and Philosophical Truth, cit., pp. 178-179; and N.
Iwata, Plato on Geometrical Hypothesis in the Meno, cit., pp. 14-15. But the most likely answer
is that Plato is somehow doing both: that is, reducing the problem to a more general problem
that also sets out the limiting conditions. This is explicitly claimed by W. Knorr, 7he Ancient
Tradition of Geometric Problems, cit., pp. 73-74, who links this confusion with the fact that Plato
is using a geometric technique (analogously) for philosophy. See also Mahoney, pp. 334-336;
G.E.R. Lloyd, 7he Meno and the Mysteries of Mathematics, «Phronesis», 37, 1992, p. 173; and
D. Wolfsdorf, The Method $& vmobécewg at Meno 86e1-8748, cit., p. 47. To my mind a familiarly
with analysis gua reductio) is the more immediately useful notion for the modern reader trying
to make sense of Plato’s text.

Mathesis universalis |308
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

pothesis provisional or stable? Perhaps part of the problem here is the tendency
of the English meaning of the term to obscure the ambivalence in Plato’s usage.
Hypotheses are explainers: they provide a solid basis.”® However, when employed
in geometric analysis to facilitate a reduction, a hypothesis can set out the «cause»
of a thing sought even though this «cause» itself is not actually stable or solid;
the provisional nature of the hypothesis co-existing with its explanatory sense.
The explanatory or foundational sense is operative first. In analysis we are not
(initially) testing the hypothesis, nor do we hypothesise (in the English sense)
the hypothesis; it is the thing sought, not the hypothesis, that is hypothesised
and that is the (initial) object of inquiry. But if the analysis leads us, not to a
confirmed principle, but to something that itself needs further confirmation, we
may then subsequently bring #his under scrutiny. Once a hypothesis has been
used to explain or address a problem, then the provisional nature of the solution
may come to the fore. Thus, hypotheses in geometric analysis ar¢ more funda-
mental or underlying, but they can also be part of a provisional solution.

We can see this basic idea playing out in key passages of the Phaedo and
Republic which also allude to hypotheses. Although a detailed defense of these
passages would take us too far afield, I would like to glance over Plato’s usage
in these texts to flesh out how hypotheses can be employed. We can start with
the Phaedo where Socrates relates his failed attempt to grasp the Good and the
«second-best method» he must now resort to. This is a method for finding aitia

which Socrates initially details as follows:

Taking as my hypothesis [0mo6éuevog] in each case the theory [Aéyov] that
seemed to me the most compelling, I would consider as true, about cause
and everything else, whatever agreed with this, and as untrue whatever did
not so agree. (100a)

As in the Meno, here too Socrates seeks aitia, in this case the things responsible for
coming-to-be and destruction; although there is an enormous amount of schol-
arship on what it might mean to «agree with [cvppoveiv]» the hypothesis in this
context, it seems quite clear that the hypothesis here plays an explanatory role as

something more fundamental, again, as per the method of analysis®. Moreover,

% Thus Wolfsdorf, The Method && onobéocwg ar Meno 86e1-8748, e.g. p. 41, argues that hypoth-
eses in the Meno are cognitively secure, against the common view that they are provisional; see also
S. Menn, Plato and the Method of Analysis, cit., p. 211: «[Plato] is recommending tackling a diffi-
cult question by reducing it step-by-step to more basic questions until we can answer it directly».

»  To glance over the scholarship on what copewvelv means in 100a we can begin with R.

Robinson, Platos Earlier Dialectic, cit., pp. 126-129, who shows that accord and discord cannot
be contradictories because if they mean imply and fail to imply, the absurd conclusion follows that
anything not implied by the hypothesis is false, and if they refer to consistency and inconsistency,
the absurd conclusion follows that anything consistent with the hypothesis is true. Robinson

Mathesis universalis |309
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Socrates goes on to explain that one should not initially question the hypothesis: «If
someone then attacked your hypothesis itself, you would ignore him and would not
answer until you had examined whether the consequences that follow from it agree
with one another or contradict one another» (101d). We are (initially) to treat this
hypothesis as something cognitively secure — until, of course, we come to examine
the hypothesis itself, which requires another hypothetical reduction. As Socrates
continues: «And when you must give an account of your hypothesis itself you will
proceed in the same way: you will assume another hypothesis, the one which seems
to you best of the higher ones until you come to something acceptable».

Here the connection with analysis (especially reduction) seems particularly
conspicuous, yet for many scholars it is not immediately apparent what Socrates
is talking about when he brings in this higher hypothesis, be it something that he
will not develop until the Republic®®, a merely persuasive response to an objec-
tor’' or something else. As David Gallop has argued, «it seems hard to find in
the text, or to supply any “higher” hypothesis», and for David Bostock it is «per-
plexing in several ways»*. This makes for a striking contrast to the response of
the audience in the dialogue, both Socrates’ audience in the prison and Phaedo’s
external audience in Phlius (102a). Plato is quite emphatic on this point: once
Socrates has finished his explanation Simmias and Cebes chime in unison their
superlative consent (dAnbéotara...Aéyewg, 102a2). Even more noticeably, Plato
has Echecrates interrupt for only the second time in the dialogue to say, «It seems
marvellous to me how clearly he [Socrates] put things, even for someone of small
intelligence» (102a). And Phaedo, in response, concurs that it was marvellous.
How can Socrates’ «second-best method» be so familiar to Socrates’ companions
and so strange to us? I suggest that he is making use of his (Pythagorean) com-

panions’ familiarity with geometry: he is alluding to the method of analysis®.

concludes that Plato is being vague and he really means implication and inconsistency, which
are contraries (pp. 128-129). He is followed by D. Gallop, Plato: Phaedo, Oxford University
Press, Oxford 1975, pp. 179-81 and D. Bostock, Platos Phaedo, Clarendon Press, Oxford 1986,
pp- 162-163. K.M. Sayre, Plato’s Analytic Method, Chicago University Press, Chicago 1969, pp.
15-19 defends Socrates’ use of contraries and suggests that «accord» here alludes to convertible
propositions on the analogy of geometric analysis (see pp. 21-22, 27). D.T.]. Bailey, Logic and
Music in Plato’s Phaedo, «Phronesis», 50, 2005, p. 112 notes that it is reasonable for Socrates to
mention contraries since the Phaedo is full of references to opposites.

% E.g. ]J. Burnet, Platos Phaedo, Clarendon Press, Oxford 1911, p. 114 and R. S. Bluck,
vmobéoerg in the Phaedo and Platonic Dialectic, «Phronesis», 2, 1957, pp. 24-25.

3 E.g. R. Robinson, Platos Earlier Dialectic, cit., pp. 137; but see D.L. Blank, Socrates’ Instruc-
tions to Cebes: Plato, Phaedo 101d-e, <(Hermes», 114, 1986, p. 150 and J. Gentzler, “coppwvelv” in
Plato’s Phaedo, «Phronesis», 36, 1991, p. 275 for the idea that we may be «objecting to ourselves»
in internal dialogue.

32 D. Gallop, Plato’s Phaedo, cit., p. 190 (see pp. 188-192) and D. Bostock, Platos Phaedb, cit.,
p- 166 (see pp. 166-170). See also R. Robinson, Plato’s Earlier Dialectic, cit., pp. 136-41.

3 See K. Sayre, Platos Analytic Method, cit., pp. 20-21 and 22-25 for arguments in support
of this. Cf. J. Bedu-Addo, 7he Role of the Hypothetical Method of the Phaedo, «Phronesis», 24,

Mathesis universalis |310
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Plato, however, does not go into much detail about the higher hypoth-
esis in the Phaedo; for this we turn to the image of the line in the Republic,
which Socrates uses in his account of philosophical education. As is well known,
Socrates divides this line so that the bottom two segments represent the physical
world and the top two the intelligible realm. The latter is further divided thus:

In one subsection, the soul, using as images the things that were imitated
before, is forced to investigate from hypotheses, proceeding not to a first
principle [apynv] but to a conclusion. In the other subsection, however,
it makes its way to a first principle [apyfv] that is not a hypothesis
[avomobetov], proceeding from a hypothesis but without the images
used in the previous subsection, using forms themselves and making its
investigation through them.

I don’t yet fully understand what you mean.

Lets try again. You'll understand it more easily after the following
preamble. I think you know that students of geometry, calculation, and the
like hypothesize the odd and the even, the various figures, the three kinds
of angles, and other things akin to these in each of their investigations, as
if they knew them. They make these their hypotheses and don’t think it
necessary to give any account of them, either to themselves or to others,
as if they were clear to everyone. And going from these first principles
through the remaining steps, they arrive in full agreement. (510b-c)

Here again we find the same, «analytic» ambivalence in the notion of hypotheses.
On the one hand, they clearly function as basic principles that a geometer can
rely on without examining; but then these principles themselves come under
scrutiny. Though I have emphasised how hypotheses function as principles, here
we encounter a hypothesis that is distinguished from a first principle: the un-hy-
pothetical first principle. The reason for this is that Socrates wishes to foreground
the way each hypothesis is but a stepping-stone to the ultimate first principle®.

1979, pp. 122-123; 1. Mueller, Mathematical Method and Philosophical Truth, in R. Kraut (ed.),
The Cambridge Companion to Plato, Cambridge University Press, Cambridge 1992, p. 182 and
Y. Kanayama, 7he Methodology of the Second Voyage and the Proof of the Soul’s Indestructibility in
Plato’s Phaedo, «Oxford Studies in Ancient Philosophy», 18, 2000, pp. 50-51. On the continuity
between the hypothetical methods we find in the Meno and the Phaedo, see E. Ferrari, Platone:
Menone, cit., pp. 70-71.

% Some have denied that the hypothetical method in Republic refers to geometrical analysis:

e.g. R. Robinson, Platos Earlier Dialectic, cit., p. 166, K. Sayre, Platos Analytic Method, cit., pp.
41-43 and R. Mohr, The Divided Line and the Doctrine of Recollection in Plato, «Apeiron», 18,
1984, p. 35. Yet these scholars tend to assume the downward interpretation of analysis that makes
deductions from the thing sought. As I understand it, Plato’s allusion to geometric analysis draws
on the way geometers employ diagrams to reduce a thing sought to something more basic; this
resonates with Socrates’ hypothetical method here in the Republic which details the attempt to
move upward, reiterating the method until hitting something ultimate. An allusion to geometric
analysis in Republic is detected by R. Bluck, Platos Meno, cit., pp. 97-100; 1. Mueller, Mathemat-
ical Method and Philosophical Truth, cit., pp. 184-186; S. Menn, Plato and the Method of Analysis,
cit., p. 218; and M. Bonazzi, Platone: Menone, cit., pp. 153-154.

Mathesis universalis |311
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Viewed from the ultimate perspective of the first principle (which is the form of
the Good), all the hypotheses lose their logical priority; yet it is clear that on the
way up, each was respectively considered cognitively secure. This, then, recalls
geometric analysis because of the possibility of moving #p to a lemma, and then
repeating the process again by reducing the lemma to another lemma, and so on

until you hit something truly solid.

4. THE ANALYSIS OF THE TEACHABILITY OF VIRTUE

Let us now return to the Meno. Plato’s geometric example, by sheer dint of its ob-
scurity, has drawn a disproportionate amount of scholarship®. Be that as it may,
Socrates presumably tries to give us the details we need to notice to understand
the argument about the teachability of virtue that follows*. The first stage of this
argument «reduces» the «problem» to the claim that virtue is a kind of knowledge.
Whatever may have been current among geometers, it seems tolerably clear that
in this moral argument the «analysis» moves upwards by divining an antecedent:
Socrates asks, «<Among the things existing in the soul, of what sort is virtue, that
it should be teachable or not?» (Ei moidv ti £ot1v 1@V mepi Tv yuymyv dviov dpety,
d1daxtov Gv £in i ov dwdaxtov; 87b). If we are to adjudicate between an upward
or a downward model of analysis for Plato, it seems more likely be the former.
Socrates asks, if virtue is what, would it be teachable??” To facilitate this analysis,
he makes use of the given claim that knowledge is teachable, while something that
is not knowledge is not. This reduction is analogous to the hypothesis in the
geometric example. It serves to relocate the question at hand to a more funda-

mental — hence hypothetical — level.

3 While many have proffered reconstructions of the geometric example, others are less sanguine

about this possibility: J. Klein, A Commentary on Platos Meno, cit., pp. 206-207, calls it a hoax and
several have suspected that it is deliberately opaque, e.g.: R. Bluck, Platos Meno, cit., p. 441; R.
Sharples, Platos Meno, cit., p. 10; G. Vlastos, Mathematics and Elenchus: A Turning-Point in Plato’s
Philosophical Development, <The American Journal of Philology», 109, 1988, p. 380; R. Weiss,
Virtue in the Cave: Moral Inquiry in Platos Meno, Oxford University Press, Oxford 2001, p. 133;
H. Tarrant, Recollecting Platos Meno, cit., p. 56; D. Scott, Platos Meno, cit., p. 137; and especial-
ly G.E.R. Lloyd, 7he Meno and the Mysteries of Mathematics, cit., pp. 81-82. Nevertheless (and
perhaps because of this), the number of attempted reconstructions is well into the double digits.
A popular solution was put forward independently by T. Heath, A History of Greek Mathematics,
vol. I: From Thales to Euclid, cit., pp. 298-303 and ]. Cook-Wilson, On the Geometrical Problem in
Platos Meno, 86e sq.: with a Note on a Passage in the Treatise de Lineis Insecabilibus (970a5), <The
Journal of Philology», 28, 1903, pp. 222-240. Surveys of the scholarship can be found in Bluck,
p- 441; Sharples, pp. 158-160; G. Lloyd; D. Wolfsdorf, 7he Method £& vmobécewg at Meno 86e1-
8748, cit., pp. 46-54; and N. Iwata, Plato on Geometrical Hypothesis in the Meno, cit., p. 3.

3¢ . Klein, A Commentary on Platos Meno, cit., pp. 207-208 and H. Tarrant, Recollecting Plato’s
Meno, cit., p. 56.

3 Contra D. Wolfsdorf, The Method && dmobécewg at Meno 86el-87d8, cit., pp. 54-57, Socrates
is here casting about for antecedents.

Mathesis universalis |312
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

One of the more contentious issues here regards which items should be des-
ignated hypotheses as such. Where some argue that simple statements like virzue is
knowledge are the hypotheses, others look to the conditional statement if virtue is
knowledge, it is teachable®®. To my mind, the former makes better sense of the ge-
ometry, though there does seem to be a certain looseness to Socrates’ usage. In the
geometric example, of course, the hypothesis is not really this or that statement,
but a diagram; and Socrates does not discuss the analysis employed to reach the
diagram, he simply states it as something he prepared earlier. This de-emphasises
the particular steps involved in constructing the diagram and shifts attention to
the fact that the problem can be treated in terms of something underlying. This
is the core idea conveyed by the proposal to inquire «from a hypothesis». Socrates
effectively says that in the attempt to solve problem p, if ¢ holds, so too will p.
In this sense the claim that «virtue is knowledge» seems a clear candidate for a
hypothesis in the «analysis» of the teachability of virtue, though it is never identi-
fied as such. The claim that «virtue is knowledge» sets out a state of affairs which
guarantees that virtue be teachable; it is an as-yet-unconfirmed antecedent.

«The next point to consider», Socrates continues, «seems to be whether
virtue is knowledge or something else» (87c11-12). Socrates does not pursue this
further inquiry in regard to the geometric example, but he does attempt it for the
virtue argument. He accounts for the new problem — Is virtue knowledge? — via
the given claim that virtue is good, which is self-evident (and is explicitly identi-
fied as a hypothesis at 87d2-3). Using this given claim, Socrates can now show
that virtue is knowledge provided that all good things come from knowledge.
Which is to say, if all goods are knowledge and virtue is a good, then virtue falls
under knowledge. Thus, he concludes,

If then there is anything else good that is different and separate from
knowledge, virtue might well not be a kind of knowledge; but if there is
nothing good that knowledge does not encompass, we would be right to
suspect that it is a kind of knowledge. (87d)

38

For the conditional hypothesis see e.g. J. Bedu-Addo, Recollection and the Argument ‘From a
Hypothesis'in Platos Meno, cit., p. 9; and R. Weiss, Virtue in the Cave, cit., p. 131 n. 9. For the view
that virtue is knowledge is the hypothesis see e.g. R. Robinson, Platos Earlier Dialectic, cit., pp. 117-
120; H. Zyskind and R. Sternfeld, Platos Meno 89c: Virtue is Knowledge' a Hypothesis? «Phronesis»,
21, 1976, pp. 130-134; R. Bluck, Platos Meno, cit., pp. 86-87; and D. Scott, Platos Meno, cit., pp.
137-140 and 221-224. Those who do 7ot view hypotheses as provisional tend to take the self-evi-
dent claims knowledge is teachable and virtue is good as the hypotheses: E Grgi¢, Platos Meno and the
Possibility of Inquiry in the Absence of Knowledge, cit., pp. 31-35; S. Menn, Plato and the Method of
Analysis, pp. 211-212; D. Wolfsdorf, The Method §& vnobécewg at Meno 86e1-8748, cit., pp. 42-46
and 53-54. M. Bonazzi, Platone: Menone, cit., pp. 148-154 identifies as hypotheses the claims that
virtue is knowledge and virtue is good. Finally, N. Iwata, Platos Hypothetical Inquiry in the Meno, cit.,
argues that only virtue is good counts as a hypothesis. But for all that, it is not entirely clear that
Plato actually has a firm view on the matter (cf. I. Mueller, Mathematical Method and Philosophical
Truth, cit., pp. 179-180) and I worry that this debate might miss the forest for the trees; see below.

Mathesis universalis 1313
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Once again, we have shifted to an antecedent state of affairs; Socrates continues
to look #p to pursue his inquiry.

He now only needs to account for the claim that all good things come
from knowledge, which he does by arguing, first, that those things that might
benefit the body need to be guided by knowledgeable use (87¢), and then, that
the same is true of the qualities that might be good for the soul (88c). Thus, all
goods come from knowledge which proves that virtue is indeed teachable. In this
way Socrates reduces the first problem (whether virtue is teachable) to a second
problem (whether virtue is knowledge), which, in turn, is shown to follow from
the claim that all good things come from knowledge — which is directly argued
for.*” Thus, having conducted an analysis, we can now produce a deductive syn-
thesis as follows: since virtue is good and all goods come from knowledge, then
virtue (qua good) is a type of knowledge; and since knowledge is teachable, then
virtue (gqua knowledge) is indeed teachable. Later in the dialogue, of course,
Socrates will retract the argument that all good things come from knowledge by
arguing that true opinion can also provide this function (97).

So where in all this are the hypotheses? The foregoing interpretation cre-
ates a tension between two different readings. I have claimed that Socrates is
interested in reducing a problem (or thing sought) to a hypothesis much as he
reduced the teachability of virtue to the claim virtue is knowledge. Here 1 focus
on the procedure of reduction to identify the hypothesis: you reduce the thing
sought to a hypothesis, which is initially cognitively secure and only subsequent-
ly comes under scrutiny. This would make virtue is knowledge the natural candi-
date for being a hypothesis. Yet Socrates explicitly remarks that the given claim
virtue is good is a hypothesis; and in the economy of the argument, Socrates does
not reduce the problem-claim virtue is knowledge to the claim that virtue is good.
Rather in the first stage of the argument virtue is teachable is shown to result from
the claims (i) knowledge is teachable and (ii) virtue is knowledge; and in the second
stage of the argument the claim virtue is knowledge is shown to follow from the

claims (i) virtue is good and (ii) all goods come from knowledge. Thus:

Phase 1: virtue is teachable follows from
i: knowledge is teachable
ii: virtue is knowledge

¥ More exactly, Socrates argues that since (i) virtue is good and (ii) good things are beneficial,

then (iii) virtue is beneficial (87¢); he then uses the sub-conclusion (iii) virtue is beneficial with
the claim (iv) only actions lead by knowledge are beneficial to reach his conclusion that «virtue,
being beneficial, must be a kind of wisdom» (88d). This allows us to parse Socrates’ argument in
different ways depending on whether we take premise ii to be part of an independent phase of the
analysis or part of the third and final phase. 'm not sure that a great deal hangs in the balance.

Mathesis universalis |314
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Phase 2: virtue is knowledge follows from
iz virtue is good
ii: all goods come from knowledge

If, as Socrates says, the claim that virtue is good is a hypothesis, then we should
think that the hypothesis in the first stage of the argument is not virtue is knowl-
edge, but knowledge is teachable (as most scholars hold — see note 38 above). It
is, then, the self-evident claims labelled «i» that function as hypotheses. Never-
theless, I have identified the claim (ii) virtue is knowledge as a hypothesis since
it seems clear that Socrates reduced virtue is teachable to virtue is knowledge.
This fits with the notion analysis involves repeatable reductions to ever-higher
hypotheses. That said, I suspect it is impossible to settle on a single solution that
satisfies all the issues here.

Here, there is a danger that scholarly rigour can detract from the import
of Plato’s analogy. On the one hand, a lemma like virtue is knowledge counts as a
hypothesis because of the role it plays in reduction of the initial problem. This is
quite clear from a comparison with the geometrical example. Socrates had said:
«If that area is such that...then I think one alternative results, whereas another
results if it is impossible for this to happen. So, by using this hypothesis, I am
willing to tell you...» (86d-87b; compare 87a2 with 87b5). The item identified
as a hypothesis in this example must surely correspond to the claim virtue is
knowledge. 1f virtue is of this kind, then it will be teachable. It does not seem
possible to substitute in the claim krowledge is teachable as the hypothesis here.
Rather, because it is a kind of knowledge, virtue is teachable. On the other hand,
self-evident claims like virtue is good or knowledge is teachable resemble hypothe-
ses insofar as they are self-evident or given. What's more, virtue is good is explic-
itly identified as a hypothesis. If forced to choose between these two alternatives,
I would opt for the former because it draws attention to the role of reduction,
which is crucial, not only in the Meno, but also in the Phaedo and Republic. To
my mind, the purpose of Socrates’ remarks about hypotheses is more to do with
the general drift of the method of analysis than the precise issue of which particu-
lar items get designated as a hypothesis. This would suggest a certain looseness
to Plato’s usage — one that, ironically enough, those more directly familiar with
analysis and synthesis would probably not notice. In either case a hypothesis is

an explanatory condition assumed in relation to a given problem.*

“ T borrow this description from M. Bonazzi, Platone: Menone, cit., p. 154. He identifies as

hypotheses the claims that virzue is knowledge and virtue is good, not least because this makes it
easier to harmonise Socrates’ usage with what we find in other dialogues. I am very sympathetic
to this approach, but I do not see that Bonazzi’s hypotheses are equivalent: virtue is knowledge
is a lemma, while virtue is good is a self-evident claim (much like knowledge is teachable). An-

Mathesis universalis |315
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

S. (GEOMETRY AND PHILOSOPHY

Socrates resorts to something analogous to geometric analysis because he wants
to pursue his inquiry #p towards what his more basic and fundamental. Such
considerations loom large in Plato’s thinking, and not just in the heady meta-
physics we encounter in dialogues like the Republic or the Timaeus. One such
example can be seen here in the Meno. Later in the conversation, Socrates turns
to discuss true opinion and how it differs from knowledge. Having remarked
that true opinions seem no less useful than knowledge, Socrates induces Meno
to wonder why indeed knowledge is valued more highly than right opinion.
Charmingly enough, Socrates responds with a diagnosis of the cause of this be-
wilderment in Meno (8t 8t Oawpalers). «It is because you have paid no attention
to the statues of Daedalus, but perhaps there are none in Thessaly» (97d). Of
course this is a piece of silliness. (If only Meno had looked at one of these statues,
he would have figured it all out!) But it is not entirely nonsense; nor, however,
is it the example we are interested in. This comes in the subsequent explanation
that true opinions, like a Daedalian statue, are only good if you tie them down,

this latter being knowledge.

To acquire an untied work of Daedalus is not worth much...for it does not
remain, but it is worth much if tied down, for his works are very beautiful.
What am I thinking of when I say this? True opinions. For true opinions,
as long as they remain, are a fine thing and all they do is good, but they
are not willing to remain long, and they escape from a man’s mind, so that
they are not worth much until one ties them down by (giving) an account
of the reason why [8og v Tig adtig dnon aitiag royioud]. (97e-98a)

Knowledge essentially involves the possession of «causes» aitiai. Socrates goes on

to argue that recollection is the method by which we come to divine these causes.

other comparable interpretation comes from D. Ebrey, A New Philosophical Tool in the Meno:
86e-87¢, «Ancient Philosophy», 33, 2013, pp. 75-86. He notes that the hypothetical method
allows Socrates to move from one problem to a more fundamental one (see pp. 81 and 87), yet
the central feature of the method on Ebrey’s reading is the use of bi-conditionals (especially virsue
is teachable if and only virtue is knowledge). True enough, these can play a role in analysis (espe-
cially in a diorismos), but it is not clear that Socrates is thinking exclusively or primarily in terms
of bi-conditionals. Accordingly, Ebrey’s interpretation can seem Procrustean in places: e.g., the
claim that Socrates moves to more fundamental problems now appears as an accidental feature
of the method and Ebrey must reject the notion that the method of hypothesis is re-applied a
second time (because the second iteration does not issue in a bi-conditional) — which requires
rejecting Socrates’ explicit claim that he is still hypothesising when it comes to the claim virzue
is good. The problem here is that Ebrey tends to ignore Socrates’ geometrical analogy. Though he
touches on this at the end (pp. 94-95), it does not guide his interpretation; indeed, he makes a
point of not focusing on the use of the term hypothesis (p. 93). While I agree there are difficulties
with this term, it nevertheless lies at the heart of the analogy. Finally, my view can also be com-
pared to that of E Ferrari, Platone: Menone, cit., pp. 68 and 236 n. 159, who similarly notes the
relevance of reduction and the repeatability of the hypothetical method. His view is developed in
less detail, however, making less use of the geometric example.

Mathesis universalis |316
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

Whatever this might mean, let it suffice to observe that the method of analysis
too can move us #p in the same direction. This, in general, is where Plato thinks
knowledge resides.

Another such example can be found in the Euthyphro in a discussion over
whether something becomes loved by the gods simply because the gods love it,
or whether it must possess some independent quality that draws the gods’ love.
Socrates tries to persuade Euthyphro that being carried is somehow prior to be-
ing a thing carried, and that being loved is prior to being a thing loved*'. Socrates

renders a generalisation in the following terms:

if anything is being changed or is being affected in any way, it is not
being changed because it is something changed, but rather it is something
changed because it is being changed; nor is it being affected because it is
something affected, but it is something affected because it is being affected.
(Euthyphro 10c¢)

Plato proposes, here again, to address a moral issue by seeking out what is most
fundamental or basic®2. Such causes will, of course, assume a tremendous amount
of significance in Plato’s metaphysics. Forms are explicitly called aitiai in the
Phaedo and are clearly metaphysically prior to the particulars they explain. When
philosophers ascend the ladder of love in the Symposium or come up out of the
cave in the Republic or go up into the heavens in the Phaedrus’ Palinode — they
are ascending to something more fundamental. Even supposing the Meno was
conceived earlier in Plato’s development, it is perfectly natural that these basic
assumptions about knowledge existed in his mind, at least inchoately. So much
seems obvious from Socrates remarks (cited earlier) about a single form of virtue
at 72¢7-8: «Even if they are many and various, all of them have one and the same
form which makes them virtues...»

Two core features of Plato’s philosophical inquiry come to the fore here.
The first is that it is directed towards the more fundamental. This speaks to some-
thing essentially hierarchical in Plato’s worldview. His is a world separated «aris-
tocratically» into things that are ontologically more important and more signifi-
cant by their very nature, and those that are less so. Newton’s law of gravitation
(as I understand it) uses mass to explain certain movements; but although mass
assumes an explanatory or epistemic priority here, it would be mere nonsense
to suppose that it possesses some essential, metaphysical priority. Plato’s forms,

by contrast, are essentially more basic, more knowable, more real than the things

4 For the scholarship see D. Wolfsdorf, Euthyphro 10a2-11b1: A Study in Platonic Metaphysics
and its Reception Since 1960, «Apeiron», 38.1, 2005, pp. 7-12.

2 Cf. A. Nathan, Why is Platos Good Good?, cit., pp. 133-134.

Mathesis universalis 1317
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Aidan Nathan — Platos Use of Geometric Analysis in the Meno

they explain®®. An epistemic implication of this is that we begin our inquiries
at some remove from these explanatory causes. They are further away from the
particulars they explain. This is the second feature I want to draw attention to
in connection with Plato’s use of apagoge, reduction. Namely, as we move our
way up the hierarchical chain, we do so in the absence of knowledge, which lies
further up. This points to a rather disconcerting aspect of Platonic inquiry. And
yet, as the method of analysis seems to suggest, one can make advancements even

when moving from one unknown to another.

#  Cf. AR. Nathan, 7he Study of Being in Plato and Aristotle, «Peitho. Examina Antiqua», 14,
1, 2023, pp. 38-40.

Mathesis universalis |318
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



ISSN 2239-5474 N. 16 (2025)

doi: 10.54103/2239-5474/29790 CONTRIBUTI

A. BADIOU: ONTOLOGIA E MATEMATICA

MARIO AUTIERI

ORCID: 0000-0001-5897-1836
Universita Telematica Pegaso (ROR: 03cxwg632)

Contacts: autierimario2@gmail.com

ABSTRACT

Se diciamo che la filosofia di Badiou ha come condizione la teoria degli insiemi post-can-
toriana, questo significa che 'evento-Cantor condiziona la riflessione contemporanea di
Badiou. Dire che la matematica ha un legame unico con l'essere, implica che 'essere, come
problema ontologico, pud essere affrontato solo mediante un’ontologia matematica delle
molteplicitd, che fa della coerenza delle parti di una situazione la controparte del carattere
sottrattivo dell’essere. A partire dal lavoro di Lawnen, Grothendieck, una “teoria della
categorie” si & presentata come nuovo discorso unificante per le ricerche matematiche. In
Logiche dei mondi Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibi-
lica di tenere insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest'ultima infatti
non viene mai considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova
logica che si mostra capace, piti di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei mondi
possibili, andando a costituire un nuovo livello di analisi, che Badiou chiama fenomeno-
logia. Ma qual ¢ il nesso, qui dato per scontato, tra I'elemento logico e quello geometrico?

Keywords: Teoria degli insiemi, ontologia, vuoto, evento, relazione.

A. Bapiou: ONTHOLOGY AND MATHEMATICS

If we say that Badiou's philosophy is conditioned by post-Cantorian set theory, this me-
ans that the Cantorian event conditions Badiou's contemporary reflection. The French
philosopher treats mathematics for its unique connection with being, and addresses the
ontological problem through a mathematical ontology of multiplicities, which makes
the coherence of the parts of a situation the counterpart of the subtractive character

© Mario Autieri

Published online:
19/11/2025

Licensed under a Creative Com-
mons Attribution-ShareAlile 4.0
International


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://orcid.org/0000-0001-5897-1836
https://www.ror.org/03cxwg632
https://www.doi.org/10.54103/2239-5474/29790

Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

of being. Starting from the work of Lawnen, Grothendieck, a "theory of categories”
has presented itself as a new unifying discourse for mathematical research. In Logics of
Worlds Badiou returns to this aspect by declaring that he has found the possibility of
holding together set theory and category theory. The latter is in fact never considered
as a different ontological option, but as a new logic that proves capable, more than any
other, of providing a descriptive framework of possible worlds, constituting a new level
of analysis, which Badiou calls phenomenology. But what is the connection, taken for
granted here, between the logical and geometric elements?

Keywords: Set theory, ontology, void, event, relation.

INTRODUZIONE

Questo lavoro prende in considerazione il modo in cui Badiou introduce i
concetti di molteplicita inconsistente e di molteplicita consistente attraverso la
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Mostreremo come questa di-
stinzione sia la prima tesi meta-ontologica di Badiou, ovvero il modo in cui il
discorso filosofico costruisce la sua specificitd. Successivamente, alcune caratteri-
stiche delle molteplicita offriranno la condizione per connettere i limiti dell’on-
tologia/matematica al materiale per pensare funzioni concettuali come I'evento e
il soggetto. Emergeranno anche diversi problemi all'interno di questo percorso,
giunti a Badiou da un intenso lavoro critico effettuato sui suoi testi da filosofi e
matematici. Le risposte di Badiou alle loro osservazioni troveranno il loro parziale
compimento nella fenomenologia sviluppata in Logiques des mondes; quest’opera,
perd, non chiude il discorso, ma, come vedremo nella parte finale, lo rilancia
chiamando in causa altri settori della matematica.

Limpresa ontologica di Badiou prende le mosse dall’eredita heideggeriana
e deleuziana, esattamente da questo problema: ¢ possibile fare a meno della presa
dell’Uno sull’Essere? Levento «Cantor» ha condotto Badiou «ad inventare una
forma contemporanea di fedelta»' all’essere come a cio che ¢ sottratto all'imma-
nenza di ogni limite; quello che si offre al pensiero, in questo modo, ¢ un molte-
plice privo di ogni ulteriore predicato a parte 'essere molteplice.

Tutto il discorso sull'ontologia di Badiou ha come punto di partenza il
Parmenide di Platone. In particolare, Badiou prende in considerazione I'ultima
parte del dialogo, quella in cui Platone si riferisce all'ipotesi che in Badiou assu-

me il valore di una definita decisione ontologica: I'uno non ¢. Secondo Badiou,

' A. Badiou, Courr Traité d ‘ontologie transitoire, Editions de Seuil, Paris 1998; Briefings on
Existence translated by N. Madarasz, Suny Press, Albany 2006, p. 34.

Mathesis universalis |320
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Platone affronta il non essere dell'Uno concentrandosi sulle conseguenze del
non-essere; da cid ne deriva, in questa parte del dialogo, che I'ipotesi del non-es-
sere dell'Uno abbia effetti decisivi sul modo di intendere gli altri; vediamo come.
La penultima sezione del dialogo parte da questa domanda posta da Parmenide:
«quali sono le affezioni conseguenti agli altri se 'Uno non ¢2»*. Quando Platone
fa dire a Parmenide rispetto a cosa gli altri saranno tali, la risposta non puo che
essere, in assenza dell’'uno: «quindi sono altri fra di loro». Qual ¢ la conseguenza
di questa possibilita in cui, mancando 'uno, non puo che esserci una indetermi-

nata disseminazione di sé? La risposta di Parmenide ¢ la seguente:

Come a chi guarda da lontano figure d’ombra; esse appaiono rappresentare
tutte una cosa sola, appaiono affette da un unico e identico carattere e
simili quindi. [...]. Ma chi si avvicina le vede molte e diverse, e per questa
apparenza di diversitd esse appaiono di diversa natura e cosi dissimili
rispetto a sé stesse”’.

Qui, secondo Badiou, Platone avanza una possibilita che il finale del dialogo ten-
de risolutamente a scartare; la possibilitd avanzata ¢ il pensare ad un molteplice

4, in cui, non essendoci alcuna leg-

«precedente ogni effetto d’uno, ogni struttura»
ge di composizione, non pud che presentarsi una moltiplicazione incessante del
molteplice privo com’¢ di ogni limite. Abbiamo detto che Platone scarta questa
possibilita: «se allora diciamo riassumendo che se 'uno non ¢, niente ¢, diciamo
bene? — Assolutamente»’; ma ¢ proprio da qui che riparte Badiou, perché Cantor,
a suo avviso, non ha fatto altro che dare a questa ipotesi di Platone «la fissita di

un pensiero»®.

L’ESSERE E I DUE TIPI DI MOLTEPLICITA

Sottratto alla presa dell’'Uno, il molteplice senza limiti non puo essere pensato
come composto da uni, ma sard un molteplice di molteplici; non possiamo, pero,

accontentarci di una negazione puramente esteriore, perché questo esporrebbe il

2 Dlatone, Parmenide, in Platone, Opere complete, vol. 3, tr. It. di A. Zadro, Laterza, Roma

1989, XXVI bS, p. 56.
3 1d., c8, pp. 57-58.

4 A. Badiou, LEzre et [‘événement, Seuil, Paris 1988; tr. It. a cura di P Cesaroni, M. Ferrari e
G. Minozzi, Lessere ¢ l'evento, Mimesis, Milano 2018, p. 89. Abbiamo utilizzato le traduzioni
italiane di L'’Etre et [événement e del secondo volume, Logiques des mondes, perché frutto del me-
ritevole lavoro di uno stesso gruppo di interpreti del pensiero di Badiou. Negli altri casi ci siamo
avvalsi delle traduzioni inglesi, perché nel mondo anglosassone la ricezione del pensiero di Ba-
diou ¢ stata molto ampia, ed ha dato luogo ad un’articolata problematizzazione del suo pensiero
a cui, purtroppo, I'ltalia ¢ rimasta in buona parte estranea.

5> DPlatone, Parmenide, cit., p. 59.

¢ A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 92.

Mathesis universalis 1321
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

molteplice alla possibilita di principio che, in sua assenza, si dia 'uno come alter-
nativa. Per rendere, invece, quest'ultimo impotente, occorre che la stessa compo-
sizione del molteplice escluda 'uno rendendolo ineflicace: al di la del molteplice,
vedremo, si da solo il niente, non pud esserci un terzo elemento oltre a questi;
né pud esserci una definizione del molteplice — per questo si parla di molteplice
puro —, perché ogni definizione reintrodurrebbe la presa dell'uno nella forma
di una definizione capace di determinare un molteplice. Se cio che c’¢ ¢ sempre
parte di un molteplice, allora puo essere pensato dalla matematica degli insiemi.
La teoria degli insiemi, nella forma in cui viene assunta da Badiou, ¢ I'unica ca-
pace di fornire un discorso universale. Un insieme non pre-esiste, né sovrasta, cio
che include; un insieme, cioé, non & un concetto dato da cui deduciamo cio che
gli appartiene. Un insieme si definisce solo per cid che riesce a mettere insieme
trattando gli oggetti matematici in quanto molteplice puro. La matematica riesce
a parlare dell’essere come di molteplicita infinite; tra queste molteplicita si svi-
luppano connessioni significative proprio per la loro rilevanza ontologica. Quali
sono le relazioni possibili tra le molteplicita? Per evitare di considerare il molte-
plice sotto la categoria dell'uno o sussumibile sotto quella di totalita, la teoria
degli insiemi considera solo due relazioni possibili: appartenenza e inclusione’;
lappartenenza implica che un elemento ¢ contato nella presentazione del molte-
plice, mentre I'inclusione implica che un molteplice ¢ sottoinsieme di un altro.
Ad un livello generico abbiamo I'insieme ben definito, soggetto all’'unica condi-
zione per cui, dato un oggetto qualsiasi, ¢ sempre possibile dire se tale oggetto
appartenga all'insieme oppure no. Questa definizione primitiva lascia intendere
che una proprieta perfettamente inscritta in un linguaggio di riferimento, ci dice
anche la molteplicita dei nomi che cadono sotto il suo concetto; ma ¢ veramente
cosi? Che cosa mette in crisi la teoria degli insiemi di Cantor e la definizione di
Frege ad essa legata® Nel corso della terza Meditazione’, Badiou fa riferimento

alla svolta impressa da Zermelo e Fraenkel alla teoria degli insiemi in seguito al

7 S. Shapiro ha affermato che, nonostante i problemi teorici che la teoria degli insiemi ha af-

frontato da Hilbert a Godel, I'assiomatizzazione ¢ lo strumento migliore per studiare le strutture
matematiche; gli oggetti matematici possono essere riassorbiti all'interno di definite strutture,
e le strutture esistono se possono essere descritte da un’assiomatizzazione coerente; cosa vuol
dire coerente? Non vuol dire che da essa non sia deducibile alcuna contraddizione, ma che essa
rientra in una gerarchia degli insiemi a partire dall'insieme vuoto. Ma se ogni struttura ha una
definizione implicita che viene poi esplicitata dagli assiomi, non dovremmo dire lo stesso per la
gerarchia degli insiemi? qualora esistesse una definizione implicita della gerarchia degli insiemi,
avremmo l'insieme di tutti gli insiemi, anche se riducessimo la definizione alla sola relazione di
appartenenza; non ¢'¢, insomma, il rischio dell'unitd implicita nella teoria di Badiou? Cfr. S. Sha-
piro, Thinking about mathematics. The philosophy of mathematics, Oxford University Press, Oxford
2000, p.287. Ritroveremo un’obiezione analoga piti avanti; vedi nota 53.

8 A. Badiou Lessere e ['evento, cit., pp. 96-97.
> Ivi, p. 95.

Mathesis universalis |322
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

paradosso messo in luce da Russell'. In altre parole, dato I'insieme X, definito
come l'insieme di tutti gli insiemi che non contengono sé stessi, qual ¢ la risposta
alla domanda: X contiene o no sé stesso come elemento? Se X contiene sé stesso
come elemento, allora contraddice la definizione stessa di X; se invece non con-
tiene sé stesso come elemento, la contraddizione sta nel fatto che X, non inclu-
dendo sé stesso, non pud essere 'insieme di tutti gli insiemi che non contengono
sé stessi: veniva cosl messa in crisi la connessione tra logica e matematica.

Nel momento in cui delle totalitd non possono essere unificate senza ge-
nerare contraddizione, allora vuol dire che tali molteplicita sono «assolutamente
infinite»'!, dice Cantor; che Cantor ricorra al concetto di assoluto, uscendo cosi
fuori dal dominio matematico del trans-infinito'?, vuol dire che prova a salvare
il discorso con il supplemento di Dio. Queste molteplicita vengono definite da
Cantor «inconsistenti» e, dal punto di vista matematico, risultano il non-essere a
partire dal quale ¢ possibile definire la possibilita di cid che, invece, si lascia pre-

sentare come insieme, come qualcosa che ¢ possibile raccogliere sotto una legge:

Ammiriamo il fatto che lo stesso individuo, Cantor, rispecchi questa
realizzazione, dove I'uno ¢ il non-essere dell’essere molteplice — ed ¢
la sua invenzione — solo nella follia di salvare Dio, cio¢ I'uno, da ogni
presentazione del molteplice®.

E questo ¢ esattamente il punto che impegnera nei decenni successivi una serie
di matematici, tra cui Zermelo e Fraenkel, nella revisione della teoria cantoriana.
In particolare, il paradosso di Russell innanzitutto rende chiaro il fatto che non si
pud partire da una definizione esplicita di insieme, perché si ¢ visto che né I'intu-
izione — quale intuizione si puo avere per gli elementi di insiemi molto grandi —

né il linguaggio assicurano la presa sul molteplice puro affinche sia valida la

1 «The comprehensive class we are considering, which is to embrace everything, must embrace it-

self as one of its members. In other words, if there is such a thing as “everything,” then “everything” is
something, and is a member of the class “everything.” But normally a L‘[ZSJ‘ is not a member of isself.
Mankind, for example, is not a man. Form now the assemblage of all classes which are not members
of themselves. This is a class: is it a member of itself or not? If it is, it is one of those classes that are not
members of themselves, i.e. it is not a member of itself. If it is not, it is not one of those classes that are
not members of themselves, i.e. it is a member of itself. Thus of the two hypotheses—that it is, and
that it is not, a member of itself—each implies its contradictory. This is a contradiction»; B. Russell,
Introduction to Mathematical Philosophy, George Allen and Unwin, Ltd./ The Macmillan Co,
New York 1920, pp. 136-137.

""" A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 99.

2 «Prendiamo un oggetto privo di proprietd, un nome o un segno, e attribuiamogli una

serie di predicati comprensibili e non in contraddizione tra di loro; cosi definiamo le relazioni
di questo nuovo oggetto con i concetti gid noti». E questa una parte della nota con cui Cantor
introduce il numero non finito ma determinato ®, ovvero il tipo ordinale delle progressioni
transfinite semplici. Cantor, cit. in E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell infinito,
Mimesis, Milano 2021, p. 11.

3 A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 100.

Mathesis universalis 1323
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

legge di contarlo come un insieme univoco. In secondo luogo, viene previsto
un assioma che evita di affrontare le molteplicita la cui formalizzazione faccia
riferimento a relazioni di appartenenza di questo tipo (AA), ovvero l'insieme
A tale che esso non appartenga a sé stesso. Il fatto di ricorrere ad assiomi implica
che, nella revisione della teoria di Cantor, noi non troviamo il concetto di insieme,
definizioni di particolari proprieta o predicati; tutto cio, infatti, ci riporterebbe
sulla strada dell'uno come elemento fondante del molteplice. Gli assiomi, invece,
tengono conto solo di una logica dell’appartenenza, cio¢ un qualcosa A ¢ presen-
tato da una molteplicita B; ma, si dir3, non si reintroduce un criterio univoco per
definire I'insieme'?

La risposta ¢ no, perché questo uno che designa 'appartenenza ¢ un opera-
tore di conto, e serve a definire una struttura, e non la sua presentazione: «il fatto
che ci sia solo una specie di variabili vuol dire: tutto ¢ molteplice, tutto ¢ insie-
me»". Infine, la revisione della teoria aggiunse quello che ¢ noto come «I’assioma
di separazione»; se la teoria iniziale degli insiemi, come anticipato, sosteneva che,
data in maniera formalmente definita una certa proprieta, si ricava I'esistenza di
una molteplicita di individui che la possiedono, la revisione di Zermelo, invece,
non consente di dedurre immediatamente I'esistenza di questi termini. Uassioma
di separazione, infatti, non ha pretese esistenziali, ma stabilisce che, in relazione
ad una certa proprieta, se esiste una molteplicita A, allora essa ha un sottoinsieme
B per il quale vale quella proprieta: «il linguaggio non puo indurre esistenza, sol-
tanto scissione nell’esistenza»'®; 'assioma di separazione, come Badiou chiarisce
ancora in Logiche dei mondi', ¢ una conseguenza concettuale del paradosso di
Russell, proprio perché aggira 'impossibilita di andare da un predicato agli enti
che lo includono. In termini lacaniani, ricorda Badiou, vuol dire articolare la di-
stinzione tra reale e simbolico, proprio perché il linguaggio opera a partire dalla
presupposizione dell’esistenza.

Una molteplicita, in quanto presentata, definisce una situazione, ed ogni
situazione ammette un determinato operatore di conto: la connessione tra una
situazione e un operatore di conto ¢ la condizione necessaria per poter parlare di
una struttura. Perché il molteplice puro diventi una molteplicita, occorre effet-

tivamente mettersi a contare, cio¢ esplicitare la sua struttura. LCatto del contare,

Y «To paraphrase Deleuze again: “A single voice raises the clamor of being. Being is said in a single

and same sense”—the sense of the sep; & una questione che viene affrontata, con ur’interpretazione
sovrapponibile a quella qui presentata, da King-Ho Leung in Unovocity for militants: set-theoreti-

cal ontology and the death of the one, in JCRT», 16.2, 2017, p. 357.
5 A. Badiou, Lessere e ['evento, cit., p. 102.
S Tvi, p. 104.

17

Id., Logiques des mondes, Seuil, Paris 20006; tr. it. a cura di P. Cesaroni, M. Ferrari e G. Mi-
nozzi, Logiche dei mondi, Mimesis, Milano 2019, p. 250.

Mathesis universalis |324
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

dunque, pone retroattivamente un molteplice inerte che non si rivela se non
quando ¢ gia strutturato: «conveniamo di chiamare molteplicita inconsistente
la prima e molteplicita consistente la seconda»'®. Il conto ha un carattere opera-
torio, e non qualifica una proprieta di tipo pitagorico come l'essere ¢ numero.
Proviamo a fare un esempio; una societa di calcio consiste di un molteplice di
molteplici che, in quanto tali, non si riferiscono al calcio: uomini, divise, musco-
li, atomi, prati, sedili, quotazioni in borsa, etc...; solo una struttura rende questi
molteplici coerenti. Quando Badiou si sofferma sull’operatore di conto, non ci
sta dicendo che I'intelletto forma i dati sensibili, ma che il carattere operativo del
conto € una caratteristica ontologica, non epistemologica: senza una struttura,

senza una qualche forma di coerenza, non ¢’¢ niente.

IL VUOTO COME NOME DELL ESSERE

Il conto per uno pone comunque 'uno come risultato; se I'uno risulta, vuol dire
che qualcosa del molteplice non coincide con il risultato. Non puo certo essere
qualcosa che accade prima della presentazione, perché il molteplice ¢ sempre
strutturato; ma poiché il risultato indica che comunque deve esserci stato un
molteplice che non aveva la forma dell’'uno, «bisogna ammettere che dall’'inter-
no di una situazione, il molteplice puro ¢ insieme escluso da tutto [...], e inclu-
so in cio che sarebbe la presentazione stessa»'®. A queste condizioni ¢ necessario
che il molteplice puro sia niente; il niente ¢ cio che si pone tra 'operazione del

contare e il risultato:

Dal momento in cui il tutto di una situazione ¢ sotto la legge dell'uno e
della consistenza, occorre che, nella prospettiva dell'immanenza ad una
situazione, il molteplice puro, assolutamente impresentabile secondo il
conto, sia niente®.

Questo niente non ha un luogo, né ¢ un termine della situazione: «¢ il fantasma
dell'inconsistenza»®, il fatto, cio¢, che quanto viene presentato si ¢ in qualche

modo gia sottratto al conto:

Chiamo vuoto di una situazione questa sutura con il suo essere [...] e indica
contemporaneamente che niente ¢ presentato, e che la designazione di questo
impresentabile si fa a vuoto, senza localizzazione strutturale pensabile®.

1d., Lessere e l'evento, cit., p. 79.

Y Ivi, p. 112.

20 ibidem.

2 Ivi, p. 114.

2 Ivi, p. 115.

Mathesis universalis 1325

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Perché allora definirlo molteplice? Il punto ¢ che il vuoto non viene tematiz-
zato nella sua singolaritd, e cid perché questo equivarrebbe a poter distinguere
il vuoto, nella sua unitd, da tutto il resto; ma se cid accadesse ricadremmo nel
vincolo dell'uno: «nominarlo come molteplice ¢ la sola via d’uscita che lascia il
non poterlo nominare come uno»®. Poiché questo molteplice ¢ un molteplice di
niente, non avra alcun elemento capace di differenziarlo da altri molteplici e sara,
dunque, «inestensionale». Qui sta la sua unicita, ciog il fatto che la sua differenza
non ¢ descrivibile, ¢ dunque non ¢’¢ che un vuoto; le conseguenze immediate
che Badiou trae da questa argomentazione sono due: «inizia qui il congedo da
ogni assunzione presentificante dell’essere»*, e «dire che I'insieme vuoto ¢ unico
equivale a dire che la sua marca ¢ un nome proprio»®. Il simbolo del vuoto non
¢ la marca della mancanza di un altro segno, ma assume una funzione ontologica;
questo tipo di materialismo ontologico non privilegia I'iscrizione materiale del
simbolo, come avveniva nel contesto strutturalista degli anni ’60, ma la messa in
evidenza di una molteplicita senza uno.

Badiou osserva che ci troviamo di fronte ad un puro atto di «<nominazione»,
cio¢ all'unica strategia possibile per avere un molteplice sottratto al conto per uno;
ed ¢ questo a renderlo «unico», un'unicita che non si sviluppa in base a delle diffe-
renze, ma in base alla sua indifferenza. Il molteplice puro, dunque, non accede alla
presentazione, e nessuna traccia del vuoto deve riafliorare nel regime di presentazio-
ne. Poiché il contare per uno non puo contare sé stesso, ¢ proprio qui che il vuoto
potrebbe fare la sua comparsa; ¢ questo carattere non fondato della situazione che
rende necessario duplicare la struttura iniziale e ricontare il conteggio, ovvero ren-
dere operativa una meta-struttura che fissa come esistente solo cio che viene conta-
to: «ogni struttura ¢ doppiata da una meta-struttura, che la chiude ad ogni fissaggio
del vuoto»®. La meta-struttura rappresenta la presentazione attraverso quello che
viene chiamato power-set, in cui, infatti, 'insieme di partenza compare come sot-
to-insieme di sé stesso e compare cio che nella teoria degli insiemi viene chiamato
insieme vuoto: ¢ questo eccesso non incluso nella presentazione a circoscrivere il

supplemento dell’essere. Vediamo da vicino come arriviamo a questo punto.

% Ivi, p. 118.
% Ivi, p. 128
5 Ivi, p. 130

% Ivi, p. 159; «l'interdizione di ogni presentazione del vuoto ¢ immediata e costante solo se

questo punto di fuga del molteplice consistente, che & propriamente la sua consistenza in quanto
risultato operatorio, ¢ a sua volta ostruito, o bloccato, da un conto per uno dell’operazione stessa,
un conto del conto, una meta-strutturar. Ivi, p. 160.

Mathesis universalis |326
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

META-ONTOLOGIA

Quando un insieme ¢ ben definito vuol dire che, dato un oggetto qualsiasi, ¢
sempre possibile dire se appartiene all'insieme o no; un insieme diventa ordinato
se, dati due suoi elementi, ¢ possibile indicare una legge per cui sia possibile sta-
bilire quale sia il precedente e quale il successivo; infine, I'insieme ben ordinato
implica che vi sia un primo elemento e che, tranne 'ultimo, ogni elemento abbia
un successivo; solo a questo livello fa, dunque, la sua comparsa il numero come
tipo di ordine?. Si possono trovare insiemi che abbiano una potenza superiore al
numerabile? Una possibilita passa per il calcolo combinatorio.

Consideriamo ad esempio un insieme A cui appartengono 3 elementi, A
= [a,b,c], un insieme pertanto di cardinalita finita k=3. Il suo power-set, i suoi
possibili sottoinsiemi sono: 'insieme vuoto, i sottoinsiemi propri: [a], [b], [c],
[a,b], [a,c] [b,c] e infine 'insieme [a,b,c] di partenza. Il numero dei sottoinsiemi
possibili, ossia la cardinalita dell'insieme P(A) ¢ pari a 2k = 23 = 8%, ma dato un
insieme transfinito numerabile M con cardinalita J, U'insieme delle sue parti sara
J, un cardinale superiore a J; di quanto? questo ¢ indecidibile”. La dimostrazione,
opera del matematico Cohen, rivela un indice negativo che blocca lo svolgimento
del discorso; poiché c’¢ una specificita della matematica nel discorso di Badiou,
questo indice negativo non puo che fare riferimento ad una struttura dell’Es-
sere. Essere ed evento, infatti, attribuisce alla matematica l'iscrizione dell’Essere,
rendendola, dunque, sinonimo di ontologia. Il ruolo della matematica, come
visto, deriva dalla sua capacita di parlare dell’Essere come di molteplicita infinite.
Questa distinzione tra insieme iniziale e insieme dei sottoinsiemi schematizza la
distinzione tra presentazione e rappresentazione. Questa ¢ la prima tesi meta-on-
tologica di Badiou, ovvero una tesi che trae conseguenza filosofiche da un enun-
cilato matematico; esiste una discrepanza tra presentazione e rappresentazione.

La tipologia dell’essere che offre Badiou si muove tra due assiomi, I'insieme
vuoto e I'insieme infinito come eccezione alla successione; come schema ontolo-
gico P(M)2] ¢ l'indice di una connessione tra un enunciato e qualcosa di esterno
all'enunciato stesso; questa esteriorita si annuncia dal lato della rappresentazione,

che dunque ¢ in eccesso sulla presentazione, ed ¢ una formalizzazione diversa dal

¥ A. Badiou, Un, multiple, multiplicizé(s), «Multitudes», 1, 2000, p. 200.
2 Cfr. E. Ferrario, Introduzione a Cantor. La filosofia dell’infinito, cit., p. 8.

»  Cantor era convinto che la potenza del continuo fosse la seconda cardinalita transfinita,

quella immediatamente successiva alla cardinalitd del primo transfinito numerabile. Solo nel
1963 il matematico P Cohen riuscl a dimostrare che l'ipotesi del continuo ¢ indecidibile sulla
base della teoria degli insiemi di Cantor e sulla base della formulazione definitiva di Zermelo e
Fraenkel. Cfr. anche Q. Meillassoux, Aprés la finitude. Essai sur la nécessité de contingence, Seuil,
Paris 2006; a cura di M. Sandri, Dopo la finitudine. Saggio sulla necessitar della contingenza, Mi-
mesis, Milano 2012, p. 128.

Mathesis universalis 1327
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

matema dell’evento che, vedremo, costruisce Badiou, perché quest’ultimo co-
struisce un matema meta-ontologico. Abbiamo detto che il conto per uno della
presentazione non ¢ un essere diverso dalla messa in uno della rappresentazione,
ma sono solo due modi di contare che non modificano I'essere del molteplice:
«qui, ancora una volta, 'essere dell’'uno ¢ una finzione retroattiva»™. In base al
teorema del punto di eccesso, che Badiou affronta nella Meditazione 7 di Lessere
e ['evento, risulta impossibile, da un punto di vista formale, data una qualsiasi
situazione, che tutti i suoi sottoinsiemi, ovvero tutto ciod che & incluso in questa
situazione, siano anche termini appartenenti a questa situazione, ovvero termini
numerabili nella presentazione della situazione stessa: c’¢ sempre un eccesso di
sottoinsiemi sui termini presentati. Notiamo che lo scarto tra 'appartenenza e
Iinclusione nell’organizzazione dell’essere prepara il punto di appoggio per il po-
sizionamento del soggetto; poiché la definizione di un insieme ¢ intrinseca, il suo
cambiamento puo avvenire solo aggirando la sua coerenza di insieme, in partico-
lare attraverso la situazione inammissibile di un insieme che appartiene a sé stes-
so; da qui la posizione, come stiamo per vedere, dell’evento come fuori-struttura.
Il secondo termine del titolo, Evento, affronta I'iscrizione matematica dell’Essere
che circoscrive 'emergere del nuovo; questa impresa da luogo ad una seconda tesi
meta-ontologica, ovvero I'evento come concetto di quella molteplicita paradossa-
le esclusa dal campo dell’ontologia.

Quando un termine ¢ sia presentato che rappresentato, esso ¢ «norma-
le»; diventa «un’escrescenza» un termine solo rappresentato, ma non presentato;
infine «singolare» un termine che ¢ solo «presentato», ma non rappresentato.
Lontologia non puo avere escrescenze, dice Badiou, perché cio comporterebbe
il fatto di avere due distinte assiomatiche, una per la presentazione, I'altra per
la rappresentazione. Constatare che vi siano parti incluse, ma non appartenenti
alla situazione, implica attribuire al vuoto «la figura latente dell’essere»®'. Per
questo le parti incluse vengono numerate nel definire qual ¢ la completezza
strutturale dell’operazione di conto, ossia la parte totale di tutte le parti. In altre

parole, osserva Badiou,

I'ontologia ¢ costretta a costruire il concetto di sotto-insieme, a trarre
tutte le conseguenze dallo scarto tra I'appartenenza e I'inclusione e a non
sottostare essa stessa al regime di questo scarto. Linclusione non deve
dipendere da nessun altro principio di conto se non dall’appartenenza.
[...]. Questo significa il fatto che l'esistenza dell'insieme dei sotto-insiemi
sia un assioma o un’idea, come le altre: ci da solo un molteplice®.

3 A. Badiou, Lessere ¢ l'evento, cit., p. 156.

3 i, p. 163.
2 i, p. 167.
Mathesis universalis |328

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

LeveENTO

Prendiamo in considerazione il sintagma Rivoluzione francese; che cos’¢, si chie-
de Badiou? esso ¢ «una situazione in cui figura almeno un sito evenemenziale»®.
Proviamo a chiarire il significato di questa espressione. Immaginiamo una situa-
zione sociale in cui ci riferiamo ad una molteplicita del tipo: la presenza degli
immigrati in un quartiere di una grande citta; ora, tutti i termini di questa mol-
teplicitd possono essere presentati nella situazione in esame: ad esempio, quanti
immigrati abitano in questo quartiere. Se tutti i termini di questo molteplice
presentato risultano anche rappresentati- ad esempio, ogni termine ha un con-
tratto di locazione, o vive con una famiglia perfettamente integrata, etc... - vuol
dire che ci troviamo di fronte a delle molteplicita normali, ovvero termini che
appartengono alla situazione e sono anche inclusi come parte di questa situazio-
ne. Ma se alcuni di questi termini, pur presentati, risultano perd abusivi, irre-
golari, etc..., vuol dire che essi sono presentati, ma non rappresentati, ¢ quindi
non sono parte della situazione perché non risultano: queste sono, lo sappiamo,
molteplicita singolari. Mentre la natura ¢ il regno delle molteplicita normali, la
storia ¢ «’onnipresenza delle singolarita»**.

Prendendo il nostro esempio, diremo con Badiou, che esso realizza «un
sito evenemenziale», cioé gli immigrati sono contati per uno nella presentazio-
ne, ma la presenza di immigrati fantasma fa si che non tutti i termini presentati
siano poi rappresentati come una parte della situazione stessa: queste moltepli-
citd a-normali costituiscono il sito come non-parte della situazione. La prima
cosa da notare ¢ che un sito evenemenziale non & assoluto; cid che non ¢ incluso
come parte di una determinata situazione, puo esserlo in un’altra — ad esempio,
chi e quanti sono gli irregolari di un quartiere-; se la natura ¢ assoluta, dice

Badiou, la storia ¢ invece relativa. Proprio perché la natura ¢ assoluta e globale,

3 Ivi, p. 247. Quando incontriamo termini che non possono essere appresi, possiamo trovarci

di fronte ad un sito; questa sua intrinseca precarietd, il fatto, cio¢, che il sito si apra sul nulla,
¢ una condizione per 'evento; 'evento, a sua volta, ¢ 'unica condizione per confermare questa
precarietd, perché solo 'evento pud procedere ad una riconfigurazione degli elementi di un sito
attraverso il significante soprannumerario — soprannumerario perché il matema dell’evento ¢
indecidibile-; quest’ultimo viene forzato ad essere tramite un intervento che «si appoggia sulla
circolazione gia decisa di un molteplice evenemenziale» (ivi, p.282). Che cosa vuol dire forzare
un termine? Il forzamento ¢ un modo per costruire ipotesi in un linguaggio formale utilizzando le
risorse di un insieme iniziale. Le ipotesi investono le caratteristiche di un’estensione dell’insieme
iniziale, ovvero I'insieme inziale pili un sottoinsieme generico; la genericita ¢ la caratteristica di
un insieme che non ¢ conoscibile nel linguaggio che descrive I'insieme iniziale; il forzamento ¢
la procedura con cui si indaga se un particolare elemento dell’'insieme iniziale, scelto in quanto
possibile portatore di una connessione con urn’ipotesi, appartiene all'insieme generico. Questo
non significa che I'insieme generico venga classificato sotto un predicato- abbiamo infatti detto
che questo insieme non ¢ nominabile nel linguaggio dell’insieme iniziale-, ma che un elemento
venga considerato parte di questo sottoinsieme.

% Ivi, p. 244.

Mathesis universalis 1329
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

essa ha solo fatti, mentre ¢ nella storia che possono emergere degli eventi con
un carattere sempre locale. Cio che fa si che un sito sia «evenemenziale» ¢ la sua
qualificazione retroattiva attraverso I'evento: il motore di questa affermazione,
dice Badiou, puo essere cosi espresso: , che si legge: «’evento del sito x costitui-
sce un molteplice di tutti i molteplici che appartengono al suo sito da una parte
e, dall’altra, dell’evento stesso»®.

Adesso proviamo ad esplicare questa definizione di evento. In che modo la
rivoluzione francese ¢ un evento? Con l'espressione rivoluzione francese inten-
diamo tutto cio di cui si compone la storia francese tra il 1789 e il 1794: stati ge-
nerali, i sanculotti, i clubs, la Vandea, etc...; tutti questi singoli termini possono
essere raccolti e qualificati come fatti e tracce di quell’unica categoria storica che
li riassume e li rappresenta tutti come derivati da quell’unica trasformazione che
indichiamo con il termine rivoluzione francese, e che riguarda il territorio fran-
cese in quegli anni; quindi il significato di rivoluzione non ¢ solo il modo di fare
uno di una serie di cose non necessariamente legate tra di loro, ma ¢ anche un
modo di indicare la modalita del loro collegamento; possiamo, quindi, dire che
la rivoluzione presenta i termini di quella situazione e, in qualche modo, presen-
ta sé stessa come un termine di quella stessa situazione: questo spiega il perché,
nel matema della rivoluzione, I'evento stia da entrambe le parti dell’equazione.
Ma come ¢ possibile che si verifichi cio? Riferiamoci ancora al matema; si notera
che ¢’¢ una x grande e una piccola; quella grande indica il sito e tutto cid che
esso presenta: stati generali, clubs, etc... ; adesso sappiano che se x ¢ presentato,
non tutti i suoi termini necessariamente verranno rappresentati. Possiamo, ad
esempio, discutere sul fatto se quelli che assalgono le proprieta o quelli che fanno
strage di preti, siano autentici rivoluzionari; che cosa puo assicurare che tra tutti
gli elementi presentati vi sia la stessa rivoluzione? «Solo un evento interpretante
puo affermare che l'evento ¢ presentato nella situazione»®®. Che cosa vuol dire
Badiou? O, per meglio circoscrivere la questione, qual ¢ lo schema ontologico di
una situazione storica?

Per rispondere a questa domanda dobbiamo tener presente un assioma in-
trodotto da Zermelo, I'assioma di «fondazione»; per capire che tipo di vincolo
introduca questo assioma ricordiamoci una situazione gia richiamata: conside-
riamo un insieme qualsiasi A e sia B un elemento di A, cio¢ BB ¢ da considerarsi
sul «bordo del vuoto» se i molteplici di cui si compone non sono presentati da A;
quindi B ¢ presentato da A, ma gli elementi di B non hanno alcun elemento in co-

mune con A; secondo 'assioma di Zermelo, «dato un molteplice esistente, gli ap-

% Ivi, p. 250.
% Ivi, p. 252.
Mathesis universalis 1330

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

partiene sempre un molteplice sul bordo del vuoto»®”. Da questo assioma si ricava
un principio cosi esplicitabile: qualsiasi insieme non vuoto non pud procedere
all'infinito nel dichiarare 'appartenenza di cio che gli compete in quanto insieme,
perché ogni insieme incontra un termine che pone uno scarto tra presentazione e
rappresentazione; ragion per cui, una presentazione puo essere infinita, ma ¢ «tut-
tavia marcata dalla finitudine per quanto riguarda la sua origine [...]. Tale propo-
sizione equivale alla storicita di ogni molteplice»®. Ma come ci si pone, a questo
punto, di fronte a quelle situazioni che abbiamo classificato come normali, natu-
rali, omogenee, senza salti? «arriviamo nientemeno che alla differenza ontologica
tra l'essere e 'ente»®. In altre parole, una situazione naturale ¢ anch’essa fondata
e, abbiamo visto, il termine fondatore porta il nome del vuoto; ma una situazione
storica, invece, ¢ fondata da termini non vuoti: «il ricorso al vuoto ¢ quanto isti-
tuisce, nel pensiero della coppia natura/storia, una differenza ontologica»*. Ma
se 1 molteplici sono sempre fondati, possiamo quindi dedurne che I'ontologia ¢
tutta orientata verso I'essere dell’evento? in realtd no, e per una ragione gia intro-
dotta. Abbiamo prima fissato, nell’esempio della rivoluzione, 'appartenenza del
significante rivoluzione alla sua stessa significazione, cio¢ il matema dell’evento
che compare da entrambi i lati dell’equazione; in altri termini, un insieme A viene
riconosciuto perché sara gia stato riconosciuto; dunque, A ma ¢ possibile? Suppo-
niamo che esista un insieme A tale che ; se esiste 'insieme A, esiste anche il nome
«A» che ha ricevuto, cio¢ la messa in uno di quanto ¢ stato presentato; messa in
uno che, perd, non da I'essere all’'uno perché cio che ¢ presentato ¢ un molteplice.
Ora, questa messa in uno di A, ovvero , non terrebbe conto dell’assioma di fonda-
zione, perché non avrebbe in sé stesso nessun elemento tale che I'intersezione di A
con sarebbe un insieme vuoto; infatti, poiché A, vuol dire che l'intersezione tra

A e non ¢ vuota, ma ¢ proprio uguale ad A. Conclude Badiou:

Lontologia non ammette che possano esistere, cio¢ contati per uno come
insiemi dalla sua assiomatica, dei molteplici che appartengono a sé stessi.
Non c¢’¢ nessuna matrice ontologica accettabile dell’evento®'.

Se non ¢’¢ ontologia dell’evento, sembra allora che siamo prigionieri di un circolo
gid evidenziato; solo 'evento fonda la possibilita dell’intervento interpretante, e
solo quest'ultimo riconosce I'evento: «chiamo intervento ogni procedura attraver-

so la quale un molteplice ¢ riconosciuto come evento»*. Per uscire da questo ri-

7 Tvi, p. 257.
% Ivi, p. 258.
® Iy, p. 259.
0 Tvi, p. 260.
Iy, p. 262.
2 Ivi, p. 274.
Mathesis universalis 1331

néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

mando speculare, osserva Badiou, dobbiamo intendere il nostro intervento come
qualcosa che si stacca dalla situazione per appoggiarsi sulla circolazione di un
molteplice valutato come conseguenza di un altro molteplice la cui appartenenza
alla situazione ¢ stata gia decisa: «intervento ¢ cio che presenta un evento per I'av-
vento di un altro. [...]. Cid equivale a dire che la teoria dell'intervento ¢ il nodo
di ogni teoria del tempo»®. Un esempio che Badiou richiama spesso riguarda
Marx*. Se consideriamo un insieme A, un sotto-insieme di A sara generico se nes-
suna delle proprieta disponibili all'interno del mondo in cui ¢ localizzato A pud
definirlo; il proletariato viene descritto nei Manoscritti economico-filosofici proprio
nei termini di un sotto-insieme generico; e poiché esso ¢ al di 1a di tutte le identita
definite in quella situazione, pud diventare il supporto per una veritd universale.
Laspetto decisivo di questa impostazione ¢ che nessun evento costituisce,
dunque, un inizio assoluto, perché ogni evento deve essere ricostruito nella sua
rete causale a partire dai termini della situazione; cid che ¢ rilevante nell’evento,
continua Badiou, non ¢ il fatto di esaltare 'occorrenza provvidenziale, ma la ca-
pacita di saper afferrare e nominare le conseguenze®. C’¢ qualcosa di «illegale» in
questa strategia retorica che Badiou adotta a partire da un altro elemento chiave

della teoria degli insiemi, ovvero 'assioma della scelta:

Nellasuaforma definitiva, 'assioma della scelta pone che, dato un molteplice
di molteplici, esiste un molteplice composto da un rappresentante di
ciascuno dei molteplici non vuoti di cui il primo molteplice assicura la
presentazione®’;

€ poco piu avanti:

Lipotesi che avanzo ¢ la seguente: I'assioma della scelta formalizza
nell’'ontologia i predicati dell'intervento. Si tratta di pensare I'intervento
nel suo essere, cio¢ a scapito dell’evento, che, come ¢ noto, 'ontologia non
ha modo di conoscere®.

“ Ivi, p. 282.

“ 1d., Eloge des mathématiques, avec Gilles Haéri, Flammarion, Paris 2015, pp. 81-95.

S« What if what Badiou calls the Truth-Event is, at its more radical, a purely formal act of deci-
sion, not only not based on an actual truth, but ultimately indifferent to the precise status (actual or
fictitious) of the Truth-Event it refers to? What if we are dealing here with an inberent key component
of the Truth-Event- what if the true fidelity to the Event is ‘dogmatic’ in the precise sense of unconditio-
nal Faith, of an attitude which does not ask for good reasons and which, ffr that very reason, cannot
be refuted by any argumentation’, S. Zizek, The Ticklish Subject. The Absent Centre of Political
Ontology. Verso, London 1999, pp. 144-145. In realtd Badiou non dice mai che c’¢ un soggetto
che, ad un certo punto, accetta fideisticamente una o pil veritd che gli si presentano in forma
sistematica; c’¢ un modo di forzare le affermazioni che nominano un indiscernibile che deve
essere ogni volta ricostruito.

% A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 298.

7 Ivi, p. 302.

Mathesis universalis |332
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Lillegalita consiste nel fatto che nessun essere possa essere convocato per confer-
mare cid che l'intervento sussume dalla situazione; questo implica che quando
un molteplice viene inseguito e posto come I'effetto di un molteplice che circola-
va nella situazione — ad esempio, il comunismo come I'effetto di un proletariato
giunto a certe condizioni-, non ¢’¢ nessun rappresentante di queste condizioni
capace di garantire la necessarietd di questo rapporto: «c’¢ un rappresentante,
ma ¢ impossibile sapere quale. Di modo che questo rappresentante non ha altra

identita se non quella di dover rappresentare il molteplice a cui appartiene»®.

IL SOGGETTO/EVENTO

E proprio a questo livello, quando viene operata la connessione® tra alcuni ter-
mini della situazione all’evento, che si situa 'emersione di una funzione chia-
mata soggetto. Nell'ottica di Badiou, dunque, il soggetto non pud essere una
sostanza; una sostanza, infatti, ¢ sempre interna ad un linguaggio che esprime
una situazione nella sua ripetibilita e, di conseguenza, non pud mai nominare
evento, perché esso ¢ il fuori di ogni struttura, non avendo un nome all’interno
di un sapere; né, tantomeno, il soggetto puo essere considerato un risultato, per-
ché anche quest’ultimo non potrebbe che presentarsi nella forma di un’identita
riconoscibile e riproducibile. Il soggetto si manifesta solo all’interno di una pro-
cedura che, da un lato nomina I'evento come cio6 che tiene insieme gli effetti di
una situazione, dall’altro ricostruisce la stessa situazione come cio che non poteva
non contenere 'evento che sarebbe stato annunciato: «la soggettivazione, nodo
aporetico di un nome di troppo e di un'operazione insaputa, ¢ cio che traccia
in situazione il divenire molteplice del vero»*®. Laspetto problematico di questo
modo di intendere il soggetto ¢ che tutte le riflessioni sulle strutture ideologiche,
sui processi di soggettivazione, sulla molteplicita dei flussi monetari — in breve,
apparato teorico di Althusser, Foucault, Deleuze- vengono messe da parte, per-
ché Badiou astrae il soggetto dalle dinamiche sociali e lo isola nell’'atto di una
decisione che deve fare a meno dei saperi condivisi.

Laspetto interessante di questo tracciamento, ovvero la valutazione della

prossimita dei termini incontrati in una situazione con il nome dell’evento,

% Tvi, p. 304.

Y «The distinction truthlsimulacrum cannot ultimately be formulated because it does not have any

viable place of enunciation within Badiou’s theoretical edifice (at this stage of its elaboration, at least).
There are only two places of enunciation within Badious system: the situation and the event»; Laclau,
An ethics of militant engagement, in Think Again. Alain Badiou and the Future of Philosophy, Peter
Hallward (comp.), Continuum, London 2004, p. 123. Laclau non prende in considerazione
quella forma di intervento interpretativo che collega I'evento — finora indecidibile — alla situazio-
ne utilizzando la tecnica del forzamento.

0 A. Badiou, Lessere e l'evento, cit., p. 482.

Mathesis universalis 1333
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

¢ che non c’¢ nessuna necessita nell’ordine con cui i termini vengono visti in
quanto connessi 0 non connessi con 'evento: «cosi la procedura ¢ regolata nei
suoi effetti, ma interamente casuale nelle sue traiettorie»’’. Come puo essere
regolata nei suoi effetti?

Perché, dice Badiou, la procedura che prova ad esplicitare il legame tra una
serie di effetti e la regola di connessione che si sta costruendo, ¢ una procedura
infinita — e questa infinitd ¢ proprio il nome della verita in Badiou-, mentre il
soggetto non pud che essere un momento locale, circoscritto, della raccolta di

queste stesse connessioni:

Da ogni parte la verita del cristianesimo o della musica contemporanea,
o della matematica moderna, oltrepassa il supporto delle soggettivazioni
denominate san Paolo, Schonberg o Cantor, malgrado questa verita
proceda solo dalla raccolta di inchieste, sermoni, opere, enunciati, dove
questi nomi si effettuano®.

Il che rende ovviamente ogni soggetto inadeguato alla verita, perché non puo in
alcun modo esserle co-estensivo in quanto operatore locale e finito.

Questo ci permette di capire, dice Badiou, quelle fasi estremamente in-
stabili in cui l'annuncio di una verita appare del tutto priva di fondamento agli
osservatori esterni a quella situazione: un discorso rivoluzionario verra recepi-
to come utopico, una rivoluzione artistica come una negazione dell’arte, etc....
Qui, come ¢ stato rilevato da alcuni interpreti, si determina una condizione sin-
golare nella prospettiva ontologica di Badiou. Ci6 accade perché il complesso di
operazioni rivolto all'insieme generico esprime una dimensione temporale che
tiene insieme sia il suo carattere globale — vale per tutti gli esseri- sia il suo ca-
rattere circoscritto a delle molteplicitd; questa dimensione, cosi definita, avreb-

53 con cui avviene il riconoscimento delle

be caratteristiche diverse dalle tracce
conseguenze di un evento. Il problema per Badiou ¢ che questo implicherebbe
assumere una posizione che attribuisce polemicamente a Deleuze, cio¢ postulare
una dimensione temporale globale per il cambiamento, non formulabile nella

teoria insiemistica. Perché allora il soggetto si trova in questa situazione privi-

U Tbidem.
2 i, p. 483.

% Questa questione temporale diventa ancora pii evidente se vediamo in che direzione va la

riflessione sul soggetto in Logiche dei mondi; qui, infatti, la forma soggettiva entra in relazione con
il concetto di corpo, ed ¢ quest’ultimo che permette alle verita di poter apparire da qualche parte;
e, soprattutto, a differenza della prospettiva puramente ontologica vista prima, la materialita del
corpo entra in una dinamica relazionale da ricostruire ogni volta. Cfr. A. Badiou, Logiche dei
mondi, cit., pp.577-592. Cfr. Maniglier, Le tournant anthropologique d’Alain Badiou, in Autour
Alain Badiou, Textes réunis par Isabelle Vodoz et Fabien Tarby, Germina, Paris 2011, in particolare
pp- 248-251.

Mathesis universalis |334
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

legiata? Qui torniamo di nuovo alla meta-ontologia™, cio¢ al modo in cui il
discorso filosofico rappresenta queste operazioni interne alla teoria degli insiemi.
Lontologia, infatti, pud solo offrire una struttura delle tracce nella descrizione
delle procedure connesse all’evento, ma non una formalizzazione concettuale del
soggetto. Questo, infatti, non puo farlo, perché non riuscendo a pensare I'evento,

non puod pensare neppure cio che 'evento contribuisce a costituire, il soggetto.

DALL ONTOLOGIA ALLA FENOMENOLOGIA

Abbiamo capito che ¢’¢ sempre una donazione preventiva dell’essere che viene
colta nella sua generalita da una struttura insiemistica; quest'ultima viene espres-
sa in una logica matematizzata che, prescindendo da ogni svolgimento fattuale
delle molteplicita, permette di pensare alcune relazioni tra le molteplicita stesse;
tra logica e matematica non si gioca una contesa nel registro dell’'universalita, né
una loro differenziazione funzionale. Quello che Badiou osserva, a distanza di
anni, & che in LEssere e ['evento ¢ era 'assunzione di una logica-matematica in un
registro ontologico, senza tematizzare, perd, il rapporto tra il formalismo logi-
co-matematico e 'universalita della matematica nella sua forma insiemistica®. In
questo modo, continua Badiou®®, la stessa ontologia di Lessere e ['evento, avendo
la logica come suo linguaggio formale, si porta dietro la «prescrizione linguistica»
senza che la decisione ontologica possa metterla da parte; non appena la logica
viene matematizzata, infatti, mostra la sua connessione al linguaggio naturale,
tanto da farci parlare di enunciati, proposizioni, sintassi, interpretazione, etc.

La teoria delle categorie offre una linea di fuga rispetto a questi limiti. Se un

modello teorico prima appariva come l'interpretazione semantica regolata dalla

> Brassier nota che in questo modo la teoria degli insiemi viene trasformata in un discorso re-

ferenziale, poiché le vengono attribuiti degli oggetti che si riferiscono alle strutture di determina-
te situazioni; questo perd non rientrerebbe nel carattere immanente della teoria degli insiemi; cfr.
Brassier, LAnti-phenomene — presentation et disparaitre, in Ecrits autour de la pensée d’Alain Badion,
ed. B. Besana and O. Feltham, Harmattan, Paris 2007, pp. 55-64; Feltham ha provato a fornire
una diversa lettura di questa impostazione di Badiou; dichiara che Badiou sceglie un determinato
campo semantico — quello della storia dell'ontologia — e assume la teoria degli insiemi come una
procedura di verita: «A model of the theory is said to be produced if its syntax, and the operations that
its syntax permits, can be reproduced without contradiction within that semantic field». cfr. O. Fel-
tham, One or many ontologies? Badiou’s arguments for his thesis ‘Mathematic is ontology, «Filozofski
vestnik», Volume XLI, Number 2, 2020, 37-55, p. 51; il che, pero, apre alla possibilita di piu
ontologie. Torneremo su questa questione: vedi nota 84.

% Cir. A. Badiou, 7he concept of model forty years later, in A. Badiou, The Concept of Model:
an Introduction to the Materialist Epistemology of Mathematics, ed. and trans. L. Fraser & T. Tho,
re.press, Melbourne 2007, pp. 79-107.

% «Thus, Set Theory itself would be mathematical in as much as it decides axiomatically on the

existence of an empty set and at least on one infinite set. But there again, the delimitation is created by
assuming the syntactical common being of logic and mathematics»; A. Badiou, Briefings on Existence,
cit.,, p. 112.

Mathesis universalis 1335
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

sintassi di un linguaggio formale, la teoria delle categorie presenta solo universi,
mentre la logica vi compare come dimensione interna. A sparire ¢ 'antecedenza
formale della logica, a vantaggio della priorita della decisione ontologica; a questo
punto la logica pensa 'essere secondo i luoghi possibili in cui giunge ad apparire,
ovvero opera una localizzazione del molteplice’. La teoria delle categorie, che fon-
da la teoria dei topos, ¢ stata inizialmente sviluppata come parte della topologia
algebrica a partire dagli anni 40 del secolo scorso da Eilenberg e Maclane; tro-
vandoci di fronte ad un settore la cui complessita ¢ nota solo agli addetti ai lavori,
ne parleremo in termini molto generali. Una categoria ¢ una molteplicitd — non
deve essere necessariamente un insieme — di oggetti matematici conforme a un
dato concetto, come la categoria degli spazi topologici, e i morfismi sono quelle
mappature tra questi oggetti che preservano le strutture definite dal concetto.

I morfismi sono talvolta chiamati frecce, a causa della notazione corri-
spondente, Y — X, che designa un morfismo tra X e Y. Esistono regole aggiun-
tive riguardanti i morfismi — ad esempio, formano un gruppo —. Le categorie
stesse possono essere viste come tali oggetti, e in questo caso si parla di funtori
piuttosto che di morfismi, e anche i funtori possono formare categorie con i
loro corrispondenti morfismi: il processo ¢, in linea di principio, infinitamente
sviluppabile. Un topos ¢ una categoria di spazi, con frecce, su uno spazio dato,
e incorpora una serie di concetti fenomenologici che riguardano I'essere-li o I'a-
ver-luogo. La teoria dei topos adotta alcune proprieta algebriche sviluppate per
gli spazi topologici, e pud applicare queste proprieta a oggetti diversi da quelli
spaziali; cio che gli spazi topologici nel senso usuale e i topoi condividono ¢ la
loro architettura. Anche se possiamo parlare di geometrizzazione dell’algebra,
topologizzazione ¢ pili opportuno come termine, perché geometria e topologia
si distinguono per i loro diversi modi di studiare lo spazio. La geometria ha a
che fare con la misurazione, mentre la topologia ignora la misurazione e la scala,
e si occupa solo della struttura dello spazio in quanto spazio, in cui le distanze
sono generalmente irrilevanti. La teoria dei topos ¢ servita a Badiou a convertire
in categorie e a descrivere trasformazioni topologiche a partire dalla teoria degli

insiemi.

7 E la riflessione che Badiou inizia a maturare a partire da Etre la. Mathematz’?ue du trascen-

dental, in Topos. Logique de ['Onto-logique, Paris, Hermann, 2024; English translation by A. J.
Bartlett and A. Ling: Being there: Matfematia of the transcendental, in Mathematics of the transcen-
dental, Bloomsbury, Sydney 2014. Se nel primo testo, 7opos, Badiou offre una presentazione della
teoria delle categorie come dell’'ontologia della matematica — ponendo innanzitutto a sé stesso il
problema di dover pensare alla possibilita di pit ontologie per la matematica-, nel secondo testo,
invece, sviluppa la teoria delle categorie come logica; questo materiale, di fatto, prepara Logiche
dei mondi. Vedi anche Rabouin, Tous ensemble? Sur le rapport d’Alain Badiou aux mathématiques,
in E Tarby et I. Vodoz (ed.), Autour d’Alain Badiou, Germina, Paris 2011, pp. 81-102.

8 A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.

Mathesis universalis 1336
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Logica E ONTOLOGIA

Considerato un universo matematico con delle determinate caratteristiche on-
tologiche, ne conseguono delle specifiche caratteristiche della logica interna di
questo stesso universo”. Lo studio di queste correlazioni costituisce propria-
mente il contenuto della logica; quest’'ultima ¢, dunque, subordinata all’ontolo-
gia. Poiché la matematica procede per decisioni assiomatiche che attribuiscono
Iesistenza ad un universo possibile, e poiché la matematica ¢ per cio stesso on-
tologia, se ne ricava il motivo per cui la logica interna di questo universo possa
essere matematizzata®.

Non sfugge che il termine logica assume in questa costruzione un duplice
senso: da un lato, ¢ la logica espressa da un determinato contesto ontologico: in
che modo vengono definiti il vero, il falso, i quantificatori, la negazione, etc..;
dall’altro, ¢ I'espressione matematizzata delle correlazioni tra 'ontologia e la sua
logica intrinseca, localizzata cio¢ in un preciso universo. La logica ha, dunque,
sia una valenza locale, uno strumento che funziona come classificatore di sot-
to-oggetti; sia una portata globale che investe le caratteristiche complessive di
uno «spazio d’azione» di un topos®' . La teoria dei topos come matrice di logiche
sembra dominare I'argomentazione di Logiche dei mondi, mentre i mondi sem-
brano conformarsi all'ontologia sottostante che ¢ ancora insiemistica®®. Indi-

pendentemente dal quadro topologico® — orientato verso la teoria degli insiemi

% «A topos in which every difference is localizable in a point is said to be “well pointed.” It is clearly

an ontological feature of a topos to be well pointedy; precisamente, di un’ontologia discreta e «clas-
sicar, cioe dove il principio del terzo escluso ¢ valido; in questo modo viene specificata tanto una
caratteristica generale — la differenza ¢ sempre situabile-, quanto una caratteristica locale- un dato
locale sara vero o falso —. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p.116.

8 «Logic is not a formalization, syntax or linguistic device. It is a mathematical description of pos-

sible mathematical universes beneath the generic concept of topos. A mathematical universe, a topos,
localizes its own logic»; Ivi, p.120. Pilt avanti, ritorna su questo aspetto in termini analoghi: «/n as
much as appearing, that is, the relation, is a constraint that affects Being, it must be the case that the
science of apévmrz'n itself be a component of the science of Being, and hence of mathematics. Logic is
required to be mathematical logic»; Ivi, p.164.

U «Set theory strips away structure from the ontology of mathematics leaving pluralities ;f structure-

less individuals open to the imposition of new structure. Category theory, on the other hand, transcends
particular structure, not by doing away with it, but by generating it, that is, by producing an axiomar-
ic general theory of structure»; ]. Bell, Category Theory and the Foundations of Mathematics, «British
Journal for the Philosophy of Science», 32, 1981, p.356.

¢ «Quando un ente ¢ pensato nella sua pura forma d’essere, in-situata — se non nella sua ontolo-

gia intrinseca (la matematica) —, non si prende assolutamente in considerazione la possibilitd, che &
a esso propria, di appartenere a situazioni (a mondi) differenti»; A. Badiou, Logiche dei mondi, cit.,
p-205; «la nostra fenomenologia operativa individua la condizione di possibilita della mondanita
di un mondo, o la logica della localizzazione per I'esserci di un ente qualunque»; Ivi, p.193.

8 «lt is clear that this assessment applies only to the logical but not to Grothendieck’s ontological

version of topos theory. The main reason for Badious use of topos theory as logic is the necessity of
rethinking "the gap between logic and mathematics»; Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontolo-
gies: sets, spaces, and topoi with Badiou and Grothendieck, «Environment and Planning D: Society
and Space», 2012, v. 30, pages 351-370, p.360.

Mathesis universalis 1337
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

o verso la topologia di Grothendieck —, I'idea ¢ di imporre categoricamente tali
strutture di localizzazione su insiemi che dispongono 'emergere dello spazio
costituito da «punti».

Una categoria esprime una classe di oggetti collegati tra loro da una serie
di morfismi o frecce; in un topos, ad esempio, il predicato ¢ una tale freccia®. La
teoria delle categorie applica diagrammi che vanno nella direzione di una forma
topologica come altro modo per localizzare le conseguenze di un evento. Quando
Cohen ha mostrato che nella teoria degli insiemi ci sono modelli contrari perché
alcune frasi risultano indecidibili, Badiou ha collegato I'emersione di questo in-
sieme incoerente ad una decisione che impone una scelta tra le soluzioni; la teoria
del topos, al contrario, segue innanzitutto i vari modi in cui queste situazioni si
intersecano per rimandare la decisione ad una fase successiva®. In questo modo,
la decisione in Logiche dei mondi si manifesta come proiezione locale di un tipo
di morfismi che viene chiamato «punto» dai teorici del topos®: se 'emergere di
un evento eccede la matematica come ontologia, deve comunque essere pensato
matematicamente, attraverso una logica rigorosamente matematizzata. Una delle
caratteristiche fondamentali della teoria delle categorie ¢ che gli oggetti vengono
descritti non per quello che contengono, ma per come riescono a trasformarsi; i
diagrammi servono esattamente a studiare i modi in cui avvengono queste tra-
sformazioni. Il versante esterno di queste relazioni ¢ dato in una forma unitaria,
un’esplicita gradazione trascendentale, che esprime il concetto dell’oggetto; tale
gradazione ¢ del tutto indipendente dallo sguardo che la raccoglie, e connota
le identita nella forma di relazioni di equivalenza. Se consideriamo un insieme
ordinario S e un elemento sun particolare sottoinsieme detto singleton, , esiste
sicuramente s per ogni sottoinsieme che soddisfi la stessa relazione del singleton.
Cio che, dunque, appare materialmente deve poter essere espresso secondo la

teoria degli insiemi, in modo da tornare sempre a quelli che Badiou chiama

¢ Quando consideriamo la teoria degli insiemi, il concetto di classificazione si riduce a chie-

dersi se un dato elemento appartiene ad un insieme o no; questo morfismo, nella sua forma strut-
turale o/o, venne preso come una categoria relazionale del tutto indipendente dai suoi contenuti;
fu questa versione categoriale di Lawvene e Tierney a segnare 'avvio di una logica geometrica.
Cfr. Antti Veilahti, Alain Badious Mistake. Two Postulates of Dialectic Materialism, «Math arXiv»,
1301.1203v22013, 2013.

% «Badiou’s philosophy could only deal with the occurrence of the ‘inconsistent’ as a generic’ deci-

sion, that is, as a choice of only one among all situations S (). He thus believes that one needs to choose
which context to inhabit instead of residing in and between many of them all at once. Topos theory,
by contrast, does use categorical techniques ro specifically express the amalgam of such situations so that
the need to decide does not arise but possibly afterwards» (A. Veilahti, Alain Badious Mistake. Two
Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 4).

6 Lasituazione puo essere illustrata dalla moderna geografia urbana. Si puo, ad esempio, essere

in grado di comprendere meglio le dinamiche economiche, politiche e culturali delle piccole cit-
t3, e persino dei villaggi, ripensando a queste dinamiche in termini di complessitd organizzativa
generalmente associata alle grandi cittd. Cid non significa, tuttavia, che un tale trasferimento
categoriale di strutture operative - da un tipo di entita urbane a un altro - sia immediato.

Mathesis universalis 1338
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

«atomi reali». Un mondo ¢ la presentazione locale dell’essere®. A differenza delle
situazioni dell’essere-in-quanto-essere, che parlano solo del molteplice-in-quan-
to-molteplice, un mondo ¢ una costellazione di molteplicita che si trasformano
attraverso la loro apparenza. La regolazione di questa apparenza risponde ad una
forma trascendentale, esattamente come nella prima opera l'essere era connesso
ad un operatore di conto.

Lapparenza non ¢ caotica per il semplice fatto che ¢ organizzata da un
indice trascendentale, che impone a ogni multiplo una logica®. E immanente
nella misura in cui, a differenza del suo omonimo kantiano, ci sono tanti tra-
scendentali quanti sono i mondi®. Cio significa che non esiste un universo o un
tutto, e i mondi devono essere costituiti immanentemente secondo la coesione
del molteplice attorno a una struttura di ordine trascendentale. La connessione
di una molteplicita al trascendentale ha vari gradi di intensitd; quello massimo,
all'interno di una griglia di riferimento o, per meglio dire, 'oggetto-fascio sulla
base di una gradazione trascendentale, lo rende il trascendentale egemonico.

Tutte le molteplicitad con una relazione al trascendentale pit debole sa-
ranno quelle con un grado di apparenza minimo. Il molteplice puro, visto
prima solo da una prospettiva ontologica, ¢ trasformato dall’essere-li del suo
apparire fenomenico’’; questo implica che non esiste un oggetto in sé, ma solo
un oggetto localizzato in un certo modo”. Ora, se scegliamo uno degli enti
molteplici di un mondo che possiede il piti grande numero di elementi, per il

teorema di Cantor che gia conosciamo, 'insieme delle sue parti ¢ superiore alla

7 «The theory of toposes is descriptive and not really axiomatic. The classical axioms of Set theory la
Y ly ) lay

out an untotalizable universe of the thought of pure manifold. Say that Set theory is an ontological de-
cision. Topos theory defines the conditions beneath which is acceptable to speak of a universe for thou-
ght, based on the absolutely impoverished concept of relation in general. Consequently, we may also
speak of the localization 0f¢yz Situation of being». Ctr. A. Badiou, Briefings on Existence, cit., p. 166.

6 «Chiamiamo trascendentale I'insieme operativo che permette di dare senso al “pili 0 meno”

delle identita e delle differenze all'interno di un mondo determinato»; A. Badiou, Logiche dei
mondi, cit., p.209; «quando parliamo di una valutazione dell’apparire, ¢ solo per comodita. In-
fatti, cid che ¢ misurato o valutato dall'organizzazione trascendentale di un mondo ¢ in realta
il grado di intensita della differenza di apparizione tra due enti all'interno di tale mondo e non
ur’intensita di apparizione in sé», ivi, p. 214.

®  «La formalizzazione dell’esposizione del trascendentale [...] prende la forma di proprieta
particolari di una struttura d’ordine, in quanto questo tipo di struttura sta al fondo di ogni tra-
scendentale. [...]. D’ora in poi sia T un insieme fornito di una struttura d’ordine indicata con
<. Questa relazione obbedisce ai tre assiomi dell’ordine: riflessivita, transitivitd, anti simmetria»;
Ivi, p. 256.

«Bisogna dunque a ettere che cio che governa l'apparire non ¢ la composizione ontolo-
7 «Bisogna dunque ammettere che cid che governa |

gica di un ente particolare (un molteplice), ma le valutazioni relazionali fissate dalla situazione e
che lo localizzano in esse»; Ivi, p.252.

7t «Dato un mondo, chiamiamo oggetto del mondo la coppia formata da un molteplice e da

ur’indicizzazione trascendentale di questo molteplice [...]. Da un punto di vista astratto, si sotto-
lineera che un oggetto ¢ il dato congiunto di una coppia concettuale (un molteplice e ur’indicizza-
zione trascendentale) e di una prescrizione materialista sull’'Uno (ogni atomo ¢ reale)»; Ivi, p.320.

Mathesis universalis 1339
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

molteplicita presa in esame. Questo ci porta a dire che nessun ente di questo
mondo ha un numero massimo di elementi, «il che impedisce, in definitiva,

che il mondo stesso sia finito»’*; I'altra conseguenza, anch’essa gia nota, ¢ che:

Lestensione di un mondo ¢ inaccessibile alle operazioni che aprono e
lasciano irradiare il suo essere molteplice. [...] e cid assicura che un mondo
sia chiuso, senza che esso sia pertanto rappresentabile come un tutto
dall’interno della scena di apparizione che costituisce’.

Questa legge locale dell’essere-in-quanto-essere ¢ sviluppata nella seconda tesi
costitutiva del materialismo: «dal fatto che ogni mondo contiene- in senso on-
tologico- ur’infinitd inaccessibile di oggetti consegue che ogni relazione ¢ uni-
versalmente esposta [...], cio¢ ¢ sempre data a vedere in un punto del mondo»”,
ovvero la completezza logica ¢ inscindibile dalla chiusura ontologica: ogni mon-
do contiene una quantita inaccessibile di oggetti che non possono essere tutti resi
visibili, e questo significa che da qualche parte in un mondo, sotto la certezza
dell'apparenza e I'intensita dell’essere-li, inesiste un elemento che non ¢ indiciz-
zato al trascendentale: «si vedra che ¢ ormai possibile identificare fondamental-
mente sito e molteplicitd evenemenziale [...] ed economizzare ogni riferimento

a una misteriosa nominazione»’>.

OGGETTO E RELAZIONE

Un sito ¢ la presentazione di un molteplice inesistente capace di mettere in di-
scussione la logica trascendentale di un mondo; ¢ il luogo di una rottura evene-
menziale in grado di creare nuovi mondi.

Con inesistente, Badiou intende che un molteplice ha uno status ontologi-
co, ma ¢ bandito dall’apparire nel mondo. Il sito deve quindi essere pensato non
solo in termini di commistione di corpi e linguaggi, ma in termini di apparenza
di una verita fondamentale; la verita ¢ fuori dai cardini della legge trascendentale

di un mondo, ed ¢ questa topografia essenzialmente inesistente che la rende per-

72 Ivi, p. 419
7 Ivi, p. 420.

7 Ivi, pp.430-431. «Vi & punto quando, mediante un’operazione che implica un soggetto e un

corpo, la totalith del mondo diviene la posta in gioco di un testa o croce»; cfr. ivi, p. 522.

7> Ivi, p.480. «Sito e molteplicitd evenemenziale, distinti nel primo tomo della trilogia, sono

ora fondamentalmente identificati, mentre il concetto oggettivo di traccia ¢ sostituito alla mi-
steriosa nominazione che, in Lessere e ['evento, costituiva la materializzazione prima dell’evento
e che restava un’operazione soggettivar; Cesaroni, L. et. al., Topologia del presente. Introduzione a
A. Badiou, Logiche dei mondi. Lessere e ['evento, 2, (15-59), Mimesis, Milano 2019, p.47. Vedi
anche nota 48.

Mathesis universalis |340
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

turbante’. Cid che ¢ in gioco con il sito ¢ la possibilita di un nuovo mondo, non
la riforma di uno pre-esistente; alterando e sostituendo le coordinate trascenden-
tali di un mondo, il sito crea un nuovo spazio di esistenza in cui gli oggetti e le
loro relazioni vengono inscritte. Lapparizione di un inesistente in un mondo, e la
messa in opera delle sue conseguenze, distorce 'ordine di un mondo, e configura
un nuovo indice di apparenza’.

Lerrore che commetterebbe Badiou ¢ quello di trattare i topoi come se
fossero sempre degli insiemi di oggetti, mentre essi esprimono una dimensione
puramente relazionale o diagrammatica in cui i funtori tra due categorie non
devono per forza formare un insieme; in questo modo Badiou ignorerebbe il
fatto che gli stessi elementi diagrammatici, presi nel loro carattere operativo, si
trasformano; Badiou, invece, finirebbe col trattarli alla stregua di oggetti, come
se fossero elementi di un insieme e non relazioni tra categorie’®: infatti lviene
preso come un oggetto terminale che determina gerarchicamente le caratteri-
stiche interne di un contesto; ¢ il senso del postulato del materialismo atomico,
per il quale, determinato il trascendentale di un topos per il suo morfismo di
apparenza, ne segue un'equivalenza di un insieme di oggetti. Quando, dunque,
Badiou fa il diagramma del cittadino uno del Quebec, fallisce proprio nella de-
terminazione della questione che pure viene posta: «che cos’¢ 'apparire di un

legame nell’apparire’””?» Consideriamo, dice Badiou, il caso dei Mohawk; questa

76 «In termini generali, un evento ¢ un sito che ¢ in grado di far esistere in un mondo l'i-

nesistente proprio dell’oggetto che sta alla base del sito. Questo ribaltamento dell'inapparente
nell’apparire singolarizza — nella retroazione delle sue implicazioni logiche — il sito dell'eventor;
A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p. 578. Nell'analisi che Marx propone della societd borghese,
il proletariato ¢ I'inesistente nell’ambito delle molteplicita politiche del tempo; vedi nota 44.

77 «Divenire un soggetto all'interno di un mondo determinato ha come condizione che la lo-

gica dell’'oggetto venga perturbata. Cio fa capire quanto sia importante I'identificazione generale
degli effetti, sull’essere-molteplice, della sua oggettivazione mondanax; Ivi, p. 322. A questo pun-
to, perd, «pourquoi ne pas appeler “étre” le systéme complet de ce que Badiou sépare en étre et apparen-
ce? Badiou ne parle-t-il pas lui- méme d’un niveau onto-logique? Dans ces conditions, ne fallait-il pas
Sfranchir le pas et constater qu’il ny a d’onto-logie qu’ onto-logique?; P. Maniglier et D. Rabouin, A
quoi bon ['ontologie? Les mondes selon Badiou, «Critque», n. 719, 2007, p. 253.

78 «A category, not an object, is thus the corporeal entity for mathematics to incorporate. Much of

Badiou’s argument by contrast focuses still on what objects, not their category, do incorporate. But in the
modern mathematical corpus, which Badiou is unable to master, categorical thinking then shifs from
Sfunctionality to functoriality: a (covariant) functor between categories F : C1 — C2 is a suitable set
of maps F : Ob(C1) — Ob(C2) and F : Hom(A,B) — Hom(F(A), F(B)). Not only does it transform
objects to others bur also the relationships between them in a diagrammatically compatible way. It is
another shortcoming in Badiou’s work that he cannot distinguish between functions’ and functors and,
ultimately, understand the role of diagrammatic argumentation»; A. Veilahti, Alain Badiou’s Mistake.
Two Postulates of Dialectic Materialism, cit., p. 7.

7 A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.416. Cfr. Anche: «An object is but the marking of a net-
work of actions, a cluster of connections. Relation precedes Being»; A. Badiou A, Briefings on Existen-
ce, cit., p.145; oppure: «There is a plurality of identity-to-self modes. Every mode is fixed by an action
of self toward self- It is an isomorphism that actively “informs” on identity, an arrow fof G toward G
which performs identity in a singular fashion. Even the Same is always caught in the meshwork of the
Other: this way of being identical is different from one or many others [...]. It is formally adequate ro

Mathesis universalis |341
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

comunita di indiani, nel 1990, sfido 'amministrazione del Québec che aveva
autorizzato la costruzione di un campo da golf su un territorio la cui identita
indiana era stata, fino a quel momento, rispettata e tutelata. Se vogliamo provare
a compiere un’analisi fenomenologica di questo mondo, dice Badiou, dobbiamo
considerare non solo la relazione diretta che mette, da una parte, i Mohawk e,
dall’altra, la polizia provinciale del Québec che difende la decisione dell’ammini-
strazione; ma anche tutto il sistema delle relazioni a questa relazione: dai diversi
tipi di informazione, le posizioni dei partiti politici, delle associazioni private, dei
comitati di quartiere, etc...; se consideriamo un cittadino del Québec che solida-
rizza con i Mohawk e detesta il comportamento delle forze dell’ordine, possiamo
costruire un diagramma, nella forma di un triangolo, che mostrera la relazione di
ostilita del cittadino sia quando la relazione-freccia va verso i Mohawk, per pro-
seguire verso la polizia, sia quando la relazione va direttamente verso la polizia;
ovviamente, dice Badiou, questo diagramma elementare puo essere arricchito da
altri punti di vista che si collegano alla relazione iniziale: «questa ¢ I'espressione
astratta fondamentale di una relazione a una relazione a partire da un oggetto»*.

Ciod che pero gli sfugge ¢ che, assumendo la relazione stessa come oggetto
— poiché tratta il topos come immediatamente sovrapponibile ad un insieme —,
viene fuori un cittadino universale in una qualche relazione con l'incidente di
Oka: viene mancata proprio la definizione della categoria®'. E come se Badiou
continuasse a vedere il corpo della matematica come qualcosa di statico, in cui ¢
la relazione a dipendere dal carattere oggettuale presupposto e non il contrario,
ovvero un oggetto che si mostra solo in quanto relazione. Questo errore di pro-
spettiva lo porterebbe a non essere in grado di valutare in che modo due topoi
entrano in relazione tra loro in base ai loro morfismi*, perché Badiou analizza
ogni situazione solo all'interno della sua localizzazione; ma cosa ne ¢, dalla pro-
spettiva di Badiou, di quelle forme di incorporazione che i corpi realizzano inte-

ragendo tra di loro, senza alcuna logica pre-esistente®?

what Freud and, later, Lacan attempted to record as its fleeing identity»; Ivi, pp.150 e 151.
8 A. Badiou, Logiche dei mondi, cit., p.425

81 «One could add, though, that to consist in a world, the logic behind Logics of Worlds requires
relational transparency and complexity, instead of descriptive fidelity»; N. Madarasz, Beyond Recogni-
tion: Badiou’s Mathematics of Bodily Incorporation, «Filozofski vestnik», v. XLI, Number 2, 2020,
p.300.

82 «Indeed, this horizontal interactiveness between situations or worlds is sometimes missing in
Badiou’s analysis, for example, in Logics of Worlds (2009), where both ontology and logic of the sit-
uations or worlds considered are sometimes too self-contained. Parallels, especially historical parallels,
are brought into play (eg, on pages 20-25), but interactions between different worlds on the same stage
are rarely considered» Arkady Plotnitsky, Experimenting with ontologies: sets, spaces, and topoi with
Badiow and Grothendieck, cit., p.368.

8 Deleuze si occupa di un particolare esempio di questo processo, ovvero la simbiosi in cui

specie eterogenee si concatenano per un periodo piuttosto lungo, in modo che in una delle specie

Mathesis universalis |342
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

(QQUESTIONI APERTE

In Lessere e ['evento Badiou sostiene I'equivalenza tra ontologia e matematica;
se ¢'¢ un sapere che ha sviluppato una descrizione dell’essere, questo sapere ¢ la
matematica. Badiou non dice che ¢’¢ una particolare teoria matematica, o un de-
terminato periodo della storia della matematica, che giustificano questo primato;
e, infatti, 'esempio che fornisce di trattato ontologico ¢ I'introduzione all’analisi
in nove volumi pubblicata da Dieudonné. Quando, immediatamente dopo, il
discorso di Badiou prosegue accordando un esplicito privilegio alla teoria degli
insiemi di Cantor, questo primato va inteso non nel senso che I'intera storia
matematica che precede Cantor non abbia pit alcun valore, ma nel senso che
la teoria degli insiemi si dimostra come quella teoria che riesce ad incorporare,
pitt di ogni altra teoria precedente, tutti gli enti che fanno parte della storia della
matematica; in parole semplici, gli insiemi costituiscono una lingua universale.

Nel momento in cui Badiou, cio¢, compie la scelta di partire dal moltepli-
ce perché esso dice I'essere, intende dire che tutta una serie di enti gia noti — gran-
dezze, qualitd, dimensioni — alla matematica puo adesso essere trattata all’interno
di una struttura comune, gli insiemi appunto. Questo non implica che la ricerca
matematica sia finita, ma vuol dire solo che, al momento della scelta di Badiou,
'avanzamento della matematica non ¢ incompatibile con il fatto che le nuove
scoperte possano trovare collocazione nei rapporti tra gli insiemi.

Ovviamente, per0, la questione si pone in modo diverso, e problematico
per 'impostazione di Badiou, se una nuova teoria matematica avanza la pretesa
di poter costituire il nuovo fondamento della scienza matematica; in questo caso,
infatti, come potremmo mantenere 'universalita della teoria degli insiemi? A
partire dagli anni ’60 Lawnen ha proposto una teoria delle categorie come nuo-
vo discorso unificante per le ricerche matematiche; in che modo questo nuovo
linguaggio, sviluppandosi incessantemente nei decenni successivi, ha impattato

il discorso di Badiou?

emergano caratteristiche prima non esistenti; il caso di Deleuze, come ¢ noto, ¢ quello della vespa
e dellorchidea; G. Deleuze, E Guattari, Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie, Les Editions
de Minuit, Paris 1980; tr. it., a cura di M. Carboni, Mille piani, Castelvecchi 2010, p. 54. Bisogna,
perd, aggiungere che in alcuni casi Badiou fornisce esempi di interazioni tra mondi differenti; lo fa
proprio quando tratta dell’'evento in Deleuze all'interno di Logiche dei mondi: «poniamo poi che la
Comune, proponendo al pensiero una regola dell’emancipazione, ritrasmessa dall’Ottobre 1917,
ma anche dall’estate 1967 in Cina, o dal maggio *68 francese, costituisca una singolarita forte. [...].
I cominciamenti sono misurati dai ri-cominciamenti che essi autorizzano»; cfr. A. Badiou, Logiche
dei mondi, cit., p.497. Questo passaggio viene analizzato in M. Autieri, Deleuze: ['essere e levento.
Le critiche di Badiou, «Shift. International Journal of Philosophical Studies», 2/2024, p.212, dove
si sottolinea 'andamento profondamente deleuziano della descrizione di Badiou di questi eventi.

Mathesis universalis |343
néema — n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

Badiou non ha affatto ignorato questa obiezione®. In Logiche dei mondi
Badiou torna su questo aspetto dichiarando di aver trovato la possibilita di tenere
insieme la teoria degli insiemi e la teoria delle categorie. Quest’ultima, infatti,
non viene considerata come una diversa opzione ontologica, ma come una nuova
logica che si mostra capace, piu di ogni altra, di fornire un quadro descrittivo dei
mondi possibili. A questo punto, 'impianto teorico di Badiou da un’opera all’al-
tra sembra cosi articolarsi: tutto cid che descrive la costituzione di una situazione
¢ il livello ontologico, e questo si manifesta nei temini degli insiemi; i modi in cui
questi costituenti possono collegarsi tra loro e manifestarsi, costituisce un nuovo
livello di analisi, che Badiou chiama fenomenologia.

Questo, perd, significa modificare il punto di vista della prima opera;
giunti a questo punto, infatti, 'ontologia non ¢ pil sovrapponibile alla mate-
matica, ma solo ad una parte, la teoria degli insiemi nella forma assiomatizzata;
inoltre, ed ¢ 'aspetto decisivo, gli insiemi si organizzano, come ¢ noto, in base
alla categoria di appartenenza; questo vuol dire che I'identita di un insieme ¢
intrinseca, e ogni elemento che lo costituisce ¢ portatore di proprieta definite.
Quando, invece, Badiou passa alla descrizione dei mondi attraverso la teoria
delle categorie, gli enti vengono collocati in base al tipo di trasformazioni di
cui possono essere oggetto; qui ¢ in gioco una forma di identita che si costru-
isce nel contesto di dinamiche relazionali determinate e variabili. In secondo
luogo, la teoria degli insiemi in che misura pud ancora aspirare ad essere uni-
versale se ha un nuovo pretendente all’'universalitd? Questa questione si pone
con particolare urgenza alla luce di una distinzione che Badiou costruisce nella

Sezione 4 di Logiche dei mondi, dove la teoria delle categorie viene qualificata

8 Cfr. Desanti, Jean-Toussaint, Quelques remarques & propos de l'ontologie intrinséque d'Alain

Badiou, «Les Temps Modernes», (526/1990), pp. 61-71. Per Desanti I'ontologia sottrattiva di
Badiou si dimostra del tutto incapace di spiegare come si dispiega una molteplicita; una tale
ontologia rimane troppo minimale. Abbiamo visto che Logiche dei mondi ha risposto a queste
obiezioni, ma ha anche sollevato dubbi, in alcuni interpreti, sullopportunita di mantenere 'on-
tologia iniziale, poiché tutte le risorse descrittive sembrano ormai contenute nella fenomenologia
che viene sviluppata in questo secondo testo. Badiou ha fornito una risposta a queste ulteriori
obiezioni nel terzo volume della sua poderosa indagine, Limmanence des vérités (Fayard, Paris
2018). Come ha egli stesso chiarito in un recente testo di carattere divulgativo, Alain Badiou
par Alain Badiou (Puf, Paris 2021), in particolare nell'ultimo capitolo, Limmanence des vérités,
l'universalitd ontologica non pud, essa sola, garantire il carattere assoluto della verita perché,
come gli ha fatto notare Barbara Cassin, I'universalita ¢ sempre 'universalita di un punto di vista
particolare. Badiou ha ribadito che solo I'ontologia insiemistica garantisce il carattere assoluto
della veritd, e lo ha fatto approdando ad un concetto di opera che completa quelli di soggetto
e corpo. Il fatto che le verita dipendano per il loro apparire da un apparato evenemenziale sog-
gettivo non impedisce che I'opera vera possa connettersi con un tipo di infinito, ovvero avere la
sua inscrizione nelle classi infinite, con un richiamo esplicito al discorso di Spinoza sull’infinita
degli attributi. Non abbiamo preso in considerazione questo terzo volume di Badiou, perché esso
sposta il discorso su problematiche che chiamano in causa altri potenti strumenti matematici: la
distinzione tra classi e insiemi, la teoria dei grandi cardinali, ¢ un approfondimento della verita
assoluta di Godel; tutto cid, data la sua complessita, richiede una trattazione specifica.

Mathesis universalis |344
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



Mario Autieri — A. Badiou: Ontologia e matematica

come la «grande logica» al servizio della fenomenologia dei mondi, mentre la
teoria degli insiemi ¢ la «piccola logica»; il punto ¢ che la teoria degli insiemi di
Cantor nasce come una teoria che affonda le sue radici nel linguaggio: porre la
questione del molteplice, come fa Cantor, voleva dire allora parlare dei numeri
cosl come si era sempre fatto dai greci; i numeri erano anche alla base delle
operazioni che venivano compiute con i simboli algebrici, i quali servivano
proprio a generalizzare le operazioni con i numeri; lo sforzo da Cantor in poi ¢
stato quello di includere nuovi oggetti algebrici a partire dall’infinito.

Tutto ciod, nell’ottica di Badiou, rientra adesso nella «piccola logica», men-
tre la «grande logica» non ha questa povera origine linguistica, ma ¢ extra-lin-
guistica, ed & proprio per questo che, nella sua struttura topologica di spazio
generalizzato, riesce a descrivere la ricchezza dei mondi. Ma qual ¢ il nesso, qui
dato per scontato, tra I'elemento logico e quello geometrico? In che modo, ciog,
le nozioni topologiche possono essere considerate come un’estensione delle ope-
razioni descritte a partire dai numeri®? Questo punto non costituirebbe un pro-
blema solo se i mondi non fossero altro che i modi in cui si manifestano le entita
delle molteplicitd; dovremmo allora partire dalle strutture stesse del mondo solo
che, in questo modo, Badiou dovrebbe assumere un punto di vista deleuziano,
cio¢ assumere come punto di partenza delle molteplicita esistenziali, e considera-

re 'assiomatizzazione degli insiemi solo come una possibilita descrittiva.

% Questa questione, tutt’altro che secondaria, ¢ al centro del modo in cui Nagel descrive I'im-
presa di Godel: «'idea fondamentale ¢ di trovare un modello (o interpretazione) per i postulati
astratti di un sistema, in maniera tale che ciascun postulato venga tradotto in un’affermazione
vera rispetto al modello»; E. Nagel, ]J. R. Newman, Gédels proof, New York University Press
1958; tr. it. di L. Bianchi, La prova di Gidel, Boringhieri, Torino 1961, p. 12; v. anche il cap. 6
di Lidea della rappresentazione e il suo uso in matematica.

Mathesis universalis |345
néema —n. 16 (2025) — ISSN 2239-5474



