
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La revue Il Tolomeo, dans sa dernière parution de décembre 2023, a dédié un dossier thématique 
autour de l’identité afro-européenne : « Identité et littérature afro-européennes ». Le dossier propose des 
contributions très variées, dont nous retenons ici seulement celles afférentes au domaine littéraire 
d’expression française. 

Dans « Définir et identifier l’afropéanité dans les titres d’ouvrages afropéens : une question d’identité 
culturelle, raciale et continentale » (pp. 63-80), David YESAYA décrit l’origine de l’expression « afropéen », 
qui qualifie, actuellement, la diaspora africaine caractérisée par le métissage africain et occidental. Cette 
diaspora a vu le jour au lendemain des indépendances coloniales africaines, lorsqu’une grande partie 
d’Africains a migré vers l’Europe occidentale. Cette nouvelle donne était donc à nommer : l’expression 
‘Afro-descendant’ est donc issue de la nécessité de se référer à celles et ceux qui, ayant des origines 
africaines, vivent et travaillent désormais en Europe. D’autres termes ont suivi, notamment celui de 
‘Négropolitain’ et de ‘Afro-parisianisme’ ; Ceux-ci rendent peu compte des frontières fluides et semblent 
plutôt s’ancrer dans la culture métropolitaine en excluant les diversités culturelles de l’Afrique et de 
toute l’Europe. Ainsi, le terme ‘Afro-européen’ « semble plus adéquat, fluide, mobile » (p. 67). Une autre 
particularité de ce terme est peu après explicitée : « le tiret souligne l’association de deux mots dont un 
vient inévitablement avant l’autre. Dans ce cas, l’Afro-européen, sera toujours africain d’abord et 
européen ensuite » (p. 68). De nos jours, le terme est désormais revendiqué par plusieurs 
afrodescendants, notamment au sein des artistes appartenant au contexte musical, mais ce sont les 
auteurs francophones qui l’ont effectivement théorisé : c’est le cas, par exemple, de Léonora MIANO et 
d’Alain MABANCKOU. À travers leurs plumes, ces écrivains « mettent en valeur l’identité afropéenne par 
le biais de la rencontre, du mélange, du brassage, de l’union, du métissage de l’Afrique ou plus 
précisément de l’africanité et de l’Europe » (p. 72). 

Donato LACIRIGNOLA, dans son étude intitulée « Ce qu’il faut dire lorsqu’on est noir.e en Europe. Les 
mots de Léonora Miano et l’afropéanisme sur scène » (pp. 81-96), examine la production de Léonora 
MIANO, considérée comme une « pionnière d’une littérature afro-diasporique francophone » (p. 83). Dans 
son œuvre, l’afropéanisme occupe une place prépondérante et ses histoires « dépeignent les chroniques 
urbaines d’une France plurielle » (p. 86). L’attention de LACIRIGNOLA est portée vers une mise en scène 
de la part de Stanislas NORDEY de Ce qu’il faut dire, où trois actrices afropéennes interprètent le texte 
de MIANO.  

 
 
 
 
 
 
 
 

 
« Identité et littérature afro-européennes », Il Tolomeo, vol. 25, 
décembre 2023,  
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni4/riviste/il-tolomeo/2023/25/ 
  
 
 
 
 
Michael LIOI 
Università degli Studi di Milano 

 

 
 

 

Michele MORSELLI 

Università degli Studi di Parma 

PONTI / PONTS 
langues littératures civilisations des pays francophones 

 
ISSN	: 2281-7964 

n. 24, 2024 
DOI	: 10.54103/2281-7964/28062 

 
SECTION FRANCOPHONIE DE L’AFRIQUE SUBSAHARIENNE 

Coordonnée par Marco MODENESI 
marco.modenesi@unimi.it 

 
 

NOTE DE LECTURE 
 

Open Access 
 

 
 



NOTES DE LECTURE 

 224 

Comme le signale le chercheur, le spectacle se propose de porter sur la scène les questionnements 
suivants : « Que signifie être désigné noir ou blanc ? Que signifie la race ? Que signifie l’Afrique ? Qu’est-
ce qu’on fait des assignations ? » (p. 88). Dans la première partie du spectacle c’est la question blanche 
qui est explorée, à travers un face-à-face avec un interlocuteur – blanc – invisible sur la scène ; le 
monologue se conclut avec la dénonciation ouverte des rapports de pouvoir. Le deuxième monologue 
s’articule autour de l’histoire de la colonisation : cette partie se déroule sous forme d’enseignement, au 
moment où l’actrice prend la parole devant les spectateurs, transformés en véritable « auditoire » (p. 90). 
La partie qui clôture le spectacle se propose d’apaiser « les tensions accumulées […] et de déjouer toute 
forme d’assignation » (p. 92) : le but du metteur en scène est celui de valoriser toutes les femmes et tous 
les hommes qui ont été offensés par la domination. Cette représentation, ancrée dans le concept 
d’afropéanisme, montre l’émergence de la multiplicité au sein du monde contemporain, dont la société 
est caractérisée par « les couleurs de l’arc-en-ciel » (p. 95). 

La troisième étude, de Véronique PORRA, « Reconfiguration culturelle de la mémoire de l’esclavage 
et de la traite dans les romans de Léonora Miano, Wilfried N’Sondé et David Diop », met en évidence 
le thème de l’esclavage et de la déportation dans la littérature africaine sub-saharienne par le biais 
d’auteurs afropéens. Le travail des trois auteurs étudiés a été effectué sur des documents d’archive, d’où 
ils partent pour leurs « contre-narrations » (p. 98). Leur réflexion est caractérisée par le retour de 
mémoire du passé colonial de la France : c’est le cas de Léonora MIANO, qui articule son discours sur les 
enjeux dans la définition des futurs africains. La particularité de cette production réside dans la présence 
de protagonistes, Africains, arrachés à leur terre natale et désireux de « combler les interstices, les non-
dits » et notamment « les vides de la représentation européenne de la traite et de l’esclavage » (p. 101). 
Le dispositif narratif adopté permet de produire un renversement par rapport à la représentation 
antillaise puisque les principaux protagonistes mettent en scène « l’arrachement initial » (p. 104) ; ainsi, 
« il s’agit de rompre avec les schémas narratifs qui réduisent l’Africain à une entité passive, victime, 
désaliénée » (Idem). Avec cette analyse, PORRA se propose de montrer comment l’afropéanisme est 
source de reconfigurations dans le domaine de l’art, et devient alors « une catégorie esthétique » qui 
« ouvre de vastes perspectives critiques » (p. 111). 

Au sein de ce même numéro, une section « Mélanges » (pp. 155-270) regroupe sept autres 
contributions et notamment deux études concernant Haïti, dont nous souhaitons proposer un compte 
rendu. La première contribution, signée par Michela LO FEUDO, « Rire sous presse en Haïti : le cas du 
Cancanier (1841) » (pp. 213-228), examine l’activité journalistique haïtienne à travers l’exemple d’un célèbre 
journal. L’autrice précise d’abord que cette activité s’est développée dans le cœur de Port-au-Prince, 
parallèlement à l’émergence d’une littérature nationale et reparcourt l’histoire de la presse dans le pays. 
Son étude se focalise sur le périodique satirique paru à partir de 1841, Le Cancanier, dont l’on dispose – 
comme elle le précise – d’une série homogène de dix numéros, par rapport à d’autres publications 
contemporaines. Le périodique, qui exploite le cancan comme forme d’expression – d’où il a tiré son 
nom – permet aux rédacteurs de « semer le désordre et le scandale » (p. 221).  

Dans « Rayonnantes étoiles d’Haïti » (pp. 229-244), Silvia BORASO explore les liens possibles entre la 
poétique de Jacques Stephen ALEXIS et celle d’Émeric BERGEAUD, par le biais des deux héroïnes dans 
Stella (1859) et L’Espace d’un cillement (1959). Le premier élément qui permet de déployer cette 
comparaison et la dimension religieuse qui caractérise les deux figures féminines : elles sont 
effectivement comparées à une « martyre obligée […] de souffrir les douleurs que les hommes lui 
infligent » (p. 235). Dans les deux récits, elles paraissent être objectivées, par leur représentation 
idéalisée, mais elles font tout de même preuve « d’une agentivité considérable » (p. 237). En particulier, 
BORASO signale que le désir d’affranchissement des deux héroïnes permet de les concevoir comme deux 
véritables symboles de liberté. Tous les éléments analysés par la chercheuse permettent de montrer, à 
travers la lecture du roman d’ALEXIS, l’influence majeure que BERGEAUD a exercée sur la production 
littéraire dans la République haïtienne.  

Le dernier volume de la revue Il Tolomeo permet ainsi de reparcourir la définition de l’expression 
d’afropéanisme, en accord avec la thématique du dossier, dans l’espace artistique du monde 



NOTES DE LECTURE 

 225 

contemporain, sur et en dehors de la scène. Une grande importance est ainsi accordée aux évolutions 
au sein de l’espace sub-saharien d’expression française. La section « Mélanges » a toutefois permis 
d’offrir un cadre plus élargi, s’étendant jusqu’aux Antilles et donc à la production littéraire caribéenne, 
à travers deux contributions qui – par le biais de médiateurs différents – ont permis de reparcourir deux 
phases de l’évolution littéraire en Haïti. 
 


