Isabella HUBERMAN, Histoires souveraines. Poétiques du personnel dans les
littératures autochtones au Québec, Montréal, Presses de I'Université de
Montréal, (« Expressions autochtones »), 2023, 278 pp.

Amandine BONESSO
Universita degli Studi di Trieste

C'est dans la perspective de remédier a la double marginalisation, culturelle et linguistique, que
subissent les littératures autochtones d’expression francaise dans I'’Amérique du Nord et de promouvoir
le croisement des études autochtones francophones et anglophones qulsabella HUBERMAN nous
présente I'une des spécificités de la production littéraire autochtone réalisée dans I'espace québécois.
En se focalisant sur huit ouvrages parus dans les cinq dernieres décennies, la chercheuse montre la
manié¢re dont la mise en récit d'expériences personnelles se rattache a un discours collectif et
anticolonial réaffirmant la souveraineté autochtone. Cette derniére, qui désigne sur le plan politique «la
capacité d'une nation autochtone de déterminer I'organisation de son territoire, de se gouverner selon
ses lois et ses coutumes, de contrdler son économie, ses ressources et sa langue, bref de se définir soi-
méme » (p. 14), se manifeste sur le plan littéraire dans la maitrise de la représentation de soi et dans la
faculté « de mettre en récit ses histoires a partir de ses propres traditions esthétiques et poétiques » (p.
15), ce qui contre I'hégémonie des discours et des interprétations allochtones.

Apres un chapitre consacré a la définition de la démarche méthodologique et a un rappel de
I'évolution de la littérature autochtone au Québec et des principales théories de la décolonisation («De
la ‘double exiguité’ a la souveraineté littéraire : littératures autochtones du Québec», pp. 33-75),
HUBERMAN illustre en quatre sections comment la souveraineté autochtone s'exprime dans plusieurs
formes de récits personnels a travers la représentation des relations que le sujet entretient avec sa
parenté, son corps, des étres humains et non humains, le territoire et le temps. Dans le chapitre « Le
savoir autohistorique : traditions intellectuelles et discours surle colonialisme chez Kapesh et Fontaine »
(pp-77-119), HUBERMAN examine I'essai autobiographique Eukuan nin matshi-manitu innushkueu = Je suis
une maudite Sauvagesse (1976) de I'écrivaine innue An ANTANE KAPESH et I'essai épistolaire Shuni. Ce que
tu dois savoir, Julie (2019) de I'écrivaine innue Naomi FONTAINE. Lanalyse des deux ouvrages s'appuie sur
le concept d'autohistoire. Elaboré par le philosophe et historien wendat Georges Siour dans son recueil
Histoires du Kanatha vues et contées (2008), il définit la réécriture de 'histoire coloniale selon la perspective
autochtone et a partir d'expériences que l'auteur a vécues ou dont il témoigne. Chez KAPESH et
FONTAINE, le récit autobiographique, centré sur des événements concernant I'écrivaine et les membres
de sa famille, sert a décrire et a critiquer les effets des dispositions politiques de I'Etat colonial sur leurs
communautés respectives. Dans un discours qui oppose le ‘nous’ de la communauté d’origine aux Blancs,
KAPESH, en s‘attaquant aux institutions et a leurs démarches aliénantes, dénonce la politique
assimilatrice que le gouvernement mit en place envers les Autochtones au milieu du XXe siecle.

PONTI / PONTS
langues littératures civilisations des pays francophones

NOTE DE LECTURE
ISSN : 2281-7964

n. 24, 2024
DOI: 10.54103/2281-7964/28071 Open Access
SECTION FRANCOPHONIE DU QUEBEC ET DU CANADA @ 0 @
Coordonnée par Alessandra FERRARO BY SA

alessandra.ferraro@uniud.it




La critique du colonialisme chez FONTAINE, qui écrit a I'époque de la politique réparatrice du
gouvernement fédéral, s'inscrit dans un discours rééducateur adressé aux Blancs par le biais d'une
correspondante québécoise. Dans le troisieme chapitre, « Le savoir corporel : le corps souverain chez
Kanapé Fontaine et Pésémapéo Bordeleau » (pp. 121-153), HUBERMAN explore la représentation du corps
dans les deux premiers recueils poétiques de lartiste multidisciplinaire innue Natasha KANAPE
FONTAINE, N'entre pas dans mon dme avec tes chaussures (2012) et Manifeste Assi (2014), et le premier roman
érotique publié¢ par une femme autochtone au Québec, LAmant du lac (2013) de I'écrivaine eeyou et
métisse Virginia PESEMAPEO BORDELEAU. La chercheuse montre que le traitement du corps dans ces
ceuvres se charge d'une fonction politique dans la mesure ou il menace I'ordre colonial. Dans ses
poemes, KANAPE FONTAINE s'engage dans un discours militant en mettant en scéne, d'un coté, la relation
de son corps avec le corps de la terre ravagée par I'exploitation coloniale des ressources naturelles et, de
l'autre, la relation du corps a soi-méme et aux autres dans la découverte de son potentiel érotique. La
représentation de la vie sexuelle des personnages du roman de PESEMAPEO BORDELEAU, qui s'articule
entre des expériences de plaisir/désir et des expériences de viol, permet de soustraire le corps
autochtone du controle colonial qui s'est exercé a travers la réeglementation des pratiques sexuelles et
de le réhabiliter de la honte causée par les abus sexuels subis de la part des allochtones.

Clest a la représentation d’autres formes de relation qu'est consacré le chapitre suivant, « Le savoir
relationnel : 'amour décolonial dans Ourse bleue et Kuessipan » (pp. 155-194). HUBERMAN analyse Ourse
bleue (2007), roman autobiographique de Virginia PESEMAPEO BORDELEAU, et Kuessipan (2011), premier
roman que publie Naomi FONTAINE, a la lumiére de la notion d’amour décolonial évoquée par Leanne
BETASAMOSAKE SIMPSON dans son recueil narratif et poétique Cartographie de l'amour décolonial (2018). 11
sagirait d'un sentiment en mesure de libérer le sujet autochtone des violences et des contraintes
quimposent les structures coloniales. Chez PESEMAPEO BORDELEAU, cet amour se concrétise dans les
rapports que Victoria, le personnage principal du roman, tisse avec les esprits, les spectres et les animaux
qui se manifestent dans ses réves et ses visions et tout au long d’'un voyage initiatique qui lui permet
de se reconnecter avec son héritage familial et culturel et de s'affranchir des souvenirs douloureux des
abus vécus par sa famille. Dans Kuessipan, I'amour décolonial s'inscrit dans son contenu et dans sa forme
a travers la représentation de relations intergénérationnelles au sein d'une réserve — le rapport de la
narratrice avec son enfant et avec ses grands-parents — et a travers les non-dits que déploie la narratrice
pour préserver son histoire et contraindre son destinataire, allochtone ou pas, a une lecture humble et
respectueuse. Dans le dernier chapitre, « Le savoir temporel : le territoire-temps chez Mollen Dupuis et
Picard-Sioui » (pp. 195-246), HUBERMAN se penche sur deux nouvelles parues dans le recueil Amun (2016),
édité par Michel JEAN : « Memekueshu » de I'artiste innue Mélissa MOLLEN DUPUIS et « Hannibalo-God-
Mozilla contre le Grand Vide cosmique » de I'écrivain wendat Louis-Kar]l PICARD-SIOUL Lanalyse met
en évidence la mani¢re dont ces récits construisent une temporalité autochtone qui se heurte a Ia
conception linéaire du temps qui caractérise les cultures euro-américaines et au préjugé colonial d’apres
lequel les cultures autochtones n‘appartiendraient qu'au passé. Les deux nouvelles mettent en scéne un
personnage qui réalise une expérience spatio-temporelle ot le pass¢, le présent et I'avenir se mélent. A
travers un voyage initiatique dans le territoire traditionnel de ses ancétres, Nish, la protagoniste de
«Memekueshu », réussit a s'écarter du temps linéaire et colonial. L'appréhension de cet espace lui
permet de redécouvrir I'histoire de sa famille et le savoir mythique de son peuple. Dans la nouvelle de
PIACRD-SI0UJ, le personnage principal bouleverse la linéarité temporelle dans l'articulation de son récit
— un journal intime dont les entrées ne suivent aucune chronologie — et a travers I'évocation de réalités
paralleles reliées au cyberespace. Ces fuites imaginaires ne parviennent cependant pas a le soustraire
d'un présent marqué par la violence du colonialisme.



