
Licensed under a Creative Commons  
Attribution-ShareAlike 4.0 International

Francesca Cassinadri
Université de Strasbourg – ROR: 00pg6eq24

Anthony Mangeon, L’Afrique au futur, tome II. Utopies, 
de la terre à l’espace, Paris, Hermann, (coll. « Fictions 
pensantes »), 2025, 250 pp.

PONTI/PONTSPONTI/PONTS
langues littératures civilisations des pays francophones

ISSN : 2281-7964
n. 25, 2025

doi : 10.54103/2281-7964/30713

Section Francophonie de l’Afrique Subsaharienne
Coordonnée par Marco Modenesi

marco.modenesi@unimi.it

Published: 13.02.2026

NOTE DE LECTURE

Diamond Open Access

Deuxième opus d’une trilogie dédiée aux multiples déclinaisons de « l’Afrique au futur », Utopies, de 
la terre à l’espace prolonge une réflexion entamée dans le premier tome, consacré à l’afroprophétisme, qui 
s’attache cette fois à explorer les multiples formes d’utopie « africaine ». Et cela, à partir d’une documen-
tation occidentale, africaine ou africaine-américaine, tant coloniale que postcoloniale. Il s’agit, comme 
le précise le sous-titre, d’un parcours allant de la terre à l’espace, de l’utopie classique aux fictions afro-
galactiques, dans lequel Anthony Mangeon livre ce qu’il appelle « une histoire littéraire de l’utopie de-
puis l’Afrique » et une « étude de la littérature d’anticipation et de science-fiction à partir de cet angle » 
(p. 220) en s’appuyant sur un corpus d’œuvres littéraires et cinématographiques de vaste envergure. 

Le constat initial, comme c’était le cas pour le premier tome de L’Afrique au futur, est celui d’une 
prolifération de créations artistiques contemporaines qui articulent l’utopie et les futurs africains, 
tant dans la sphère artistique que médiatique. Discutée aussi par des penseurs tels qu’Achille 
Mbembe, Felwine Sarr ou encore Alain Mabanckou, cette conjonction entre utopie et Afrique suscite 
un intérêt renouvelé. Mais si les récits utopiques contemporains se multiplient, ils s’inscrivent dans 
un dialogue avec l’Histoire : « les projections dans les futurs africains se conçoivent en effet le plus 
souvent comme un retour vers le passé colonial » (p. 227). Ainsi, si dans le premier tome Mangeon 
avait démontré, à travers l’analyse des thématiques tels l’eldorado africain, les migrations et le renver-
sement des mondes, un ancrage historique bien précis, il en va de même pour les afrotopies. 

Pour en arriver à cette conclusion, l’auteur étudie un corpus d’œuvres hétéroclite par époque et 
géographie : des récits de voyage du XVIIIe siècle (Mémoires de Gaudentio di Lucca de Simon Berington, 
Giphantie de Charles Tiphaigne) aux romans des « mondes perdus » du XIXe siècle (Of One Blood, or, 
The Hidden Self de Pauline Hopkins, The White Man’s Burden de T. Shirby Hodge, The Sacred Giraffe de 
Salvador de Madariaga) ; des romans d’anticipation du XXe siècle (Le Monde noir de Marcel Barrière, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://ror.org/00pg6eq24
https://www.doi.org/10.54103/2281-7964/30713


Notes de Lecture 

204

Ce Monde est nôtre et La Vermine du lion de Francis Carsac, Ivoire, Kirinyaga et la trilogie The Galactic 
Comedy de Mike Resnick, The Rape of Shavi de Buchi Emecheta)  ; jusqu’aux fictions d’anticipation 
du XXIe siècle (la saga Chaga d’Ian McDonald, la trilogie Rosewater de Tade Thompson, Lagoon et 
LaGuardia de Nnedi Okorafor, Alive in Joburg et District 9 de Neill Blomkamp, Jeu de miroirs de Hedi 
Thabet, Crumbs de Miguel Llanso, Kilimandjaro de Mike Resnick, Complainte pour ceux qui sont tombés 
de Gavin Chait, L’Incivilité des fantômes de Rivers Solomon, Do You Dream of Terra-Two ? de Temi Oh). 
Déjà très vaste, le corpus littéraire et cinématographique est accompagné par le recours ponctuel à 
d’autres ressources théoriques et critiques qui permettent toujours de placer les analyses dans un 
temps long de l’histoire de la littérature et de la pensée. 

L’essai s’organise en quatre chapitres précédés d’une introduction (p. 7-18) où l’auteur trace les 
« généalogies discursives » (p. 10) de l’utopie. Ici, il insiste sur l’origine ambivalente du genre uto-
pique qui présente, dès l’ouvrage fondateur de Thomas More, une tension entre utopie et dystopie 
accompagnée par une corrélation entre utopisme et colonialisme. Commence alors l’interrogation 
qui guide la recherche d’Anthony Mangeon : quelle place a occupé, et occupe aujourd’hui, l’Afrique 
dans les discours utopiques ? 

Le premier chapitre, « L’Afrique au cœur des utopies classiques » (p. 19-39), s’attache à repérer les 
premières et rares fictions ayant placé leur utopie sur le continent africain. Le deuxième chapitre, 
« Utopisme et colonialisme » (p. 41-77), explore la manière dont les récits de science-fiction du XXe 
siècle révèlent le lien étroit entre utopie et domination coloniale. C’est ici que l’on trouve l’analyse de 
trois romans francophones et que nous nous engageons à approfondir davantage. Il s’agit de La Der-
nière Épopée. Le Monde noir : roman sur l’avenir des sociétés humaines (1909) de Marcel Barrière, Ce Monde 
est nôtre (1962) et La Vermine du lion (1967) de Francis Carsac. 

Anthony Mangeon rappelle d’abord que la colonisation s’est souvent pensée au XIXe siècle comme 
une entreprise utopique, visant autant la transformation des sociétés africaines que la mise en valeur 
économique des territoires (p. 41). Cette articulation idéologique trouve un écho dans des récits d’an-
ticipation du XXe siècle, tels que ceux de Carsac et de Barrière. Ce dernier imagine, à travers les per-
sonnages fictifs d’un missionnaire et d’un militaire, l’établissement d’une « colonie modèle », conçue 
comme le couronnement d’un programme de conquête guidé par un utopisme finalement ambi-
valent. Bien que d’inspiration utopique, cette vision reste fondée sur la hiérarchie raciale et politique, 
et les populations africaines y sont réduites à des figures dépendantes du pouvoir blanc. De son côté, 
Francis Carsac – pseudonyme de François Bordes, géologue renommé et lecteur passionné de J.-H. 
Rosny aîné – semble prolonger l’écriture allégorique des relations coloniales. Dans Ce Monde est nôtre, 
il évoque une planète disputée par trois populations : aucune n’est autochtone mais toutes reven-
diquent leur droit de présence. La cohabitation forcée rappelle à la fois les conflits coloniaux passés 
et présents. En effet, à sa sortie en 1962, le roman fut lu comme une allégorie de la Guerre d’Algérie, 
malgré le refus de l’auteur qui évoqua plutôt d’autres références historiques (la Guerre d’Indochine 
et l’apartheid sud-africain). Dans La Vermine du lion, Carsac met en scène un géologue confronté à 
la logique extractiviste d’un consortium minier interplanétaire (le BIM, Bureau international des 
mines). Si le roman critique la répétition d’un colonialisme prédateur des diverses planètes justifié 



Notes de Lecture

205

par des discours civilisationnels, il n’échappe pas à certaines ambiguïtés, le héros se posant lui-même 
en guide éclairé. À travers ces lectures, Mangeon montre comment la science-fiction francophone du 
XXe siècle, du début ou de la fin du siècle, tout en revendiquant parfois une critique du colonialisme, 
reproduit souvent ses cadres idéologiques sous une forme plus humanisée (une pratique du colonia-
lisme « à visage humain », pour reprendre ses propres mots, p. 53).

Dans le troisième chapitre, « Des extraterrestres en Afrique » (p. 79-147), Mangeon examine un mo-
tif devenu central à partir de la fin du XIXe siècle : l’arrivée des extraterrestres sur la Terre, métaphore 
des relations coloniales – mais aussi des rapports aux migrants – révélatrice de tensions politiques et 
identitaires. L’auteur souligne comment, malgré l’inspiration évidente de ce motif littéraire, la présence 
des extraterrestres en Afrique n’a été représentée que tardivement en raison du lien trop explicite avec 
la réalité historique : « figurée sur le continent noir ou dans les espaces peuplés par ses diasporas, [...], 
l’arrivée et la domination d’êtres venus d’ailleurs eussent trop explicitement, pour les auteurs occiden-
taux, rejoué la colonisation, sapant ainsi d’emblée la portée métaphorique et la distanciation cognitive 
recherchées par la science-fiction » (p. 80), nous explique-t-il. Ce n’est qu’un siècle plus tard, à partir des 
années 1990, que cette thématique fait son entrée dans l’imaginaire du futur africain. L’auteur soulève 
ainsi des questions majeures quant au déplacement du motif de l’invasion extraterrestre en Afrique : 
que révèle-t-il ? Quelles différences dans le traitement de ce motif entre les récits occidentaux et ceux 
africains ou afrodescendents ? À travers l’étude de fictions littéraires et cinématographiques, Mangeon 
montre à quel point « cette thématique peut aussi servir à une déconstruction de l’histoire » (p. 85). 

Après s’être interrogé sur la représentation des extraterrestres en Afrique, dans le quatrième et 
dernier chapitre, « Des afronautes dans l’espace » (p. 149-216), Mangeon prend en considération les 
fictions mettant en scène des figures d’astronautes africains. À travers l’étude de ces fictions, il ana-
lyse la manière dont l’espace devient un lieu d’utopie possible, mais aussi un miroir critique de l’his-
toire coloniale et postcoloniale du continent. En effet, là où pour la science-fiction classique le voyage 
dans l’espace à la conquête d’autres planètes se lit comme une métaphore des grandes découvertes 
européennes et de leur colonisation, la représentation des afronautes permet aux écrivains et écri-
vaines africains et afrodescendents de se confronter à leur histoire de migration. 

Dans la conclusion (p. 217-228), Mangeon clarifie les distinctions conceptuelles entre afrotopisme 
(utopie centrée sur l’Afrique), afroprophétisme (vision eschatologique conférant à l’Afrique un rôle 
décisif dans le destin de l’humanité) et afrofuturisme (projection dans le futur intégrant et probléma-
tisant les héritages coloniaux et raciaux) (p. 217). Il insiste sur un constat majeur : les thématiques et 
les motifs sont partagés par des auteurs noirs et blancs, africains, américains ou européens, hommes 
ou femmes. Cependant, une ligne de fracture essentielle se montre entre les écrivains anglophones 
et francophones. Alors que les premiers investissent largement la science-fiction et les récits d’antici-
pation, les seconds s’en emparent encore timidement : « J’eus beau chercher, lire et relire : rares, trop 
rares demeurent aujourd’hui les récits francophones d’anticipation qui se préoccupent des futurs 
de l’Afrique », affirme Anthony Mangeon (p. 223). L’auteur avance alors quelques hypothèses pour 
expliquer cet écart, notamment les formes particulières de capital symbolique et éditorial à l’œuvre 
dans les espaces littéraires francophones (p. 224-226). 



Notes de Lecture 

206

À travers ce voyage tant fantastique qu’historique, allant des îles utopiques du XVIIIe siècle aux 
vaisseaux afrogalactiques du XXIe, Anthony Mangeon montre comment les récits utopiques afri-
cains dialoguent en continuation avec l’histoire et l’imaginaire coloniaux. Il démontre surtout « com-
ment des modes d’imagination et de narration furent partagés par les auteurs de l’Europe et ceux de 
l’Afrique ou de l’Amérique » parvenant à « comprendre ainsi les continuités – mais aussi parfois les 
ruptures – qu’ils instaurent entre des productions savantes et des créations artistiques ou littéraires, 
ou entre les littératures de l’époque coloniale et celles de notre ère postcoloniale » (p. 219).

Bien que le corpus francophone reste limité, l’ouvrage n’en demeure pas moins d’un grand intérêt 
pour les chercheurs et les chercheuses en études francophones. D’une part, il propose des lectures pré-
cieuses de textes, tels que ceux de Marcel Barrière, Francis Carsac et du moins connu Hedi Thabet (p. 
139-143). D’autre part, l’analyse historico-littéraire proposée par Mangeon, qui retrace une généalogie 
transnationale des récits utopiques, s’avère stimulante pour toute personne s’intéressant aux repré-
sentations utopiques, aussi dans l’espace francophone où les exemples ne manquent pas. Enfin, le 
« vide » ou l’« absence » constatés par l’auteur du côté des productions francophones contemporaines 
constitue en soi un objet d’interrogation : à la piste explicative avancée par Mangeon pourront s’ajou-
ter d’autres hypothèses, que ce travail invite sans doute à formuler. Car c’est bien dans l’exploration 
des silences, des angles morts et des récits absents que se loge, souvent, le geste critique le plus fécond.

Enfin, par l’ampleur de son corpus, la clarté de sa démarche, et la rigueur de son analyse, ce se-
cond volume constitue une contribution majeure à la compréhension non seulement des imaginaires 
africains du futur, mais aussi aux tensions entre utopie et dystopie qui ne cessent pas d’alimenter la 
littérature contemporaine. Il ne reste alors qu’à attendre avec intérêt le troisième et dernier tome, qui 
sera consacré à l’afrofuturisme, et viendra achever cette ambitieuse exploration de l’Afrique conju-
guée au futur.


