
1001 

LINGUE IMMIGRATE IN UN QUARTIERE SUPERDIVERSO  
DI FIRENZE: IL CASO DELL’ARABO 
 
Lorenzo Cambi, Yasmina Moussaid1 
 
 
 
 
 
 

1. INTRODUZIONE 

 

Il presente contributo si propone di indagare, attraverso l’analisi di alcune 
testimonianze del paesaggio linguistico (d’ora in poi PL) del rione fiorentino di S. Lorenzo, 
le modalità e le finalità dell’impiego della lingua araba in questo contesto caratterizzato da 
una marcata superdiversità  (Vertovec, 2023). Il quartiere in oggetto, infatti, si configura 
come uno degli spazi maggiormente segnati dalle sempre più complesse e stratificate 
migrazioni che hanno interessato, e continuano ad interessare, la città di Firenze. 
Contestualmente, S. Lorenzo rientra nel centro storico, ovvero nell’area della città più 
esposta all’intenso flusso turistico quotidiano, con conseguenti trasformazioni di natura 
socioeconomica e demografica. 
 
Figura 1. Il rione di S. Lorenzo (FI) 
 

 
 

È legittimo parlare di superdiversità per un contesto come il rione di S. Lorenzo perché, 
come è possibile osservare dai dati pubblicati dal Comune di Firenze2, la città è soggetta 

 
1 Università degli Studi di Firenze. 
2 Cfr. https://servizi.comune.fi.it/sites/www.comune.fi.it/files/report-migranti-2024.pdf. 

https://servizi.comune.fi.it/sites/www.comune.fi.it/files/report-migranti-2024.pdf
https://servizi.comune.fi.it/sites/www.comune.fi.it/files/report-migranti-2024.pdf


Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1002 

a un aumento – lieve ma costante – della popolazione straniera3 (+ 1,77% rispetto all’anno 
precedente) sia in termini assoluti che relativi; infatti, parallelamente a questa crescita, si 
ha un continuo decremento della popolazione di nazionalità italiana (- 0,23%), che fa sì 
che l’incidenza dei residenti di origine straniera sia cresciuta dal 15,79% del 2022 al 16,06% 
del 2023. Tale dato è amplificato all’interno del Quartiere 1 (Centro Storico), cioè l’unità 
amministrativa che comprende anche S. Lorenzo, nel quale la popolazione straniera 
costituisce il 22,03% del totale (questa percentuale rappresenta il dato più alto tra quelli 
dei cinque quartieri amministrativi fiorentini). 

Per quanto riguarda la composizione dell’eterogenea comunità straniera, i gruppi che 
presentano un maggior numero di abitanti sono quello rumeno (17,6% degli stranieri in 
città), quello cinese (15,4%) e quello peruviano (15,3%). Per questa ricerca, tuttavia, sono 
interessanti i dati relativi alle persone provenienti da Sri Lanka (5,6%; al sesto posto) e 
Bangladesh (5,2%; settimo posto), dato che tra coloro che provengono da queste nazioni 
vi è chi può avere contatti con la lingua araba in contesto religioso, ma soprattutto da 
Marocco (4,7%; ottavo posto) ed Egitto (2,5%; undicesimo posto), poiché in questi paesi 
l’arabo è la lingua ufficiale.  

Coloro che provengono da queste nazioni hanno introdotto nello spazio linguistico e 
semiotico della città la lingua araba, nella veste di lingua “immigrata” (Vedovelli, 2016). 
Le varietà di questa lingua riscontrabili nel contesto fiorentino includono, oltre all’arabo 
classico e standard, principalmente varietà nordafricane (Marocco, Algeria, Tunisia, 
Egitto) e, in misura minore, varietà dell’arabo levantino (Siria, Libano, Iraq, Palestina). 

Per quanto concerne il repertorio linguistico, la maggior parte di questi parlanti, in linea 
con quanto illustrato da Vedovelli et al. (2004), può essere definita italo-arabofona: l’arabo, 
infatti, è la loro lingua materna (L1), mentre l’italiano è stato appreso in età adulta, in 
seguito al trasferimento in Italia, e per lo più in risposta a esigenze comunicative 
quotidiane. Inoltre, è opportuno sottolineare che questi bilingui tendono a mantenere 
l’uso dell’arabo laddove possibile – ad esempio in ambito familiare o in contesti 
comunitari di tipo religioso e/o culturale – sia per motivi di accessibilità linguistica che 
per ragioni identitarie (ISTAT, 2014; Favaro, 2020).  

Nel caso dei figli di questi migranti, a meno che non abbiano trascorso lunghi periodi 
nel paese d’origine, comprensivi di esperienze scolastiche, l’arabo può spesso essere 
classificato come lingua ereditaria (heritage language). Con questa espressione, Rothman 
(2009) intende una lingua a cui l’individuo è esposto fin dalla prima infanzia in ambito 
domestico, che non coincide con la lingua dominante della società in cui vive, ma che 
viene appresa parallelamente a quest’ultima nell’interazione con i diversi contesti sociali 
del territorio di insediamento.  

Tale condizione configura una forma di bilinguismo che, pur interessando sia le prime 
sia le seconde generazioni, si manifesta con competenze linguistiche differenti nei due 
gruppi, non solo in relazione alla lingua italiana, ma anche a quella araba. Infatti, le prime 
generazioni tendono a mantenere l’uso della lingua madre nei contesti in cui è possibile 
farlo e a riservare l’italiano alle situazioni in cui è necessario, le seconde, invece, sono 
abituate ad alternare continuamente italiano e arabo, in base alle proprie esigenze 
comunicative e alle caratteristiche del contesto sociolinguistico (Moussaid, 2023).  

Tuttavia, non avendo quest’ultime appreso l’arabo in ambiente scolastico, non hanno 
le stesse competenze delle prime generazioni nella varietà standard e in quella classica, e 
le loro conoscenze generalmente si limitano a una varietà parlata e dialettale, ovvero quella 
acquisita in ambiente familiare (Abdelsayed, Bellinzona, 2024b). Spesso, infatti, hanno una 
conoscenza indiretta delle varietà più formali, per cui sono in grado di comprenderle, ma 
più difficilmente riescono a utilizzarle; fanno eccezione coloro che hanno ricevuto una 
specifica formazione in lingua araba. A questa competenza prevalentemente orale si 

 
3 Con straniera si intende priva di cittadinanza italiana. 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1003 

affianca, solitamente, una limitata padronanza della lingua scritta. Per tale motivo, non 
tutti gli arabofoni di seconda generazione4 sono in grado di leggere e scrivere in alfabeto 
arabo, pur utilizzando fluentemente questa lingua nella comunicazione quotidiana, sia in 
dialetto sia, eventualmente, in registri più formali (Abdelsayed, Bellinzona, 2024a). 

A queste differenze, che caratterizzano il repertorio linguistico dei parlanti arabofoni 
L1 di prima e di seconda generazione, si aggiunge la struttura diglottica tipica della lingua 
araba (Albirini, 2016), comune a tutte le sue comunità di parlanti. L’arabo, infatti, si 
articola in una varietà standard, il Modern Standard Arabic (MSA), impiegato in contesti 
formali, nell’istruzione e nei mezzi di comunicazione; una varietà classica, utilizzata nei 
testi religiosi e nella tradizione letteraria; e un insieme di varietà dialettali, prevalentemente 
orali, che si differenziano da Paese a Paese, come la darija marocchina, l’arabo egiziano, 
quello siriano, libanese, e così via. Ciascun parlante nativo di arabo, infatti, ha come lingua 
madre una varietà dialettale, mentre le altre forme della lingua vengono generalmente 
acquisite in contesti scolastici o istituzionali. Ogni varietà assolve a funzioni distinte e 
veicola specifici valori culturali e identitari, il che le rende, in molti casi, non 
interscambiabili; tuttavia, i confini tra le diverse forme dell’arabo non sono rigidamente 
definiti e vi sono contesti in cui si ricorre simultaneamente a più varietà, a seconda 
dell’interlocutore e dello scopo comunicativo (Diez, 2018). 

Nella comunicazione orale quotidiana dei parlanti arabofoni L1 presenti in Italia, tanto 
tra i membri della prima generazione, quanto tra quelli della seconda, la varietà utilizzata 
è quella dialettale (Abdelsayed, Bellinzona, 2024b; Moussaid, 2024). Si tratta della stessa 
varietà impiegata nella maggior parte dei contesti informali nei paesi di origine; l’arabo 
classico e lo standard, invece, sono riservati a contesti più specifici: il primo trova spazio 
prevalentemente in ambito religioso, mentre il MSA è utilizzato soprattutto nei contesti 
educativi e nelle comunicazioni formali (Mion, 2020). 

Per quanto riguarda l’arabo scritto, e in particolare quello presente nel paesaggio 
linguistico, si apre uno scenario più articolato, nel quale possono emergere tutte le varietà 
della lingua precedentemente menzionate, in funzione del contesto in cui il testo si colloca 
e dello scopo comunicativo che persegue. Il PL, infatti, non riflette soltanto le competenze 
linguistiche dei suoi autori, ma anche le loro rappresentazioni della lingua araba e il valore 
simbolico e culturale che vi attribuiscono (Dozio et al., 2024). Come vedremo nei paragrafi 
successivi, in alcuni casi l’arabo viene utilizzato anche da soggetti non arabofoni, che ne 
fanno uso per finalità culturali o simboliche, a testimonianza della pluralità di significati e 
funzioni che questa lingua può assumere nello spazio urbano. 

 
 

2. OBIETTIVI E METODOLOGIA 

 
Considerate le caratteristiche e le complessità sociolinguistiche con le quali si può 

presentare l’arabo in una determinata area geografica, l’obiettivo di questo contributo è 
quello di osservare le varietà, le modalità e i significati con cui si presenta questa lingua 
all’interno del paesaggio linguistico fiorentino, e più precisamente nel quartiere di San 

 
4 Con arabofoni di seconda generazione si intendono sia gli Heritage Language Learners (HLL), sia i Religious 
Language Learners (RLL). In accordo con la definizione di Temples (2010), Heritage Language Learners (HLL) 
indica gli arabofoni che vivono in un contesto sociale in cui l’arabo non è la lingua ufficiale, ma che lo hanno 
appreso e lo utilizzano in ambito familiare da genitori nativi arabofoni. Con Religious Language Learners (RLL) 
si fa invece riferimento alle seconde generazioni che non usano l’arabo in famiglia (poiché non è la lingua 
nativa), ma lo conoscono e lo impiegano in contesti religiosi. In questi due gruppi non rientrano i parlanti 
o apprendenti di lingua araba che non utilizzano quest’ultima in ambiente familiare, né in contesti religiosi, 
i quali sono definiti Foreign Language Learners (FLL). 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1004 

Lorenzo, che è una delle aree più multietniche della città e in cui vi è maggiore presenza 
di lingue immigrate nel PL, arabo compreso (Bagna et al., 2024).  

Al fine di valutare come questa lingua si sia inserita nella città toscana abbiamo scelto 
come strumento interpretativo il paesaggio linguistico5, poiché le varietà esposte nello 
spazio pubblico, pur non offrendo indicazioni dirette sulla vitalità di una lingua in un 
determinato contesto (Barni, Bagna, 2010), rivelano molto sugli atteggiamenti della 
comunità ospitante, sia nei confronti della lingua stessa, sia nei confronti dei suoi parlanti. 
La lingua, infatti, costituisce un fatto culturale fondamentale nella costruzione dell’identità 
delle persone, soprattutto all’interno di un contesto migrante; per questo motivo, 
osservare come e perché questa venga impiegata è utile per leggere come un certo gruppo 
– in questo caso quello arabofono e/o musulmano – si collochi all’interno di una precisa 
realtà.  

In particolare, ci siamo concentrati sulle modalità con cui la lingua araba viene 
impiegata dai diversi attori del PL di S. Lorenzo, soffermandoci sulle varietà presenti e sui 
significati che esse veicolano, sul pubblico a cui si rivolgono e sulle finalità comunicative 
perseguite. Abbiamo inoltre osservato la lingua araba in relazione alle altre lingue presenti 
nel PL, in testi caratterizzati da bilinguismo e/o fenomeni di code-switching. In questa analisi 
sono state incluse anche considerazioni sugli alfabeti utilizzati per rappresentare l’arabo, 
dal momento che i sistemi di scrittura non costituiscono soltanto una manifestazione 
materiale della lingua, ma veicolano anche specifici valori socioculturali. 

Venendo all’aspetto metodologico della ricerca, abbiamo raccolto e catalogato le 
fotografie scattate nel rione di S. Lorenzo6 con l’applicazione per dispositivi mobili 
Lingscape7. In seguito, le testimonianze del PL arabo sono state categorizzate in base alle 
lingue presenti (e, specificamente per la lingua araba, alle sue varietà), ai sistemi alfabetici 
e agli argomenti dei testi. 

Una volta catalogati su Lingscape, i segni sono stati studiati qualitativamente. Si è scelto 
di non considerare aspetti quantitativi perché le testimonianze in lingua araba 
costituiscono solo una piccola parte del PL di S. Lorenzo, e ciò è dovuto non solamente 
alla presenza di altre comunità immigrate, ma anche all’intenso fenomeno di turistificazione 
che riguarda il centro storico di Firenze (Loda et al., 2020), il quale ha fatto sì che la lingua 
inglese divenisse preponderante, in alcuni contesti, anche rispetto a quella italiana (Bagna 
et al., 2024). 
 
 
3. LA LINGUA ARABA NEL PAESAGGIO LINGUISTICO DI S. LORENZO 
 

Come detto, la lingua araba (nelle sue distinte varietà) non è che uno dei tanti tasselli 
che compone il mosaico culturale e linguistico di S. Lorenzo. Infatti, questo rione si 
caratterizza per essere la zona “più diversa” della città, all’interno della quale si incontrano, 
e talvolta si scontrano, comunità e interessi diversi8: gruppi turistici, con le loro aspettative 
di vivere esperienze autentiche; i residenti storici, schiacciati dalla pressione economica di 
vivere in un luogo turisticizzato e affetto da una carenza di servizi essenziali; le comunità 
immigrate, in cerca di un proprio spazio e di una propria legittimità. In questo quadro 
complesso, la lingua araba si fa portatrice di identità e culture precise, fondamentali per le 

 
5 Per una rassegna recente e puntuale sul filone di ricerca si vedano Gorter, Cenoz (2024) e Blackwood et 
al. (2024). In merito alla presenza dell’arabo nel PL italiano, invece, si veda lo studio di Dozio et al. (2024) 
sulla città di Milano. 
6 La raccolta fotografica è stata realizzata il 02/10/2024 all’interno dell’area mostrata nella Figura 1. In totale 
sono state scattate quindici fotografie. 
7 https://lingscape.uni.lu/. 
8 Si consideri la situazione del mercato centrale di Firenze, situato proprio in questo rione (Cambi, 2024). 

https://lingscape.uni.lu/


Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1005 

persone immigrate per costruire un ponte con i luoghi di origine e per rappresentare un 
punto di riferimento, di aggregazione, in terra straniera. 

All’interno di questo paragrafo, quindi, analizzeremo diversi aspetti che caratterizzano 
la lingua araba all’interno del paesaggio linguistico fiorentino. In particolare, osserveremo 
il valore culturale, e specificamente religioso, assunto dall’arabo; il rapporto tra questa 
lingua e le altre varietà presenti all’interno del contesto di S. Lorenzo (italiano e inglese su 
tutte, ma anche altre lingue immigrate); infine, il suo valore emotivo, espresso in alcune 
testimonianze non casualmente scritte a mano. 
 
 

3.1. Arabo: lingua, cultura e identità 

 
La presenza della lingua araba nel paesaggio linguistico osservato rivela un forte legame 

con la dimensione culturale, mettendo in evidenza tanto il rapporto tra lingua e cultura 
quanto quello tra lingua e identità. Infatti, nella sua variante dialettale, l’arabo costituisce 
la lingua madre dei parlanti immigrati arabofoni, evocando l’infanzia, i legami affettivi e il 
paese d’origine; nella sua forma standard, invece, richiama l’ambito scolastico e formativo 
(Favaro, 2021). Per i parlanti la cui L1 è l’arabo, tale lingua assume quindi un valore 
identitario rilevante: la sua conoscenza e il suo uso possono essere percepiti come 
strumenti fondamentali per preservare il legame con il proprio vissuto e per mantenere 
relazioni familiari e sociali con altri arabofoni, sia nel paese d’origine sia nella comunità 
locale (Moussaid, 2023). Tutto ciò avviene parallelamente alla necessità, imposta dal 
contesto migratorio, di possedere un adeguato livello di competenza nella lingua italiana. 

Accanto al valore identitario che l’arabo assume per i parlanti nativi, è possibile 
riconoscere anche una forte dimensione culturale, che si riflette con particolare evidenza 
nel PL del rione di S. Lorenzo. L’arabo, infatti, non è soltanto la lingua madre di chi 
proviene da paesi in cui esso rappresenta l’idioma ufficiale e maggioritario, ma è anche la 
lingua tradizionalmente associata alla religione islamica, al punto che la sua varietà classica 
viene comunemente definita “lingua del Corano”. 

Nel paesaggio linguistico di S. Lorenzo è emersa la presenza di testi in arabo scritti in 
alfabeto arabo, alcuni dei quali ripresi direttamente dal Corano (Figure 3, 4), così come di 
espressioni che veicolano concetti religiosi, tra cui bismillah ‘in nome di Dio’ e halal ‘lecito’9 
(in riferimento al cibo), riportate anche in alfabeto latino (Figura 2). Come avremo modo 
di vedere, termini come questi, insieme a formule augurali come Eid mubarak ‘buona festa 
dell’Eid’ (Figura 6), sono impiegati non solamente da comunità musulmane arabofone, 
ma anche da musulmani non nativi arabofoni presenti nel territorio, per i quali l’arabo 
rappresenta una lingua di riferimento in ambito religioso.  

 

Figura 2. Halal: una lingua, due alfabeti  
 

   

  

 
9 Anche per via della sua diffusione nel PL delle città italiane, il termine halal è stato inserito da Ferrari (2023) 
tra le «parole migranti» ormai affermatesi nell’italiano. 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1006 

In questi casi, quindi, la lingua araba si configura come veicolo di significati culturali e 
spirituali condivisi, e la scelta dell’alfabeto incide sulla definizione del pubblico 
destinatario: quando il testo è scritto in alfabeto arabo, esso si rivolge esclusivamente a chi 
è in grado di decifrarlo, mentre l’uso dell’alfabeto latino amplia la potenziale ricezione, 
rendendo i contenuti accessibili anche a chi conosce i termini ma non padroneggia 
l’alfabeto arabo. 

La Figura 3, che riporta un quadro appeso all’esterno della macelleria islamica del 
mercato centrale, presenta un esempio in cui la lingua araba è riportata esclusivamente nel 
proprio alfabeto. Si tratta, nello specifico, di versetti coranici disposti secondo le regole 
della calligrafia araba ed esposti con finalità non solo religiose, ma anche decorative e 
artistiche. Anche il testo visibile nella Figura 4, presente all’interno di un alimentari del 
quartiere, sembra assolvere a una funzione analoga: è infatti incorniciato e collocato in 
modo ben visibile a suggerire una volontà espositiva che unisce il valore estetico a quello 
spirituale. Più precisamente, il segno riporta l’espressione araba mashallah, in questo caso 
traslitterata anche in alfabeto latino, che letteralmente significa ‘ciò che Dio ha voluto’; in 
arabo questo termine riveste spesso una connotazione religiosa e culturale ed è impiegata 
soprattutto in accezione positiva, per esprimere bellezza, gratitudine, sorpresa, ma anche 
in accezione negativa in riferimento a eventi spiacevoli.  

 
Figura 3. Versetti coranici esposti dalla macelleria islamica del mercato di S. Lorenzo 
 

 
 

Nella cultura arabo-islamica, la scrittura – e in particolare la calligrafia araba – non è 
soltanto uno strumento di espressione linguistica e comunicativa, ma può costituire anche 
una forma d’arte, assumendo un valore estetico che si affianca a quello religioso (Hagi, 
2015). Nel contesto del PL da noi analizzato, a questi significati si aggiunge una 
dimensione identitaria: la lingua araba, infatti, si configura come espressione di 
appartenenza alla cultura islamica in senso ampio, a prescindere dall’alfabeto impiegato, 
dalla provenienza geografica o dalla L1 di emittenti e destinatari. Il senso di appartenenza 
culturale e religioso si intreccia dunque con quello linguistico, assumendo un ruolo 
centrale nei processi di costruzione dell’identità.  



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1007 

Figura 4. La lingua araba tra arte e religione 
 

 
 

Come evidenziano i dati appena presentati, la maggior parte dei segni in lingua araba 
presenti nel rione di S. Lorenzo è riconducibile agli ambiti religioso e/o enogastronomico. 
Non a caso, il termine halal è quello maggiormente diffuso nel corpus raccolto: non solo 
per il suo significato religioso, che coinvolge più generalmente tutte le comunità 
musulmane, ma anche per l’importanza culturale che assume il settore gastronomico. 

Per interpretare questa dinamica, risulta utile richiamare il concetto di enoughness, 
introdotto da Blommaert, Varis (2011) e applicato anche da Calvi (2017) nel suo studio 
del PL milanese. Con questo termine, gli studiosi intendono sottolineare che, in contesti 
di superdiversità, per veicolare un’identità culturale è sufficiente impiegare una quantità 
limitata, ma significativa, di risorse semiotiche: l’autenticità, infatti, non deriva dall’eccesso 
di simboli, ma dall’uso strategico di elementi ritenuti sufficienti a rappresentare una precisa 
appartenenza. In quest’ottica, la frequente esposizione di termini di carattere religioso 
suggerisce che questi siano considerati abbastanza per esprimere l’appartenenza alla 
comunità araba e, più in generale, musulmana. La scelta di limitare l’esposizione e la 
visibilità dell’arabo a pochi segni di forte valore simbolico, rispetto alla frequenza con cui 
queste comunità ne fanno effettivamente uso nella vita quotidiana, potrebbe riflettere 
un’esigenza di equilibrio con il contesto sociale circostante, in cui un’eccessiva esposizione 
della lingua potrebbe non essere accolta positivamente. 
 
 

3.2. Arabo in contesto multilingue 

 
L’interazione dell’arabo con l’italiano e con le altre lingue immigrate, unita alla sua 

peculiare condizione di lingua non esclusivamente utilizzata da arabofoni, favorisce la sua 
presenza all’interno di segni multilingui nel paesaggio linguistico. Infatti, nei dati raccolti, 
l’arabo compare in vari contesti bi- o plurilingui, ricoprendo funzioni differenti10: in alcuni 
casi assume un ruolo duplicante, cioè fornisce la traduzione di un contenuto condiviso 
con altre lingue; in altri, invece, svolge una funzione complementare, contribuendo a 
completare o arricchire il significato veicolato dagli altri codici linguistici presenti.  

Per esempio, nella Figura 5 si osserva un’informazione riportata in sei lingue: arabo, 
inglese, bengalese, hindi, urdu e singalese. In questo caso, il rapporto tra i codici è di tipo 
duplicante, poiché il messaggio veicolato è identico in tutte le lingue. Anche la grafica del 
cartello – in termini di dimensioni del testo e disposizione spaziale11 – suggerisce una 
parità tra le lingue impiegate, senza che emerga una gerarchia evidente. Lo scopo del 
multilinguismo, in questo contesto, appare principalmente quello di raggiungere un 
 
10 Per un modello di classificazione dei segni multilingui si veda Sebba (2013). 
11 Ciò vale se si esclude che la disposizione verticale delle lingue testimonia un ordine di preferenza (Kress, 
van Leeuwen, 2020). 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1008 

pubblico il più ampio possibile; infatti, non sembrano essere presenti significati culturali 
specifici associati alle varie lingue. Un elemento rilevante è l’assenza dell’italiano, e in 
generale la presenza di una sola lingua occidentale, l’inglese, pur di portata globale. Nella 
volontà di includere molteplici destinatari, manca dunque un riferimento diretto al codice 
dominante nel contesto fiorentino.  
 
Figura 5. L’arabo in contesto multilingue 
 

 
 

In altri casi, come nella Figura 6a, il multilinguismo si manifesta attraverso 
un’asimmetria sia linguistico-spaziale sia contenutistica: si tratta, in particolare, di un 
volantino che invita alla preghiera per l’Eid al-Adha, festività religiosa islamica. Per quanto 
riguarda la composizione del testo: in alto compare un’espressione religiosa scritta in 
alfabeto arabo12, priva di traslitterazione o traduzione, e con un corpo tipografico ridotto 
rispetto alla scritta successiva; subito sotto, Eid Mubarak ‘buona festa’ è traslitterato in 
alfabeto latino, senza la corrispondente versione in alfabeto arabo, e occupa visivamente 
una posizione dominante per dimensioni; l’italiano, infine, è impiegato in caratteri più 
piccoli per fornire informazioni pratiche relative al luogo, all’orario e alle modalità della 
preghiera.  
 
Figura 6a. L’arabo in contesto multilingue: una festa religiosa 
 

  

 
 Dio è grande (3 volte), non c’è Divinità all’infuori di Dio e a Dio‘ الله اكبر الله اكبر الله اكبر ل اله إلّا الله ولله الحمد 12
sia la lode’.  



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1009 

All’interno di questo segno, interessante è l’utilizzo del code-switching tra italiano e arabo 
nel sottotitolo dell’invito. Tra il termine preghiera e il nome proprio della festività, reso in 
arabo traslitterato in alfabeto latino, si osserva un intra-sentential code-switching dall’italiano 
verso l’arabo. Sebbene l’espressione sia traducibile in italiano come ‘Festa del Sacrificio’, 
si preferisce non ricorrere alla traduzione, segnalando così una scelta marcatamente 
culturale e religiosa. Il sottotitolo presenta dunque un chiaro esempio di mistilinguismo 
tra italiano e arabo, dove le due lingue cooperano in modo complementare alla 
costruzione del significato. 

Subito sotto alle informazioni pratiche relative alla preghiera, fornite in italiano, 
compare anche il bengalese. I colori e le dimensioni del testo in questa lingua suggeriscono 
un rapporto duplicante rispetto all’italiano, in una funzione di accessibilità linguistica per 
i membri della comunità bengalese locale (di cui verosimilmente l’espositore fa parte). 

In chiusura (Figura 6b), il volantino torna all’uso dell’alfabeto arabo per riportare un 
versetto coranico13, seguito da una sua traduzione in bengalese (in alfabeto bengalese). In 
questo caso, si nota l’assenza sia di traslitterazione latina sia di traduzione italiana, oltre 
all’uso della variante classica dell’arabo, coerente con il contesto liturgico e religioso (cfr. 
§ 1). Infine, la firma del volantino è in inglese, Muslim Community Florence, lingua assente 
nel resto del testo e probabilmente utilizzata come lingua franca all’interno della variegata 
comunità musulmana fiorentina. 
 
Figura 6b.  
 

 
 

In questo unico segno, pertanto, convivono cinque diverse varietà scrittorie: l’arabo 
classico in alfabeto arabo, l’arabo traslitterato, l’italiano, il bengalese e l’inglese. Da un lato, 
l’arabo classico conferma il legame forte tra lingua e sacro; dall’altro, italiano e bengalese 
si impongono come codici funzionali per la trasmissione di istruzioni pratiche, rivolte a 
comunità diverse ma coesistenti nel medesimo spazio urbano. 

Il fenomeno del code-switching è stato riscontrato anche nel segno riportato in Figura 7. 
In questo caso, tuttavia, non si fa riferimento a concetti religiosi, bensì a un menù esposto 
sulla vetrina di una rosticceria, che propone pietanze tipiche della cucina del Marocco. Il 
segno si presenta in modalità multilingue, con una chiara dominanza della lingua italiana 
nella parte iniziale, evidenziata sia dalle dimensioni che dalla colorazione delle scritte 
Tavola marocchina e menu. 

 
َ ااار ابّ اااال اع اال ام اين“ 13 ات اي و ان اس اك اي و ام اح اي ااي اااو ام ام اات اي لِل   Di’: in verità, la mia preghiera, i miei riti, la mia vita e la‘ ”قَ ال اااإ اناَااص ال 
mia morte appartengono ad Allah, Signore dei mondi’ (Corano, 6:162). 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1010 

Successivamente al titolo, il testo si articola in due colonne: una a sinistra, dove prevale 
l’italiano, e una a destra, dove a spiccare è l’inglese. In entrambe le colonne, italiano e 
inglese descrivono i piatti, mentre i nomi delle pietanze sono generalmente riportati in 
arabo traslitterato in alfabeto latino. In alcuni casi, si tratta di termini ormai entrati nel 
vocabolario italiano come couscous e tajine, la cui mancata traduzione è probabilmente da 
attribuire non tanto a una volontà di valorizzazione culturale, quanto alla difficoltà di 
trovare equivalenti precisi e alla loro comprensibilità anche per chi non conosce l’arabo. 

Tuttavia, altri nomi di pietanze meno noti al pubblico italiano e non diffusi come 
prestiti sono comunque riportati esclusivamente in arabo traslitterato: è il caso, ad 
esempio, di msemmen, riportato senza spiegazioni. Al contrario, harira è accompagnato da 
una traduzione tra parentesi ‘zuppa’, facilitando l’accessibilità del significato. In altri casi 
ancora, la traduzione è presente solo in italiano, come per vellutata di fave, che non è 
accompagnata dal corrispettivo nome arabo della pietanza (bissara).  
 

Figura 7. L’arabo in contesto multilingue: il menù di una rosticceria marocchina  

 

 
 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1011 

L’italiano, in definitiva, assume una funzione complementare, e non meramente 
duplicante, rispetto alla lingua araba; la sua presenza, infatti, non replica i contenuti già 
espressi in arabo, ma contribuisce a integrarli. Analogamente, anche l’inglese, presente 
nella colonna di destra, svolge una funzione complementare, seguendo dinamiche affini a 
quelle riscontrabili per l’italiano. 

Infine, nel segno si osservano esempi di code-switching tra arabo e italiano nella 
denominazione di alcune tipologie di tajine (colonna 1), così come tra arabo e inglese, 
come nell’espressione msemmen egg, che rappresenta una denominazione mistilingue del 
piatto. Questo esempio conferma una strategia linguistica in cui l’ibridazione linguistica 
serve a costruire un ponte tra lingua, cultura e accessibilità comunicativa, pur mantenendo 
una chiara marcatura dell’identità culturale di riferimento.  

Non è un caso che la lingua araba compaia principalmente in riferimento al cibo (e alla 
religione, come già osservato). In questo senso, valgono le stesse considerazioni formulate 
da Calvi (2017: 33) a proposito della comunità ispanofona a Milano: «dal punto di vista 
culturale, il cibo costituisce un dispositivo identitario ad alto potenziale, molto presente 
nel PL, in cui emerge come risorsa per garantire l’autenticità». Il cibo, infatti, si configura 
come uno strumento identitario particolarmente potente, e per questo diventa non solo 
un mezzo per soddisfare bisogni materiali, ma anche un veicolo simbolico che permette 
ai membri delle comunità immigrate di mantenere un legame con la propria patria e cultura 
d’origine, offrendo al contempo un “ponte” simbolico tra il qui e l’altrove, tra il vissuto 
presente e le radici culturali. 
 
 

3.3. Arabo come lingua dell’emotività 

 
Tra le testimonianze in arabo raccolte nel rione di San Lorenzo, alcune – sebbene 

numericamente limitate – evidenziano un impiego della lingua in chiave emotiva o 
affettiva. Non è casuale che tali usi siano associati alla scrittura a mano, che, nell’ottica di 
un repertorio scrittorio individuale (cfr. Cardona, 1987: 103), rappresenta una varietà 
comunicativa informale e spontanea, particolarmente adatta all’espressione di contenuti 
emozionali. 

Un primo esempio in tal senso è costituito da un poster (Figura 8) affisso sulla porta 
d’ingresso della già citata rosticceria marocchina. Dal punto di vista linguistico, il segno è 
interamente redatto in alfabeto latino. Si leggono, innanzitutto, informazioni in italiano 
riguardanti gli orari di apertura del locale, seguite da un hashtag accompagnato 
dall’espressione dialettale – in darija (dialetto marocchino) – marhbabikom ‘benvenuti’. 
Questa espressione è scritta in caratteri di dimensioni maggiori rispetto al resto del testo 
italiano, assumendo così una funzione dominante rispetto alle informazioni precedenti. 
 

Figura 8. Arabo in grafia manuale: il poster 
 

 
 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1012 

L’impiego dell’hashtag richiama l’universo comunicativo dei social media, così come l’uso 
dell’arabo traslitterato in alfabeto latino, una pratica diffusa tra gli arabofoni – in 
particolare tra gli Heritage Language Learners – nelle interazioni digitali quotidiane. 
L’apparente riferimento ai canali social, unito all’adozione dell’alfabeto latino – spesso più 
accessibile per le seconde generazioni arabofone rispetto a quello arabo (cfr. § 1) – 
suggerisce un intento comunicativo orientato verso un pubblico ampio e giovanile. 
L’apertura comunicativa si riflette anche nella scelta del dialetto, generalmente percepito 
come più caloroso, diretto e familiare rispetto alla varietà standard dell’arabo. Si tratta, 
tuttavia, di un’apertura parziale: se da un lato il pubblico italofono può decodificare la 
trascrizione, dall’altro resta escluso dalla comprensione del significato.  

Di natura diversa sono invece due graffiti a tema amoroso rinvenuti nel rione. Al di là 
delle considerazioni strettamente linguistiche – che approfondiremo – è la loro forma 
espressiva a risultare particolarmente rilevante: il graffito. Questa modalità di scrittura 
esposta ha attirato spesso l’attenzione negli studi sul paesaggio linguistico14, poiché, oltre 
al contenuto – frequentemente connotato in senso provocatorio o rivendicativo – 
costituisce una traccia tangibile della presenza di una comunità di parlanti in un 
determinato contesto urbano. Nel caso in esame, i graffiti rappresentano non solo una 
forma di espressione individuale, ma anche un segno della presenza arabofona nel 
quartiere, configurandosi come atti identitari fortemente marcati.  

Tra i dati raccolti figurano dunque due graffiti (Figura 9). Entrambi presentano frasi 
scritte in alfabeto arabo, con una grafia semplice e informale, ed esprimono contenuti 
affettivi. Tuttavia, si differenziano per la varietà linguistica utilizzata, evidenziando così la 
diversità interna al repertorio arabofono e le sue possibili declinazioni nello spazio urbano.  

 

Figura 9. Arabo in grafia manuale: i graffiti 
 

  
 

Nel primo caso, امنة حبكن , traslitterato nħebbek Amna, l’espressione significa ‘ti amo, 
Amna’ ed è riconducibile a un uso spontaneo dell’arabo dialettale, piuttosto che all’arabo 
standard. Ciò è deducibile dal fatto che in MSA la radice del verbo amare è ħ-b-b, come 
nella maggior parte dei dialetti arabi, ma il prefisso che contraddistingue la prima persona 
singolare del tempo imperfetto è costituito da una alif- sovrapposta da una hamza e da una 
vocale breve damma, pertanto ‘ti amo’ in arabo standard corrisponde uħibbuki15. Nelle 
varietà dialettali, invece, la prima persona dell’imperfetto può avere prefissi diversi da 
quello del MSA, a seconda dell’area geografica e della varietà dialettale coinvolta (Ennaji, 
2004). Per esempio, nell’arabo colloquiale utilizzato in Siria, Egitto, Libano, Palestina e 
Giordania è diffuso l’uso del prefisso b- anteposto alla radice del verbo, noto in linguistica 

 
14 Come apripista di questo filone possiamo considerare i contributi di Pennycook (2009, 2010). 
15 Il tempo imperfetto in arabo si usa per indicare un’azione al presente ancora in corso di svolgimento. Il 
suffisso -i di uħibbuki’ è il pronome personale di seconda persona femminile perché si riferisce ad Amna, 
nome proprio femminile.  



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1013 

come b-form; mentre in altre zone geografiche, come in Tunisia e in Libia, è diffuso l’uso 
del prefisso n- anteposto alla radice, lo stesso presente nell’espressione nħebbek Amna 
riscontrata nel PL di S. Lorenzo (Figura 9).  

 Nel suo complesso, l’espressione mostra come la varietà dialettale possa fungere da 
lingua dell’affettività: una scelta marcata sul piano identitario e relazionale, che richiama 
la spontaneità del parlato quotidiano e si rivolge a un destinatario specifico. Tuttavia, 
nonostante l’intimità del messaggio, esso resta, per via della sua collocazione, accessibile 
a chiunque sia in grado di leggere l’alfabeto arabo, ma non a chi non è arabofono o non 
ha acquisito competenze alfabetiche nella lingua, come spesso accade per i parlanti di 
seconda generazione (cfr. § 1). 

Nel secondo caso si rileva un’espressione di natura affettiva, scritta anch’essa 
esclusivamente in alfabeto arabo. Tuttavia, a differenza della frase colloquiale precedente, 

l’espressione qui riportata, اااعور اش اااأنت ا بكت اي ا ل  ُ, traslitterato anti shu’ūr lā yuktabu, appartiene 
all’arabo standard e si caratterizza per uno stile più formale, quasi poetico: il significato 
letterale è ‘tu sei un sentimento indescrivibile’. 

La classificazione della varietà come standard è supportata da diversi elementi 

morfosintattici, come l’esplicitazione del pronome personale ِأنت (anti), la struttura 
sintattica e, soprattutto, la presenza delle vocali brevi. La vocalizzazione, infatti, è una 
caratteristica propria dell’arabo standard16, sebbene nei testi destinati a lettori competenti 
le vocali brevi vengano spesso omesse, oppure limitate a quelle strettamente necessarie 
per evitare ambiguità lessicali. La presenza, in questo caso, di tutte le vocali brevi 
suggerisce due possibili interpretazioni: da un lato, l’intento di rendere il messaggio 
accessibile anche a lettori non pienamente alfabetizzati in arabo; dall’altro, la possibilità 
che l’autore stesso si trovi nelle prime fasi di apprendimento della lingua, in cui la 
vocalizzazione è utilizzata per agevolare la comprensione e l’apprendimento. 

Questo testo dimostra come l’uso dell’arabo standard non rimandi solamente agli 
ambiti istituzionali o formali (cfr. § 1), ma anche alla tradizione poetica e musicale di tutto 
il mondo arabo (infatti lo standard è la varietà che accomuna tutti i paesi arabofoni). Pur 
non essendo raro l’impiego dei dialetti nella musica popolare, lo standard, per via della sua 
maggior vicinanza con la varietà classica, continua a essere privilegiato per esprimere un 
tono lirico, elevato e condiviso da un pubblico arabofono più vasto. Alla luce di ciò, non  
è da escludere che l’espressione riportata nel graffito sia una citazione tratta da un testo 
poetico o musicale. 
 
 

4. CONCLUSIONI 

 
L’analisi del paesaggio linguistico del quartiere di San Lorenzo, nel centro storico di 

Firenze, ha mostrato come la lingua araba si inserisca in modo articolato e non monolitico 
all’interno del repertorio cittadino. Sebbene la sua presenza numerica non sia 
particolarmente rilevante, l’arabo si distingue per la pluralità delle sue manifestazioni, sia 
in termini di varietà linguistiche impiegate (standard, classico, dialettale), sia per la varietà 
dei contesti e delle funzioni in cui viene utilizzato. 

La lingua araba compare infatti in forma scritta attraverso alfabeti differenti (arabo e 
latino), veicolando significati molteplici: da quelli religiosi, espressi soprattutto mediante 
versetti coranici o espressioni rituali, a quelli legati al cibo e all’ospitalità, fino ad arrivare 
a contenuti affettivi e personali, espressi tramite graffiti o poster scritti a mano. In questo 
quadro, l’arabo assume valori distinti: da un lato è lingua della memoria e dell’identità per 

 
16 Nei dialetti arabi parlati, le vocali brevi vengono spesso omesse o ridotte rispetto all’arabo standard, 
comportando anche una differenza a livello fonetico e sonoro tra le varietà parlate e l’arabo standard.  



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1014 

la comunità arabofona; dall’altro è anche simbolo di appartenenza religiosa, sia per 
soggetti arabofoni, sia per soggetti non arabofoni di fede islamica. 

È interessante notare come tutti i segni in arabo riscontrati siano di tipo bottom-up (Ben-
Rafael et al., 2006), cioè prodotti dal basso, senza che vi sia alcun testo esposto dalle 
autorità pubbliche – cioè top-down. Questo dato, oltre a rafforzare l’idea di una lingua della 
e per la comunità, solleva interrogativi sul riconoscimento istituzionale delle lingue 
immigrate. 

Il PL del rione di San Lorenzo restituisce dunque l’immagine di una Firenze 
contemporanea culturalmente e linguisticamente composita, nella quale la lingua araba 
contribuisce a definire la complessità del paesaggio urbano, pur rimanendo relegata ad 
ambiti specifici. La sua visibilità si concentra prevalentemente attorno a due poli: quello 
religioso e quello gastronomico. In entrambi i casi, l’arabo viene utilizzato per rafforzare 
la dimensione identitaria e culturale di prodotti o pratiche, rappresentando un ponte 
simbolico tra il paese di origine e quello d’arrivo. 

Sarà interessante, in futuro, osservare l’evoluzione della presenza dell’arabo nel PL 
cittadino, specialmente alla luce delle trasformazioni in atto nel centro storico, spinte da 
dinamiche turistiche ed economiche che tendono a ridefinire la funzione degli spazi e la 
composizione sociale dei quartieri. Da un lato, è possibile che le pressioni legate alla 
turistificazione riducano lo spazio riservato a lingue non immediatamente spendibili in 
termini di mercato globale; dall’altro, nuovi flussi migratori e mutamenti politici 
internazionali potrebbero ridefinire il ruolo dell’arabo, aumentandone la visibilità o 
modificandone le forme di presenza nello spazio urbano. 

In ogni caso, la presenza dell’arabo nel PL di San Lorenzo, seppur limitata, testimonia 
la vitalità e la varietà della comunità arabofona fiorentina, che comprende sia arabofoni 
L1, sia musulmani non nativi arabofoni che fanno uso di questa lingua. Una comunità 
composta da soggetti di diversa provenienza geografica e religiosa, attivi in ambito 
commerciale, culturale e sociale, che contribuiscono quotidianamente alla definizione del 
profilo multiculturale della città. L’arabo, dunque, con le sue molteplici varietà e i suoi 
molteplici significati, rappresenta un ulteriore tassello della superdiversità che caratterizza 
questo storico rione fiorentino.  

Per concludere, gli spunti raccolti e analizzati in questa ricerca meriterebbero, e 
necessiterebbero, di essere approfonditi in almeno due direzioni. In primo luogo, sarebbe 
utile un’indagine quantitativa complessiva – certamente non semplice da realizzare – 
sull’intero rione di S. Lorenzo, così da ottenere dati numerico-statistici significativi 
sull’impiego delle numerose lingue presenti in questo contesto. In secondo luogo, sarebbe 
auspicabile un’analisi etnografica più approfondita degli ambienti in cui la lingua araba 
viene esposta: si pensi, ad esempio, al soundscape (Scarvaglieri et al., 2013), ossia alle 
manifestazioni linguistiche orali (e trasmesse) che affiancano quelle scritte. In questo 
senso, pur non avendo approfondito il tema, è risultato interessante osservare come in 
una delle attività che esponevano la lingua araba – una rosticceria turca, quindi i cui gestori 
non sono nativi arabofoni – fosse diffusa tramite impianto audio una lettura coranica, in 
arabo. Infine, in una prospettiva comparativa, un ulteriore sviluppo di questa ricerca 
potrebbe consistere nel confronto con altre realtà, sia interne alla regione, come Prato, sia 
più estesamente distribuite sulla Penisola. 
 
 
 
 
 
 
 



Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1015 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
Abdelsayed I., Bellinzona M. (2024a), “Language attitudes among second-generation 

Arabic speakers in Italy”, in Languages, 9, 8, pp. 1-20. 
Abdelsayed I., Bellinzona M. (2024b), “Family language policies for maintaining Arabic 

as a home language in Italy: The AHLI Project”, in Annali di Ca’ Foscari. Serie orientale, 
60, pp. 5-40. 

Albirini A. (2016), Modern Arabic sociolinguistics: Diglossia, variation, codeswitching, attitudes and 
identity, Routledge, New York. 

Bagna C., Bellinzona M., Monaci V. (2024), “Linguistic landscape between concrete signs 
and citizens perceptions. Exploring sociolinguistic and semiotic differences of 
Florence districts”, in Henricson S., Syrjälä V., Bagna C., Bellinzona M. (eds.), 
Sociolinguistic variation in urban linguistic landscapes, Finnish Literature Society, Helsinki, 
pp. 92-114. 

Barni M., Bagna C. (2010), “Linguistic landscape and language vitality”, in Shohamy E., 
Ben-Rafael E., Barni M. (eds.), Linguistic Landscape in the City, Multilingual Matters, 
Bristol, pp. 3-18. 

Ben-Rafael E., Shohamy E., Amara M. H., Trumper-Hecht N. (2006), “Linguistic 
landscape as symbolic construction of the public space: The case of Israel”, in 
International Journal of Multilingualism, 3, pp. 7-30. 

Blackwood R., Tufi S., Amos W. (a cura di) (2024), The Bloomsbury handbook of linguistic 
landscapes, Bloomsbury Academic, London. 

Blommaert J., Varis P. (2011), “Enough is enough: The heuristics of authenticity in 
superdiversity”, in Tilburg Papers in Culture Studies, 2. 

Calvi M. V. E. (2017), “Cibo e identità nel paesaggio linguistico milanese”, in Bajini I., Calvi M. 
V. E., Garzone G., Sergio G. (a cura di), Parole per mangiare. Discorsi e culture del cibo, 
LED Edizioni Universitarie, Milano, pp. 215-237:  
https://www.ledonline.it/LCM/allegati/818-2-Bajini-Parole_13_Calvi.pdf. 

Cambi L. (2024), “Il banco delle lingue: il paesaggio linguistico del mercato di S. Lorenzo 
(FI) come specchio di una città-museo”, in Calvi M. V. E., Sergio G., Uberti-Bona 
M., Ferrari J. (a cura di), Paesaggio Linguistico, Variazione e Trasformazioni Sociali”, in 
Italiano LinguaDue, 16, 1, pp. 757-778: 
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/23874. 

Cardona G. R. (1987), Antropologia della scrittura, Loescher Editore, Torino. 
Diez M. (2018), Introduzione alla lingua araba. Origini, storia e attualità, Vita e pensiero, Milano. 
Dozio C., Golfetto M., Pozzoli F. (2024), “L’arabo nel paesaggio linguistico milanese: 

prospettive e contesti”, in Calvi M. V. E., Sergio G., Uberti-Bona M., Ferrari J. (a 
cura di), Paesaggio linguistico, variazione e trasformazioni sociali, in Italiano LinguaDue, 16, 
1, pp. 81-98: 
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/23872. 

Ennaji M., Makhoukh A., Es-saiydi H., Moubtassime M., Slaoui S. (2004), A grammar of 
Moroccan Arabic, Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Université Sidi 
Mohamed Ben Abdellah. 

Favaro G. (2020), “Radici e sconfinamenti. Autobiografie linguistiche nella migrazione”, 
in Italiano LinguaDue, 12, 2, pp. 317-326: 
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/14993. 

Favaro G. (2021), “Plural linguistic biographies. Maps, stories, mixtures”, in Educazione 
Interculturale, 19, 2, pp. 75-93: https://doi.org/10.6092/issn.2420-8175/13901. 

Ferrari J. (2023), Parole migranti in italiano, Milano University Press, Milano: 
https://doi.org/10.54103/milanoup.106. 

https://www.ledonline.it/LCM/allegati/818-2-Bajini-Parole_13_Calvi.pdf
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/23874
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/23872
https://riviste.unimi.it/index.php/promoitals/article/view/14993
https://doi.org/10.6092/issn.2420-8175/13901
https://doi.org/10.54103/milanoup.106


Italiano LinguaDue  2. 2025.          Cambi L., Moussaid Y., Lingue immigrate in un quartiere superdiverso 
di Firenze: il caso dell’arabo 

 

1016 

Gorter D., Cenoz J. (2024), A panorama of linguistic landscape studies, Multilingual Matters, 
Bristol. 

Hagi A. (2015), “Scoprire una lingua, scoprire una scrittura: laboratorio di lingua e scrittura 
araba”, in Chiappelli T., Manetti C., Pona A. (a cura di), La valorizzazione 
dell’intercultura e del plurilinguismo a scuola, GF Press, Pistoia, pp. 43-51. 

ISTAT (2014), Diversità linguistiche tra i cittadini stranieri, Anni 2011-2012, ISTAT, Roma: 
https://www.istat.it/wp-content/uploads/2014/07/diversità-linguistiche-
imp.pdf.  

Kress G., van Leeuwen T. (2020), Reading images: The grammar of visual design, Routledge, 
London. 

Loda M., Bonati S., Puttilli M. (2020), “History to eat. The foodification of the historic 
centre of Florence”, in Cities, 103: https://doi.org/10.1016/j.cities.2020.102746. 

Mion G. (2020), “L’arabo. Libretto di istruzioni per insegnanti di una classe plurilingue”, 
in Fiorentini I., Gianollo C., Grandi N. (a cura di), La classe plurilingue, Bononia 
University Press, Bologna, pp. 175-191. 

Moussaid Y. (2023), “Il contatto linguistico tra identità e consapevolezza: uno studio su 
bilingui italo-arabofoni”, in DILEF, 2, 2, pp. 275-292. 

Moussaid Y. (2024), “Determinante e doppio determinante nel code-switching arabo-
italiano”, in Quaderni di Linguistica e Studi Orientali, 10, pp. 107-123. 

Pennycook A. (2009), “Linguistic landscapes and the transgressive semiotics of graffiti”, 
in Shohamy E., Gorter D. (eds.), Linguistic landscape: Expanding the scenery, Routledge, 
New York, pp. 302-312. 

Pennycook A. (2010), “Spatial narrations: graffscapes and city sowls. Language, image, 
space”, in Jaworski A., Thurlow C. (eds.), Semiotic landscapes: language, image, space, 
Continuum, London, pp. 137-150. 

Rothman J. (2009), “Understanding the nature and outcomes of early bilingualism: 
Romance languages as heritage languages”, in International Journal of Bilingualism, 13, 
2, pp. 155-163. 

Scarvaglieri C., Redder A., Pappenhagen R., Brehmer E. (2013), “Capturing diversity: 
Linguistic land- and soundscaping in urban areas”, in Gogolin I., Duarte J. (eds.), 
Linguistic super-diversity in urban areas: research approaches, Benjamins, Amsterdam, pp. 
45-74. 

Temples A. L. (2010), “Heritage motivation, identity, and the desire to learn Arabic in 
U.S. early adolescents”, in Journal of the National Council of Less Commonly Taught 
Languages, 9, p. 103-132. 

Vedovelli M., Massara S., Giacalone Ramat A. (2004), Lingue e culture in contatto. L’italiano 
come L2 per gli arabofoni, FrancoAngeli, Milano. 

Vedovelli M. (2016), “Neoemigrazione, immigrazione straniera, nuovo spazio linguistico 
italiano”, in Bombi F., Orioles V. (a cura di), Lingue in contatto, Bulzoni Editore, 
Roma, pp. 51-75. 

Vertovec S. (2023), Superdiversity. Migration and social complexity, Routledge, London-New 
York. 

 
 
 
 
 

Italiano LinguaDue  2. 2025 
 

 

https://www.istat.it/wp-content/uploads/2014/07/diversit%C3%A0-linguistiche-imp.pdf
https://www.istat.it/wp-content/uploads/2014/07/diversit%C3%A0-linguistiche-imp.pdf
about:blank
https://doi.org/10.1016/j.cities.2020.102746

