Arthur McCalla, Religion and the
Post-Revolutionary Mind: Idéol-
ogues, Catholic Traditionalists,
and Liberals in France, Montreal,
McGill-Queen’s University Press,
2023, 464 p.

La delegittimazione dell’autorita
politica nella Francia rivoluziona-
ria va inquadrata in un piu ampio
processo di ridiscussione dei prin-
cipi religiosi, giuridici e filosofici
del cosiddetto ancien régime. Ar-
thur McCalla, professore di storia e
studi religiosi alla Mount Saint Vin-
cent University, coglie quindi un
punto essenziale quando, in aper-
tura del suo libro Religion and the
Post-Revolutionary Mind (2023),
afferma che «teorizzare sulla reli-
gione nel periodo post-rivoluzio-
nario significava teorizzare simul-
taneamente sull’epistemologia, la
storia, la societa e la politica» (p.
3). L’obiettivo del suo libro ¢ d’in-
dagare, nella loro dimensione di co-
struzione intellettuale e culturale, le
concettualizzazioni della religione
di Idéologues, tradizionalisti cat-
tolici e liberali, analizzando come
i diversi autori intesero la natura
della religione, il suo ruolo nella
societa e 1 fondamenti di quest’ul-
tima. Se autori come C. Crossley

e M. Gauchet hanno riscoperto la
centralita della filosofia della storia
nel moment romantique, mentre P.
Manent, G. Gengembre ¢ L. Jau-
me si sono concentrati sulle cul-
ture politiche post-rivoluzionarie,
McCalla ha prediletto la lente della
religione e dell’epistemologia tra
la fine del XVIII secolo ¢ la prima
meta del XIX. Il suo lavoro contri-
buisce cosi alla storia intellettuale,
alla storia delle religioni e all’epi-
stemologia storica in prospettiva
dialogica. 1l libro, diviso in sei par-
ti, dedica a ciascuno degli autori o
gruppi di autori tre capitoli. Le fonti
consistono soprattutto in opere ri-
guardanti la storia delle religioni, la
societa e la filosofia, mentre sono
valorizzati anche il ruolo delle ri-
viste e le circolazioni intellettuali
transnazionali.

Quanto agli Idéologues, McCal-
la pone dal principio I’enfasi sulla
centralita delle sensazioni nel loro
pensiero. Per essi, I’idéologie, inte-
sa come scienza delle idee acquisite
attraverso i sensi e basata sul metodo
dell’*“analisi”, s’ergeva a strumento
principale per la stabilizzazione del
sapere nella nuova societa. Per con-
verso, la storia era considerata un
deposito di pregiudizi e la religio-
ne un fenomeno umano da separare
dalla morale. Quest’ultima doveva



Recensioni

basarsi sull’interesse personale e
sulla ricerca del piacere piuttosto
che sui sermoni dei preti. McCalla
esamina le critiche degli Idéologues
alla religione, contenute soprattutto
nelle opere sull’origine dei culti di
de Tracy e negli scritti di Volney, in
particolare Voyages en Syrie et en
Egypte (1787) e Les Ruines (1791).
Anteponendo i sensi alla rivelazio-
ne, essi intesero i culti come proie-
zioni umane su oggetti inanimati. |
preti, secondo loro, monopolizza-
rono i processi di mediazione con
le pretese divinita, imponendo un
dispotismo teologico sorretto da
una morale alienante e illogica. Se
i culti erano condannati al partico-
larismo, per Volney solo ’accordo
sull’'universalita delle sensazioni
avrebbe liberato e pacificato 1’uo-
mo. McCalla esamina anche le stra-
tegie pensate dagli Idéologues per
contendere I’influenza della Chiesa
sul popolo: se Daunou auspicava
I’istituzione di nuove festivita, de
Tracy insisteva sull’istruzione e
diffidava dalle nuove religioni ci-
vili. McCalla nota che gli /déolog-
ues, pur battendosi per ricacciare la
fede nel privato, sostennero misure
repressive nei confronti del catto-
licesimo, scontrandosi poi col piu
realista approccio di Napoleone.

Se sovente i tradizionalisti cat-

tolici della Restaurazione sono li-
quidati come reazionari ostili al
progresso, il merito di McCalla ¢ di
aver posto in risalto gli elementi piu
dinamici del loro pensiero. Riguardo
a Louis de Bonald, prima émigré poi
protagonista politico della Restau-
razione, McCalla osserva che, nei
suoi scritti sulla teoria del potere,
sul divorzio e nelle sue ricerche fi-
losofiche, egli intraprese una critica
costruttiva degli Idéologues, condi-
videndo anche parte delle loro teorie
sull’acquisizione delle idee con I’e-
sperienza, ma fondando il suo pen-
siero sull’origine rivelata e divina
del linguaggio. McCalla caratterizza
il pensiero sociale di Bonald come
preformista e provvidenzialista.
Basandosi sulla “catena ininterrotta
di testimonianze” del monoteismo
gia ricercata da vari apologeti del
XVIII secolo, Bonald riteneva che
la societa fosse il deposito della ra-
gione alla quale I’individuo doveva
sottomettersi, mentre 1’idolatria era
dovuta all’allontanamento dalla ve-
rita rivelata. Bonald si doto di proce-
dimenti deduttivi ternari e di distin-
zioni fondamentali per comprendere
I’ordine sociale: distinse, ad esem-
pio, “natale” e “naturale”, quindi
“civilta” e “urbanita”, e “legittimita”
e “legalita” per spiegare le eventuali
defezioni della storia.

184



Lamennais, a differenza di Bo-
nald, era un sacerdote e partecipd
sul campo all’opera di ricristianiz-
zazione della Francia. McCalla si
concentra soprattutto sui quattro
volumi dell’ Essai sur I'indifférence
en matiere de religion, pubblicati a
partire dal 1817, nei quali Lamen-
nais difese la natura religiosa della
societa, condannando I’indifferenza
di philosophes, deisti e protestanti.
McCalla osserva che alla base delle
teorie della conoscenza di Lamen-
nais v’era il senso comune, consi-
stente in una ragione diffusa nella
societa e fondata sulla verita — che
precedeva tutte le altre — dell’esi-
stenza di Dio. Anche per Lamen-
nais la societa era un deposito di ve-
rita rivelate attraverso il linguaggio.
La filosofia poteva pertanto ambire
a sviluppare le verita teologiche, e
non a minarle con lo scetticismo.
L’approccio apologetico alla storia
delle religioni di Lamennais mirava
a ritrovare il consenso universale
intorno ai principi religiosi, ragion
per cui i mennaisiani s’interessaro-
no anche al sapere orientalista, ad
esempio agli studi di Abel-Rémus-
at sulla religione tibetana. Lamen-
nais aveva gia radunato intorno
a sé studiosi come Boré, Salinis e
Montalembert quando nel 1830,
con la fondazione de L’Avenir, egli

Recensioni

arrivo a svolgere un ruolo centrale
nei dibattiti sulla conciliazione tra
fede e scienza, prima di scontrarsi
irrimediabilmente con papa Gre-
gorio XVI nel 1832. Forse un po’
provocatoriamente, McCalla vede
una continuitd nell’itinerario di La-
mennais dal senso comune alla vox
populi.

Tra i1 contendenti dell’influenza
di Lamennais c’erano dei giovani
di tendenze liberali, che McCalla
distingue in Globistes, chi scrive-
va per Le Globe, ¢ dottrinari. Nelle
cinquantacinque pagine dedicate
loro, McCalla coglie schematica-
mente alcuni punti centrali nella
loro esperienza intellettuale: il pen-
siero spiritualista anti-materialista
di Royer-Collard, ammiratore della
filosofia scozzese del common sen-
se; I’eclettismo di Cousin volto a
inglobare le verita precedenti in una
ragione perfezionata, quindi 1’er-
meneutica della desimbolizzazione
delle religioni; la conciliazione tra
fatto primitivo e ragione attraverso
la psicologia proposta da De Biran;
la “fine dei dogmi” indicata da Jouf-
froy come affermazione della filo-
sofia della storia; la consapevolezza
generazionale di dover ricostruire la
societa post-rivoluzionaria (p. 202).
Pur essendo sovente associati alle
politiche pedagogiche laiciste della

185



Recensioni

monarchia di Luglio, va detto che
alcuni di loro s’impegnarono per la
riconciliazione tra la fille ainée de
I’Eglise e il cattolicesimo.

Nella quinta parte del libro, dopo
aver rievocato 1’avventurosa vita —
lato sensu — di Benjamin Constant,
McCalla approfondisce il suo lavo-
ro pluridecennale sulla religione,
confluito nella pubblicazione di De
la religion dal 1824. Oltre a restitu-
ire I’ampiezza degli interessi erudi-
ti di Constant, che spaziavano dal
cristianesimo all’ebraismo e dalla
religione greca a quella messicana,
McCalla propone le chiavi per ca-
pirne ’opera: la distinzione, nella
religione, tra sentimento e forme,
e tra religioni sacerdotali, reazio-
narie, e non, quindi progressiste; la
genuinita del sentimento religioso e
la corruzione delle forme. Distante
sia dagli Idéologues sia dagli Ul-
tras, Constant estese la sua fede
nella perfettibilita anche allo studio
delle religioni.

L’ultimo autore trattato da Mc-
Calla, 1l “tradizionalista orientali-
sta” d’Eckstein, € senz’altro una
figura originale per quanto poco
conosciuta. Sebbene sia difficile
riconoscergli lo stesso peso di La-
mennais come maitre a penser dei
cattolici liberali (p. 380), i suoi in-
teressi per la storia delle religioni,

la mitografia, il sanscrito e il suo
ruolo di esponente di spicco del
pensiero schlegeliano in Francia
fanno di lui una figura da riscoprire.
McCalla, a ragione, sostiene che, in
virtu della sua ricerca della rivela-
zione primitiva, ossia del «cattoli-
cesimo prima del cattolicesimoy,
nelle religioni orientali, Eckstein
contribui al processo di auto-defi-
nizione dell’identita europea e del
posto della religione in seno a essa
(pp- 373; 407).

Quest’ultimo aspetto ¢ fonda-
mentale, sebbene siano state anche
le dinamiche imperiali ad alimenta-
re la definizione di una civilta eu-
ropea in opposizione alle pretese
alterita. Sarebbe utile, in tal sen-
so, capire meglio il ruolo di grup-
pi come la Société de la morale
chrétienne nella ridiscussione della
religione in Francia. Altri spunti
potrebbero emergere approfonden-
do il pensiero religioso di Guizot,
protestante incline, secondo L.
Theis, alla «ortodossia cristianay,
e le ulteriori critiche di Rémus-
at ai mennaisiani. McCalla ¢ poi
consapevole di aver trascurato per
ragioni di spazio autori importanti
come Chateaubriand, De Maistre
e Quinet — traduttore di Herder in
Francia. Quanto ai paralleli col pre-
sente, sebbene sia arduo comparare

186



la Francia post-rivoluzionaria con
le societa post-coloniali del XX
secolo data la diversita dei conte-
sti, McCalla invita a ragione i con-
temporanei a interrogare la compo-
nente culturale delle religioni, cosi
da pensare in modo piu maturo il
rapporto tra liberalismo e religio-
ne oggi. Piu in generale, 1’opera di
McCalla ¢ un contributo prezioso
per gli studi sul XIX secolo euro-
peo, in virtu della sua vasta erudi-
zione ¢ del notevole aggiornamento
della letteratura.

Mario Migliaccio

Andrea Leonardi, Un innovatore
nell’ingegneria dei trasporti del
XIX secolo. Luigi Negrelli, Bolo-
gna, I1 Mulino, 2022, 400 p.

Trattare dell’ingegnere Luis Alois
Negrelli non ¢ un compito facile. La
sua figura, per molti anni rimasta ai
margini dell’interesse degli storici,
¢ oggi legata indissolubilmente a
una delle maggiori realizzazioni in-
gegneristiche del secondo Ottocen-
to: il Canale di Suez. Negli ultimi
anni questa opera ¢ stata oggetto di
rinnovato interesse internazionale
per gli eventi che la circondano,

Recensioni

come il continuo ostacolo ai suoi
traffici da parte dei gruppi Houti in
Yemen.

Tuttavia, sia I’ingegnere Ne-
grelli che la trattazione di Leonardi
vanno ben al di 1a della sua parte-
cipazione al taglio dell’Istmo di
Suez. Negrelli ¢ infatti una figura
estremamente complessa, con un
profondo legame con il suo paese
natio, Primiero, oggi in provincia
di Trento, ma anche con 1’Impero
austriaco nel suo insieme. Nato in
una famiglia molto attiva durante
I’insorgenza tirolese di epoca napo-
leonica, lavoro in Tirolo, Svizzera,
Boemia, nel Lombardo-Veneto e
in Egitto. Per i suoi meriti profes-
sionali fu nominato cavaliere von
Moldelbe dell’Ordine della Corona
ferrea, e mori poi a Vienna nel 1858.

Questa trattazione si inserisce
nel filone degli studi biografici di
ingegneri e tecnici, un ambito a lun-
go trascurato in Italia dalla storio-
grafia politica ed economica e negli
ultimi decenni promosso da opere
come quelle di Andrea Giuntini e
Michela Minesso.

Leonardi ricostruisce in modo
minuzioso la figura di Negrelli gra-
zie all’uso di nuove fonti documen-
tarie e ricerche storiche, economi-
che, territoriali e ingegneristiche.

L’autore riesce a produrre spunti

187



