
Arthur McCalla, Religion and the 
Post-Revolutionary Mind: Idéol-
ogues, Catholic Traditionalists, 
and Liberals in France, Montreal, 
McGill-Queen’s University Press, 
2023, 464 p.

La delegittimazione dell’autorità 
politica nella Francia rivoluziona-
ria va inquadrata in un più ampio 
processo di ridiscussione dei prin-
cipi religiosi, giuridici e filosofici 
del cosiddetto ancien régime. Ar-
thur McCalla, professore di storia e 
studi religiosi alla Mount Saint Vin-
cent University, coglie quindi un 
punto essenziale quando, in aper-
tura del suo libro Religion and the 
Post-Revolutionary Mind (2023), 
afferma che «teorizzare sulla reli-
gione nel periodo post-rivoluzio-
nario significava teorizzare simul-
taneamente sull’epistemologia, la 
storia, la società e la politica» (p. 
3). L’obiettivo del suo libro è d’in-
dagare, nella loro dimensione di co-
struzione intellettuale e culturale, le 
concettualizzazioni della religione 
di Idéologues, tradizionalisti cat-
tolici e liberali, analizzando come 
i diversi autori intesero la natura 
della religione, il suo ruolo nella 
società e i fondamenti di quest’ul-
tima. Se autori come C. Crossley 

e M. Gauchet hanno riscoperto la 
centralità della filosofia della storia 
nel moment romantique, mentre P. 
Manent, G. Gengembre e L. Jau-
me si sono concentrati sulle cul-
ture politiche post-rivoluzionarie, 
McCalla ha prediletto la lente della 
religione e dell’epistemologia tra 
la fine del XVIII secolo e la prima 
metà del XIX. Il suo lavoro contri-
buisce così alla storia intellettuale, 
alla storia delle religioni e all’epi-
stemologia storica in prospettiva 
dialogica. Il libro, diviso in sei par-
ti, dedica a ciascuno degli autori o 
gruppi di autori tre capitoli. Le fonti 
consistono soprattutto in opere ri-
guardanti la storia delle religioni, la 
società e la filosofia, mentre sono 
valorizzati anche il ruolo delle ri-
viste e le circolazioni intellettuali 
transnazionali.

Quanto agli Idéologues, McCal-
la pone dal principio l’enfasi sulla 
centralità delle sensazioni nel loro 
pensiero. Per essi, l’idéologie, inte-
sa come scienza delle idee acquisite 
attraverso i sensi e basata sul metodo 
dell’“analisi”, s’ergeva a strumento 
principale per la stabilizzazione del 
sapere nella nuova società. Per con-
verso, la storia era considerata un 
deposito di pregiudizi e la religio-
ne un fenomeno umano da separare 
dalla morale. Quest’ultima doveva 



Recensioni

184

basarsi sull’interesse personale e 
sulla ricerca del piacere piuttosto 
che sui sermoni dei preti. McCalla 
esamina le critiche degli Idéologues 
alla religione, contenute soprattutto 
nelle opere sull’origine dei culti di 
de Tracy e negli scritti di Volney, in 
particolare Voyages en Syrie et en 
Egypte (1787) e Les Ruines (1791). 
Anteponendo i sensi alla rivelazio-
ne, essi intesero i culti come proie-
zioni umane su oggetti inanimati. I 
preti, secondo loro, monopolizza-
rono i processi di mediazione con 
le pretese divinità, imponendo un 
dispotismo teologico sorretto da 
una morale alienante e illogica. Se 
i culti erano condannati al partico-
larismo, per Volney solo l’accordo 
sull’universalità delle sensazioni 
avrebbe liberato e pacificato l’uo-
mo. McCalla esamina anche le stra-
tegie pensate dagli Idéologues per 
contendere l’influenza della Chiesa 
sul popolo: se Daunou auspicava 
l’istituzione di nuove festività, de 
Tracy insisteva sull’istruzione e 
diffidava dalle nuove religioni ci-
vili. McCalla nota che gli Idéolog-
ues, pur battendosi per ricacciare la 
fede nel privato, sostennero misure 
repressive nei confronti del catto-
licesimo, scontrandosi poi col più 
realista approccio di Napoleone.

Se sovente i tradizionalisti cat-

tolici della Restaurazione sono li-
quidati come reazionari ostili al 
progresso, il merito di McCalla è di 
aver posto in risalto gli elementi più 
dinamici del loro pensiero. Riguardo 
a Louis de Bonald, prima émigré poi 
protagonista politico della Restau-
razione, McCalla osserva che, nei 
suoi scritti sulla teoria del potere, 
sul divorzio e nelle sue ricerche fi-
losofiche, egli intraprese una critica 
costruttiva degli Idéologues, condi-
videndo anche parte delle loro teorie 
sull’acquisizione delle idee con l’e-
sperienza, ma fondando il suo pen-
siero sull’origine rivelata e divina 
del linguaggio. McCalla caratterizza 
il pensiero sociale di Bonald come 
preformista e provvidenzialista. 
Basandosi sulla “catena ininterrotta 
di testimonianze” del monoteismo 
già ricercata da vari apologeti del 
XVIII secolo, Bonald riteneva che 
la società fosse il deposito della ra-
gione alla quale l’individuo doveva 
sottomettersi, mentre l’idolatria era 
dovuta all’allontanamento dalla ve-
rità rivelata. Bonald si dotò di proce-
dimenti deduttivi ternari e di distin-
zioni fondamentali per comprendere 
l’ordine sociale: distinse, ad esem-
pio, “natale” e “naturale”, quindi 
“civiltà” e “urbanità”, e “legittimità” 
e “legalità” per spiegare le eventuali 
defezioni della storia. 



Recensioni

185

Lamennais, a differenza di Bo-
nald, era un sacerdote e partecipò 
sul campo all’opera di ricristianiz-
zazione della Francia. McCalla si 
concentra soprattutto sui quattro 
volumi dell’Essai sur l’indifférence 
en matière de religion, pubblicati a 
partire dal 1817, nei quali Lamen-
nais difese la natura religiosa della 
società, condannando l’indifferenza 
di philosophes, deisti e protestanti. 
McCalla osserva che alla base delle 
teorie della conoscenza di Lamen-
nais v’era il senso comune, consi-
stente in una ragione diffusa nella 
società e fondata sulla verità – che 
precedeva tutte le altre – dell’esi-
stenza di Dio. Anche per Lamen-
nais la società era un deposito di ve-
rità rivelate attraverso il linguaggio. 
La filosofia poteva pertanto ambire 
a sviluppare le verità teologiche, e 
non a minarle con lo scetticismo. 
L’approccio apologetico alla storia 
delle religioni di Lamennais mirava 
a ritrovare il consenso universale 
intorno ai principi religiosi, ragion 
per cui i mennaisiani s’interessaro-
no anche al sapere orientalista, ad 
esempio agli studi di Abel-Rémus-
at sulla religione tibetana. Lamen-
nais aveva già radunato intorno 
a sé studiosi come Boré, Salinis e 
Montalembert quando nel 1830, 
con la fondazione de L’Avenir, egli 

arrivò a svolgere un ruolo centrale 
nei dibattiti sulla conciliazione tra 
fede e scienza, prima di scontrarsi 
irrimediabilmente con papa Gre-
gorio XVI nel 1832. Forse un po’ 
provocatoriamente, McCalla vede 
una continuità nell’itinerario di La-
mennais dal senso comune alla vox 
populi.

Tra i contendenti dell’influenza 
di Lamennais c’erano dei giovani 
di tendenze liberali, che McCalla 
distingue in Globistes, chi scrive-
va per Le Globe, e dottrinari. Nelle 
cinquantacinque pagine dedicate 
loro, McCalla coglie schematica-
mente alcuni punti centrali nella 
loro esperienza intellettuale: il pen-
siero spiritualista anti-materialista 
di Royer-Collard, ammiratore della 
filosofia scozzese del common sen-
se; l’eclettismo di Cousin volto a 
inglobare le verità precedenti in una 
ragione perfezionata, quindi l’er-
meneutica della desimbolizzazione 
delle religioni; la conciliazione tra 
fatto primitivo e ragione attraverso 
la psicologia proposta da De Biran; 
la “fine dei dogmi” indicata da Jouf-
froy come affermazione della filo-
sofia della storia; la consapevolezza 
generazionale di dover ricostruire la 
società post-rivoluzionaria (p. 202). 
Pur essendo sovente associati alle 
politiche pedagogiche laiciste della 



Recensioni

186

monarchia di Luglio, va detto che 
alcuni di loro s’impegnarono per la 
riconciliazione tra la fille aînée de 
l’Église e il cattolicesimo. 

Nella quinta parte del libro, dopo 
aver rievocato l’avventurosa vita – 
lato sensu – di Benjamin Constant, 
McCalla approfondisce il suo lavo-
ro pluridecennale sulla religione, 
confluito nella pubblicazione di De 
la religion dal 1824. Oltre a restitu-
ire l’ampiezza degli interessi erudi-
ti di Constant, che spaziavano dal 
cristianesimo all’ebraismo e dalla 
religione greca a quella messicana, 
McCalla propone le chiavi per ca-
pirne l’opera: la distinzione, nella 
religione, tra sentimento e forme, 
e tra religioni sacerdotali, reazio-
narie, e non, quindi progressiste; la 
genuinità del sentimento religioso e 
la corruzione delle forme. Distante 
sia dagli Idéologues sia dagli Ul-
tras, Constant estese la sua fede 
nella perfettibilità anche allo studio 
delle religioni.

L’ultimo autore trattato da Mc-
Calla, il “tradizionalista orientali-
sta” d’Eckstein, è senz’altro una 
figura originale per quanto poco 
conosciuta. Sebbene sia difficile 
riconoscergli lo stesso peso di La-
mennais come maître à penser dei 
cattolici liberali (p. 380), i suoi in-
teressi per la storia delle religioni, 

la mitografia, il sanscrito e il suo 
ruolo di esponente di spicco del 
pensiero schlegeliano in Francia 
fanno di lui una figura da riscoprire. 
McCalla, a ragione, sostiene che, in 
virtù della sua ricerca della rivela-
zione primitiva, ossia del «cattoli-
cesimo prima del cattolicesimo», 
nelle religioni orientali, Eckstein 
contribuì al processo di auto-defi-
nizione dell’identità europea e del 
posto della religione in seno a essa 
(pp. 373; 407). 

Quest’ultimo aspetto è fonda-
mentale, sebbene siano state anche 
le dinamiche imperiali ad alimenta-
re la definizione di una civiltà eu-
ropea in opposizione alle pretese 
alterità. Sarebbe utile, in tal sen-
so, capire meglio il ruolo di grup-
pi come la Société de la morale 
chrétienne nella ridiscussione della 
religione in Francia. Altri spunti 
potrebbero emergere approfonden-
do il pensiero religioso di Guizot, 
protestante incline, secondo L. 
Theis, alla «ortodossia cristiana», 
e le ulteriori critiche di Rémus-
at ai mennaisiani. McCalla è poi 
consapevole di aver trascurato per 
ragioni di spazio autori importanti 
come Chateaubriand, De Maistre 
e Quinet – traduttore di Herder in 
Francia. Quanto ai paralleli col pre-
sente, sebbene sia arduo comparare 



Recensioni

187

la Francia post-rivoluzionaria con 
le società post-coloniali del XX 
secolo data la diversità dei conte-
sti, McCalla invita a ragione i con-
temporanei a interrogare la compo-
nente culturale delle religioni, così 
da pensare in modo più maturo il 
rapporto tra liberalismo e religio-
ne oggi. Più in generale, l’opera di 
McCalla è un contributo prezioso 
per gli studi sul XIX secolo euro-
peo, in virtù della sua vasta erudi-
zione e del notevole aggiornamento 
della letteratura. 

Mario Migliaccio

Andrea Leonardi, Un innovatore 
nell’ingegneria dei trasporti del 
XIX secolo. Luigi Negrelli, Bolo-
gna, Il Mulino, 2022, 400 p.

Trattare dell’ingegnere Luis Alois 
Negrelli non è un compito facile. La 
sua figura, per molti anni rimasta ai 
margini dell’interesse degli storici, 
è oggi legata indissolubilmente a 
una delle maggiori realizzazioni in-
gegneristiche del secondo Ottocen-
to: il Canale di Suez. Negli ultimi 
anni questa opera è stata oggetto di 
rinnovato interesse internazionale 
per gli eventi che la circondano, 

come il continuo ostacolo ai suoi 
traffici da parte dei gruppi Houti in 
Yemen.

Tuttavia, sia l’ingegnere Ne-
grelli che la trattazione di Leonardi 
vanno ben al di là della sua parte-
cipazione al taglio dell’Istmo di 
Suez. Negrelli è infatti una figura 
estremamente complessa, con un 
profondo legame con il suo paese 
natio, Primiero, oggi in provincia 
di Trento, ma anche con l’Impero 
austriaco nel suo insieme. Nato in 
una famiglia molto attiva durante 
l’insorgenza tirolese di epoca napo-
leonica, lavorò in Tirolo, Svizzera, 
Boemia, nel Lombardo-Veneto e 
in Egitto. Per i suoi meriti profes-
sionali fu nominato cavaliere von 
Moldelbe dell’Ordine della Corona 
ferrea, e morì poi a Vienna nel 1858. 

Questa trattazione si inserisce 
nel filone degli studi biografici di 
ingegneri e tecnici, un ambito a lun-
go trascurato in Italia dalla storio-
grafia politica ed economica e negli 
ultimi decenni promosso da opere 
come quelle di Andrea Giuntini e 
Michela Minesso. 

Leonardi ricostruisce in modo 
minuzioso la figura di Negrelli gra-
zie all’uso di nuove fonti documen-
tarie e ricerche storiche, economi-
che, territoriali e ingegneristiche.

L’autore riesce a produrre spunti 


