Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

Nicola Fiorita
(associato di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Firenze)

Se Dio lo vuole. L'insospettabile modernita della guerra
“religiosamente corretta” -

SOMMARIO: 1. Le religioni e 1'uso della forza: un rapporto controverso ed
instabile - 2. Il lungo cammino della Chiesa cattolica tra ricorrente tentazione della
crociata e opzione pacifista - 3. Gli sviluppi pit1 recenti: 'ingerenza umanitaria e la
riemersione della guerra giusta - 4. L'Islam e la guerra tra contraddizioni secolari e
nuove frammentazioni - 5. Le declinazioni della guerra nel tempo dello scontro di
civilta: guerra santa, guerra giusta, guerra globale.

1 - Le religioni e l'uso della forza: un rapporto controverso ed
instabile

Poche immagini hanno coinvolto ed emozionato 1’opinione pubblica
internazionale come quelle relative alla protesta (e alla virulenta
repressione che ne e seguita) capeggiata nell’ottobre del 2007 dai
monaci buddisti birmani nei confronti della spietata dittatura militare
che da troppi decenni opprime quel Paese!. Se ancora oggi non sono
noti nella loro interezza i tragici dati relativi agli arresti, ai feriti e ai
morti che sono serviti per bloccare la pacifica domanda di liberta (e di
beni materiali per la mera sopravvivenza) che proveniva dall’intera
societa birmana, se ancora oggi appare impossibile esprimere alcuna
previsione ragionevole sull’esito della richiesta di una pur timida
apertura e democratizzazione di quel regime, ci0 che appare
definitivamente acquisito e la certezza che non verranno mai
dimenticate le centinaia di mantelli porpora e di piedi scalzi che hanno
attraversato le strade di tutta la Birmania e che hanno sfidato i fucili dei
carnefici per parlare al mondo.

Quelle tragiche immagini restituiscono alla religione, ad ogni
religione, il senso di comunita di costruttori di pace che esse sono
andate smarrendo nei tempi a noi pitt vicini sotto i colpi dei mille

711 presente contributo & destinato alla pubblicazione nel volume “II diritto di
ingerenza umanitaria”, a cura di M. Bilotta, F.A. Cappelletti, A. Scerbo.

! Per un ampio ed efficace inquadramento della situazione birmana si consiglia il
reportage di C. BRIGHI, Il pavone e i generali, Garzanti, Milano, 2006.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

fondamentalismi che insanguinano l'intero emisfero. In un momento
storico in cui le guerre tornano a scandire 'incerto fluire del presente e
a riappropriarsi del compito crudele di risolvere le controversie
internazionali e di difendere gli interessi politici ed economici di alcune
lobbies, questo ricorso continuo alla violenza viene a dotarsi di un
armamentario religioso e ad indossare i panni antichi della guerra di
volta in volta giusta, santa, lecita, umanitaria, sacra ma comunque
sempre “religiosamente corretta”.

Proprio in ragione di queste riflessioni appare doveroso
rammentare, innanzitutto a noi stessi, come in altrettanti frangenti le
religioni abbiano giocato un ruolo cruciale nell’opposizione alle guerre,
nella resistenza alle dittature e nella costruzione di uno sbocco positivo
in quei passaggi disordinati e convulsi che non di rado accompagnano
le fasi di transizione2. Ovviamente, in situazioni cosi delicate come
quelle appena citate & abbastanza usuale che si manifestino opinioni e
giudizi discordanti, quando non assolutamente irriducibili. A seconda
dei punti di osservazione, l'azione di un qualunque soggetto in
situazioni delicate e cruente puo apparire timida o coraggiosa, efficace o
velleitaria, opportuna o dannosa, ma quello che non si puo occultare &
la consapevolezza che, in ripetute occasioni, uomini, organizzazioni e
associazioni religiose si sono spese fino in fondo in favore della
prevenzione o del superamento dei conflitti; una consapevolezza che
permette di alimentare la ragionevole speranza che il messaggio
spirituale di pace possa un giorno definitivamente prevalere sulle
esigenze politiche e sulle storture indotte da contingenze di vario tipo.

Eppure oggi, come accennavo, si torna a identificare la religione
con il fanatismo, l'integralismo, la contrapposizione anche violenta;
insomma si riprende a guardare alla religione come elemento di cruenta
divisone pit che di unione, di scontro pitt che di dialogo. E risulta di
comune percezione che molte delle guerre piti recenti abbiano assunto -
a volte sin dall’inizio, a volte solo con il progredire del conflitto - un
lessico religioso, una motivazione religiosa, un obiettivo religioso. Se
pure a nessuno sfugge che oggi, come ieri, si combatte e si uccide
principalmente per il petrolio, per i soldi o per gli interessi di cerchie
estremamente ristrette di persone, le bandiere che i dittatori, i terroristi,
gli eserciti e finanche i governi democratici innalzano sui campi di
battaglia e nelle trasmissioni televisive recano ben in vista i propri

2 Su quest'ultimo profilo si appunta l'attenzione di J. CASANOVA, Oltre Ia
secolarizzazione, 11 Mulino, Bologna, 2000. Di particolare interesse si rivelano gli
approfondimenti, contenuti nel volume, sul ruolo svolto dalla Chiesa cattolica nei
momenti che hanno preceduto il sofferto approdo alla democrazia in Polonia ed in
Brasile.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

simboli religiosi e addirittura in alcuni episodi possono, a ragione,
citare 'appoggio delle singole autorita spirituali di riferimento. E non si
creda che ci6 accada soltanto nelle periferie del mondo o nelle culture a
noi piu lontane, perché come ha scritto Peter Partner, “benché
’Occidente non qualifichi normalmente come sante le sue guerre, non
di rado fa appello al suo clero perché sostenga la giustezza della sua
causa; in queste occasioni le risposte spesso riecheggiano gli slogan
crociati del medioevo”3. Questa rimodulazione delle strategie
geopolitiche, anzi, risulta particolarmente evidente nell’operato
dell’amministrazione americana attualmente in carica. Il Presidente
George W. Bush, in ripetute esternazioni pubbliche, ha invocato una
sorta di mandato religioso per giustificare le sue guerre e tutto il suo
lessico ha assunto un tono chiaramente religioso* fino a giungere nei
discorsi immediatamente successivi all’attentato dell’ll settembre ad
introdurre un collegamento palese tra intervento militare e tutela degli
interessi di alcuni gruppi religiosi®.

In questo sofferto passaggio di millennio finanche il buddismo
come gia prima l'ebraismo, I'Islam, 'induismo, la chiesa ortodossa e
quella cattolica, e stato coinvolto in una terribile lotta fratricida, avendo
deciso di schierarsi a favore di una delle parti in causa nel conflitto che
insanguina lo Sri Lanka e che vede contrapporsi la maggioranza
cingalese ai tamil d’origine hindu®. In questo, come in altri tragici casi
(si pensi, tanto per aggiungere qualche altro esempio, alle guerre civili
che hanno insanguinato la Jugoslavia o il Ruanda) quando le religioni
non hanno benedetto esplicitamente le armi e le armate hanno
comunque contribuito alla creazione di una identita collettiva da
contrapporre ad un nemico.

Ce n’¢ a sufficienza, dunque, per chiedersi cosa pensino davvero
le religioni della guerra e quale sia il loro rapporto reale con 1'uso della
forza. E saranno proprio queste domande ad orientare le pagine che

3 P. PARTNER, I Dio degli eserciti, Einaudi, Torino, 2002, p. XXIV.

4 11 nesso strettissimo tra cristianesimo e nazionalismo che caratterizza la visione
del Presidente Bush e del suo entourage ¢ ben indagato da E. GENTILE, La democrazia
di Dio, Laterza, Roma- Bari, 2006. Per due giudizi opposti, il primo favorevole e il
secondo critico, su questa svolta si vedano rispettivamente S. HUNTIGTON, La nuova
america, Garzanti, Milano, 2005 e K. PHILIPS, La teocrazia americana, Garzanti, Milano,
2007.

5 Mi riferisco alla frase (“Gli islamici vogliono cacciar fuori cristiani ed ebrei da
vaste regioni dell’Africa e dell’Asia”) pronunciata dal Presidente Bush il 20 settembre
del 2001.

6 Per alcuni cenni a questo conflitto, ma anche ad altri eventi bellici che
coinvolgono le confessioni religiose pitt diverse, si veda E. PACE, Perché le religioni
scendono in guerra?, Laterza, Roma-Bari, 2004, p. 3 ss..



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

seguiranno, scritte e meditate non tanto con l'intento di dimostrare la
fondatezza di quei riferimenti all’attualita che fin da subito abbiamo
dato per acquisiti né tanto meno ad indagare la genesi e lo sviluppo dei
singoli conflitti, ma piuttosto con lo scopo di approfondire le ragioni
che hanno permesso che si sviluppasse un uso cosi strumentale della
religione fino al punto da trasformare l’appartenenza confessionale in
uno dei motivi per cui si uccide e si combatte, riesumando a ben vedere
un passato che si pensava, per l'appunto, passato per sempre. In
sostanza si tentera di:

a) verificare l'elaborazione teorica prodotta dalle principali
religioni monoteiste nei confronti delle guerre’, ovvero comprendere
fino a che punto esse si siano distaccate dall'uso della forza8, abbiano
scelto la strada della pace o seguitino a conservare elementi di violenza
tali da giustificare il richiamo alla fede quale elemento fondante di
guerre di aggressione o di difesa’;

b) verificare quanto e come tale atteggiamento sia andato
mutando nel corso dei secoli e se i progressi compiuti, e qui si pensa
soprattutto alla Chiesa cattolica, siano stati acquisiti definitivamente o
restino esposti ad un pericoloso ripensamento;

c) verificare la fondatezza delle principali argomentazioni di
carattere teologico e dottrinario del radicalismo musulmano e la loro
conciliabilita con la lettura tradizionale e maggioritaria del diritto
islamico.

Come & ovvio, non si pretende di accertare una volta per tutte se
la guerra e/o 1'uso della forza siano impresse nel codice genetico delle
grandi religionil? o se al contrario esse si presentino in una relazione di
incompatibilita logica con il nucleo duro ed irrinunciabile del loro
messaggio; un quesito di questo genere, infatti, non conosce e non
conoscera risposta certa e definitiva, essendo destinato ad attraversare
fino in fondo la storia dell'umanita. L’obiettivo di questo lavoro, allora,

7 Ragioni di spazio impediscono, in realta, di procedere ad un’analisi completa che
tenga conto di quanto accade nella terza grande religione monoteista, ovvero
I'ebraismo. Per un primo approccio al rapporto tra questa confessione e la guerra si
rimanda alle considerazioni di J. ASSMAN, Non avrai altro Dio, 11 Mulino, Bologna,
2007.

8 Nessun dubbio, infatti, che nei testi sacri dei monoteismi ricorra con una certa
frequenza il richiamo della forza, della violenza e della guerra. Anzi, come ¢ stato
messo in evidenza, i riferimenti alla guerra sono ben pit consistenti di quelli alla pace.
Cfr. P. STEFANI, Presentazione, in P. STEFANI — G. MINESTRINA (a cura di), Pace e
guerra nella Bibbia e nel Corano, Morcelliana, Brescia, 2002, p. 11.

9 Sul rapporto tra violenza e confessioni religiose rimando a L. ZANNOTTI, La
sana democrazia, Giappichelli, Torino, 2005, p. 241 ss..

10 Come sembra ritenere J. ASSMAN, op. cit., 2007.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

puo essere solo quello di enucleare una serie di indicazioni utilizzabili
al momento di valutare la presenza di Dio negli attuali scenari di
guerra. Sono le religioni che scelgono di combattere o esse sono
semplicemente e tragicamente strumentalizzate da chi combatte? E, in
questo secondo caso, cid accade per la permanenza di punti oscuri e
antichi cedimenti alla violenza da parte del pensiero dei grandi
monoteismi o0 a causa di una grave e infida distorsione del messaggio
divino e della sua interpretazione ufficiale?

2 - Il lungo cammino della Chiesa cattolica tra ricorrente tentazione
della crociata e opzione pacifista

Sebbene si possa agevolmente sostenere che la presenza delle divinita
abbia accompagnato senza soluzione di continuita 1'insorgere e il
dispiegarsi dei conflitti bellici, si pud comunque convenire con chi
rileva che la nascita del cristianesimo abbia scombinato lo scenario
tradizionale, aprendo una questione sconosciuta all'umanita, ovvero
quella relativa alla necessita di giustificare in maniera convincente la
guerrall.

Per la prima volta, infatti, la logica militare deve fare i conti con
un pensiero che & fermamente contrario alla violenza e che si snoda a
partire da precetti chiaramente incompatibili con la guerra. La ricerca di
queste giustificazioni si sviluppera, peraltro, non all’esterno e contro il
cristianesimo, ma al suo interno e rimestando per secoli tra le sue
contraddizioni. Lo scandalo del messaggio evangelico, cosi
radicalmente pacifista, sara ben presto attenuato da una elaborazione
teorica piu duttile e flessibile, che impedira di trarre da esso tutte le
necessarie e consequenziali implicazioni pratiche, finendo non solo con
il fornire avallo alla permanenza della guerra nella storia ma addirittura
con il garantire supporto e autorevolezza a numerose imprese militari.
Cosi, per centinaia e centinaia di anni le guerre verranno combattute
con l'approvazione dell’autorita religiosa o su richiesta di essa, senza
che faccia pitt capolino l'idea di un rifiuto totale della guerra da parte
della Chiesa, il cui impegno sara principalmente rivolto alla costruzione
progressiva di una imponente opera di individuazione e definizione dei
requisiti che permettessero di considerare la guerra lecita, se non giusta,
o addirittura santa'?.

11 Cfr. G. TOSI, La teoria della guerra giusta in Francisco de Vitoria e il dibattito sulla
conquista, in www juragentium.unifi.it, p. 1 ss..

12 Né manca chi sottolinea come questa opera di individuazione dei presupposti
che “sanavano” il ricorso alle armi abbia prodotto un sostanziale svuotamento della
condanna della guerra. Cosi secondo P. BELLINI, II gladio bellico, Giappichelli, Torino,



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

Gia con Sant’Agostino, comunque, i termini del dibattito che si
protrarra nei secoli appaiono sufficientemente chiari. Gia in quel
momento, infatti, sono ben riconoscibili le tre opzioni che divideranno
ogni societa umana, ovvero la tendenza a considerare la guerra come
un evento possibile — necessario, opportuno o naturale a seconda delle
situazioni -, la scelta di distinguere tra le guerre — tra le guerre giuste e
ingiuste, lecite e illecite, e cosi via -, la decisione di rifiutare
radicalmente la guerra!®. Con la sua opera, Sant’Agostino rafforza e
blinda 1’adesione del cristianesimo alla seconda di queste tre opzioni,
provvedendo a indicare i requisiti che devono ricorrere per poter
considerare giusto un conflitto bellico. Si tratta, come e noto, della
necessita che la guerra sia proclamata e condotta da un’autorita
legittima, sia dovuta ad una aggressione del nemico, sia animata da una
retta intenzione e si mantenga priva di inutili atti di vendetta, crudelta e
saccheggiol4.

Tali condizioni saranno oggetto, da parte dei grandi Maestri del
diritto canonico!>, di un continuo lavoro di cesellamento che
rispondera, pero, piu alle esigenze pratiche che a quelle giuridico-
teologiche, allargandosi o restringendosi le maglie di quel filtro apposto
alla guerra prevalentemente in ragione del contesto geo-politico, dei
rapporti di forza, degli obiettivi temporali del Papato. La guerra
apparira cosi non solo giusta ma meritoria o doverosa se, a seconda dei
momenti, verra indirizzata contro i pagani o contro i cattivi cristiani,
contro gli eretici o contro dei semplici avversari del Ponteficee.

Pitu che indugiare sulla analisi di questi requisiti, e sulla loro
indubbia vaghezza, mi preme evidenziare come il consolidarsi del
mandato religioso che deve autorizzare la guerra solo apparentemente
contribuisce a limitare il numero degli eventi sanguinosi — si che la
condanna di una guerra perché illecita si ritrova sempre strettamente
connessa alla giustificazione della guerra intrapresa dagli altri
contendenti e mai e propedeutica alla mera invocazione della pace —

1989, p. 22, “ci si rifaceva a criteri giustificativi tanto larghi (e tanto genericamente
formulati) da togliere alla regola gran parte del suo contenuto interdittivo:
imprimendo — per giunta — su tutta la materia un tono di diffusa opinabilita. Di qui -
pero — un sistema sostanzialmente equivoco; non scevro di accenti farisaici”.

18 Cfr. G. TOSI, op. loc. cit..

14 Cfr. M. FUMAGALLI BEONIO BROCCHIERI, Cristiani in armi, Laterza, Roma-
Bari, 2006, p. 24.

15 Sul contributo di Graziano, di Tommaso d’Aquino e di Francisco de Vitoria, oltre
alle gia citate opere di BELLINI, FUMAGALLI BEONIO BROCCHIERI e TOS], si veda
anche P. CONSORTI, L’avventura senza ritorno, Edizioni Plus, Universita di Pisa, 2004,
p- 24.

16 M. FUMAGALLI BEONIO BROCCHIER]I, op. cit., p. 38.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

producendo piuttosto un irrigidimento della retorica bellicista che
rende molto pit1 arduo porre termine ai singoli conflitti armati. E che la
nozione di guerra giusta presuppone sempre la presenza d’altra parte
della barricata di un nemico che sia ingiusto, barbaro o malvagio, cosi
come la nozione di guerra santa presuppone sempre che il nemico sia
un infedele o un eretico. Da cio discende che le guerre che assumono un
connotato religioso tendono ad essere particolarmente efferate anche
perché escludono sin da principio la possibilita di un esito negoziato:
esse sono guerre intrinsecamente refrattarie ai compromessi e agli
accordi perché indirizzate ad affermare la prevalenza dell'unico vero
Dio, guerre destinate a non fare prigionieri e a non avere termine se con
I’annientamento o la resa totale (la conversione) dei nemici. In questo
scenario, se possono darsi limiti, per quanto come visto nebulosi e
facilmente eludibili, alle cause che giustificano la guerra non possono
dettarsi condizioni che la facciano cessare oltre alla definitiva vittoria
del Bene sul Male!”.

E ci0o & ancora piu vero, sia detto per inciso, quando la guerra
religiosa e indirizzata contro l'eretico piuttosto che contro 1'infedele.
D’altra parte, come nota Piero Bellini, quel progressivo sfavore verso le
guerre di aggressione che, seppur lentamente, comincia a farsi strada
nel pensiero cattolico non produce nessuna influenza al momento di
tratteggiare il comportamento da assumere nei confronti di chi rinnega
la verital®. Al contrario, in questa ipotesi, la difesa dell’ortodossia e la
lotta nei confronti degli eversori interni viene perseguita senza alcun
limite e rimuovendo qualsiasi ostacolo di ordine etico che potesse
ingolfare 1’azione di bonifica della societa. Una impostazione non
troppo dissimile dagli orientamenti che ancora oggi continuano a
manifestarsi in quei settori del mondo musulmano che, pur restii a
recepire gli inviti del radicalismo islamico a intraprendere una guerra
santa contro 1'Occidente, si rivelano invece propensi a reprimere tutte
quelle posizioni critiche che sconfinano nel rifiuto della lettura ufficiale
dell’islam, o ad impedire forme di allontanamento e uscita dalla
religione, difendendo anche con l'applicazione della pena di morte la
purezza del messaggio religioso ritenuto originario e vero.

Ricapitolando  queste prime considerazioni, potremmo
sinteticamente affermare che la storia del diritto canonico in questo
settore si identifica con la storia della procedimentalizzazione della
guerra, ovvero della progressiva definizione di condizioni di

7 In questo senso D. ZOLO, Una ‘guerra globale’ monoteistica, in
www juragentium.unifi.it, p. 1.
18 P, BELLINI, op. cit., p. 115 ss..



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

legittimita, requisiti essenziali e modalita di svolgimento dello sforzo
bellico: un lungo percorso che essenzialmente pare finalizzato piu a
legittimare la guerra che a costruire le condizioni per la pace.

Un assetto che, a parte inevitabili variazioni di dettaglio, non
pare scalfito dal passare del tempo e, ancora nel secolo scorso, dimostra
di godere di buonissima salute, tant’e che la teoria della guerra giusta
trova nel primo novecento ripetute occasioni di applicazione nella sua
piu classica declinazione. Se oggi la lettura delle dichiarazioni dei
Pontefici del ventesimo secolo ci turba e ci indigna, in fondo, e solo per
la maggiore vicinanza degli avvenimenti che prendiamo in
considerazione e non certo per una deviazione dal percorso consolidato
del pensiero cristiano in materia. Certo € che a fronte della nascita e
della diffusione di movimenti pacifisti in ogni angolo del mondo, la
guerra continua a ricevere la benedizione dell’autorita religiosa, anche
quando e una guerra coloniale, come quella dell’Italia in Etiopial®, o
quando nasce da una sollevazione militare contro un governo legittimo,
come nel caso della Spagna?, e finanche (almeno in ipotesi) laddove
essa dovesse comportare 1'uso della bomba atomica?'. Lo stesso
Benedetto XV, pur lacerato dalle terribili notizie che giungevano dagli
angoli piti remoti del territorio europeo, e fermo nel denunciare I'inutile
strage che si consumava davanti ai suoi occhi, non si liberera mai dello
schema classico ereditato dai suoi predecessori?2.

Tutto cambia, invece, con il Pontificato di Giovanni XXIII. Se
cerchiamo un punto di frattura nella teologia della guerra, che abbiamo
cosi sommariamente descritto, ¢ alla Pacem in Terris che dobbiamo
guardare. Pur senza rinnegare esplicitamente l’elaborazione teorica
precedente, e condizionando le nuove conclusioni al mutare dei fattori
esterni e al proliferare delle armi di distruzione di massa, sara una

19 Guerra che Pio XI definira una giusta e necessaria guerra di difesa, imposta dalle
necessita demografiche del popolo italiano. Cfr. M. FUMAGALLI BEONIO
BROCCHIERLI, op. cit., p. 121. Peraltro non mancano interpretazioni contrapposte in
merito all’atteggiamento assunto dal Pontefice su questo conflitto; per un’accurata
ricostruzione del dibattito si rimanda a L. CECI, Santa Sede e guerra d’Etiopia: a
proposito di un discorso di Pio X1, in Studi storici, 2003/2, p. 511 ss..

20 Vedi A. BOTTI, “Guerre di religioni” e “crociata” nella Spagna del 1936-39, in M.
FRANZINELLI - R. BOTTONI (a cura di), Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle
armi” alla “Pacem in terris”, Il Mulino, Bologna, 2005, p. 357 ss..

21 Ancora nel 1955, Pio XII ammetteva, in occasione del suo messaggio natalizio,
che in casi straordinari si potesse far ricorso all’arma atomica. Cfr. M. FUMAGALLI
BEONIO BROCCHIERI, op. cit., p. 143.

2 D. MENOZZI, Ideologia di cristianita e pratica della guerra giusta, in M-
FRANZINELLI - R. BOTTONI (a cura di), Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle
armi” alla “Pacem in terris”, cit., p. 115 ss..



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

breve frase contenuta in questa enciclica (“percid in questa nostra
epoca, che si gloria dell’energia atomica, ¢ del tutto contrario alla
ragione che la guerra sia utilizzata per restaurare i diritti violati”?%) a
scardinare lo schema tradizionale e a trasformare la guerra in un evento
moralmente inaccettabile?.

La Pacem in Terris, prima, e la costituzione conciliare Gaudium et
Spes, poi (e, forse, un po’ meno nettamente?) rifiutano senza mezzi
termini la teoria della guerra giusta e proiettano il pensiero cattolico
verso una nuova dimensione, tanto da potersi affermare che a partire
dai due documenti appena citati comincia a formarsi il Dna pacifista
della Chiesa?. E che di vera svolta si tratti &€ dimostrato in special modo
dalle resistenze che una parte delle gerarchie ecclesiastiche oppongono
al recepimento effettivo di questi documenti. Si ricordi, in proposito,
che il tentativo di addomesticamento della Pacem in Terris comincia gia
al momento della sua traduzione in italiano?’, poiché l’assoluta
inconciliabilita tra guerra e ragione sancita dal testo latino (alienum est a
ratione) si trasforma immediatamente in una piu sfumata e generica
contrarieta nel testo riportato dall’'Osservatore Romano?® (“per cui
riesce quasi impossibile pensare che nell’era atomica la guerra possa
essere utilizzata come strumento di giustizia”).

Questa nuova fase, per quanto sofferta, ricevette ulteriore
impulso per opera di Papa Montini e di Papa Wojtyla. Sara Paolo VI a
coltivare la condanna della guerra e a rafforzare la scelta della pace
attraverso una miriade di dichiarazioni e di appelli, oltre che mediante
la decisione di indire una giornata mondiale per la pace; sara Giovanni
Paolo II a ribadire il rifiuto assoluto e intransigente nei confronti della

2 Faccio mia e ripropongo la traduzione dal testo latino di G. VERUCCI, Pace e
guerra nelle linee dei pontificati di Paolo VI e di Giovanni Paolo II, in M. FRANZINELLI —
R. BOTTONI (a cura di), Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle armi” alla “Pacem in
terris, p. 685 ss..

2 Cfr. G. GRAMPA, Sei vie per una religione non fanatica, in Pace diritti umani,
2006/1, p. 22 ss..

% Visto che, come sottolinea G. VERUCCI, op. cit., p. 686, la Gaudium et Spes,
adottata a distanza di appena due anni dalla Pacem in Terris, accompagna la condanna
alla guerra con il riconoscimento del diritto dei governi ad intraprendere azioni di
legittima difesa.

2 Cosi A. PAPISCA, C’e un diritto superiore al diritto umanitario, in Pace diritti umani,
2005/3, p. 7 ss..

2 Molto opportunamente un autore (P. CONSORTI, La rivincita della guerra,
Edizioni Plus, Pisa, 2003, p. 82, nota 14) segnala come altre traduzioni, nella specie
quelle in tedesco e in francese, siano ben pili rispondenti di quella italiana al testo
latino.

2 Si sofferma molto ampiamente sul punto, e con affermazioni interamente
condivisibili, G. ZIZOLA, L’ultimo trono, p. 59



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

guerra e a sintonizzare l'azione della Santa Sede sull’'onda dei nuovi
postulati teorici traendone le dovute conseguenze. Di enorme
importanza si rivela, da questo punto di vista, la condotta tenuta da
Giovanni Paolo II in occasione della prima guerra del Golfo. Non solo e
non tanto perché Papa Woijtyla guido l'intera Chiesa Cattolica verso
un’opposizione radicale alla guerra che poteva contare ben pochi
precedenti?, quanto soprattutto perché quella specifica azione militare,
originata dall’arbitraria invasione irachena del Kuwait, sembrava
possedere tutti i requisiti tradizionalmente richiesti per poter essere
considerata una guerra giusta o perlomeno un’applicazione del
principio di legittima difesa.

Eppure, l'azione di Paolo VI e Giovanni Paolo II non puo
considerarsi del tutto lineare. Se dalle prime impressioni si passa ad un
esame attento e approfondito del loro magistero, si riscontrano in
entrambi i pontificati oscillazioni e contraddizioni di un certo rilievo. E
gioco facile notare, per gli studiosi pit attenti, come le preoccupazioni
geopolitiche, gli echi della deterrenza, la lotta al comunismo, gli
strascichi della guerra fredda abbiano condizionato in piti occasioni le
dichiarazioni dei due Pontefici, stemperando complessivamente la forza
dei loro pronunciamenti in favore della pace3l. Quello che resta oggi sul
tavolo della storia e allora un quadro incerto, in cui sembrano
riassumersi le difficolta tradizionali della Chiesa cattolica stretta da un
orientamento naturale verso la pace e da un ruolo pubblico e politico
che richiede 'accettazione di ogni fenomeno umano, anche quello della
guerra, 0 - come scrive Prosperi - condizionata da un’ambiguita di
fondo tra la tentazione della crociata e la spinta dello spirito evangelico
della fraternitas32.

A conclusione di questo paragrafo, e prima di compiere ["ultimo
passo verso l'attualita, pare essere opportuno segnalare come nei
medesimi anni — gli anni ‘60 del secolo scorso - in cui la Chiesa
finalmente e coraggiosamente intraprendeva questo accidentato
cammino pacifista, all'interno del mondo islamico si assisteva alla
nascita di posizioni teoriche chiaramente ed esplicitamente belliciste3?,

2 Sul punto si veda E. CHIAVACCI, Guerra ingiusta, in Rivista di teologia morale,
1991, p. 159 ss..

30 P. CONSORT]I, La rivincita della guerra, cit., p. 72.

31 Cfr., per tutti, G. VERUCCI, op. cit., p. 699 ss..

32 A. PROSPERI, “Guerra giusta” e cristianita divisa tra cinquecento e seicento, in M.
FRANZINELLI - R. BOTTONI (a cura di), Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle
armi” alla “Pacem in terris”, cit., p. 44-45.

33 Sul fenomeno del fondamentalismo islamico ritornerd ampiamente nei prossimi
paragrafi. Per un primo riferimento agli avvenimenti degli anni ‘60 e all'influenza che

10



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

cosi che nello stesso periodo in cui si giungeva in ambito cattolico a
proclamare il rifiuto della guerra assumendo le necessarie conseguenze
sul piano pratico - e siamo ormai all'inizio degli anni "90 - nell’altro
campo iniziava a udirsi il richiamo a quella guerra santa che era da
tempo confinata negli scaffali polverosi della storia.

3 - Gli sviluppi piu recenti: l'ingerenza umanitaria e la riemersione
della guerra giusta

Il novecento, secolo breve scandito in ogni suo passaggio cruciale da
guerre e rivoluzioni, e anche il secolo che generato un diritto
internazionale basato sul riconoscimento della sovranita dei singoli
Stati e sulla messa al bando della guerra, considerata ammissibile, ai
sensi dell’art. 51 della Carta dell’'Onu, solo nel ristretto ambito della
legittima difesa contro una aggressione in atto. Piu di recente, come &
ampiamente noto, questo assetto ha dovuto fare i conti con
l'apparizione di conflitti definiti in maniera tanto innovativa quanto
generica®, e di volta in volta presentati come operazioni di ingerenza
umanitaria, mantenimento della pace, prevenzione dei conflitti,
costruzione della pace (peace building), imposizione della pace (peace
enforcement) intervento umanitario o polizia internazionale.

L’analisi e la valutazione di queste nozioni non puo rientrare tra
gli obiettivi di questo saggio, ma si ritiene comunque necessario
sottolineare come al di la degli scopi, generalmente condivisibili, che la
scelta di intraprendere operazioni del genere intendeva raggiungere — e
fondamentalmente sintetizzabili nella tutela internazionale dei diritti
dell'uomo — gli interventi di questo tipo abbiano condotto a vanificare il
principio della non ingerenza negli affari interni dei singoli ordinamenti
e ad ammettere la sospensione della sovranita degli Stati in nome della
difesa di valori universali, o anche di valori semplicemente ritenuti tali
da una parte dell'umanita. Un’evoluzione che apre scenari complessi
quanto delicati, manifestandosi il pericolo che dietro all’azione
umanitaria variamente declinata si nasconda un disegno egemonico di
alcuni Stati e di alcune culture, e che comunque riporta indietro di
qualche secolo le lancette della storia®®, sebbene tale percorso a ritroso

essi hanno prodotto sugli sviluppi successivi del radicalismo islamico rimando a G.
KEPEL, Il profeta e il faraone, Laterza, Roma-Bari, 2006.

34 Sebbene non siano mancati i tentativi di precisare le condizioni che rendono
legittimi questi interventi. Tra gli interventi pili interessanti della dottrina va
segnalato quello di A. CASSESE, Le cinque regole per la guerra giusta, in AA. VV,,
L'ultima crociata? Ragioni e torti di una guerra giusta, I libri di Reset, Roma, 1999, p. 28.

3% P CONSORTI, L'avventura senza ritorno, cit., p. 21

11



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

venga sapientemente occultato mediante la retorica della tutela della
liberta delle minoranze o della salvaguardia della democrazia3¢.

Il principio cosi ambivalente, suggestivo quanto pericoloso, di un
uso della forza a carattere umanitario deflagra con il suo dirompente
carico di implicazioni anche nel mondo cattolico, rimettendo in moto
quelle millenarie contraddizioni cui abbiamo fatto riferimento in
chiusura del paragrafo precedente e su cui ora dobbiamo ritornare. Se
nell'immaginario collettivo andava sedimentandosi l'idea di una Chiesa
definitivamente attestata sul ripudio radicale della guerra, la realta
effettiva delle cose continuava a essere molto piu fluida. In fondo, la
svolta impressa dalla Pacem in Terris non € mai stata completamente
metabolizzata dalla Chiesa cattolica, cosi che il rifiuto della guerra ha
coesistito per un certo lasso di tempo con la ciclica riproposizione della
teoria della guerra giusta®”. Un’ambiguita che ha permesso a settori
contrapposti del mondo cattolico di fondare la propria azione su quella
parte del magistero che meglio si attagliava alla propria sensibilita, cosi
che se una miriade di associazioni e movimenti irrorava della propria
spiritualita il movimento pacifista internazionale, contemporaneamente
non mancavano coloro i quali potevano agevolmente sostenere che la
Chiesa cattolica non aveva mai cessato di ribadire 1'insegnamento
millenario della liceita della guerra al ricorrere di precise condizioni®.

Tali contraddizioni esplodono fragorosamente all’inizio degli
anni '90, quando l'accelerazione degli eventi che segue alla caduta del
muro di Berlino produce una equivalente accelerazione dell’attivita
della diplomazia vaticana. La teoria della guerra giusta si reincarna
improvvisamente nella formula della guerra umanitaria®® creando una
sorta di corto-circuito nel pensiero delle gerarchie ecclesiastiche,
impegnate da un lato nella condanna della guerra “senza se e senza

% Risulta illuminante da questo punta di vista la lettura del report su “democrazia
e mondo arabo” redatto da una task force indipendente nel 2005 (ora in M.
ALBRIGHT - V. WEBER - S. COOK, La democrazia nel mondo arabo, Rubbettino,
Soveria Mannelli, 2006) in cui senza molti giri di parole si riconosce che la scelta di
promuovere la democrazia in questa area del mondo risponde, prima ancora che a
motivazioni etiche, alla convinzione che in tal modo meglio si garantirebbero gli
interessi economici degli Stati Uniti.

37 11 riaffacciarsi della teoria della guerra giusta in alcune importanti dichiarazioni
delle gerarchie ecclesiastiche durante gli anni ‘80 e puntualmente rilevato da G.
ZIZOLA, op. cit., p. 62 ss..

3 Cosl, per tutti, R. DE MATTEI, Guerra santa, guerra giusta, Piemme, Casale
Monferrato, 2002, p. 26 ss.. Non a caso nella ricostruzione operata da questo autore la
Pacem in terris, e pilt in generale il Pontificato di Giovanni XXIII, viene saltato a pie
pari.

% G. ZIZOLA, op. cit., p. 67.

12



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

ma” e, dall’altro lato, nella delimitazione degli spazi in cui pud o deve
riconoscersi 1'uso della forza. Cosi nel giro di pochi mesi Giovanni
Paolo II sancisce (12 gennaio 1991) la proscrizione della guerra e il
Cardinale Sodano, segretario di Stato, afferma (6 agosto 1992) la
legittimita dell’intervento (militare) umanitario nell’ex Jugoslavia.

Non mancano in dottrina alcuni pregevoli tentativi di valorizzare
la distinzione che il pontefice introduce tra guerra e ingerenza
umanitaria per spiegare il diverso atteggiamento che la Chiesa assume
nei confronti dell’'una e dell’altra, distinzione che si appunterebbe sulla
peculiarita dei fini (disarmare l'aggressore), delle motivazioni (solo
dopo aver esperito ogni altra possibile strada) e delle modalita di
realizzazione (circoscritta nel tempo) che connoterebbero l'ingerenza
umanitaria*!. L’autonomia della nozione di ingerenza umanitaria, che
peraltro non necessariamente implicherebbe 1uso delle armi, si
consoliderebbe nel successivo svolgimento del magistero pontificio e
troverebbe la sua definitiva sistematizzazione nel messaggio per la
giornata della pace del 2000, laddove Giovanni Paolo II chiarisce che
non puo esservi pace vera senza rispetto dei diritti umani e che gli
interventi di questo tipo debbono essere intesi come iniziative limitate,
volte a sostenere i diritti delle popolazioni civili e non a sconfiggere un
ipotetico avversario, sebbene la necessita di impedire stragi o genocidi
possa legittimare il ricorso alla forza*2.

E, per l'appunto, un tentativo nobile e generoso di un autore
particolarmente sensibile ai temi della pace, che si spinge fino a leggere
nelle parole del Pontefice I'abbandono definitivo della concezione della
guerra giusta*3, ma che, al di la della sua maggiore o minore
fondatezza, risulta immediatamente contraddetto dai documenti
ufficiali successivamente adottati dalla Santa Sede. Tra essi il pit1 netto e
preciso va considerato il Nuovo Catechismo della Chiesa cattolica che,
al paragrafo 2309, ripropone esplicitamente la dottrina della guerra

40 La contraddizione insanabile che corre tra le due dichiarazioni € colta da F.
MARGIOTTA BROGLIO, Il Papa e la guerra. Nuovi orientamenti dottrinali sul diritto di
intervento umanitario, in Rivista di studi politici e internazionali, 1992, p. 500 ss.. Nello
stesso senso si esprime anche G. VERUCCI, op. cit., p. 711 ss..

4 P. CONSORTI, L'avventura senza ritorno, cit., p. 137 ss.. Nello stesso senso, ma
con diversita di argomentazioni, A. CANAVERO, I Papi e la pace nel XX secolo, in A.
GIOVAGNOLI (a cura di), Pacem in Terris. Tra azione diplomatica e guerra globale,
Guerini e associati, Milano, 2003, p. 60 ss..

22 P. CONSORTI, L’avventura senza ritorno, cit., p. 146 ss..

43 Del tutto opposto il giudizio di D. ZOLO, Una guerra globale monoteistica, cit., p. 1,
secondo cui proprio in occasione dell'intervento militare della Nato contro la
Repubblica federale jugoslava il magistero della Chiesa cattolica avrebbe confermato e
rivitalizzato la teoria della guerra giusta.

13



= Stato, Chiese e pluralismo confessionale

4‘" ’

'.-
M arz0 2008 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

giusta, specificando come il ricorso alla guerra di difesa debba
considerarsi pienamente legittimo qualora il danno causato
dall’aggressore sia durevole, grave e certo, gli altri mezzi di reazione
siano impraticabili o efficaci, vi siano fondate condizioni di successo e,
infine, il ricorso alle armi non provochi mali e disordini piti gravi.

Il messaggio inviato da Benedetto XVI in occasione della giornata
mondiale della Pace del 2006 appare, in questo senso, particolarmente
significativo. Papa Ratzinger richiama Il’altissimo insegnamento di
Paolo VI e Giovanni Paolo II ma non quello di Giovanni XXIII, cita a
piene mani la Gaudium et Spes ma ignora la Pacem in Terris, condanna la
violenza inutile e le sofferenze evitabili ma non la guerra in sé. Il primo
messaggio del nuovo Pontefice sul tema della pace e della guerra
appare complessivamente inadeguato rispetto alla tragicita dei tempi e
all’evoluzione dello scenario geopolitico, esso invita tutti al rispetto del
diritto internazionale umanitario ma non sollecita il mondo a unirsi al
ripudio della guerra*, attenuando cosi la forza dei messaggi di
Giovanni Paolo II e il tono quasi apocalittico®® delle sue ultime
dichiarazioni sul tema.

Una linea riduttiva, un tono prudente, che divengono ancora pitt
marcati nel messaggio inviato da Benedetto XVI in occasione della
giornata mondiale della pace del 2007, laddove il giudizio negativo nei
confronti della guerra si accompagna alla disincantata presa d’atto della
sua salda e persistente presenza nella storia dell’'umanita, tanto che la
preoccupazione del pontefice e tutta rivolta verso 1'osservanza del
diritto internazionale umanitario, ovvero al rispetto di alcune regole di
condotta durante lo svolgimento dei conflitti, e verso la riduzione dei
danni prodotti dagli scontri bellici piti che verso la condanna assoluta
della guerra. Una prudenza che stride con il rinnovarsi, in quel
medesimo testo, del rigido giudizio nei confronti dell’aborto e della
procreazione, crimini assoluti che non conoscono eccezioni o
comprensione. Secondo Benedetto XVI “la pace ha bisogno che si
stabilisca un chiaro confine tra cio & disponibile e cid che non lo ¢”, ma
si consolida I'amara impressione che tra cio che rientra nella categoria
del disponibile vi sia proprio, e paradossalmente, la stessa pace.

In ogni caso, quel che mi sembra accertato & che l'apparizione e
la successiva utilizzazione del concetto di ingerenza umanitaria abbiano
riaperto la porta del paradiso alla guerra, posto che il consolidarsi della

# Su questi, ma anche su altri passaggi del messaggio di Benedetto XVI, si
appuntano le perplessita manifestate da A. PAPISCA, op. cit., p. 7 ss..

4 Penso in particolar modo al messaggio per la giornata mondiale della pace del
2005. 11 testo di questo messaggio, cosi come quello di tutti gli altri interventi papali
citati, puo essere letto sul sito www.vatican.va.

14



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

suddetta nozione in definitiva restituisce all'uso delle armi quella
legittimita, e ancora di piti quella eticita, che la guerra, a prescindere dal
contesto che la originava, sembrava aver definitivamente perduto.
Dimenticata ogni preoccupazione per il potenziale distruttivo delle
armi moderne, accantonata la speranza di poter bandire la violenza dai
rapporti tra gli Stati, la guerra riacquista il suo posto nella teoria politica
della Santa Sede, configurandosi nuovamente come una possibilita:
tragica, certo, ma pur sempre lecita, se non doverosa, al ricorrere di
determinate condizioni

E, dunque, il giudizio delle gerarchie ecclesiastiche su ogni
singolo conflitto bellico torna a doversi orientare in base alla risoluzione
di delicate questioni giuridiche (e possibile l'ingerenza umanitaria
senza il consenso delle popolazioni nel cui nome si predispone
'intervento?), ovvero a dipendere dall’accertamento della sussistenza
dei requisiti richiesti dal magistero per dichiararne la liceita (in cosa
consiste l'ingiustizia dell’aggressione che legittima la reazione?), o
ancora a modularsi in ragione della diversa estensione che si riconosce
all'intervento armato riparatore. La grande frattura con la tradizione
aperta dalla Pacem in terris sembra definitivamente ricomposta e 1'unica
innovazione rilevante rispetto al passato consiste nella circostanza che
la definizione e l'interpretazione delle condizioni che rendono lecita
lI'ingerenza umanitaria non spetta piu alla Chiesa cattolica né sono da
essa rivendicate. Il tempo ha cancellato I’ambizione (che, anche in tempi
non troppo lontani, aveva condotto la dottrina cattolica ad attribuire al
Papa le vesti di un vero e proprio arbitro della pace e della guerra*) di
ricondurre all’interno delle prerogative dell’autorita ecclesiastica il
potere supremo di regolare le controversie internazionali e
I'insegnamento degli ultimi Pontefici e perfettamente concorde
nell'invocare che questo ruolo sia assunto e sia svolto da una autorita
internazionale?’.

Ma forse nemmeno questo approdo e quello definitivo. La
perdurante difficolta di procedere ad una elaborazione condivisa e
praticabile dei requisiti che permettano di distinguere tra una guerra
umanitaria “genuina” da una guerra umanitaria “falsa” indebolisce
I'azione delle istituzioni internazionali e inevitabilmente comporta che
tale compito venga arbitrariamente esercitato dalle grandi potenze*s; la

% Rivendicazione, invero, costantemente presente nel magistero dei pontefici
almeno fino al Concilio Vaticano II, come sottolinea ripetutamente D. MENOZZI,0p.
cit., p. 110 ss..

47 P. CONSORT], La rivincita della guerra?, cit., p. 77.

% D. ZOLO, L’intervento umanitario fra etica e diritto internazionale, in
www juragentium.unifi.it, p. 8.

15



= Stato, Chiese e pluralismo confessionale

4‘" ’

'.-
M arz0 2008 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Chiesa registra questa perdita di autorevolezza dell’Onu e adegua
prontamente la sua visione. Cosi, il 1° dicembre del 2007, incontrando i
rappresentanti delle organizzazioni non governative di ispirazione
cattolica, Benedetto XVI non ha esitato a mettere in discussione
I'operato dell’Onu e a legare le debolezze di questo organismo ad un
eccesso di relativismo che da tempo ne pregiudicherebbe l’azione, quasi
che linefficacia degli strumenti predisposti dalla comunita
internazionale per garantire la convivenza pacifica tra i popoli dipenda
da una mancanza di eticita nelle politiche dell'Onu, troppo
condizionate da interessi temporali e poco attente agli insegnamenti
della dottrina sociale della Chiesa. Papa Ratzinger si ferma qui, ma tra
le righe del suo discorso non pud non scorgersi anche l'indicazione
della medicina con cui curare le debolezze della comunita
internazionale, cui servirebbero robuste iniezioni di verita e un pronto
recupero della legge morale naturale. All’orizzonte compare gia l'idea
di una Chiesa a cui venga restituito dagli Stati il compito di fungere da
guida illuminata per tutti gli uomini di buona volonta e il potere di
fornire valori condivisi, ovvero di decidere cosa e giusto e cosa e
sbagliato, cosa € morale e cosa invece non lo é.

4 - L'Islam e la guerra tra contraddizioni secolari e nuove
frammentazioni

Pitt che un termine, jihad € un puzzle di impossibile soluzione,
composto com’e da pezzi strenuamente refrattari ad ogni tentativo di
incastro o conciliazione. Questa semplice parola, evocata ormai da
qualche anno in ogni angolo del mondo, indica, come e noto, un
fenomeno altamente complesso e gia di ardua definizione, posto che il
suo contenuto dipende dalla relazione intercorrente tra le molteplici
disposizioni  (singolarmente = ambigue e  complessivamente
contraddittorie) contenute nel Corano e le risultanze ascrivibili ad una
tradizione spesso piegata a finalita strumentali e contingenti. Una
tensione che si protrae da secoli e che consegna all’attualita un termine
facilmente modulabile a seconda delle esigenze, buono per ogni uso,
anche il piu efferato e crudele.

Senza dubbio la meccanica identificazione tra jihad e guerra santa
e fuorviante* e polarizza su un unico versante un termine che invece
viene utilizzato dal Corano per indicare una sorprendente vastita di
comportamenti. Secondo una parte consistente della dottrina, il
significato originario di jihad e quello di sforzo, designando l'impegno

4 Cosi M. RUTHVEN, Islam, Einaudi, Torino, 1999, p. 115.

16



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

spirituale cui e tenuto ciascun credente nella realizzazione e nel
rafforzamento del comando religioso®. Cido nondimeno, il Corano - e
ancor pitt la Sunnah, ovvero l'insieme dei racconti (hadith) della vita del
Profeta - dedica una speciale attenzione al tema della guerra contro i
miscredenti, disciplinando puntigliosamente la condotta militare che i
musulmani devono osservare, le motivazioni che giustificano I'evento
bellico, i soggetti chiamati a combattere e quelli legittimamente esentati,
la spartizione del bottino e via dicendo.

Accanto a questa principale bipartizione, che permette di
attribuire al termine jihad il duplice significato di sforzo di
perfezionamento spirituale e di guerra santa contro 1'infedele®!, si
colloca un’articolata catalogazione delle forme con cui lo jihad puo
essere realizzato. Nel pensiero islamico classico si distinguono quattro
tipi di jihad, da compiere rispettivamente con 1’animo, con la parola, con
le mani e con la spada®. I primi tre casi rientrano nel cosiddetto grande
jihad, ovvero un impegno di carattere etico che deve essere finalizzato al
perseguimento del bene e alla sconfitta del male, l'ultima ipotesi invece
esaurisce il piccolo jihad, ovvero il jihad militare, la guerra santa. E
preme subito precisare che non ogni azione bellica intrapresa dai
musulmani puo essere considerata tale, richiedendo il diritto islamico
che essa venga indirizzata al perseguimento di precisi obiettivi: la
difesa contro un’aggressione o la propaganda della fede®. Ancora pit
precisamente, secondo David Cook il jihad richiede che la guerra sia
autorizzata da un rappresentante legittimo della comunita musulmana
per una questione di capitale importanza per l'intera comunita islamica
e contro un nemico dichiarato dei musulmani®.

L’introduzione dei suddetti requisiti ripropone nell’Islam il
medesimo schema gia visto all’opera nel diritto canonico, sancendo una
divisione tra guerra lecita e illecita che apparentemente restringe lo
spazio riservato allo scontro militare ma che di fatto apre la questione
dell’interpretazione delle condizioni richieste, con la possibilita che
I'applicazione pratica svuoti la delimitazione apposta in via teorica e
che il mandato religioso renda piti aspro il ricorso alla guerra.

% Cfr. G. KEPEL, Fitna, Laterza, Roma-Bari, 2004, p. 273; G. VERCELLIN, [ihad,
Giunti, Firenze, 1997, p. 24; W.M. WATT, Breve storia dell’Islam, Il Mulino, Bologna,
2001, p. 71; H. KUNG, Islam. Passato, presente, futuro, Rizzoli, Milano, 2005, p. 711 ss..

51 Duplicita di significato che non & del tutto estranea alla tradizione cattolica, come
opportunamente evidenzia M. FUMAGALLI BEONIO BROCCHIER]I, op. cit., p. 10.

52 G. VERCELLIN, op. cit., p. 20.

5 M. CAMPANINI, Islam e politica, Il Mulino, Bologna, 2003, p. 128. Nello stesso
senso V. FIORANI PIACENTINI - G. LIGIOS, Il pensiero militare nel mondo
musulmano, Franco Angeli, Milano, 1996, p. 18.

% D. COOK, Storia del jihad, Einaudi, Torino, 2007, p. 20.

17



= Stato, Chiese e pluralismo confessionale

4‘" ’

'.-
M arz0 2008 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Ma prima di approfondire questo tema dobbiamo notare come la
distinzione cui abbiamo appena fatto riferimento tra grande e piccolo
jihad produca delle ricadute di non poco conto. Difatti, solo nella prima
ipotesi saremmo di fronte ad un obbligo che riguarda tutti i musulmani
e che chiama ogni fedele, in qualsiasi luogo e condizione venga a
trovarsi, all'impegno spirituale, alla dedizione religiosa, al
combattimento etico. Quando, invece, il combattimento sulla via di Dio
assume le vesti dell'impegno militare, allora a essere obbligata sarebbe
lI'intera comunita e non il singolo fedele, cosi che non ogni credente &
chiamato a impugnare le armi e a scendere sul campo di battaglia. Tale
costruzione teorica, benché saldamente consolidata nella tradizione
islamica, & seccamente rifiutata da alcuni tra i movimenti islamisti
attualmente pit noti. In particolare, elemento centrale della propaganda
di Al-Qaeda e proprio la chiamata alle armi di tutti i veri credenti,
ritenendosi che il jihad debba considerarsi come un obbligo individuale
almeno fino a quando l’esercito musulmano non abbia raggiunto il
numero di combattenti necessari a sconfiggere il nemico®.

Quest’ultima considerazione ci chiama a fare i conti con le tante
sfaccettature del pensiero islamico in ordine all’'uso della forza. Come
c’e una teologia canonica della guerra giusta c’e una teologia islamica
della guerra santa e quindi una progressiva elaborazione di regole,
limiti e divieti. Ma in questo caso le ambiguita e le oscillazioni
affondano le proprie radici in una disciplina coranica quanto mai
contraddittoria. E le contraddizioni tra le disposizioni religiose si
ripercuotono lungo tutto l'arco della storia, trasformandosi in accesi
contrasti tra opposte visioni della politica e inconciliabili letture dei
rapporti tra gli esseri umani. Se i movimenti fondamentalisti
selezionano tra i tanti passi che si occupano di jihad il famoso versetto
che dispone di uccidere gli idolatri dovunque si trovino® e ritengono
che esso annulli ogni altra disposizione in materia, non mancano le tesi
che utilizzando la stessa metodologia, ma privilegiando altri versetti,
ribaltano gli approdi conclusivi di questa impostazione.

Questa seconda strada, che potremmo definire come una lettura
buonista, o comunque riduttiva, della disciplina islamica della guerra,
non convince del tutto. Essa, pur sostenuta da autorevoli studiosi del
mondo islamico®” e spesso argomentata con straordinaria finezza

5 Cfr. O. SAGHI, Osama Bin Laden: l'icona di un tribuno, in G. KEPEL (a cura di),
Al-Qaeda. I testi, Laterza, Roma-Bari, 2006, p. 25.

56 Corano, IX, 5.

5 Si veda, per tutti, R. BONNEY, Jihad from Coran to Bin Laden, Palgrave
Macmillan, New York, 2004.

18



= Stato, Chiese e pluralismo confessionale

4‘" ’

'.-
M arz0 2008 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

teorica e stilistica®, sembra perdere il necessario rigore logico-giuridico
per piegarsi al desiderio di raggiungere una conclusione che possa
essere facilmente accettata da tutti. Cosi, gli autori in questione
insistono nel distinguere tra guerra di difesa e guerra di aggressione -
sostenendo che solo la seconda sarebbe legittima per I'Islam - o tra
politeisti e Gente del libro (cristiani ed ebrei) - ricordando come il
Corano riconosca ai secondi la facolta di stipulare un patto di
protezione che toglierebbe ogni liceita allo scontro armato -, per
dimostrare che il testo sacro restringerebbe in maniera significativa la
possibilita di far ricorso alla guerra.

Ma tali precisazioni, pur corrette di per sé, non possono essere
estrapolate da un contesto che presenta altrettante previsioni di segno
inverso e che, ad esempio, chiamano i musulmani a combattere contro
la Gente del libro finché non vi sia piti scandalo e non trionfi la vera
religione®. Né si puo tacere la circostanza che i motivi che giustificano
la proclamazione della guerra santa sono talmente vaghi da permettere
in ipotesi un ricorso illimitato alle armi. Se si deve combattere e morire
per la propaganda della fede & agevole poter sostenere che non dovra
esserci pace fintanto che vi saranno luoghi che non soggiacciono
all’applicazione della shari’a.

Mi pare piu opportuno, allora, fermarsi sulla soglia di questa
intricato dedalo normativo e semplicemente prendere atto
dell’esistenza di comandi contradditori e regole di segno opposto®. La
questione, in fondo, & ancora aperta. La guerra santa sta nell'Islam:
nella sua storia, nel suo apparato giuridico-religioso. Ma i modi di
questa presenza non sono definiti per sempre, dipendendo in ultima
analisi dal prevalere di una o dell’altra delle tante anime che
compongono il mondo islamico.

Piu di tutte le altre, due questioni condizionano 1’estensione della
nozione di guerra santa e le sue potenziali applicazioni pratiche nella
attuale situazione®l. Su di esse, dunque, concentreremo la nostra
attenzione.

% Penso, in particolar modo, al prezioso lavoro di M. CAMPANINI, Islam e politica,
cit, che pur non essendo interamente dedicato alla guerra santa, si attarda
ripetutamente sul tema di nostro interesse.

59 Corano, III, 64.

60 Si ricordi che la presenza di norme contraddittorie all’interno del testo sacro (cosi
come il possibile contrasto tra quanto previsto nel Corano e quanto riportato nella
Sunnah), & pacificamente ammessa dai giuristi islamici e viene spiegata con il carattere
progressivo della rivelazione. Sul punto, per tutti, M. CAMPANINI, II Corano e la sua
interpretazione, Laterza, Roma-Bari, 2004.

61 Sebbene non manchino ulteriori elementi di enorme interesse. Si pensi, con
riferimento ai comportamenti da assumere durante il conflitto, al problema della

19



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

In primo luogo, occorre fare i conti con quello che potremmo
presentare come il problema dell’autorita e che contiene a sua volta
almeno due profili di cruciale rilevanza. Punto nodale del concetto di
guerra santa ¢ la sua proclamazione da parte di un’autorita legittima
dell’Islam, cid comporta secondo il pensiero islamico classico che solo il
capo della comunita possa dichiarare validamente il jihad®?. Un assetto
apparentemente lineare che perd entra in crisi gia nel momento in cui
finisce la secolare esperienza storica del califfato, per poi implodere
completamente quando segmenti consistenti delle societa islamiche
smetteranno di riconoscere la legittimita delle autorita che detengono il
potere, tanto spirituale quanto temporale. Evidentemente, i movimenti
islamisti agiscono sulla scia di questa critica e si appropriano di un
potere che non spetterebbe loro per reagire a quello che ritengono un
vero e proprio tradimento dell’Islam da parte dei soggetti che occupano
i vertici delle rispettive societa.

Ancor pit in generale, la questione si ripropone quando si passa
a individuare il soggetto che deve risolvere questa controversia o
comunque valutare la ricorrenza di tutti gli altri requisiti richiesti per la
proclamazione della guerra santa. E che tra le principali caratteristiche
dell’Islam vi & quella di essere una religione senza centro, senza dogma
e senza neppure una lettura ortodossa e ufficiale dei comandi e dei
divieti spirituali, cosi che la forza di una qualsiasi interpretazione sta
tutta nel prestigio di chi la propone o nel numero di coloro che si
sentono ad essa vincolati®3. Se 1’assenza di un autorita centrale ha
garantito per molti secoli alle societa islamiche la difesa di una vitale
flessibilita del suo diritto e la permanenza di un prezioso pluralismo®,
la crisi in cui esse versano da molti decenni ha trasformato questa
caratteristica in un fattore di frammentazione e confusione. L’Islam
attuale, in questo come in altri settori, si spezzetta continuamente in
tante piccole minoranze, si frantuma in una molteplicita di distinguo
che rendono plausibile le piti ardite interpretazioni e agevolano la
diffusione di correnti dottrinali di ogni tipo.

legittimita religiosa degli atti di terrorismo indiscriminato in ragione del divieto
religioso (cfr. AL-BUHARI, Detti e fatti del Profeta dell’Islam, Utet, Torino, 2003, p. 390)
di uccidere donne e bambini; o, ancora, con riferimento ai limiti soggettivi del jihad, al
recente coinvolgimento di donne musulmane in atti terroristici a fronte del chiaro
divieto espresso dal diritto islamico (AL-BUHARI, op. cit., p. 388) in ordine alla
possibilita di una partecipazione femminile allo scontro militare.

62 Sul punto, per tutti, G. VERCELLIN, op. cit., p. 32.

63 Cfr. M. CAMPANINI, op. cit., p. 24 ss..

64 Pit1 in generale, sulle vie del mutamento del diritto islamico si veda S. FERRARI,
Lo spirito dei diritti religiosi, Il Mulino, Bologna, 2002, p. 167 ss..

20



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

Ovviamente, in un contesto del genere, le pronunce divergenti
da parte degli esperti giuridico-religiosi, tutti legittimati peraltro ad
emanare una fatwa che regoli la vicenda sottoposta alla loro attenzione,
sono destinate a riprodursi all’infinito. Cosi & accaduto, ad esempio, in
occasione della prima guerra del Golfo, quando alcuni autorevoli imam
ritennero legittima la presenza delle truppe americane nei pressi dei
luoghi santi dell’Islam nello stesso momento in cui altri prestigiosi
esponenti del mondo islamico la ritenevano gravemente offensiva e
chiamavano di conseguenza l'intera umma alla guerra santa®. E fin
troppo scontato osservare che indicazioni cosi divergenti non possono
coesistere e sono destinate a creare solchi difficilmente colmabili.
D’altra parte, ’assordante retorica jihadista di alcune correnti islamiste,
come vedremo, intende portare la guerra dentro le societa islamiche
prima ancora che mobilitare le masse per difendere la fede aggredita
dai miscredenti®.

La proclamazione del jihad presuppone che il combattimento
venga indirizzato contro gli infedeli e per il trionfo dell'Islam. Cio, e
siamo al secondo punto, ci conduce verso la tradizionale divisione del
mondo in un territorio dell’Islam - in cui e applicata la shari’a e il
governo ¢ musulmano - e in un territorio della guerra - in cui I'Islam e
sottomesso e in cui il diritto religioso non informa la legge dello Stato.
Quest’'ultima situazione dovrebbe cessare, secondo gran parte della
dottrina classica, attraverso la conversione dei non credenti, la loro
sottomissione oppure, per l'appunto, mediante la conquista del
territorio e l'esportazione della shari’a. La crudezza di questa
ricostruzione e temperata dal riconoscimento di una terza posizione,
quella della tregua, che permetterebbe alle societa islamiche e a quelle
non islamiche di poter convivere pacificamente, sia pure in maniera
non definitiva.

Precisato che non mancano serrate contestazioni alla correttezza
e alla perdurante vigenza dell'insegnamento tradizionale®, si tratta ora
di comprendere quale sia la classificazione attribuita alle odierne societa
occidentali. Invero, anche sotto questo profilo si ripropongono le
profonde fratture che segnano la vita dell’Islam ma, nell'impossibilita
di richiamare tutte le principali correnti, ritengo utile accennare ad
alcune posizioni contrapposte che sono andate maturando nella

65 Cfr. K. KLIENZER, Fondamentalismi religiosi, Carocci, Roma, 2003, 116 ss.

% In questo senso, G. KEPEL, Fitna, cit., 274.

67 T. RAMADAN, L’Islam in Occidente, Rizzoli, Milano, 2006, p. 91 ss., ad esempio,
segnala che essa si basa solo su alcuni hadith senza trovare nessun riscontro nel
Corano e sostiene con decisione che essa avrebbe comunque perso alcun significato
giuridico, in quanto strettamente legata al contesto geo-politico in cui fu elaborata.

21



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

medesima area ideologica. Per i Fratelli musulmani, che pure fanno
parte della galassia dell’Islam radicale, gli Stati europei, concedendo ai
musulmani la liberta di culto e la liberta di agire secondo le proprie
convinzioni, non possono essere considerati uno spazio ostile®s; per i
salafisti 'Europa e terra della tregua, per cui pur differendo dall'idea
dei Fratelli musulmani che gli immigrati di fede islamica possano
partecipare alla vita pubblica e anzi invitandoli a conservare una rigida
separazione con il resto della societa, entrambe le correnti ritengono del
tutto illegittimo qualsiasi atto violento contro questi Paesi e
condannano fermamente gli attentati terroristici compiuti in nome
dell’Islam®. Al contrario, per i gruppi jihadisti, I'Occidente, luogo della
miscredenza, non pud che rappresentare la terra della guerra: il
combattimento non riconosce alcun confine e I’'Europa €& coinvolta a
pieno titolo in questa lotta globale.

Come si evince agevolmente da queste brevi considerazioni, la
nozione classica di guerra santa ¢ duramente messa alla prova dagli
sconvolgimenti in atto negli ultimi anni. L"ultimo jihad a poter rientrare
a pieno titolo nella tradizione secolare dell’lslam fu proclamato
dall'impero ottomano allo scoppio della prima guerra mondiale con lo
scopo di spingere tutti i musulmani a combattere contro le potenze
nemiche di quello che sarebbe divenuto anche l'ultimo grande califfato
della storia’0. Successivamente il jihad fu riproposto con andamento
ciclico da parte dei gruppi di resistenza islamica in chiave
anticolonialista o comunque panislamica’’. Ma nell'uno come nell’altro
caso, le esortazioni alla guerra santa riscossero un’accoglienza fredda e
ben poche adesioni.

Ben diversa sara la reazione quando ad invocare la guerra santa
saranno, a partire dalla fine degli anni ‘80 del secolo scorso, i gruppi
radicali che gia da qualche decennio si agitavano in numerosi Paesi
orientali. La nascita del fondamentalismo”2 islamico, infatti, va molto
retrodata nel tempo e va fatta risalire alla percezione da parte delle elité
musulmane dello stato di arretratezza in cui versava l'Islam all’inizio
del Novecento. La corrente principale di questo movimento ¢ quella

8 T. RAMADAN, op. cit., p. 100.

6 G. KEPEL, Fitna, cit., p. 242 ss..

70 G. VERCELLIN, op. cit., p. 48.

I M. CAMPANINI, op. cit., p. 182.

72 ]] termine fondamentalismo viene utilizzato nel testo, sulla scorta di quanto
accade generalmente, come sinonimo di radicalismo islamico, integralismo,
islamismo, sebbene in realta ognuno di questi termini rimandi ad una diversa
accezione del fenomeno. Per maggiori approfondimenti relativamente alla nascita, al
contenuto e allo sviluppo del termine in questione, si rimanda a G.A. ALMOND - R.
SCOTT APPLEBY - E. SIVAN, Religioni forti, Il Mulino, Bologna, 2006.

22



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

della salafiyya (fondata da Al-Afghani) che, partita dalla riscoperta della
religione dei “pii antenati”, sarebbe successivamente divenuta la base
teorica del pensiero dei Fratelli Musulmani. Tale corrente raccolse ed
elabord lo scontento delle popolazioni musulmane, proponendo il
ritorno alla religione delle origini come via per reagire all'umiliazione
della colonizzazione e per uscire dalla decadenza. Il Corano, secondo
questa visione, fornisce regole attuali, idonee ad un risveglio del mondo
islamico e dunque si trattava di ricominciare ad applicarlo in maniera
rigorosa e completa. Un discorso radicale dal punto di vista teologico
ma moderato dal punto di vista politico, critico con I'occidentalismo ma
non con 'occidente.

Questa iniziale ammirazione per 'occidente, di cui si intendeva
acquisire quella modernita che ne aveva favorito la superiorita
tecnologica e scientifica, non abbandonera mai del tutto il pensiero
islamista, ponendo le basi per una insanabile contraddizione che
scoppiera quando ad essa si affianchera la lotta contro gli stati
occidentali’3. E comunque in questa prima fase che, attraverso 1'opera
di grandi pensatori, comincera a formarsi quel background culturale
dell’islamismo che potra essere capitalizzato una volta terminata
'egemonia culturale del socialismo/marxismo, per lungo tempo capace
di incanalare in un collaudato schema ideologico i fremiti che
percorrevano le societa musulmane.

In una seconda fase, il pensiero islamista cessera di essere
esclusivamente religioso e assumera precisi obiettivi politici. Sotto la
spinta di personaggi altamente carismatici, come Mawdudi e Sayyd
Qutb”4, o di vere e proprie avanguardie, come la jihad egiziana, verra
avviata una trasformazione ideologica che intercettera una congiuntura
storica particolarmente favorevole. E difatti ¢ solo grazie ad alcuni
avvenimenti altamente simbolici (e si fa riferimento principalmente alla
rivoluzione iraniana e alla resistenza afgana) che il pensiero radicale
esce dai ristretti circoli intellettuali in cui era rimasto a lungo confinato
e diviene patrimonio condiviso delle grandi masse. Solo a quel punto si
realizzera l'identificazione tra ribellione e Islam, e si arrivera, come
scrive Gilles Kepel, ad un contesto in cui la religione sintetizza e
contiene conflitti pit vasti, si da divenire “il linguaggio in cui si
esprimono, in mancanza di meglio, I'immenso malessere presente nella
civilta delle societa musulmane, la relazione al tempo stessa intima e

78 G. KEPEL, Fitna, cit., p. 132.

74 Sul ruolo esercitato da questi due pensatori si veda M. CAMPANINI, 1] pensiero
islamico contemporaneo, 11 Mulino, Bologna, 2005, p. 157 ss.; D. COOK, op. cit., p. 147 ss.;
G. KEPEL, Il Profeta e il faraone, Laterza, Roma- Bari, 2006, p. 13 ss..

23



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

conflittuale con il mondo occidentale, con cui quelle societa sono
strettamente connesse””>.

L’obiettivo di questi movimenti continua ad essere la
reislamizzazione della societa, ma al loro interno si fa largo la
convinzione che sia necessario eliminare quelle forze che sembrano
contrastare questo processo e che impedirebbero alle masse islamiche
l’accesso al governo della comunita. Gradualmente, ognuna con i propri
tempi, numerose organizzazioni fondamentaliste individueranno nei
detentori tradizionali del potere politico e religioso degli avversari sulla
strada del ritorno al Corano e intraprenderanno una lotta che
inevitabilmente si trasformera in un assalto al palazzo condotto con
ogni mezzo necessario. Elemento centrale della strategia islamista & il
disconoscimento degli “ulema di palazzo”, ovvero del clero
tradizionale che con il suo operato legittimava l'autorita politica,
accusati di tradire 1'Islam e soppiantati da nuovi riferimenti giuridico-
religiosi riconosciuti direttamente dalla comunita dei fedeli’®.

Nella terza fase del fondamentalismo, quella attualmente in
corso, le frustrazioni per le ripetute sconfitte vissute nei propri Paesi di
origine conducono i leaders radicali piti spregiudicati a raffinare il
proprio pensiero e ad allargare a dismisura la schiera dei nemici
dell'lslam. A fronte delle pressioni popolari e della diffusione tra le
masse del pensiero islamista i regimi avversi a queste organizzazioni
resistono al potere e reagiscono con politiche di stampo repressivo. La
loro capacita di tenuta viene addebitata dalle correnti radicali al
sostegno che questi regimi ricevono dal mondo occidentale, cosicché si
ritiene che il sovvertimento dell'ordine vigente implichi
necessariamente l'attacco a tutti coloro che ne agevolino la
sopravvivenza. Il discorso islamista, pur mantenendo un lessico
religioso, assume di fatto un carattere esclusivamente politico.

Il passaggio dalla seconda alla terza fase investe e condiziona
’evoluzione di Al-Qaeda o, piti precisamente, ’evoluzione dei rapporti
tra quelli che diverranno i due leaders dell’organizzazione: Osama Bin
Laden e al-Zawahiri. Quest'ultimo, formatosi nell’ambiente egiziano
plasmato dal pensiero di Faraj, per lungo tempo ha continuato a
identificare il nemico dell’Islam nei governi musulmani che tradivano il
messaggio religioso (€ la cosiddetta teoria del nemico vicino”) e solo a
partire dal 1998 si e avvicinato alla visione di Osama Bin Laden,
maggiormente propenso a indirizzare la propria lotta contro il “nemico

7’5 G. KEPEL, L’autunno della guerra santa, Carocci, Roma, 2002, p. 13 ss..

76 Cosi P. MONTANARI, Semplificazione ed ecumenismo nella rappresentazione della
guerra santa: Ayman al-Zawahiri e Osama Bin Laden, in www juragentium.unifi.it, p. 3.

77 P. MONTANARI, op. cit., p. 2.

24



= Stato, Chiese e pluralismo confessionale

4‘" ’

'.-
M arz0 2008 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

lontano”, ovvero gli stati Uniti e i suoi alleati, ritenuti altrimenti capaci
di neutralizzare ogni tentativo islamico di ribellione e di garantire senza
limiti di tempo lo status quo. Le due anime del radicalismo
contemporaneo cominceranno, con questa unione, a marciare
congiuntamente e la nebulosa Al-Qaeda, sotto l'egida di un richiamo
costante ai testi classici del pensiero islamico e dell’appello alla jihad,
inglobera movimenti dediti al terrorismo globale e gruppi a carattere
locale impegnati nella lotta ai regimi islamici considerati apostati.

5 - Le declinazioni della guerra nel tempo dello scontro di civilta:
guerra santa, guerra giusta, guerra globale

E emerso chiaramente, nei paragrafi precedenti, come il rapporto tra
guerra e religione non si sia mai del tutto interrotto, pur scemando
d’intensita e di rilevanza mano a mano che la modernita e la
secolarizzazione andavano guadagnando spazio e fascino. E dunque se
e vero che il ventesimo secolo consegna alla storia qualche ulteriore
caso di guerra giusta (nel mondo occidentale) o di guerra santa (nel
mondo islamico), € vero anche che il quel medesimo contesto temporale
si consolidava la convinzione di essere di fronte ad autorita religiose
che emettevano giudizi deboli, invocazioni quasi di routine, appelli
scarsamente incisivi, se non del tutto ininfluenti.

Ma, come ben sappiamo, la situazione risulta sensibilmente
modificata dagli avvenimenti piti recenti: il legame tra motivazioni
culturali-religiose e uso delle armi ha riconquistato un ruolo centrale
nello scacchiere mondiale, al punto che alcune scelte (o almeno le
argomentazioni con cui si intende giustificarle) possono essere
efficacemente analizzate solo se collocate all'interno di quello schema
tradizionale che pareva prossimo ad essere definitivamente
abbandonato. Penso in special modo alla guerra preventiva teorizzata e
praticata dall’amministrazione Bush, del tutto eversiva del sistema
delineato dalla Carta delle nazioni unite’®, ma al contrario del tutto
coerente nella logica pura delle guerre religiose, ontologicamente
finalizzate all’esportazione del bene e della vera religione in ogni
ambito spaziale e alla lotta senza quartiere contro gli infedeli che
rappresentano il male, a prescindere dalla ricorrenza di ulteriori, e
inutili, presupposti.

D’altra parte, gli eventi che hanno preceduto e seguito 1'11
settembre del 2001 hanno indubbiamente prodotto una rottura
traumatica con il pili recente passato e hanno aperto scenari

78 Mutuo questa definizione da D. ZOLO, Una ‘guerra globale’ monoteistica, cit., p. 6.

25



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

assolutamente inediti. C’e chi, come Danilo Zolo, ritiene che nel periodo
indicato si sia prodotto il passaggio dalla guerra moderna alla guerra
globale, avente caratteristiche, obiettivi e finalita originali e innovative,
attraverso lo scardinamento di tutti gli equilibri (politici, militari e
giuridici) che erano andati maturando nel ventesimo secolo. Piu
precisamente, la nuova guerra globale sarebbe caratterizzata da una de-
territorializzazione del conflitto e dall’assenza di un nemico in senso
tradizionale, cosi da essere destinata a essere combattuta in ogni luogo
del globo terrestre e senza limiti di tempo contro ogni rappresentante
del male”.

Si voglia o meno condividere questa aspra ma lucida valutazione
dei processi in corso, certo deve osservarsi come essa, espressamente
destinata all’analisi critica delle scelte strategiche compiute dalle
potenze occidentali, introduca una griglia di lettura agevolmente
applicabile a quello che oggi si propone come il contraltare
dell’amministrazione americana, ovvero quell’Al-Qaeda altrettanto
dedita all’applicazione in chiave globale delle teorie classiche della
guerra santa®. La strategia gaedista mira proprio a condurre una guerra
permanente8! che non abbia un territorio né uno stato nemico di
riferimento®?, utilizzando strumenti straordinariamente efferati,
sfruttando al massimo le potenzialita dell'informazione e della
disinformazione e ponendo al centro di tutta la propria elaborazione
teorica il dovere religioso di combattere.

Si delinea in tutta la sua portata l'intreccio che pervade la
strategia militare degli schieramenti contrapposti e orienta parte dei
loro comportamenti. La nuova guerra globale non e altro che il risultato
di un’imprevedibile combinazione tra la straordinaria modernita dei
suoi strumenti e la sostanziale riesumazione delle logiche arcaiche dei
suoi presupposti teorici®3, sviluppandosi per l'appunto attraverso
I'impiego di nuove armi di distruzione ma fondandosi su quella visione
sacra della guerra che era stata tipica dei secoli scorsi. E, sia detto per

7 D. ZOLO, Una ‘querra globale” monoteistica, cit., p. 4 ss..

80 Cosi anche H. REDISSI, Verso un fondamentalismo del terzo tipo, in
www.dirittoequestionipubbliche.org, p. 3.

81 Lo esplicita chiaramente lo stesso AL-ZAWAHIRI nel suo Cavalieri sotto la
bandiera del Profeta. 1 testo, pubblicato per la prima volta da un quotidiano saudita nel
dicembre del 2001, & ora leggibile in G. KEPEL (a cura di), Al-Qaeda, I testi, cit., p. 227
sS..

82 P. MONTANARI, op. cit., p. 4.

8 In questo senso mi pare di poter intendere le parole di A. PROSPERI, op. cit., p.
29, secondo cui “le cronache odierne del mondo occidentale ci offrono giustificazioni
della guerra non troppo dissimili da quelle delle cronache orientali ai tempi del
Peloponneso”.

26



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
17 p f

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. marzo 2008 ISSN 1971- 8543

inciso, matura l'impressione che l'Islam si muova in questo inedito
scenario globale, che potremmo definire post-moderno, con molta pitt
disinvoltura di quanto non accadesse quando aveva da rapportarsi con
il moderno e con le sue categorie (nazionalismo, secolarizzazione,
democrazia8), mai del tutto accettate e metabolizzates>.

E quello descritto un intreccio che non si pud ignorare, né
sottovalutare. E anzi doveroso sottolineare la profonda consapevolezza
del peso esercitato dalla religione negli attuali conflitti che, nell'un
campo come nell’altro, permea il pensiero dei sostenitori (pitt 0 meno
entusiasti, piti 0 meno rassegnati) della guerra o dello scontro di civilta.
Come lucidamente afferma un autore che si iscrive esplicitamente in
questa schiera, il problema della legittimazione morale della guerra
assume un ruolo cruciale nel conflitto globale “in cui le operazioni
belliche si subordinano a quelle psicologiche e mediatiche e il
combattente per eccellenza, piti che il soldato di mestiere, diviene
I'opinion maker, 1’analista informatico, il leader religioso ... il “riarmo
morale” presuppone per contro che il combattente sia convinto di
militare per una causa giusta e, prima ancora, sia convinto
dell’esistenza, a determinate condizioni, di “guerre giuste” che valga la
pena di combattere”86.

Testi sacri e muraglie chilometriche, kamikaze e versetti coranici,
bombe al fosforo e nuove crociate. In ogni angolo del mondo la guerra
viene condotta con l'ausilio di forme e di mezzi drammaticamente
originali e con il ricorso ad armamenti altamente tecnologici, ma come
mille e mille anni prima si avverte il bisogno di esorcizzare il tabu della
morte di altri uomini adducendo che & Dio che lo vuole. Come se
uccidere in nome di Dio fosse diverso da uccidere.

8 Come scrive V.E. PARSI, Politica internazionale e religione: mito e realtd della
secolarizzazione, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2/2004, p. 302 “ancorché
tutti e tre questi concetti ... abbiano affascinato, in epoche diverse, praticamente tutte
le élite riformatrici musulmane, ¢ difficile non concordare sul fallimento della loro
ricezione nel mondo islamico”.

8 Cfr. M. CAMPANINI, Islam e politica, cit., p. 280 ss.. Nello stesso senso, sebbene
con terminologia non coincidente, pare esprimersi M. TOZY, Stato islamico, religioni
islamiche e referente universale, in M. NORDIO — G. VERCELLIN (a cura di), Islam e
diritti umani: un (falso) problema?, Diabasis, Reggio Emilia, 2005, p. 83 ss..

8 R. DE MATTEI, op. cit., p. 7.

27



