Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

AA. VV. (Antonio Angelucci, Maria Ilia Bianco, Wojciech Brozowski, Marco
Croce, Lucia Giannuzzo, Sina Haydn-Quindeau, Corinne Maioni, Francesca
Mauri, Joshua Moir e Julia Wagner, Stefano Montesano, Costanza Nardocci,

Alessandro Negri, Marcello Toscano, Alessia Tranfo, Giovanni Zaccaroni),
Pluralismo religioso e integrazione europea: le nuove sfide

Si pubblicano di seguito i testi degli interventi tenuti il 28 settembre 2018 in occasione del
Convegno internazionale sul tema “Pluralismo religioso e integrazione europea: le nuove
sfide” organizzato dal Dipartimento di Giurisprudenza dell’'Universita degli Studi di

Milano-Bicocca e dal Corso di Pluralismo religioso - Modulo Jean Monnet.
I contributi sono stati selezionati a cura del Comitato organizzativo.

Papers presented at the international conference "Religious pluralism and European
integration: new challenges" held at the University of Milano-Bicocca on 28th September,
2018. Co-funded by the Erasmus+ Programme of the European Union.

The papers were selected by the organizing Committee

R Co-funded by the
LN Erasmus+ Programme
XX of the European Union

Natascia Marchei
(professore associato di Diritto ecclesiastico nell’'Universita degli Studi di Milano-
Bicocca, Dipartimento di Giurisprudenza)

Presentazione

I1 28 settembre 2018, presso 1'Universita degli Studi di Milano-Bicocca, si e
tenuto un convegno internazionale co-finanziato dall’'Unione Europea, che
ha visto la partecipazione di giovani studiosi delle piti diverse discipline
giuridiche, italiani e stranieri.

I relatori, selezionati in seguito ad una “call for papers”, cui e stata
data ampia pubblicita in Italia e all’estero, si sono confrontati sul tema del
pluralismo religioso nel sistema europeo e, soprattutto, nella recente
giurisprudenza delle Corti sovranazionali.

Come noto, infatti, la liberta religiosa e il fenomeno religioso in
generale - da sempre ben presenti nella giurisprudenza della Corte europea
dei diritti dell'uomo - hanno iniziato con una certa continuita a impegnare
anche la Corte di giustizia. Quest'ultima si & trovata a occuparsi dell’art. 10
della Carta dei diritti in relazione agli ambiti piti svariati di competenza

Rivista telematica (www.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

dell’Unione (a titolo esemplificativo si vedano la direttiva sullo status di
rifugiato o quella sul divieto di discriminazioni in materia di occupazione e
condizioni di lavoro) e ha fornito degli aspetti individuali e collettivi della
liberta religiosa un’interpretazione fortemente influenzata dagli scopi e
dagli obiettivi dell’'Unione.

Le due Corti, dunque, chiamate a rispondere alle sfide del pluralismo
religioso, delineano una fisionomia del diritto di liberta religiosa non
sempre armonica e coerente fra loro, contribuendo a creare un quadro
giuridico in continua evoluzione.

I1 Convegno si e sviluppato in quattro diverse sessioni:

1. Cittadinanza dell’Unione e identita religiosa;

2. i simboli religiosi nello spazio pubblico europeo;

3. principio di non discriminazione e liberta religiosa;

4. Religious Pluralism and European Integration: New
Challenges.

La terza e la quarta sezione si sino svolte in contemporanea.
La quarta sezione ha accolto relazioni svolte in lingua inglese da
studiosi italiani o stranieri.

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Antonio Angelucci
(assegnista di ricerca nell’'Universita degli Studi di Milano-Bicocca,
Dipartimento di Giurisprudenza)

Circumcision and EU Citizenship

SUMMARY: 1. Premise - 2. Circumcision in the Acts of the Parliamentary Assembly of
the Council of Europe: the issues covered - 3. Citizenship and religious pluralism - 4.
Additional Citizenship, religious freedom and the European policy of “double
standards” - 5. Conclusions.

1 - Premise

There is a close relationship between circumcision and citizenship, which is
only apparently not so evident.

Circumcision is a practice which principally conforms to Jewish and
Muslim religious identities, leaving aside the cases when it is carried out for
therapeutic reasons!; however, it must be remembered that the habit of
circumcising new-born males is widespread in some African regions, in
virtue of a commonplace cultural-religious custom.

In the first two cases circumcision finds expression in an essentially
codified ritual of “confessional-religious” nature, as well as defined “ritual”
circumcision. In the third case, on the other hand, such a practice is based
more on folklore and culture and European law struggles to incorporate the
reference to the clear exercising of the right to religious freedom, which is
harder to use in the “Old Continent” due to fluid religious traditions which
are not part of the rigid confessional scheme?.

It should be observed how the pyramid system of religious freedom
(the reference being to the Italian system) greatly influences the
observations regarding this practice legitimizing in particular the
distinction between “confessional-religious” or “ritual” circumcision and

1 Cf. G. STANQO, s.v. Circoncisione, in Enciclopedia del diritto, vol. III, Sansoni, Firenze
1949, pp. 1702-1704, and Y. DALSACE, La circoncision dans le judaisme, in V. Fortier (ed.),
La circoncision rituelle. Enjeux de droit, enjeux de vérité, Les Presses Universitaires de
Strasbourg (PUS), Strasbourg, 2016, pp. 19-24. Concerning the circumcision between
Muslims, who practice it for reasons of purity as indicated by the Sunna, cf. M. ABOU
RAMADAN, Le débats sur la circoncision en droit musulman classique et contemporaine, in V.
Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit., pp. 25-38.

2 Cf., ex plurimis, F. CASTRO, Il modello islamico, Giappichelli, Torino, 2007.

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

“cultural-religious” circumcision with all the issues that it entails, in
particular with regard to the possible vulnus to the right to equal religious
freedom. In the former case, circumcision, referred to a highly religious
organized institutionalized religious group in Italy such as the Jewish
community, is purely confessional, having the effect of invoking
exonerating circumstances; in the case of Muslims, who form a group
lacking in common understanding, however, the justification does not work
automatically, since it is necessary to distinguish between new-born
circumcision similar to the Jewish one and circumcision carried out on more
mature minors, which is closer in treatment to cultural, ethnic circumcision.
Finally, in the latter case the punitive treatment means that the fact is treated
by right like any injury.

And so, in dealing with such a complex phenomenon, some
documents from the Parliamentary Assembly of the Council of Europe tend
to consider such a practice exclusively as a possible attack on children’s
physical integrity, without dwelling on the perspective relating to the right
of religious freedom and the potential inclusive value of the
“acknowledgement” in the interest of a universal citizenship, a future
development of wider far broader reach lying behind the mere practice of
circumcision?. It is this future development that we will consider in this

paper.

2 - Circumcision in the acts of the Parliamentary Assembly of the Council
of Europe: the issues covered

3Even if European rights do not completely ignore the religious profiles of circumcision,
there is, however, a negative trend in this regard. The case of Norway is exemplary:
“(D)uring the buildup to the general election in December, several political parties have
discussed the question of a ban on the circumcision of baby boys, a procedure that was
subject to heated debate a few years back, leading to the adoption of the Act on Ritual
Circumcision of Baby Boys in 2014, in order to bring the procedure into the conventional
health system [...]. While the projected number of 2000 circumcisions per year based on
the proportion of Muslims and Jews in the population has proven greatly exaggerated, the
law has generated a considerable number of conscientious objections from doctors who
refuse to perform the procedure. Although only the right-wing Progress Party, currently
part of the ruling coalition, has officially called for a ban on the procedure, several other
parties have discussed similar regulations”, on http://www.eurel.info/spip.php?article3297 &la
ng=en (last accessed: 2 December 2018). Lastly, in Iceland there is debate in strong terms,
on a controversial bill aimed at criminalizing the same ritual circumcision. Cf.,
https://grapevine.is/news/2018/03/16/not-so-cut-and-dry-the-circumcision-controversy-contiinue
es/; https://grapevine.is/news/2018/04/26/ban-on-circumcision-to-be-dismissed-in-parliament/; htt
ps://www.israelnationalnews.com/News/News.aspx/245193 (last accessed: 2 December 2018).

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The position of the Parliamentary Assembly of the Council of Europe is
articulated, first and foremost, in the Resolution 1952 (2013)* and in the
Recommendation 2023 (2013)5, both of which are expounded in this way:

4 Cf. http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML- en.asp?fileid=20174&lang =en
(last accessed: 2 December 2018):

“[..] 2. The Parliamentary Assembly is particularly worried about a category of
violation of the physical integrity of children, which supporters of the procedures tend to
present as beneficial to the children themselves despite clear evidence to the contrary. This
includes, among others, female genital mutilation, the circumcision of young boys for
religious reasons, early childhood medical interventions in the case of intersex children,
and the submission to, or coercion of, children into piercings, tattoos or plastic surgery.

[...] 5. The Assembly itself has adopted numerous texts drawing attention to various
forms of violence inflicted upon children in bad faith (sexual violence in different contexts,
violence in schools, domestic violence, etc.). It continues to fight against different forms of
violence inflicted upon children via different promotional activities and campaigns
(domestic violence, sexual violence). However, it has never looked into the category of non-
medically justified violations of children’s physical integrity which may have a long-
lasting impact on their lives.

[...] 7. The Assembly therefore calls on member States to:

7.1. examine the prevalence of different categories of non-medically justified operations
and interventions impacting on the physical integrity of children in their respective
countries, as well as the specific practices related to them, and to carefully consider them
in light of the best interests of the child in order to define specific lines of action for each of
them;

7.2. initiate focused awareness-raising measures for each of these categories of violation
of the physical integrity of children, to be carried out in the specific contexts where
information may best be conveyed to families, such as the medical sector (hospitals and
individual practitioners), schools, religious communities or service providers;

[..] 74. initiate a public debate, including intercultural and interreligious dialogue,
aimed at reaching a large consensus on the rights of children to protection against
violations of their physical integrity according to human rights standards;

7.5. take the following measures with regard to specific categories of violation of
children’s physical integrity:

[...] 7.5.2. clearly define the medical, sanitary and other conditions to be ensured for
practices which are today widely carried out in certain religious communities, such as the
non-medically justified circumcision of young boys;

[..] 7.7. raise awareness about the need to ensure the participation of children in
decisions concerning their physical integrity wherever appropriate and possible, and to
adopt specific legal provisions to ensure that certain operations and practices will not be
carried out before a child is old enough to be consulted”.

5 Cf. http:/fassembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.asp?fileid=20176&lang=en
(last accessed: 2 December 2018):

“[...] 3. The Assembly points out, however, that a certain category of human rights
violations against children is not yet explicitly covered by any international or European
policy or legal instrument: the medically unjustified violations of children’s physical
integrity as specified in Assembly Resolution 1952 (2013).

5

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

“Children’s right to physical integrity” and both also deal with male
circumcision. In these acts, non-therapeutic circumcision - related to other
very different inhuman and degrading procedures - is highlighted
exclusively as regards the private and criminal nature of the procedure, on
the grounds of the contractual and extra-contractual it implies (just think
about the crimes of personal harming or abusive practice within the medical
profession)®. And all this when, as has just been affirmed, non-therapeutic
circumcision assumes further “confessional-religious” significance and
essential “rituals”, which are undoubtedly manifestations of religious
freedoms, insofar as they apply to basic aspects of the religious identity of
people tied to non-majority cultural-religious traditions (in Europe) and
interesting basic options for the same religious freedom starting from the
right for a minor to religious education from their parents and the right for
that same minor to be able to belong to a religious community?.

It is clear that such a ‘generic” and not ‘specific” approach towards
non-therapeutic circumcision by the parliamentary Assembly of the
Council of Europe forgets about, or avoids dealing with the delicate balance

4. With the purpose of reinforcing the protection of children’s rights and well-being at
the European level, the Assembly invites the Committee of Ministers to:

4.1. take fully into account the issue of children’s right to physical integrity when
preparing and adopting its new strategy for the rights of the child as of 2015, in particular
as regards the fight against all forms of violence against children and the promotion of
child participation in decisions concerning them [...]”.

6 Cf., ex plurimis, M.C. VENUTI, Mutilazioni sessuali e pratiche rituali nel diritto civile, in
S. Canestrari, G. Ferrando, C.M. Mazzoni, S. Rodota, P. Zatti (eds.), Il governo del corpo,
Giuffre, Milano, 2011, pp. 657-713; F. BASILE, I delitti contro la vita e l'incolumita individuale
(percosse, lesioni personali, mutilazioni genitali femminili, omicidio preterintenzionale, morte o
lesione conseguenza di altro delitto, rissa, abbandono di minori o incapaci, omissione di soccorso),
in G. Marinucci, E. Dolcini (eds.), Trattato di diritto penale, Parte speciale, II, Cedam, Padova,
2015, pp. 123-172. The same attention to the civil and criminal profiles of non-therapeutic
circumcision can be found in most of the European countries: cf. B. KRESSE, La circoncision
rituelle au regard du droit allemand, in V. Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit., pp. 130-135;
L.L. CHRISTIANS, X. DELGRANGE, H. LEROUXEL, La circoncision rituelle en droit belge,
in V. Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit., pp. 163-166; V. FORTIER, J. DUGNE, ]J.
LELIEUR, F. VIALLA, La circoncision rituelle au regard du droit frangais, in V. Fortier (ed.),
La circoncision rituelle, cit., pp. 197-207; M. FOX, M. GIBSON, S. LANGLAUDE, Ritual male
circumcision in the United Kingdom, in V. Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit., pp. 209-226;
I. BRIONES, La circoncision rituelle en Espagne, in V. Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit.,
pp- 270-280.

7Cf. G. GONZALES, F. CURTIT, La circoncision en droit international, un rite religieux au
filtre de l'intérét supérieur de I'enfant, in V. Fortier (ed.), La circoncision rituelle, cit., p. 113; T.
DI IORIO, Segni sul corpo e ferite nell’anima. Manipolazione degli organi genitali dei minori e

diritti violati, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it),
25/2016, pp. 18-19.

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

between the fundamental rights in question, with the certain consequence
of limiting the enjoyment of the (universal) right to religious freedom.

Nevertheless, at the same time by ignoring the right to religious
freedom this approach ends up inhibiting the very development of a
citizenship that is a guarantee of full integration of a non-majority and/or
“non-traditional” religious community”. It overlooks the possibility and
functionality of alternative paths, both inclusive and integrative for
example of cultural, health or criminal mediation which are able to include
as “citizens” (in a broader, shared ethical perspective) believers of different
religions and cultures, by facing openly the so-called intercultural
citizenship without sidestepping the delicate issues linked to it8.

These concerns seem to have found expression in the Resolution 2076
(2015)° and in the Recommendation 2080 (2015)'0 of the Parliamentary
Assembly of the Council of Europe on the “freedom for religion and to live
together in a democratic society”, and which would seem to show a partial
but important change in sensitivity.

Indeed, in one respect paragraph 9 of Resolution 2076 (2015) is
reminiscent of Resolution 1952 (2013) on circumcision, continuing to
reiterate the rights of minors to physical integrity. On the other hand, the
same document opens up in some way to non-therapeutic circumcision
through the suggestion of a sort of arrangement, or namely laying down
conditions whereby the practice must be carried out by trained, skilled
personnel, “in appropriate medical health facilities”, once the parents have
been informed of any potential risk and counterindication that may result
from the procedure!l. Moreover, the Resolution frames the circumcision

8 Cf. P. CONSORTI, A. VALDAMBRINI, Mediazione sociale. Riflessioni teoriche e buone
pratiche, Pisa University Press, Pisa, 2015; P. CONSORTI, Conflitti, mediazione e diritto
interculturale, Pisa University Press, Pisa, 2013. About the theme of citizenship in an
intercultural and ‘cosmopolitan” perspective, cf. M. RICCA, Pantheon: agenda della laicita
interculturale, Torri del Vento, Palermo, 2012, p. 81.

9 Cf. http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.asp?fileid=22199&lang=en
(last accessed: 2 December 2018).

10 Cf. http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.asp?fileid=22200&1ang=en
(last accessed: 2 December 2018).

11 Cf. § 9 Resolution 2076 (2015): “As far as circumcision of young boys is concerned, the
Assembly refers to its Resolution 1952 (2013) on children’s right to physical integrity and,
out of a concern to protect children’s rights which the Jewish and Muslim communities
surely share, recommends that member States provide for ritual circumcision of children
not to be allowed unless practised by a person with the requisite training and skill, in
appropriate medical and health conditions. Furthermore, the parents must be duly
informed of any potential medical risk or possible contraindications and take these into
account when deciding what is best for their child, bearing in mind that the child’s interest

7

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

practice within the chapter devoted to the “Freedom of religion and living
together in a democratic society” and no longer simply in the one on the
“freedom of children’s physical integrity” which is indeed evoked but loses
its exclusivist central position. Then - and it is here that we essentially find
the change in sensitivity - paragraph 8 invites States to seek “reasonable
accommodations” in order to guarantee equality that is effective and not
merely formal in the right to freedom of religion!2.

Finally, it is worth noting that in paragraph 3 in the same document,
there is the acknowledgement in general terms that “churches and religious
organisations are an integral part of civil society”!3, while in paragraph 5
“religious affiliation” is recognised as being a “key element” in the identity
of many European citizens, just as the freedom to live according to the
practices of one’s own religion is identified as an “element of the right of
the freedom of religion safeguarded by art. 9 in the European Convention
of Human Rights” (a freedom which may at times encounter restrictions as
regards “a fair balance between conflicting interests”)!4.

must be considered the first priority”.

12 Cf. § 8 Resolution 2076 (2015): «Certain religious practices remain controversial within
national communities. Albeit in different ways, the wearing of full-face veils, circumcision
of young boys and ritual slaughter are divisive issues and the Assembly is aware of the
fact that there is no consensus among Council of Europe member States on these matters.
Other religious practices may also provoke tensions, for example in the workplace. In this
context, while it is aware that States Parties to the European Convention on Human Rights
have a wide margin of discretion in this field, the Assembly invites States to seek
“reasonable accommodations” with a view to guaranteeing equality that is effective, and
not merely formal, in the right to freedom of religion».

13 Cf. § 3 Resolution 2076 (2015): «Churches and religious organisations are an integral
part of civil society and must, with secular organisations, take part in the life of society.
National authorities should take more account of religious communities” potential to work
for dialogue, mutual recognition and solidarity. For their part, those communities have a
fundamental duty, which they must fully assume, to promote the shared values and
principles which underpin “living together” in our democratic societies».

14 Cf. § 5 Resolution 2076 (2015): “Religious affiliation is, for many European citizens, a
key element of their identities. That affiliation is also expressed through worship and
compliance with religious practices. Freedom to live according to those practices is one
element of the right to freedom of religion safeguarded by Article 9 of the European
Convention on Human Rights. That right coexists with the fundamental rights of others
and with the right of everyone to live in a space of socialisation which facilitates living
together. That may justify the introduction of restrictions on certain religious practices;
however, in conformity with Article 9.2 of the European Convention on Human Rights, the
right to freedom of religion can only be submitted to those limitations which, as prescribed
by law, constitute necessary measures, in a democratic society, in the interests of public
safety, for the protection of public order, health or morals, or for the protection of the rights
and freedoms of others. States Parties to the Convention should also strive to find a fair

8

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Above all, the self-same Resolution seems aware of the need to move
towards the realisation of an inclusive, pluralistic European citizenship. It
is essential, then, to draw attention to the issue of citizenship which is an
“acquired” status in a society that is aware of its own multicultural, multi-
ethnic and multi-religious nature, the multifaceted result of integration.

3 - Citizenship and religious pluralism

As has been mentioned, even in Italy “religion is very present in
immigrants’ lives, even when the inclusion process and the advancement of
second generations lay the basis to becoming Italian citizens”15. This
statement almost matches the consideration whereby «the members of the
community society “must”, by law, enjoy some basic liberties», among
which, and by no means least important, are those demanding freedom of
religion and conscience!®.

Furthermore, if “religion [...] is the place where human beings
redesign their identity”, with its plural expressions, this in turn constitutes
the basic content of citizenship as the governing dimension of the pluralistic
layout of contemporary society!”. Religious pluralism, in turn, enhances the
system of values in society by expressing where it is actually guaranteed,
that concept of the right for religious freedom which jurisprudence in the
Court in Strasbourg considers to be essential for contemporary democracy
(consider the Kokkinakis sentence).

Consequently, guaranteeing the right to religious freedom and,
indeed, to religious pluralism, becomes the constitutive requisite for
democratic-constitutional citizenship.

There is no lack of resistance to the building of such citizenship. This
is expressed, above all, in the Nation States or by means of ethnocentric
forms of reaction in the face of complex phenomena linked to the process of
globalisation: from this rises the great debate with severe political-

balance between conflicting interests resulting from the exercise of freedom of thought,
conscience and religion, and the other human rights and fundamental freedoms, such as
the right to respect for private and family life, the right to freedom of expression and the
prohibition of discrimination”.

15 R. RICUCCI, Cittadini senza cittadinanza. Immigrati, seconde e altre generazioni: pratiche
quotidiane tra inclusione ed estraneita, Edizioni Seb 27, Torino, 2015, p. 135.

16 T. PARSONS, Comunita societaria e pluralismo. Le differenze etniche e religiose nel
complesso della cittadinanza, G. Sciortino (ed.), Franco Angeli, Milano, 1994, p. 122.

17 R. SANTORO, Appartenenza confessionale e diritti di cittadinanza nell’Unione Europea,
Cacucci Editore, Bari, 2008, p. 15.

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

ideological repercussions regarding the so-called “living together” and
social cohesion!8.

Such frequent, blatant resistance, leads to stereotyping and fear of
the migrant (easily pinpointed as ‘the Muslim’) identified as the one
responsible for the downward spiralling homogenisation of the “quality of
society” in Europe by means of the erosion of traditional cultural, religious
and civic values which is seen as a loss and not as a transformation?.

Such resistance has a great impact on the European environments
and institutions, which are constitutionally more protected from specific
withdrawal. I refer in particular to the initial attitude of the Parliamentary
Assembly of the Council of Europe mentioned at the beginning of this
paper. By involving some sensitive issues regarding the right to religious
freedom, the risk was that of hindering an integrative citizenship process in
the making.

4 - Integrative citizenship, religious freedom and Europe’s “double
standard” politics

Having said this, in view of the fact that society is increasingly pluralistic
and multicultural, Europe is tempted by a policy of “double standards”2.
Such a policy, which leads both to an abuse of rational equality transformed
into a tool of unreasonable diversified treatment on the basis of the various
religious faiths, as well as to the distortion of the “neutrality” tool, draws
attention to “a further defence for Europe’s fortress”?! taking the form of a
widespread aversion to non-traditional religions and, more generally of a
negative preconception regarding external shows of religious freedom

18 Cf. L. PRIOU-ALIBERT, Le vivre-ensemble comme but légitime de l'atteinte a certains
droits?, in Dalloz Actualité, 13 January 2015, on https://dalloz_actualite.fr/flash/vivre-ensemble-
comme-legitime-de-l-atteinte-certains-droits#. XETxsFVKjIU (last accessed: 2 December 2018).
On post-truth, cf. Oxford Dictionaries on https://en.oxforddictionaries.com/word-of-the-
year/word-of-the-year-2016, and R. KEYES, The Post-Truth Era: Dishonesty and Deception in
Contemporary Life, St. Martin’s Press, New York, 2004.

19 Cf. M. SANTERINI, Vivere nel pluralismo. L’educazione alla cittadinanza in prospettiva
interculturale, on http://for.indire.it/esterid/risorse/pdf/santerini.pdf (last accessed: 2 December
2018).

20 Cf. A. FERRARI, Religious Freedom and the Public-Private Divide: A Broken Promise for
Europe? in S. Ferrari, S. Pastorelli (eds.), Religion in Public Spaces. A European perspectives,
Ashgate, Farnham, 2012, pp. 71-91.

21 R. RICUCCI, Cittadini senza cittadinanza, cit., pp. 61-62.
10

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

which are not kept fully in check by European law. Such tendencies have a
profound bearing on the question of citizenship.

European citizenship was defined by article 20 in the Treaty of the
Functioning of the European Union (TFUE) and article 9 in the Treaties of
the European Union (TUE) 22 “not according to universal principles, on the
rules and regulations laid down by every individual country for their own
citizens”?3. This entails the risk that nationalistic and exclusivistic
approaches are adopted, thus building in a veritable wall between citizen
and foreigner who is then regarded as culturally and religiously alien. There
is the same risk when the individual Union States are granted the
responsibility to choose the subjects qualified to represent interests
connected with exercising the right to religious freedom?*.

So, if the present situation would seem to be dishearteningly
characterised as being a parallel, concurrent stagnation on both fronts, the
one regarding citizenship and also that of religious freedom due to the
prudential and security role carried out by the Nation States, we cannot but
insist on the continuation of the search for a ‘European’ alternative, which
would guarantee the contextual promotion of citizenship and the right to
religious freedom in the Member states.

Indeed, the pro-European vision risks waning, and along with the
vision of post-World War II constitutional universalism, it is becoming
increasingly likely that basic rights tied to common humanity, including the

22 Article 20 TFUE: “1. [Clitizenship of the Union is hereby established. Every person
holding the nationality of a Member State shall be a citizen of the Union. Citizenship of the
Union shall be additional to and not replace national citizenship”; Article 9 TUE: “[I]n all
its activities, the Union shall observe the principle of the equality of its citizens, who shall
receive equal attention from its institutions, bodies, offices and agencies. Every national of
a Member State shall be a citizen of the Union. Citizenship of the Union shall be additional
to and not replace national citizenship”.

23 R. RICUCCI, Cittadini senza cittadinanza, cit., pp. 63-64.

2 Cf. R. MAZZOLA, Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose
nell’Unione Europea tra speranze disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., 3/2014, p. 2 ff. Cf. Decision of the European Ombudsman in his inquiry into
complaint 2097/2011/RA against the European Commission, 25 January 2013, § 48, on
http:/fwww.ombudsman.europa.eu/cases/decision.faces/en/49026/html.bookmark (last accessed: 2
December 2018): «[I]n particular, it cannot, in itself, call into question “the status under
national law of churches, religious associations or communities, and philosophical and
non-confessional organisations”»; Guidelines on the implementation of article 17 TFEU by the
European Commission, 20 July 2013, Article 1.1, on http://ec.europa.eu/bepa/pdf/dialogues/guide
linesimplementation-art-17.pdf: “[DJialogue partners [of the Commission] can be churches,
religious associations or communities as well as philosophical and non-confessional
organisations that are recognized or registered as such at national level and adhere to
European values”.

11

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

right for religious freedom, will be seriously downgraded, and will quickly
lose their balance, particularly in the political, legislative and administrative
sphere?> and basically, they will go back to being of intimate nature,
deprived of public importance, consubstantial to every right to
citizenship?¢. The impression, however, is that when the Court in
Strasbourg solemnly attests to the significance of the collective nature of the
right of religious freedom, such a consideration is still inadequate and
basically functions according to the needs of civic ‘integration’?
Nevertheless, to scrutinize the role of the collective scope for the right of
religious freedom within the process of civic integration is inescapable if the
consequences of the recognition of the so-called pluralistic principle are to
be taken seriously.

Moreover, the ambiguous nature of this aspect and the consequent
adoption of a “double standard” has led to problematic, if not also
contradictory provisions being adopted, in relation to the needs for paths
for integration for non-majority or non-traditional cultures being laid down,
placing doubt on the actual feasibility of having citizenship which is at one
and the same time ‘universal’, ‘integrated” and ‘pluralistic’.

5 - Conclusions

The treatment reserved to the integral, effective exercising of the right of
religious freedom in Europe, thus becomes litmus paper in the process of

% This is even more evident in the EU Citizenship Report 2013 - on
http://ec.europa.eu/justice/citizen/files/2013eucitizenshipreport_en.pdf  (last  accessed: 2
December 2018) - which does not consider the issue of inclusion and the reference to
universal principles. It is therefore not a coincidence that the European Parliament has been
invited, shortly thereafter, to “promote value-based education”: cf. the final common
recommendations of the Presidential Troika of the EU Youth Conference 2015 held in
Luxembourg and the European Parliament resolution of 19 January 2016 on the role of intercultural
dialogue, cultural diversity and education in promoting EU fundamental values (2015/2139(INI)),
on http:/fwww.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do? pubRef=-//EP//NONSGML+TA+P8-TA-
2016-0005+0+DOC+PDF+VO0//EN (last accessed: 2 December 2018).

26 Cf. A. ANGELUCCI, L’Europa e i musulmani: quale spazio di liberta religiosa?, in A. Pin,
C. Pellegrino (eds.), Europa e Islam, Marsilio, Venezia, 2016.

27 Cf., for example, the prohibition of wearing religious symbols in the public space:
their exclusion from this area is a guarantee, according to the Court, of ‘civic’ integration
and cohabitation. In this sense, the Strasbourg Court seems to express its preference for an
individual type of religiosity. Cf., for an interesting analogy, B.L. BERGER, Law’s Religion.
Religious Difference and the Claims of Constitutionalism, University of Toronto Press, Toronto,
Buffalo, London, 2015, pp. 62-104.

12

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

building an integral effective citizenship. In other words, it can be claimed
that with the Resolution 2076 (2015) and the Recommendation 2080 (2015)
the freedom to live according to the customs of one’s own religion is
recognised as an essential element of “living together” so much so that on
one hand “the Assembly believes that the principle of secularity does not
demand the elimination of religion from the social space”?® and on the other
it warns States how even decisions taken in the name of the “neutrality of
the State” can give rise to discrimination which is contrary to the right to
religious freedom, and to the same principle of secularity when members of
a religious community feel they do not enjoy “full membership” within the
national community, or that they are not considered fully-fledged citizens
because of their religious practices®.

These are important considerations, especially since the Luxembourg
Court’s sentence of 14 March 2017 (Grand Chamber) in the trial C157/15,
Samira Achbita e Centrum voor gelijkheid van kansen en voor
racismebestrijding against G4S Secure Solutions NV30, in which the
prohibition imposed on the employee on the part of the employer (private)
is legitimised in the name of alleged neutrality, which is in fact “only
apparent since it leads to a particular disadvantage for those people who
belong to a religion that imposes or advises on the wearing of a specific type
of clothing”3!. Indeed, the Court’s decision is adopted in the name of
neutrality which, nevertheless, gives rise to discrimination of those who
belong to the Muslim faith substantiating their exclusion from the
community of citizens due to a religious practice, albeit private, as is mutatis

2% Cf. § 6 Resolution 2076 (2015): “Furthermore, the Assembly considers that the
principle of secularity does not require the elimination of religion from social space; quite
the contrary, this principle, properly interpreted and implemented, protects the possibility
for different beliefs, religious and non-religious, to coexist peacefully while all parties
respect shared principles and values”.

2 Cf. § 7 Resolution 2076 (2015): «Legislatures and governments must take account of
the fact that political decisions taken in the name of the “neutrality of the State” may, in
practice, give rise to disguised discrimination against minority religions, which is
incompatible with the right to freedom of religion and the principle of secularity. Worse,
such decisions may give rise to a feeling among the members of the communities
concerned that they are not considered full members of the national community. However,
religious groups must be aware that any conviction or religious practice that violates
human rights is not acceptable».

30 Cf. http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf?docid=188852&pagelndex=0&docla
ng=IT&=1 (last accessed: 2 December 2018).

31 N. COLAIANNI, II velo delle donne musulmane tra liberta di religione e liberta d'impresa.
Prime osservazioni alla sentenza della Corte di giustizia sul divieto di indossare il velo sul luogo di
lavoro, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 11/2017, p. 3.

13

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

mutandis the one regarding ritual circumcision, namely, whilst bearing
differences in appearance not being public but in public.

The Assembly’s approach of the creation of a democratic citizenship
by means of the development of shared processes also with the religious
communities in any case seems positive but includes a ‘nota bene’32. The
principle of “living together” is a ‘vague’ notion conceptually very close to
the “principle of majority”33. From the Assembly it was used to promote the
freedom to live according to the customs of one’s own religion but in a
different context, the ECHR, it is more often (in a certain sense ab)used in
order to limit the use of other customs (e.g. the veil) precisely because of its
vagueness and the possibility to raise it as a bastion in defence of a majority
which is culturally predetermined that wishes to assimilate in order to “[...]
live together”. It is, therefore, about an approach able to reassess an
inclusive secularity on the condition that it is objective in its notion of
“living together” by linking it to concepts which are less transient such as
pluralism and plural citizenship (in which civic and religious affiliation can
live together) in order to contrast all forms of fanaticism and extremism,
reviving the affiliation to a Europe of the peoples and not merely of the
economies.

32 Cf. § 13.3.1 Resolution 2076 (2015): «[...] develop projects in collaboration with
religious communities to promote shared values and “living together” [...]». Cf
Recommendation 2080 (2015), § 3.4.: «develop synergies between the platform and the
thematic meetings on the religious dimension of intercultural dialogue with other Council
of Europe projects and initiatives in the field of education, culture and youth, such as the
“No Hate Speech Movement - Young People for Human Rights Online”, “Education for
Democratic Citizenship and Human Rights” and “Intercultural cities”».

3 Thus we read in the pages relating to the opinions of the judges Spano and Karakas
in the ruling by the European Court of Human Rights, Balcacemi et Oussar v Belgium, 11
July 2017 (on https://hudoc.echr.coe.int/fre#{ "fulltext”:[ “oussar”],”documentcollectionid2 " [GRA
NDCHAMBER"”,"CHAMBER"],"itemid”:["001-175141"]} - last accessed: 2 December 2018).

14

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



=

\

®

!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

Maria Ilia Bianco
(dottore di ricerca in Diritto e Istituzioni economico-sociali nell’'Universita degli
Studi di Napoli “Parthenope”, Dipartimento di Giurisprudenza)

Pluralismo religioso e garanzie del diritto penale.
Il difficile bilanciamento tra liberta individuali
ed esigenze di tutela della collettivita

Religious pluralism and resistance to the guarantees of criminal law: the difficult
balance between individual liberties and social rights

ABSTRACT: The increase in cultural crimes and the spread of terrorism of
religious origin have triggered a generalized "social fear of the foreigner"
and its gradual marginalization, even legal. In the present work, some of
the main penal problems will be tackled, in particular the role of criminal
law to ensure balanced relations between the members of society in the
"transculturalism" era.

SOMMARIO: 1. Introduzione. Controspinte normative e conflitti di valori nelle societa
“policulturali” - 2. Fattore culturale e tipi criminosi, tra formante legislativo e prassi
applicative - 3. La dubbia collocazione del fattore culturale nella dogmatica del reato:
una ricognizione dei principali orientamenti dottrinali italiani - 4. I1 “fattore religioso”
nella giurisprudenza della Corte EDU - 5. Un approfondimento: I’esperienza italiana in
materia di “abbigliamento” sikh - 6. Il “test culturale” a garanzia dello straniero
imputato: una soluzione valida?

1 - Introduzione. Controspinte normative e conflitti di valori nelle societa
“policulturali”

La societa attuale si regge ormai su assetti totalmente diversi da quelli
tradizionali, improntati al nazionalismo e all’autoreferenzialita, che
segnano il definitivo tramonto di una prospettiva geograficamente e
ideologicamente “limitata”, in cui un determinato gruppo di individui,
stanziato in un preciso contesto territoriale, condivide(va) un comune
patrimonio culturale e, tramite quello, si riconosce(va) in una specifica
identita etnica®*; lo “scenario” moderno e ben pitt complesso, stratificato,

34 ]l concetto manzoniano di Nazione quale “gente che si riveli una d’arme, di lingua,
15

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

anche in ragione dell’infittirsi, negli ultimi anni, dei flussi migratori®; il
tessuto sociale, di conseguenza, & attualmente costituito (anche) da un
insieme eterogeneo di gruppi e micro-gruppi allogeni, con tradizioni
culturali e normative proprie, che talvolta faticano a integrarsi con la
comunita ospitante e maggioritaria.

Le difficolta emerse dall’esigenza di trovare equilibri utili a garantire
la coesistenza di tali gruppi etnici ospitati e societa ospitanti sono state
riscontrate,in primis,sul piano sociologico, dove si e rilevato il graduale e
inesorabile passaggio da una concezione omogenea, o tendenzialmente tale,
di societa multiculturale - metaforicamente definita “melting pot”3¢-, a una
nuova e piu realistica concezione eterogenea della stessa -ribattezzata,
appunto per questo, “salad bowl”3%7- e fondata sull’idea che, abbandonato
'obiettivo dell” omologazione tra culture diverse, debba perseguirsi la
valorizzazione dei patrimoni culturali delle minoranze, preservandone il
pit possibile almeno gli aspetti compatibili con il sistema sociale
d’accoglienza3.

d’altare, di memorie, di sangue” & efficacemente ripreso in A. MASSARO, Reati a movente
culturale o religioso. Considerazioni in materia di ignorantia legis e coscienza dell’offesa, in Temi
Penali, a cura di M. Trapani, A. Massaro, Giappichelli, Torino, 2012, p. 126 ss.; sul punto
vedi anche F. BASILE, I reati “culturalmente motivati” commessi dagli immigrati: (possibili)
soluzioni giurisprudenziali, in Questione Giustizia, 2017, 1, pp. 126-135.

% S. NICCOLALI, A. CIERVO, Il fenomeno migratorio tra normativa comunitaria, disciplina
nazionale ed emergenza umanitaria, in Questione Giustizia, 2014, 3, p. 35 ss.

% In passato, infatti, la societa multiculturale era definita anche “multietnica”,
“multirazziale”, “multiconfessionale”, “multinazionale” e questi termini erano utilizzati
1ndlst1ntamente, alla stregua di sinonimi, con l'intento di evidenziare proprio l'estrema
“segmentazione” e il “pluralismo” che caratterizzavano il tessuto socio-culturale in fieri. Il
termine “multiculturalismo”, di origine canadese, diffusosi nel contesto politico europeo
degli anni Novanta, € stato poi utilizzato con una duplice valenza: serviva ad indicare sia
il nuovo assetto sociale ospitante i flussi migratori in continuo incremento, che le
“pionieristiche” politiche di integrazione che miravano ad assimilare e inglobare le
comunita di immigrati nei Paesi di destinazione, accedendo all’idea (oggi abbandonata)
che una omologazione fra culture diverse fosse possibile e doverosa. Di qui la nascita del
termine “melting pot” per indicare proprio quell’omologazione, quell’amalgama tra pitt
etnie, cui tali politiche puntavano. Per ulteriori approfondimenti sul punto vedi G.
THERBON, voce Societa multiculturale, in Enc. delle Scienze Sociali (www.treccani.it), 1998.

/a7

37 Sul punto F. POMPEO, Il mondo e poco. Un tragitto antropologico dell’interculturalita,
Melterni, Roma, 2002, p. 103 ss., che sostituisce I'espressione anglosassone “salad bowl”, con
le pittoresche immagini “glorious mosaic”, “Kaleidoscope” e “rainbow society”.

38 J. HOOKER, Working across cultures, Stanford University Press, California, 2003, p.
349 ss., definisce tale passaggio come 1’effetto di un graduale indebolimento della societa
multiculturale dovuto in generale (anche se 1’analisi € svolta con particolare riferimento al
sistema nord-americano) a due fattori: un primo dato, di tipo quantitativo, relativo alla
crescita esponenziale dei gruppi di immigrati stanziati nelle societa ospitanti; e un secondo,

16

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.treccani.it/

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

L’ulteriore evoluzione delle indagini sociologiche sta rilevando,
ancor piu alla radice, il graduale superamento dello stesso concetto di
societa multiculturale, in favore di quello, post-moderno, di “societa
transculturale”®, con cui si intende designare il contesto sociale nel quale
culture differenti non solo convivono in condizioni di reciproca tolleranza,
ma si “incrociano” e influenzano vicendevolmente0.

Dal momento che le evidenti difficolta di integrazione, tra comunita
di immigrati e paesi d’accoglienza, registratesi un po’ ovunque, si sono
ripercosse anche sul piano politico-normativo, sublimandosi nello scontro
tra i diritti delle minoranze straniere e le garanzie delle collettivita ospitanti,
la gestione dei conflitti interculturali e inevitabilmente diventata uno degli
obiettivi permanenti sia delle politiche globali! che di quelle interne, che
sono ricorse con sempre maggior frequenza allo strumento penalistico in
funzione di argine e contenimento (spesso in “chiave” emergenziale) della
crisi in atto.

Ogni ordinamento nazionale, infatti, ha predisposto una serie di
strumenti normativi, alcuni anche di natura punitiva, per assicurare il
miglior compromesso possibile tra le istanze securitarie delle societa

di tipo valutativo-normativo, che evidenzia la mancata opera di integrazione tra queste
etnie e il sostrato ospitante da parte delle istituzioni sociali e politiche di accoglienza.

3 A. ANCORA, Verso una cultura dell’incontro. Studi per una terapia transculturale,
FrancoAngeli, Milano, 2017, p. 58 ss.; sulle criticita collegate all” accoglienza del “migrante”
e 'inadeguatezza degli strumenti predisposti dalle relative politiche, non solo italiane; R.
TUMINO, Transculturalita e transculturalismo: una nuova (?) frontiera della ricerca pedagogica,
Atti del Convegno Universita di Macerata 2016 (http://www.unimc.it/eduresearch/atti-
convegno/atti/TUMINO.pdf); M. BALBONI, Verso un diritto penale europeo dell’ immigrazione?,
in Crimmigration Law in the European Union, a cura di A. Pahladsingh, ]. Waasdorp,
Filodiritto editore, Bologna, 2017, pp. 15-30; G. FORNASARI, Nuove riflessioni sulle
categoria dogmatiche del diritto penale davanti alla sfida del multiculturalismo, in La Magistratura,
2014, p. 24 ss.

40 ]] termine e stato coniato per tradurre 1’aggettivo inglese “cross-cultural” con cui si
indica l'incrociarsi di varie culture, usato nelle scienze sociali con riferimento alla reciproca
influenza che queste hanno sui comportamenti individuali e collettivi, Cfr.: voce
Transculturale, in Vocabolario online Treccani (link permanente: http://www.treccani.it/vocabola
rio/transculturale/).

41 Principi ispiratori di queste politiche si rinvengono, ad esempio, nella CEDU (art. 14);
nel Patto Internazionale dei Diritti civili e politici del 16 dicembre 1966 (art. 27); nonché,
nell’Agenda Europea sulla Migrazione del 15 maggio 2015 (COM-2015- 240 final) con la
quale e stato proposto un piano di azione immediata strutturato in dieci punti, finalizzato
all’adozione di una politica comune chiara e coerente volta alla protezione degli immigrati
e alla tutela dei loro diritti fondamentali negli Stati di accoglienza; per approfondimenti
vedi AA. VV., Scritti sul diritto europeo dell'immigrazione, a cura di G. Caggiano,
Giappichelli, Torino, 2016, p. 235 ss.

17

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

ospitanti e la tutela dei diritti degli stranieri, considerati sia in qualita di
singoli individui, sia come formazioni sociali (e religiose) ospitate.

In particolare, con riguardo all’approccio che ciascun ordinamento
interno ha ritenuto di adottare nelle materie inerenti alla “gestione
criminale” delle condotte culturalmente orientate e al trattamento giuridico
degli stranieri e delle minoranze etniche stanziate sul proprio territorio, e
possibile operare una bipartizione di massima tra sistemi
“multiculturalisti” e sistemi “assimilazionisti”42.

Con riferimento ai primi, che si identificano per lo pitt con i modelli
di Common Law, la tendenza ¢ quella di preservare e garantire le tradizioni
delle minoranze, permettendo loro, anche attraverso la produzione di leggi
speciali, I'esercizio di quei diritti che, seppur ideologicamente distanti dalle
usanze e dalle regole del contesto di accoglienza - trovando fondamento in
leggi morali o normative allogene - sono ammessi purché non ledano i
fondamentali e inderogabili beni/interessi altrui. In questi sistemi si
promuove un’integrazione dello straniero c.d. “a doppio senso”, in quanto
si operano adattamenti dell’ordinamento ospitante in una prospettiva
inclusiva.

Quanto al modello assimilazionista, invece, I’orientamento e quello
di accogliere gli stranieri e le minoranze culturali nel proprio tessuto sociale,
a patto che questi si adeguino e cerchino di uniformarsi alle regole
nazionali, abdicando a comportamenti culturalmente o religiosamente
orientati che mettano a rischio la collettivita o si pongano in contrasto con i
principi dell’ordinamento interno. L’integrazione dello straniero avviene,
in questi contesti, “a senso unico” in quanto i diritti e le garanzie della
collettivita o, piu specificamente della maggioranza, tendono a essere
considerati sempre prevalenti su quelli dei gruppi minoritari.

Con tale cornice di politiche e obiettivi globali di integrazione ha
dovuto misurarsi anche il diritto penale nazionale43, terreno sul quale gli
scontri inter-culturali si sono tradotti in contrasti tra principi e precetti

42 Per approfondimenti vedi C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati: ideologie e
modelli penali, ETS, Pisa, 2010, p. 35 ss.; A. BERNARDI, Ii fattore culturale nel sistema penale,
Giappichelli, Torino, 2010, p. 60 ss.; A. RUGGERI, Itinerari di una ricerca sul sistema delle
fonti: XXI, studi dell’'anno 2017, Giappichelli, Torino, 2018, p. 235 ss.; F. BASILE,
Immigrazione e reati culturalmente motivati. Il diritto penale nelle societa multiculturali, Giuffre,
Milano, 2010, p. 40 ss.

4 G. CROCCO, Diritto penale e dinamiche interculturali: le implicazioni del movente culturale
nella commissione del reato e rilevanza del cultural defences, in Giurisprudenza penale, 2015, 4,
p- 3, ove vengono individuati proprio nel “localismo” e nella “non neutralita” del diritto
penale di ciascun paese ospitante le principali cause di produzione dei conflitti
interculturali sul versante giuridico.

18

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\h_ e pluralismo confessionale

normativi interni e prescrizioni imposte dalle culture di provenienza,
generando nodi sistemici di difficile soluzione#4.

In questo scenario composito, il ruolo del giurista moderno, arduo, e
quello di riuscire a comparare i diversi patrimoni etnico-religiosi coesistenti
e fra loro (potenzialmente) configgenti, cercando un contemperamento tra
la tutela del diritto “alla propria cultura” delle minoranze e le garanzie di
sicurezza e di ordine sociale della collettivita d’accoglienza. In tale opera di
sintesi valoriale, va pregiudizialmente opposta una insormontabile barriera
ideologica e normativa: il compromesso non pud consistere
nell'uniformazione coattiva delle culture ospitate a quella ospitante, in
quanto gli scenari internazionali moderni (e il grado di sviluppo delle
societa democratiche) impongono il rispetto e la preservazione dei
patrimoni delle minoranze etniche, - ne sono prova l'art. 27 del Patto sui
diritti civili e politici concluso a New York nel 19664 e l'art. 14 della
CEDU?%, che vietano la discriminazione sul piano culturale, religioso e

4 A. BERNARDI, I fattore culturale nel sistema penale, cit., passim; 1. V. PONKIN, In
merito alla tutela dei sentimenti religiosi e della dignita individuale dei credenti, in Diritto penale
contemporaneo, Rivista telematica, (www.penalecontemporaneo.it), 26 febbraio 2016, M.C.
UBIALI, Un volantino elettorale associa comportamenti criminosi agli 'stranieri’ (neri, cinesi,
rom, islamici): é propaganda di idee fondate sulla superiorita o sull’odio razziale o etnico?,in
Diritto penale contemporaneo, Rivista telematica, (www.penalecontemporaneo.it), 21 gennaio
2016, G. PAVICH, A. BONOMI, Reati in tema di discriminazione: il punto sull’evoluzione
normativa recente, sui principi e valori in gioco, sulle prospettive legislative e sulla possibilita di
interpretare in senso conforme a costituzione la normativa vigente, in Diritto penale
contemporaneo, Rivista telematica, (www.penalecontemporaneo.it), 13 ottobre 2014; U.
ADAMO, La tutela penale del sentimento religioso nell’ordinamento costituzionale spagnolo.
profili costituzionalistici, in Riv. dir. pen. cont., 2017, 9, pp. 85- 115; M.P. DI BLASIO, La
rilevanza della scriminante culturale nel sistema penale italiano, in Giur. pen., Rivista telematica,
(www.giurisprudenzapenale.com), 26 aprile 2016, pp. 1-21; T. SELLIN, Conflitto culturale e
crimine, traduzione italiana di R.G. Capuano, Besa, Nardo (LE), 2017; F. BASILE, Diritto
penale e multiculturalismo: teoria e prassi della c.d. cultural defense nell’ordinamento statunitense,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., luglio 2009; ID., I reati c.d. “culturalmente
motivati”commessi dagli immigrati: (possibili) soluzioni giurisprudenziali, cit., pp. 126-135; C.
SORIO, I reati culturalmente motivati: la cultural defense in alcune sentenze statunitensi, in Stato,
Chiese e pluralismo confessionale, cit., novembre 2008, p. 1 ss.

45 Patto che 1’ Italia ha ratificato il 15 settembre 1978 (Gazzetta Ufficiale n 328 del 23
novembre 1978), che € entrato in vigore il 15 dicembre 1978, e che all’art. 27 recita: “In
quegli Stati, nei quali esistono minoranze etniche, religiose, o linguistiche, gli individui
appartenenti a tali minoranze non possono essere privati del diritto di avere una vita
culturale propria, di professare e praticare la propria religione, o di usare la propria lingua,
in comune con gli altri membri del proprio gruppo”.

46 Che nello specifico, cosi recita: “Il godimento dei diritti e delle liberta riconosciuti
nella presente Convenzione deve essere assicurato senza nessuna discriminazione, in
particolare quelle fondate sul sesso, la razza, il colore, la lingua, la religione, le opinioni

19

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.penalecontemporaneo.it),/
http://www.penalecontemporaneo.it/
http://www.giurisprudenzapenale.com/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

linguistico di qualsiasi minoranza etnica - ; tale sforzo sincretistico, allora,
deve tendere (pur nelle sue possibili variabili) alla ricerca di un assetto che
preservi i patrimoni culturali e ordinamentali degli immigrati, almeno con
riferimento a quel nucleo contenutistico che sia compatibile con gli
ordinamenti ospitanti e non mini la stabilita dei sistemi sociali e politici dei
paesi di accoglienza. Del resto, una politica interna di questo segno sarebbe
maggiormente rispettosa non solo delle indicazioni (spesso cogenti) che
derivano dal contesto sovranazionale (tenuto conto dei meccanismi
costituzionalmente riconosciuti che ammettono le limitazioni della
sovranita statale necessarie ai fini dell” armonizzazione del nostro sistema
con il contesto europeo e internazionale), ma anche delle garanzie che e in
grado di sprigionare il fondamentale principio di uguaglianza formale e
sostanziale, che la nostra Costituzione riconosce operante nei confronti di
tutti gli individui (e non dei soli cittadini) indipendentemente dalla loro
appartenenza religiosa, politica, razziale, linguistica e, in una sola parola,
etnica (artt. 3, 10, 117 Cost.).

2 - Fattore culturale e tipi criminosi, tra formante legislativo e prassi
applicative

L’incremento dei flussi migratori verso 1'Europa (e 1’ “Occidente” in
generale) e il dilagare di una generalizzata diffidenza sociale nei confronti
dello straniero, identificato sempre pitt spesso come ‘irregolare’” o
potenziale delinquente, hanno messo in crisi (e hanno profondamente
modificato) le tradizionali dinamiche socio-politiche, le quali hanno spesso
ovviato alle crescenti istanze di tutela della collettivita ospitante, delle quali
hanno cominciato a “nutrirsi”, offrendole nuovi strumenti penalistici di
garanzia della sicurezza e dell’ordine pubblici?’.

politiche o quelle di altro genere, 'origine nazionale o sociale, I'appartenenza a una
minoranza nazionale, la ricchezza, la nascita o ogni altra condizione”.

47 C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit., p. 35 ss.; J. V. BROEK, Cultural
Defence and Culturally Motiveted Crimes (Cultural Offences), in European Journal of Crime,
Criminal Law and Criminal Justice, 2001, vol. 9/1, pp. 1-31; F. BRION, Using gender to shape
difference: the Doctrine of Cultural Offence and Cultural Defence, in Racial Criminalization of
Migrants in the 21st Century, a cura diS. Palidda, Ashgate Publishing, Ltd., 28 febbraio 2013;
F. BASILE, Immigrazione e reati culturalmente motivati, cit.,p. 40 ss.; A. BERNARDI, Il fattore
culturale nel sistema penale, cit., p. 60 ss.; A. RUGGERI, Itinerari di una ricerca sul sistema delle
fonti, cit.,p. 235 ss.

20

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Si e cosl iniziato a parlare di “cultural offences”® con riguardo a quei
reati posti in essere da soggetti stranieri attraverso condotte che, sebbene
lecite o addirittura prescritte in base al loro statuto di appartenenza,
integrano dei reati secondo le norme dei sistemi normativi ospitanti,
generando, oltre a un contrasto tra ordinamenti, un contrasto tra culture®.

Pur trattandosi di una categoria giuridica nota sia ai sistemi di
Common Law che di Civil Law, la portata incriminatrice dei cultural offences
varia profondamente a seconda, innanzitutto, dell'impronta
“multiculturalista” o “assimilazionista” propria di ciascun sistema,
nonché in base al peso valoriale che l'interprete affida al fattore culturale
nella dommatica del reato e nella valutazione del caso concreto®!.

Proprio per tale ragione, i piti recenti studi penalistici a carattere
comparativo in tema di crimini degli immigrati si sono focalizzati sul
trattamento e le ricadute giuridiche attribuibili al c.d. “fattore culturale”52.
Tra l'altro, quando non e il legislatore, a monte, a conferire a esso uno
specifico valore, attraverso la tipizzazione di precipue condotte
culturalmente orientate o l'inserimento di apposite locuzioni e/o clausole

4 M.C. FOBLETS, A. DUNDES RENTELN, Multicultural Jurisprudence: comparative
perspectives on the cultural defense, Bloomsbury Publishing, Oxford, 2009, p. 145 ss.; F
BRION, Using gender, cit. passim; M.C. FOBLETS, Cultural Delicts: The Repercussion of
Cultural Conflicts on Delinquent Behaviour. Reflections on the Contribution of Legal Anthropology
to a Contemporary Debate, in European Journal of Crime, Criminal Law and Criminal Justice,
1998, 6, p. 187

4 C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit., p. 30 ss.; F. BASILE, Immigrazione e
reati culturalmente motivati, cit., p. 40 ss.; F. BASILE, Premesse per uno studio sui rapporti tra
diritto penale e societa multiculturale. Uno sguardo alla giurisprudenza europea sui c.d. reati
culturalmente orientati, in Riv. it. dir. e proc. pen., 2008, 1, p. 149 ss.

% C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit.; A. BERNARDI, Modelli penali e
societa multiculturale, Torino, 2006; V. MASARONE, L’incidenza del fattore culturale sul
sistema penale tra scelte politico-criminali ed implicazioni dommatiche, in Dir. pen. proc., 2014, p.
1240 ss.

51 M.C. FOBLETS, A. DUNDES RENTELN, Multicultural Jurisprudence, cit., p. 146 ss.,
P.F. POLI, Aggravante dei futili motivi e reati culturalmente motivati: un ulteriore tassello nella
determinazione dei rapporti tra diritto penale e multiculturalismo, in Diritto penale contemporaneo,
Rivista telematica (www.penalecontemporaneo.it), 26 aprile 2012; C. GRANDI, A proposito di
reati culturalmente motivati, in Diritto penale contemporaneo, Rivista telematica,
(www.penalecontemporaneo.it), 3 ottobre 2011.

52 C. DE MAGLIE, Culture e diritto penale. Premesse metodologiche, in Rivista italiana di
diritto e procedura penale, 2008, pp. 1088-1119, sul punto vedi in particolare p. 1111 ss.; G.
FORNASARI, Nuove riflessioni sulle categorie dogmatiche del diritto penale davanti alla sfida del
multiculturalismo, in La Magistratura, 2010, p. 24 ss. Critico V. FRONZONI, Cultural
offences nel diritto islamico, in Diritto e Religioni, anno VII, 2012, n. 1, gennaio-giugno, fasc.
13, p. 199 ss.

21

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.penalecontemporaneo.it/
http://www.penalecontemporaneo.it/

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

all’interno delle fattispecie astratte, il compito ricade sovente sull’interprete
che, in sede di applicazione del precetto normativo, quasi fatalmente finisce
col misurare l'incidenza del coefficiente culturale sugli altri elementi della
tipicita, dell’antigiuridicita o della colpevolezza: di fronte a comportamenti
culturalmente orientati perpetrati dallo straniero, il giudice opera
un’interpretazione “culturalmente sensibile”>3 del fatto criminoso nel suo
complesso e calibra la risposta repressiva bilanciando il diritto del soggetto
agente “alla propria cultura” con gli altri interessi eventualmente con esso
in frizione.

Dunque, il contemperamento tra il diritto dell'immigrato e gli altri
diritti lesi o messi in pericolo da offese culturalmente orientate finisce col
dipendere non piti, 0 comunque non solo, dalle scelte di politica-criminale
operate in astratto dal legislatore, ma anche dal tipo di interpretazione
“culturalmente sensibile” operata in concreto dal diritto vivente in sede
applicativa e che non puo non tener conto delle “variabili” istanze di tutela
della collettivita, direttamente proporzionate all’intensita dell’allarme
sociale che, in un certo momento storico, un comportamento culturalmente
motivato puo suscitare in uno specifico contesto civile>.

% C. GRANDI, A proposito di reati, cit., pp. 22-24; M.P. DI BLASIO, La rilevanza della
scriminante, cit., p. 15, riporta il caso (emblematico quanto a eccessiva e opinabile
“sensibilita” in cui possono incorrere gli interpreti nel valutare il peso del coefficiente
culturale rispetto al trattamento sanzionatorio dello straniero) del cameriere sardo che,
giudicato per aver sequestrato, seviziato e violentato la sua donna, sospettata di averlo
tradito, ottiene dai giudici tedeschi l'attenuazione della pena in ragione della sua
appartenenza ad una comunita “retrograda” e maschilista, quale quella italiana
meridionale e, in particolare, sarda. Caso bersagliato da accese critiche proprio da parte
della dottrina italiana che non ha esitato a dichiarare quantomeno “apodittica” la sentenza
e a sottolineare 'errore imperdonabile in cui erano incorsi i giudici tedeschi, peraltro
rivelatore di una scarsa conoscenza da parte loro, oltre che della cultura, anche della storia
italiana, per approfondimenti vedi anche I. RUGGIU, Il giudice antropologo: Costituzione e
tecniche di composizione dei conflitti multiculturali, FrancoAngeli, Milano, p. 35 ss.; A.
MASSARO, I reati a movente culturale o religioso, considerazioni in materia di ignorantia legis
e coscienza dell’offesa, in AA. VV., Temi Penali, a cura di A. Massaro, M. Trapani,
Giappichelli, Torino, 2013, p. 135 ss.

5 C.R. SUNSTEIN, Il diritto della paura. Oltre il principio di precauzione, il Mulino,
Bologna, 2010, p. 125 ss.; L. SIRACUSA, Il diritto penale dell’ immigrato: brevi spunti per una
riflessione sul diritto penale della paura, in Rivista trimestrale di diritto penale dell’economia, 2013,
4, p. 765 ss.; E. GRANDE, I dispositivo penale della paura. Diffusione di un’ideologia, in
Democrazia e Diritto, FrancoAngeli, vol. 51, 2014, 3, p. 17; A. BERNARDI, Populismo
giudiziario? L'evoluzione della giurisprudenza penale sul kirpan, in Rivista italiana di diritto e
procedura penale, 2017, 2, p. 167 ss.; G. DE MINICO, Costituzione, emergenza e terrorismo,
Jovene editore, Napoli, 2016, p. 61 ss.; M. BARGAGLI, Immigrazione e sicurezza in Italia, il
Mulino, Bologna, 2008; A. BARATTA, La frontiera mobile della penalita. Sistemi di controllo
sociale della seconda meta del XX secolo, in Il vaso di Pandora. Carcere e pena dopo le riforme, Atti

22

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Come accennato poc’anzi, comparando le esperienze di vari paesi
europei in tema di cultural offences, € opportuno incasellare le singole scelte
ordinamentali attraverso la distinzione, di ordine generale, tra modelli
“assimilazionisti” e “multiculturalisti”.

Tra i sistemi assimilazionisti rientrano, a titolo esemplificativo,
quello francese e quello italiano®, entrambi orientati all’inclusione
unilaterale dell'immigrato nel tessuto sociale ospitante (vale a dire a
condizione che si adegui alle regole dell’ordinamento di accoglienza, con il
coefficiente culturale che incide solo “in negativo” sul disvalore del fatto di
reato dallo stesso posto in essere); mentre, multiculturalisti sono gli
ordinamenti di Common law che prevedono una integrazione sociale “a
doppio senso” e convalidano le diversita culturali ai fini di un’attenuazione
della pena o di una giustificazione di eventuali comportamenti contra ius
dello straniero; anche se, in definitiva, la distinzione tra i due approcci
risulta pit1 netta sul piano teorico che su quello pratico.

Nella prassi, infatti, ciascun ordinamento opera degli
“accomodamenti” della disciplina interna, orientati a soddisfare le esigenze
politico-criminali “del momento”, immancabilmente influenzate dalla
risonanza, anche mediatica, che determinate questioni riescono a suscitare
in un dato frangente spazio-temporale®’.

L’ordinamento italiano, ad esempio, non ha esitato a conferire veste
di aggravante del fatto di reato al fattore culturale permeante condotte

del Convegno promosso dall’Associazione Antigone e dall'lstituto dell’Enciclopedia
Italiana, fondata da Giovanni Treccani, a cura di M. Palma, Roma, 1997, pp. 29-45; R
CORNELLI, La paura nel campo penale, in Quest. Giust., Rivista telematica
(www.giustiziapenale.it), 7 settembre 2016; ID., Paura e ordine nella modernita, Giuffre, Milano,
2008.

5% F. LOMBARDI, Osservazioni a Cassazione penale, sez. 111, 23 settembre 2015, n. 40663, in
Cass. Pen., 2017, 1, p. 228 ss.; A. MASSARO, Reati a movente culturale, cit., pp. 113-159.

5 Sulla concezione del sistema italiano in bilico tra i due modelli F. BASILE,
Immigrazione e reati culturalmente motivati, cit.,, p. 63 ss.; contra C. DE MAGLIE, Reati
culturalmente motivati, cit., p. 64 ss.

5 L. LANZA, Sistema penale e cultura dell'immigrato: quale ruolo per il giudice?, in
Multiculturalismo e giurisdizione penale, a cura di B. Pastore, L. Lanza, Giappichelli, Torino,
2008, p. 70 ss.; L. PEPINO, Le migrazioni, il diritto, il nemico. Considerazioni a margine della
legge n. 94 del 2009, in Diritto immigrazione e cittadinanza, 2009, 4, pp. 9-20; E. CALVANESE,
Media e Immigrazione tra stereotipi e pregiudizi. La rappresentazione dello straniero nel racconto
giornalistico, FrancoAngeli, Milano, 2011, p. 203 ss.; E. CHELI, La realta mediata. L’influenza
dei mass media tra persuasione e costruzione sociale della realta, FrancoAngeli, Milano, 2002;
R. BIANCHETTI, Mass media, insicurezza sociale e recenti orientamenti di politica penale.
Un’analisi criminologica sull’interazione tra sistemi comunicativi e processi di reazione sociale,
Edizioni Unicopli, Milano, 2012; ID., La paura del crimine, un’indagine criminologica in tema
di mass media e politica criminale ai tempi dell insicurezza, Giuffre, Milano, 2018, p. 143 ss.

23

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.giustiziapenale.it/

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

culturalmente o religiosamente orientate dal particolare allarme sociale e
contrarie non solo a norme penali interne, ma anche ai principi
fondamentali della Carta costituzionale®. Paradigmatico il caso delle
pratiche di mutilazione degli organi genitali femminili>®: usanze culturali
che di certo non appartengono alla nostra tradizione, tipiche invece di
alcune sub-culture africane, peraltro presenti con un’incidenza pressoché
nulla sul nostro territorio. Ebbene, tali pratiche, seppur eseguite con il
consenso della giovane vittima o dei suoi genitori, e per scopi ritenuti
legittimi nella tradizione di appartenenza®, entrano in contrasto non solo
con i diritti e le liberta fondamentali sanciti dal nostro ordinamento (quali
" autodeterminazione sessuale e il diritto all'integrita fisica e morale
dell'individuo®!), ma anche con principi di rango sovranazionale
unanimemente riconosciuti nel contesto occidentale®?.

Prima dell’introduzione nel nostro sistema penale di una norma ad
hoc®3, la giurisprudenza sussumeva tali pratiche nel delitto di lesioni
personali gravi o gravissime®, con risultati oscillanti, dal momento che,

% C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit., p. 35 ss.

% L. SUGAMELE, Le mutilazioni dei genitali femminili, in Rivista di Scienze sociali, rivista
telematica (www.rivistadiscienzesociali.it), 30 dicembre 2015.

60 Pratiche del genere sono tradizionalmente eseguite allo scopo di preservare 1’onore,
la dignita e la purezza delle giovani consociate e a futura garanzia del conseguimento dello
status di “baganda” (cioé di “vera donna, pronta ad accogliere e rispettosa del futuro
marito”) necessario per contrarre matrimonio, per approfondimenti L. SUGAMELE, Le
mutilazioni dei genitali femminili, cit.

61 L. SUGAMELE, Le mutilazioni dei genitali femminili, cit.; C. PECORELLA, Mutilazioni
genitali femminili: la prima sentenza di condanna, in Rivista italiana di diritto e procedura penale,
2011, 2, pp. 853-866. L. MIAZZI, A. VANZAN, Circoncisione maschile: pratica religiosa o
lesione personale?, in Diritto Immigrazione e Cittadinanza, 2008, 2, pp. 67-78.

02 M.C. FOBLETS, A. DUNDES RENTELN, Multicultural Jurisprudence, cit., pp. 85-180;
S. DE VIDO, Culturally motivated crimes against women in a multicultural Europe. The case of
criminalization of FGM in the 2011 CoEInstambul Convention, in Citizens of Europe. Culture e
Diritti, a cura di L. Zagato, M. Vecco, Edizioni Ca’ Foscari, Venezia, 2015, pp. 93-114; G.
BRUNELLI, MGF. Lo stato dell’arte, in Il contributo delle istituzioni e della societa civile italiana
per la protezione e promozione dei diritti umani, a cura di C. Carletti, Giappichelli, Torino, 2012,
pp- 48-56.

63 Reato di MGF introdotto con L. n. 7 del 2006. Per approfondimenti vedi F. BASILE, I/
reato di “pratiche di mutilazione degli organi genitali femminili” alla prova della giurisprudenza:
un commento alla prima (e finora unica) applicazione giurisprudenziale dell’art. 583 bis c.p., in
Rivista trimestrale di Diritto penale contemporaneo, 2013, 4, p. 311 ss.; F. BASILE, Societa
multiculturali, immigrazione e reati culturalmente motivati (comprese le mutilazioni genitali
femminili), in Rivista italiana di diritto e procedura penale, 2007, 4, pp. 1296-1345

64+ C. GRANDI, Diritto penale e societa multiculturali: stato dell’arte e prospettive de jure
condendo, in Indice penale, 2007, 1, pp. 245-287.

24

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.rivistadiscienzesociali.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

nella prassi, si sono registrati anche esiti assolutori sul presupposto dell’
assenza dell’animus laedendi da parte degli stranieri e dell’attestazione della
sussistenza in capo agli stessi della mera volonta di conformarsi alla propria
cultura di origine®.

Nel 2006, con 'introduzione nel nostro codice penale dell’art. 583-bis,
il legislatore ha provato a garantire una risposta sanzionatoria
maggiormente certa e adeguata ai responsabili delle MGF, ma se in tal
modo, da un lato, é stata definitivamente attestata la “tolleranza zero” da
parte del nostro sistema socio-politico non solo rispetto alle pratiche
mutilatorie in sé, ma anche, in via piti generale, rispetto a qualunque altro
comportamento culturalmente orientato determinante un’offesa o
un’esposizione al rischio di lesione dei diritti fondamentali della persona
umana®®, dall’altro si sono registrate evidenti derive verso un diritto penale
a base autoriale, con tutte le sperequazioni punitive da esso derivanti.

Anche la successiva introduzione nel codice penale della fattispecie
di “impiego di minori nell’accattonaggio”®” fornisce una tangibile prova
dell’approccio assimilazionista adottato dal nostro sistema: il reato e, infatti,
finalizzato a reprimere condotte tradizionalmente adottate da comunita
straniere (per lo piti rom) che, se nel loro contesto di origine integrano
normali dinamiche di vita familiare, per il nostro ordinamento, gia prima
del 2009, erano riportate agli allora esistenti reati di violenza privata,
riduzione in schiavitti e/0 maltrattamenti in famiglia®8.

Le summenzionate tipologie di “reati culturalmente orientati”, che
certamente presentano un alto potenziale offensivo - in massima parte
slegato rispetto al fattore motivante - , sono state fatte oggetto di
un’apposita produzione legislativa, in funzione di una maggior certezza del

0% M. NOVELLI CAMPAGNOLLI, I reati culturali, Key Editore, Frosinone, 2016, p. 68 ss.

% C. DE MAGLIE, Culture e diritto penale, cit., p. 1118 ss., definisce 'art. 583 bis c.p.
“un’ipotesi di ipercriminalizzazione” di condotte culturalmente orientate, con la quale il
legislatore ha inteso operare una “incriminazione simbolica [...] da cui traspare piu la
preoccupazione di affermare la superiorita della cultura occidentale che la volonta di
tutelare le vittime da comportamenti di abuso e di violenza”.

67 P. PITTARO, Impiego di minore nell’accattonaggio part-time: maltrattamenti in famiglia o
riduzione in schiavitu?, in Famiglia e diritto, 2009, p. 238 ss.; A. VALSECCHI, Due ulteriori
delitti a tutela della vittima minorenne, in Il “Pacchetto sicurezza” 2009, a cura di O. Mazza, F.
Vigano, Giappichelli, Torino, 2009, p. 280 ss.

68 M. LO GIUDICE, Maltrattamenti in famiglia “condizionati” e “motivati” dalle componenti
(sub)culturali del reo, in Dir. fam. e pers., 2015, 4, p. 1376 ss.; P. SCEVI, Riflessioni su reati
culturalmente motivati e sistema penale italiano, in Archivio Penale, 2016, 3, pp. 1-32; L.
FERRAJOLI, Principia iuris. Teoria del diritto e della democrazia, 1, Teoria del diritto, Laterza,
Roma-Bari, 2012, p. 766 ss.; L. CAVALIERE, Le politiche europee dell’ immigrazione tra storie,
sviluppi e problematiche recenti (in www.centrostudieuropei.it), 2015, p. 8 ss.

25

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.centrostudieuropei.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

diritto e di uniformita della conseguente risposta sanzionatoria che, se
lasciata alla interpretazione “culturalmente sensibile” dei giudici, avrebbe
probabilmente continuato a generare incertezze e brusche oscillazioni in
sede applicativa.

Effetti che, al contrario, non sono stati scongiurati con riferimento a
vicende criminose dalla carica offensiva senz’altro piu lieve, quali
I’abbigliarsi con indumenti e simboli del proprio culto da parte delle donne
musulmane o dei religiosi seguaci del sikhismo. Condotte di questo genere,
infatti, non essendo state espressamente tipizzate dal legislatore, sono
ancora oggi oggetto di interpretazioni giurisprudenziali oscillanti che
risentono, evidentemente, del clima emergenziale, degli allarmismi e delle
pressanti istanze di tutela promananti dai contesti sociali ospitanti, sempre
piu diffidenti nei confronti dello straniero e refrattari ad accoglierlo®’; a
riprova del fatto che, a prescindere dal formante utilizzato - legislativo o
giurisprudenziale - quello “culturale” & un fattore che, se mal gestito,
genera pericolose tensioni con le garanzie proprie del diritto penale “del
fatto”.

Con riguardo alle condotte culturalmente e religiosamente orientate
non espressamente tipizzate dal legislatore, la giurisprudenza italiana ha
provato a valorizzare il coefficiente culturale attraverso diversi escamotage,
ad esempio, interpretando in chiave salvifica della posizione del reo le
cc.dd. clausole di illiceita espressa contenute nel nostro apparato normativo e
formulate con locuzioni quali “senza giustificato motivo” o “senza giusta
causa”’; oppure facendo rientrare in via interpretativa, tra “i motivi di
particolare valore morale e sociale” di cui all’art. 62, primo comma, del
codice penale anche il motivo culturale o religioso, conferendo in tal modo
un raggio di applicazione piti ampio all’attenuante in parola.

Questa tendenza giurisprudenziale, che per lungo tempo ha
mantenuto in equilibrio le esigenze di ordine pubblico e di sicurezza dei
consociati con il diritto individuale degli stranieri di manifestare
liberamente la propria fede e cultura, senza tema di incorrere in sanzioni
normative’!, sembra tuttavia ormai prossima al capolinea dal momento che,
specialmente a partire dagli anni successivi al 2009, si e verificato un brusco
cambio di rotta, del quale danno atto una serie di sentenze di condanna

® G.M. FLICK, [ diritti fondamentali della persona alla prova dell’emergenza, in
Giurisprudenza. italiana, 2008, 3, p. 781 ss.

70 A. MASSARO, Reati a movente culturale, cit., p. 119.

71 A. LICASTRO, Il motivo religioso non giustifica il porto fuori dell’abitazione del kirpan da
parte del fedele sikh, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2017, nota n. 2,
riporta Trib. Cremona, sez. pen., 19 febbraio 2009, in Diritto ecclesiastico, 3-4 del 2009, p. 769
ss., e Trib. Vicenza (Gip), decr. 28 gennaio 2009, in Corriere del Merito, 2009, p. 536 ss.

26

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

relative al caso emblematico dei fedeli Sikh, colti con indosso il loro pugnale
sacro per le strade di citta che fino a quel momento li avevano accolti senza
particolari ritrosie e allarmismi”2.

La dottrina pit attenta ha rinvenuto le ragioni di questo nuovo
approccio ermeneutico, improvvisamente rigido e discriminatorio, nella
generalizzata paura sociale dello straniero diffusasi in seguito
all’, ,emergenza immigratoria” e agli attentati dei fondamentalisti islamici
che avrebbero generato, non solo nel contesto italiano ma anche in quello
europeo, sempre pilt esasperate istanze di protezione da parte della
collettivita’. Istanze che, inevase dal legislatore, hanno trovato nelle
statuizioni dei giudici penali il pitt immediato e veloce strumento di
contenimento e gestione dei rapporti con lo straniero’4; ma, come era lecito
attendersi, linflessibilita e la tendenza talvolta discriminatoria
caratterizzanti questo recente corso giurisprudenziale, sono state
aspramente criticate dalla dottrina maggioritaria che, nel rilevare
l'irragionevolezza e I’abnormita delle statuizioni a detrimento dei diritti di
liberta dello straniero, non ha mancato di evidenziare la dissonanza di
questo nuovo approccio ermeneutico con le politiche di integrazione e
solidarieta sociale generalmente promosse a livello europeo e globale”>.

3 - La dubbia collocazione del fattore culturale nella dogmatica del reato:
una ricognizione dei principali orientamenti dottrinali italiani

L’esistenza di una chiara interferenza tra i divieti imposti dal nostro sistema
penale a tutela della collettivita e il legittimo esercizio di un diritto

72 A. BERNARDI, Populismo giudiziario?, cit., p. 672, § 2. Vedi anche Tribunale di
Cremona, 19 febbraio 2009 e Tribunale di Vicenza, 28 gennaio 2009 in F. BASILE,
Immigrazione e reati culturalmente motivati, cit., p. 237, nota 1, G. GIORGIO, In tema di
autorizzazione del porto in luogo pubblico di un coltello, c.d. “Kirpan”, quale simbolo religioso, in
Foro Italiano, 2010, 4, pp. 228-231.

73 Vedi L. FERRAJOLI, II diritto penale del nemico e la dissoluzione del diritto penale, in
Questione Giustizia, 2006, p. 797 ss.; M. DONINI, II cittadino extracomunitario da oggetto
materiale a tipo d’autore nel controllo penale dell’ immigrazione, in Questione Giustizia, 2009, p.
127 ss.; F. PALAZZO, Contrasto al terrorismo, diritto penale del nemico e principi fondamentali,
in Questione Giustizia, 2006, p. 677 ss.

74 A. BERNARDI, Populismo giudiziario?, cit., paragrafo 5.

75 A. RUGGERLI, Sei tesi in tema di diritti fondamentali e della loro tutela attraverso il
“dialogo” tra Corti europee e Corti nazionali, in Federalismi.it, Rivista telematica,
(www.federalismi.it), 1 ottobre 2014, p. 18 ss.; G. D’ANGELO, Ordinamenti giuridici e interessi
religiosi. Argomenti di diritto ecclesiastico comparato e multilivello, vol. 1, Il diritto ecclesiastico
nel sistema CEDU, Giappichelli, Torino, 2017, p. 119 ss.

27

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.federalismi.it/
http://www.federalismi.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

individuale, quale quello di manifestare liberamente la propria fede
religiosa o la propria appartenenza a una data cultura, ha costretto il
giurista moderno a interrogarsi sulla valenza e sulla natura giuridica da
conferire al c.d. fattore culturale all’interno della dogmatica del reato.

La difficile collocazione sistematica di questo elemento e legata
soprattutto al fatto che la sua stessa nozione risulta fumosa e indeterminata,
richiamando il concetto di “cultura” che non ha di per sé una chiara
connotazione a livello giuridico’¢. La dottrina, infatti, prescindendo da
valutazioni teoriche e valoriali della stessa, ne da un significato strettamente
collegato alla sua funzione giuridica che e quella di “individuare i reati
culturalmente orientati”””. Essa, dunque, indica formalmente un bagaglio
di tradizioni e usi riconducibili a un gruppo sociale specifico e ben
determinato, che grava su un individuo connotandone identita e
comportamenti.

Sintomatico del “pendolarismo dogmatico” del fattore culturale e
anche la circostanza, gia prima verificata, per cui lo stesso non e preso in
considerazione solo dal legislatore nella fase di produzione normativa per
arginare e orientare i comportamenti culturalmente orientati degli stranieri
che risultino contrari ai principi normativi della nostra cultura’ (che
sembra spostare l'ago della bilancia sul versante della astratta
qualificazione giuridica dei fatti, in termini di tipicita o antigiuridicita); ma
¢ un elemento con il quale anche il diritto vivente e tenuto a confrontarsi ogni
qualvolta rilevi che un concreto comportamento contrario all’ordinamento
sia stato posto in essere in forza di dettami religiosi o culturali propri del
background di provenienza del soggetto agente (indagini che, a questo
punto, inclinano sul “crinale” motivazionale e individualizzante proprio
dei giudizi di colpevolezza, o al limite, su quello di “selettivita secondaria””®
dell’'operazione ermeneutica, soprattutto a fronte di fattispecie segnate
dalla massiccia presenza di elementi normativi).

76 A. MASSARO, Reati a movente culturale, cit., p. 116 ss.
77 M.P. DI BLASIO, La rilevanza della scriminante, cit., p. 4 ss.

78 Ci si riferisce agli esempi sopra riportati relativi alla introduzione nel nostro apparato
codicistico di reati culturalmente orientati quali le pratiche di MGF ex art. 583 bis c.p., etc.

7 Nel panorama penalistico, sono definite fattispecie a selettivita primaria quelle
attravero le quali il legislatore individua “per la prima volta” la condotta penalmente
rilevante e passibile di sanzione; le fattispecie a selettivita secondaria sono invece
considerate “ipotesi qualificate” dei comportamenti criminosi gia selezionati in via
primaria: per maggiori approfondimenti vedi T. PADOVANI, II confine conteso,
Metamorfosi dei rapporti tra concussione e corruzione ed esigenze improcrastinalibili di riforma, in
Rivista italiana di diritto e procedura penale, 1999, p. 1307 ss.

28

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In quest’ottica, un ampio e complementare lavoro di rielaborazione
esegetica dei fatti punibili é stato condotto in riferimento alle c.d. clausole di
illiceita espressa con le quali, assecondando formule quali “senza giustificato
motivo” o “senza una giusta causa”, si fa dipendere la rilevanza penale di
un comportamento formalmente contrario all’ordinamento, all’ulteriore
dato che esso non sia sorretto da ragioni oggettivamente valutabili e
socialmente riconosciute. Si tratta, secondo una parte della dottrina, di un
“elemento positivo costruito negativamente”, poiché il legislatore indica il
giustificato motivo tra gli elementi del fatto tipico, ma e dalla sua assenza
che fa dipendere la liceita del comportamento tipizzato30. Ebbene, il
perimetro applicativo di queste clausole di illiceita non pud non estendersi
anche ai motivi culturali e/o religiosi, che non di rado sorreggono le
condotte degli stranieri che contrastano con i precetti normativi interni; la
giurisprudenza, tuttavia, seppur consapevole di questa necessita, e stata ed
e tuttora ondivaga, per cui i contorni del coefficiente culturale restano
incerti, come del resto anche la sua natura giuridica.

Posto infatti che, a oggi, esso occupa ancora una collocazione
dogmatica molto controversa attraversando l'intera struttura del reato e
incidendo in maniera trasversale sia sulla tipicita che sull’antigiuridicita e
sulla colpevolezza; due sono i dati certi rispetto ai quali la dottrina
contemporanea appare maggiormente concorded!, e cioe che il fattore
culturale & generalmente rilevante in funzione di favor rei®?; e che spetta ai
giudici, in sede ermeneutica, operare un’'interpretazione culturalmente
sensibile delle norme da applicare ai fatti posti in essere dagli stranieris3.

Tanto premesso, una parte della dottrina84 e incline a valorizzare il
fattore culturale come coefficiente incidente sull’elemento psicologico del
soggetto agente che, versando in una condizione di ignoranza inevitabile della
legge penale®., e scusato per aver agito senza volere il fatto di reato e, pitt

80 A. MASSARO, Movente culturale o religioso e “giustificato motivo”, cit., p. 121 ss.
81 C. GRANDI, A proposito di reati culturalmente motivati, cit., p. 21 ss.

82 A. CIRAULO, Scriminanti culturali: la Cassazione pone limiti alla loro rilevanza (in
www.parolaalladifesa.it), 9 luglio 2017; A. BERNARDI, I fattore culturale nel sistema penale,
cit., p. 86 ss.

831 RUGGIU, II giudice antropologo e il test culturale, in Questione giustizia, 2017 1, e EAD.,
Il giudice antropologo. Costituzione e tecniche di composizione dei conflitti multiculturali,
FrancoAngeli, Milano, 2012, p. 217 ss.

84 F. BASILE, Immigrazione e reati culturalmente motivati, cit., p. 400 ss.

8 A. MASSARO, Reati a movente culturale, cit., p. 133 ss.; F. MANTOVANI, Diritto
Penale, Parte generale, cit., p. 376; con specifico riferimento all’ignoranza inevitabile della
legge penale da parte dei responsabili di cultural offences vedi M. NOVELLI
CAMPAGNOLLI, I reati culturali, cit., p. 68 ss., e V. PUSATERI, La circoncisione maschile c.d.

29

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

specificamente, per non aver potuto comprendere il carattere delittuoso
della propria condotta a causa del condizionamento culturale permeante lo
stesso8®.

Questa teoria va incontro a non poche criticita e, benché
rigorosamente sostenuta, viene in genere rigettata da posizioni piu rigide
che, specie con riferimento a condotte culturalmente condizionate che
ledano i diritti inviolabili altrui, obiettano che l'ignoranza della legge penale
non pud mai giustificare comportamenti recanti un disvalore sociale e
morale oggettivamente percepibile da ogni essere umano in quanto tale,
cioeé in quanto appartenente alla specie umana, indipendentemente dalla
sua etnia o dalla cultura di provenienza®’.

Queste obiezioni, tuttavia, non tengono debitamente conto del dato
che ledere I'integrita fisica di un uomo in ossequio a una prassi religiosa e/o
culturale, fatto certamente percepito come offensivo e rimproverabile nei
sistemi garantisti come il nostro o come quelli occidentali in genere, puo
avere un significato ben diverso per taluni gruppi allogeni che, sovente,
traducono la menomazione dell’integrita fisica altrui addirittura in una
valorizzazione della persona e della sua identita sociale all’interno del
proprio contesto di appartenenza®. In questi casi, quindi, sembra doveroso
non perdere di vista l'enorme incidenza che il fattore culturale
necessariamente riveste nella sfera psichica del soggetto agente, il quale, di
conseguenza, potrebbe realmente non percepire l'offensivita intrinseca
della propria condotta ove questa integri, secondo la sua cultura di
provenienza, la necessaria e lecita esteriorizzazione di un precetto o di un
valore morale e/o religioso cui ha scientemente ritenuto di conformarsi®.

rituale, cit., passim.

8 ]I sistema penale peruviano, nel limitato valore esemplificativo che puo assumere la
comparazione con una tradizione ordinamentale - sia consentito - meno “nobile” di quelle
classiche, prevede con apposita norma, 1'error de prohibicion culturalmente condicionado, cfr.
A. MASSARO, Reati a movente culturale, cit., p. 133 ss.

87 A. LICASTRO, Il motivo religioso non giustifica, cit., p. 4 ss.

8 In Somalia, ad esempio, I'infibulazione e una pratica ancora molto diffusa che ha lo
scopo di garantire lillibatezza e la purezza delle donne nel loro contesto sociale di
appartenenza e vale a garantire loro il riconoscimento di uno status sociale senza il quale
non potrebbero contrarre matrimonio e andrebbero incontro all’emarginazione. vedi D
BELLOCCHIO, Rivoluzione in Somalia: I'infibulazione diviene illegale (in wwuw.ilgiornale.it),
pubblicato il 25 marzo 2016 in cui, infatti, si legge: “In Somalia le mutilazioni sono molto
diffuse perché la gente crede che siano un obbligo religioso. Cio quindi fa si che le poche
ragazze che non sono state vittime della pratica vengano insultate ed emarginate dalla
societa”.

89 F. BRICOLA, Dolus in re ipsa, Giuffre, Milano, 1960, p. 106 ss.; C.F. GROSSO, L’errore
sulle scriminanti, Giuffre, Milano, 1961, p. 198 ss.; D. PULITANO, L'errore di diritto nella
30

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.ilgiornale.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Proprio facendo leva sul contrasto emergente tra precetto normativo
e dovere morale o religioso, altri autori hanno interpretato il fattore
culturale in chiave di “auto-responsabilizzazione” dello straniero, ossia come
una valvola di sfogo del sistema normativo interno che, in caso di conflitti
interculturali non disciplinati da norme apposite, richiede al soggetto di
relazionarsi con il quadro di valori del contesto ospitante e porre in essere
quelle condotte che gli garantiscono di esprimere liberamente la propria
individualita, senza tuttavia porsi in collisione con gli usi della societa
ospitante?0. In questo senso, il giustificato motivo non sarebbe da
considerarsi come elemento descrittivo della fattispecie bensi normativo e
passibile di essere tradotto in chiave empirica come la relazione
intercorrente tra le specificita culturali e religiose dei singoli e i precetti
vigenti nel contesto che li ospita; relazione che, in assenza di una norma
esplicita nel sistema giuridico di accoglienza, puo essere “autonomamente
e responsabilmente” costruita dal soggetto straniero, al quale & data la
possibilita di rapportarsi dialogicamente con i principi e i divieti del sistema
ospitante, “costruendo la propria identita personale” in modo da evitare
l'insorgenza di conflitti interculturali®l.

Non mancano studi sulla natura del fattore culturale, sub specie
giustificato motivo, che hanno tentato di collocarlo in sede di tipicita, tra gli
elementi normativi della fattispecie®> e, come tale, passibile di una
interpretazione piu elastica e “contestualizzata” rispetto all’atteggiarsi del
fatto concreto. Si tratterebbe, dunque, di un elemento normativo “flessibile”
e agevolmente adattabile alle istanze di tutela della societa multiculturale.

Per altra parte della dottrina, ancora, il fattore culturale potrebbe
comportarsi come una causa di esclusione dell’antigiuridicita, laddove
sorregga una condotta perpetrata in funzione di un valido e fondato
interesse individuale, contrapposto a quello a tutela del quale e dettata la
specifica norma precettiva®. Il fatto posto in essere dallo straniero

teoria del reato, Giuffre, Milano, 1976, p. 224 ss; C. FIORE, Il principio di offensivita, in Indice
penale, 1994, p. 275 ss.; M. ROMANO, Commentario sistematico al Codice penale, vol. I,
Giuffre, Milano, 2004, p. 90 ss. e p. 493 ss.; G. FIANDACA, E. MUSCO, Diritto penale. Parte
generale, 5% ed., Zanichelli, Bologna, 2007, pp. 148 ss., 390 ss.

% A. PROVERA, Il “giustificato motivo”: la fede religiosa come limite intrinseco della tipicita,
in Rivista italiana di diritto e procedura penale, 2010, 2, pp. 964-979, sul tema vedi in particolare
p- 972 ss.

91 A. PROVERA, I “giustificato motivo”, cit., p. 972 ss.

92 L. RISICATO, Gli elementi normativi della fattispecie penale, Giuffre, Milano 2004, p. 104;
M. ROMANO, Commentario sistematico del codice penale, sub. Art. 1, Giuffre, Milano, 2004,
pp. 42-43; A. PROVERA, I “giustificato motivo”, cit., p. 970.

% G. SALCUNI, Liberta di religione e limiti alla punibilita. Dalla “paura del diverso” al
31

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

manterrebbe, dunque, la sua tipicita e non ne sarebbe negata la carica
offensiva, ma si opererebbe un giudizio di bilanciamento tra valori
contrapposti, in favore della diversita e del multiculturalismo stesso. In
particolare, nel caso del porto del Kirpan o dell’abbigliarsi con un burga in
violazione delle regole dettate a garanzia della pubblica sicurezza, il fattore
religioso verrebbe a integrare 1'esercizio del diritto individuale e collettivo
di cui all’art. 19 Cost. (liberta di professione religiosa), passibile di prevalere
nel giudizio di comparazione con l'interesse pubblico, ove sia riscontrata
una carica offensiva della condotta particolarmente tenue e di minimo
allarme sociale’*. La funzione politico-criminale delle cause di
giustificazione &, infatti, quella di dirimere i conflitti normativi (e i
sottostanti conflitti valoriali) che inevitabilmente si generano, anche in
chiave evolutiva, nell’ordinamento giuridico: sebbene una specifica
condotta sia tipizzata attraverso una norma penale, la sua contrarieta
all’ordinamento puo variare a seconda del significato che la societa
attribuisce a taluni concetti normativi nel corso delle diverse epoche
storiche®. Dunque, queste variazioni possono comportare ogni volta la
necessita di un nuovo bilanciamento tra garanzie sociali e liberta
individuale, a cui partecipa l'intero ordinamento giuridico che si evolve e si
“contestualizza”.

Nel caso dell’esercizio del diritto ex art. 51 c.p., che e la causa di
giustificazione che sovente viene in rilievo quando si stia valutando il peso
del fattore culturale rispetto all’espletamento di una condotta che integri
una fattispecie vietata, l'interprete dovrebbe, innanzitutto, individuare tra
quali specifiche norme permissive e precettive si genera il conflitto; in
seguito, dovrebbe focalizzare 1'attenzione sulla portata dei singoli principi
in gioco, quali, ad esempio, la liberta di religione, di autodeterminazione
personale e sessuale, la sicurezza pubblica, la potesta genitoriale, ecc.; e,
infine, dal raffronto tra caso concreto e criterio di comportamento in astratto
doveroso, dovrebbe ricavare la soluzione per il conflitto specificamente

dialogo, in Indice penale, 2006, pp. 620-631.

% G. BASSETTI, Interculturalita, liberta religiosa, abbigliamento, cit., p. 8 ss.; C. DE
MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit., p. 208-209.

% C. ROXIN, Politica criminale e sistema del diritto penale, Guida editori, Napoli, 1986, p.
51; C. ROXIN, Antigiuridicita e cause di giustificazione. Problemi di teoria dell’illecito penale, a

cura di S. Moccia, ESI, Napoli, 1996 (traduzione italiana di A. Cavaliere, S. Fiore, F.
Schiaffo).

% [l mutamento della concezione sociale dello ius corrigendi, ad esempio, ha comportato
una rideterminazione dei confini operativi del reato di maltrattamenti in famiglia vedi M.
MAZZA, I metodi di risoluzione delle controverse nel diritto degli Zingari. Profili di antropologia
della giustizia, in Sociologia del diritto, 2000, 1, p. 110 ss.

32

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

generatosi, ottenendo quella giustizia sostanziale che e poi lo scopo finale
perseguito dalle scelte di politica criminale operate dal legislatore e, in via
astratta, dall'intero impianto penalistico. Questo ¢ il percorso ermeneutico
che la nostra giurisprudenza, o almeno una cospicua parte di essa, ha
tentato di tracciare con le sentenze degli ultimi anni in tema di cultural
offences®”: il fattore culturale scriminante e stato letto come esercizio
(giustificato/scriminato) di un diritto individuale, culturale o religioso, e la
liberta di autodeterminarsi secondo le proprie tradizioni etniche, o secondo
la propria fede, ha costituito il contraltare della sicurezza e dell’ordine
pubblici, in riferimento alle condotte di porto del kirpan o del burqa, oppure
della liberta sessuale e del diritto all’integrita fisica, nei casi di pratiche di
riduzione in schiavitti, di mutilazioni genitali femminili (MGF) e incesti.
Oggi questa tesi e diventata recessiva ed e stata messa in crisi da un
duplice ordine di fattori: in primo luogo, mentre il diritto di professare la
propria fede e sancito esplicitamente dall’art. 19 Cost., il diritto di
conservare le proprie tradizioni culturali e di preservarle in una comunita
ospitante non trova un espresso fondamento costituzionale, e questo
rappresenta un punto di forza di quella parte della giurisprudenza che
ritiene di non poter validamente ricondurre il giustificato motivo culturale
nell’alveo delle cause di giustificazione sub specie art. 51 c.p.; in secondo
luogo, pur volendo ammettere la sussistenza in capo al reo di un diritto di
religione o di un diritto alla propria “cultura”, scaturente dal combinato
disposto degli artt. 2 e 8 Cost., questi difficilmente prevarrebbero nel
bilanciamento con la pubblica sicurezza, 1'ordine pubblico e il buon
costume che, essendo interessi afferenti una pluralita di sfere soggettive,
recano un peso maggiore rispetto alla posizione del singolo?. Del resto, il
comma 2 dell’art. 8 della nostra Costituzione specifica che la liberta di
organizzazione delle confessioni religiose diverse dalla cattolica e
riconosciuta “in quanto non contrasti con I’ordinamento giuridico italiano”,
con la conseguenza che, essendo cristallizzato a livello costituzionale un
diritto di organizzazione dei gruppi confessionali non assoluto bensi
relativo, tale liberta deve ritenersi sottoponibile a tutte le restrizioni

% Per approfondimenti, cfr. A. GUSMAI, «Giustificato motivo» e (in)giustificate
motivazioni sul porto del kirpan. A margine di Cass. pen., Sez. I, sent. 24084/2017 (in
www.dirittifondamentali.it, 6 maggio 2017) che riportandosi all'impostazione delle Sezioni
unite (sent. n. 7739 del 1997, validamente applicata anche dal Tribunale di Cremona con
sent. n. 15 del 2009), ritiene la condotta del sikh inoffensiva in quanto assolutamente priva
di volonta criminosa; F. ASTENGO, La Corte Suprema del Canada afferma il diritto di portare
a scuola il coltello dei sikh (in www.associazionedeicostituzionalisti.it).

9% Contra A. GUSMALI, «Giustificato motivo», cit., pp. 9-11.
33

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittifondamentali.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

necessarie per preservare la stabilita e la sicurezza del nostro ordine
sociale®.

Degna di menzione & poi una soluzione ibrida adottata da un’altra
parte della dottrina che, ritenendo di non poter escludere che il giustificato
motivo rilevi sia in sede di tipicita che di antigiuridicita del fatto di reato, lo
colloca nella categoria delle cc.dd. “quasi scriminanti”, operando una duplice
valutazione che tenga contemporaneamente conto sia del possibile
bilanciamento tra gli interessi venuti in contrasto, sia del giudizio di
disvalore della condottal®: in base a questo modello, la soluzione, di fronte
al conflitto tra condotta culturalmente orientata e norma penale del contesto
ospitante, sarebbe da ricercarsinell” “esatta sostanza delle cose”10!, in ossequio
al principio di materialita. Se, infatti, gli elementi costitutivi del fatto tipico
sono espressione dell’offesa che lo stesso reca in sé, la mera condotta di
porto in luogo pubblico di uno strumento atto a offendere non sarebbe di
per sé rilevante se non accompagnata anche da un ulteriore indicatore della
sua carica offensiva, desumibile dall’essenza della res materiale, ossia dalla
destinazione funzionale impressagli in forza del fattore religioso o
culturalel®2.

Altra parte della dottrinal®, poi, avanza l'ipotesi che il fattore
culturale possa collocarsi pitt validamente tra le cause di non punibilita per il
fatto di reato, a fronte della inesigibilita di un contegno diverso dell’autore
da parte dell’ordinamento. La non rimproverabilita del soggetto agente, in
questi casi, sarebbe dovuta all'impossibilita di pretendete un
comportamento diverso da parte di un individuo che, per le sue origini
etniche e/o religiose, non e in grado di percepire il disvalore che la sua
condotta reca secondo i parametri dell’ordinamento ospitante, trattandosi,
inoltre, di una condotta pienamente lecita e ammessa nel suo contesto di
provenienza. In queste ipotesi, la pena non verrebbe erogata in quanto ne
resterebbe comunque inficiata la funzione, avendo I’autore agito

9'V. TOZZI, Religiosita umana, fenomeno religioso collettivo e Costituzione italiana, in Stato,
Chiese e pluralismo confessionale, cit., marzo 2008.

100 G. FORNASARLI, Il principio di inesigibilita del diritto penale, Cedam, Padova, 1990, p.
290 ss.; F. SCHIAFFO, Le “situazioni quasi scriminanti” nella sistematica teleologica del reato,
Jovene, Napoli, 1998, p. 270 ss.

101 A. PROVERA, Il “giustificato motivo”, cit., p. 971 ss.

102 Sull'inoffensivita della condotta di porto in pubblico del pugnale sacro vedi A.
GUSMALI, «Giustificato motivo», cit., p. 13 ss.; e A. CHIBELLI, Reati culturalmente motivati,
in Archivio Penale, maggio-agosto 2017, 2, p. 712, che suggerisce di applicare al fatto
dell’indiano che rechi con sé un pugnale sacro 'esimente di cui all’art. 131-bis c.p.

103 Cosi in C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati, cit., p. 230 ss.

34

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

condizionato da una “incolpevole alterazione motivazionale“1%4. La parte
della dottrina propensa a classificare il “motivo culturale” tra le cause di
esclusione della punibilita, ha prospettato (e auspicato) anche
I'introduzione nel nostro sistema di una speciale “causa originaria di non
punibilita culturale”1%5, applicabile a condizione che il comportamento
culturalmente motivato non abbia leso i diritti inviolabili della persona
umana (in particolare, il diritto alla vita e i diritti di liberta personale) e solo
ove il fatto sia stato commesso in danno di persone adulte, capaci e
consenzienti (il riferimento e in questo caso ai reati di incesto e di bigamia).
Questo meccanismo permetterebbe, infatti, di scriminare le condotte
culturalmente orientate che non si traducano in offese o lesioni di beni
primari altrui (che altrimenti sarebbero inaccettabili per il nostro sistema
penale) e rispetto alle quali sia del tutto assente o minima la carica di
disvalore intrinseco.

L’inquadramento sistematico del coefficiente culturale tra le cc.dd.
scusanti ha il pregio di non escludere che il fatto sia stato commesso dallo
straniero con coscienza e volonta ma, tenendo conto della funzione della
pena, evita quello che ne costituirebbe un impiego irragionevole, dal
momento che non avrebbe senso rieducare un soggetto che abbia agito
conformandosi a un precetto valido e cogente nel proprio statuto sociale,
religioso e/o politico di provenienza, senza aver alcuna contezza del
disvalore di quella condotta e, soprattutto, senza volerne le conseguenze
previste sul piano normativo dall’ordinamento ospitante!0®.

Questa soluzione ermeneutica implica la possibilita di bypassare il
previo giudizio di bilanciamento tra beni-interessi in conflitto con il libero
esercizio della propria cultura o religione, poiché la partita si giocherebbe
tutta in sede di colpevolezza e, assodata l'obiettiva esistenza di un precetto
diverso al quale il reo si sarebbe attenuto, verrebbe meno la sua
rimproverabilita, purché, pero, quello specifico comportamento non rechi
una carica offensiva diretta a ledere le immunita fondamentali della
persona umana, tale da non potersene ammettere 1’assoluta impercettibilita
lesiva o offensiva da parte dell’agente. E questo il caso estremo delle

104 F. MANTOVANI, Diritto Penale, Parte generale, cit., p. 369 ss.; A. BERNARDI, II
fattore culturale, cit., p. 12 ss.; ID., Modelli penali e societa multiculturali, cit., p. 112 ss.

105 C. DE MAGLIE, Culture e Diritto penale, cit., p. 165 ss.
106 A. BARATTA, Sistema penale ed emarginazione sociale. Per la critica dell ideologia del
trattamento, in La questione criminale, 1976, p. 237 ss.; S. MOCCIA, Il diritto penale tra essere e

valore: funzione della pena e sistematica teleologica, ESI, Napoli, 1992, p. 173 ss; A. BERNARDI,
11 “fattore culturale”, cit., p. 32 ss.

35

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



H!.F. Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

\

®

condotte volte alla soppressione della vita altrui per ragioni punitive,
rieducative o per ripristinare dignita e/o onore della propria stirpe!?’.

4 - 11 “fattore religioso” nella giurisprudenza della Corte EDU

Una casistica particolarmente dinamica e controversa in materia di
tollerabilita e ammissibilita di condotte “religiosamente orientate”
contrastanti con le regole dell’ordinamento ospitante si registra, sia a livello
dei sistemi ordinamentali interni che in sede sovranazionale, con riguardo
ad alcune condotte legate a forme di abbigliamento tradizionale, come
l'usanza delle donne musulmane di indossare una peculiare tunica
integrale, detta burqa o niqab, e degli indiani di fede Sikh, soliti ornarsi con
vari accessori di culto, tra i quali il classico turbante e un pugnale sacro,
detto Kirpan; condotte che, va pregiudizialmente specificato, talvolta
riescono a penetrare nell’area del penalmente rilevante solo attraverso
un’estremizzazione delle esigenze di pubblica tutela, e a scapito,
contestuale e conseguente, dei diritti dello “straniero”.

Questa dialettica spiega e giustifica i ripetuti interventi della Corte
EDU, chiamata a verificare la compatibilita delle limitazioni operate dai
singoli ordinamenti aderenti con i principi di natura convenzionale volti a
proteggere (e a “massimizzare”, per quanto possibile”) i diritti
dell'individuo:tra i piti interessanti arresti della Corte EDU in materia di
abbigliamento religioso censurato dalle politiche interne dei paesi ospitanti,
si richiama, ad esempio, la decisione del 2017, con cui la Corte ha dichiarato
legittimo il divieto del velo integrale nei luoghi pubblici imposto da una
legge belga, ritenendo questa restrizione non solo rispondente alle esigenze
di coesione sociale ma anche necessaria in una societa democratica volta ad
assicurare la protezione dei diritti e delle liberta altruil®®; ancora, e nello
stesso senso, la decisione del 2015, con cui la Corte ha ritenuto legittimo il
divieto imposto dall’autorita nazionale francese ai dipendenti pubblici di
indossare il velo durante lo svolgimento della propria attivita lavorativa,
essendo essi rappresentanti dello Stato nell’esercizio di una carica pubblica
e dovendone percio rispettare la neutralita e la laicital®; e, infine, la
decisione del 2014, con cui la Corte ha ritenuto legittimo il divieto imposto

107 C. GRANDI, A proposito di reati culturalmente orientati, cit., p. 24 ss.

108 CEDU, Sez. II, sent. 11 luglio 2017, Ric. N. 37798-13, in Dirittifondamentali.it, Rivista
on-line, (www.dirittifondamentali.it), Corte Europea dei Diritti dell’'Uomo, anno 2017.

19 CEDU, Sez.V, 26 Novembre 2015,Ric. n. 64846-11, in Dirittifondamentali.it, Rivista on-
line, (www.dirittifondamentali.it), Corte Europea dei Diritti dell’'Uomo, anno 2015.

36

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittifondamentali.it/
http://www.dirittifondamentali.it/

\

®

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

28
)= - pluralismo confessionale

iy

con legge francese di indossare il burga in pubblico, non solo in quanto non
lesivo del diritto individuale di liberta religiosa, ma altresi in quanto
funzionale ad assicurare la convivenza armoniosa tra i cittadini e,
soprattutto, a consentire alla donna di interagire con la societa senza rischio
di emarginazione!10,

Da questa sommaria ricognizione dei principali e pit recenti arresti
della Corte EDU emergono due rilievi: in primo luogo, che la tendenza della
giurisprudenza convenzionale € in linea di massima orientata nel senso di
accordare prevalenza al diritto di liberta religiosa del singolo rispetto ai
diritti della collettivita solo quando la condotta religiosamente orientata
non si sostanzi in una lesione o messa in pericolo di quest” ultima; e, in
secondo luogo, che I'insorgenza di questa tipologia di conflitti nei sistemi
nazionali € quasi sempre scatenata, piuttosto che da concreti episodi di
aggressioni del bene altrui, dall’astratta percezione di pericolosita sociale
che, in un certo momento storico, una data comunita attribuisce a un
comportamento culturalmente motivato. La percezione del velo integrale
come una minaccia per la sicurezza dei consociati si e infatti radicata nel
sentire comune occidentale solo in seguito all'intensificarsi degli attacchi
dei fondamentalisti islamici, che hanno profondamente scosso il panorama
globale, innescando nella collettivita il timore che sotto un burga possa
nascondersi, pitt che un’identita clandestina, del pericoloso materiale
esplosivo. Proprio questo allarmismo generalizzato ha spinto la collettivita
a richiedere agli organismi statali 1’adozione di soluzioni normative volte a
preservare gli equilibri interni a detrimento dei diritti di liberta religiosa di
queste minoranze!ll.

Attesta validamente il livello di intensita e radicamento di questo
orientamento anche una meno recente decisione del 2005 con cui la Grande
Camera, vagliando un ricorso presentato da una cittadina turca - la quale
riteneva di essere stata lesa nel suo diritto di liberta religiosa per non essere
stata ammessa a sostenere un esame, in quanto si era rifiutata di scoprire il
capo, contravvenendo a una legge interna vietante la frequentazione delle
attivita accademiche agli studenti con barba e alle studentesse con il velo
islamico -, aveva ritenuto legittima la limitazione statale, essendo la stessa

110 CEDU, GrandChamber, sent. 1 luglio 2014, in Dirittifondamentali.it, Rivista on-line,
(www.dirittifondamentali.it), Corte Europea dei Diritti dell’'Uomo, anno 2014.

111 A. PROVERA, La “giustizia del territorio”, in AA. VV., Dei confini dell’identita e di altri
demoni: la diversita tra letteratura e diritto, Festival della letteratura e del Diritto, 4* ed., a cura di
D. Cananzi, A. Salvati, Giappichelli, Torino, 2017, p. 199 ss.; D. PULITANO, Sicurezza e
diritto penale, in Rivista italiana di diritto e procedura penale, 2009, p. 556 ss.; A. CERETTI, R.
CORNELLI, Oltre la paura. Cinque riflessioni su criminalita, societa e politica, Giuffre, Milano,
2013, p. 35 ss.

37

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittifondamentali.it/

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

dettata a tutela tanto della liberta dei terzi quanto dell’ordine pubblico e,
dunque, conforme ai principi della Convenzione EDU"2. Dunque, sebbene
sia innegabile che il rispetto di precisi codici di abbigliamento imposti da
religioni di antica tradizione valga a manifestare all’esterno 1’adesione e
I'appartenenza dell” individuo alla stessa e integri, quindi, 1’esercizio del
fondamentale diritto di esercitarne liberamente il culto - ormai riconosciuto
e garantito in un’ottica multilivello'’3, e sia nella sua dimensione
individuale che in quella collettiva-, non & inconsueto che, nel
bilanciamento con diritti afferenti la sfera pubblica e la collettivita, questo
acquisisca ruolo recessivo per favorire l’equilibrio relazionale tra i
consociati, soprattutto nei moderni contesti multiculturalill4.

In effetti, su base nazionale, mentre alcuni sistemi hanno accordato
un espresso riconoscimento al fattore religioso attraverso la
cristallizzazione normativa della c.d. “religious reason”(in presenza della
quale una condotta, normalmente vietata dalla legge, viene considerata
lecita se posta in essere in forza di un precetto di ordine religioso!%),
risultati meno netti sono stati rilevati in altre esperienze interne.

12 CEDU, GrandChamber, sent. 24 giugno 2004, Sa. C. Turchia, in A. PARRILLI,
L'istruzione religiosa in Turchia: gli Aleviti e la Corte Europea dei Diritti Umani, in Stato, Chiese
e pluralismo confessionale, cit., n. 33 del 2016, p. 15, nota n. 48.

113 Cfr. Art. 9 CEDU, che garantisce la liberta di pensiero, coscienza e religione e prevede
altresi il diritto di cambiare religione o credo e di manifestare tali convinzioni
individualmente o collettivamente, in pubblico o in provato, “mediante il culto,
I'insegnamento, le pratiche e I'osservanza dei riti” e che, nel secondo paragrafo, sancisce
per questo diritto il divieto di restrizioni che non siano necessarie alla preservazione della
pubblica sicurezza e alla protezione dell’ordine, della salute e della morale pubblica o alla
protezione dei diritti e delle liberta altrui comunque riconosciuti in qualsivoglia societa
democratica; e art. 18 della Dichiarazione universale dei Diritti dell’'Uomo che, sulla stessa
linea, sancisce che “ogni individuo ha diritto alla liberta di pensiero, di coscienza e di
religione; tale diritto include la liberta di cambiare di religione o di credo, e la liberta di
manifestare, isolatamente o in comune, e sia in pubblico che in privato, la propria religione
o il proprio credo nell'insegnamento, nelle pratiche, nel culto e nell’'osservanza dei riti”.

114 A, FUCCILLO, R. SANTORO, Diritto, religioni, culture: il fattore religioso
nell’esperienza giuridica, Giappichelli, Torino, 2017, p. 15.; M.C. IVALDI, II fattore religioso
nel diritto dell’Unione Europea tra riconoscimento giurisprudenziale e codificazione normativa,
Edizioni Nuova cultura, Roma, 2012, p. VII; S. CARMIGNANI CARIDI, Ostentazione di
simboli religiosi e porto di armi od oggetti atti ad offendere. Il problema del kirpan dei fedeli sikh, in
Diritto ecclesiastico, 2009, pp. 739-766.

115 Art. 139 del Criminal Justice Act, 1988, punto 5 e Art. 49 del Criminal Law Consolidation
Scotland Act, 199, punto 5, recitano, in perfetta sovrapposizione: “Without prejudice to the
generality of subsection above, it shall be a defencefor a person charged with an offence
under subsection (1) that he had the article with him: (a)for use at work; (b)for religious
reasons; (c) or as part of any national costume”.

38

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Del resto, lo si ripete, € inevitabile: laddove clausole specificamente
volte a scriminare il fatto o a escludere la tipicita o la punibilita di condotte
religiosamente motivate non siano state oggetto di specifica produzione
normativa, € necessariamente intervenuta la giurisprudenza, interpretando
le norme in chiave evolutiva e bilanciando il diritto di liberta religiosa con
gli interessi via via assunti in conflitto, ricercando soluzioni ora a favore e
ora a svantaggio del reo,attraverso un variabile atteggiamento di rispetto
dei principi cardine dell’ordinamento interno.

In quest’ottica, ad esempio, quando si e trattato di decidere se
permettere 'ingresso negli edifici scolastici ai fedeli sikh muniti di pugnale
sacro, il sistema canadese ha tollerato tale condotta, in virtu della maggior
pregnanza riconosciuta al loro diritto di religione (ed evidentemente anche
di accedere all’istruzione), rispetto alle generali esigenze di pubblica
sicurezza che, secondo gli interpreti, quel comportamento non era idoneo a
minacciare pitt di altri non “religiosamente motivati”, quali, ad esempio,
I'ingresso in istituto muniti di forbici, penne, mazze da baseball o altri
oggetti contundenti comunque destinati all’espletamento di attivita
didattiche e sportive in loco'16. Al contrario, nel sistema italiano, la condotta
del fedele Sikh che rechi con sé, in luogo pubblico, il proprio pugnale sacro,
non solo viene condannata dalla giurisprudenza ormai consolidata e
unanime sul punto, ma & stata oggetto di nette censure anche “sul piano
ideologico”, censure che sono valse ad attirare aspre critiche dottrinali
sull'operato dei Giudici promotori di questo recente arresto
giurisprudenziale (e di tanto sara dato compiutamente conto nel paragrafo
successivo).

In generale, nell’esperienza giuridica italiana il “motivo religioso”
non e menzionato dal legislatore con formule espresse come la “religious
reason” di derivazione anglosassone, per cui (come gia accennato)
I'ermeneutica giuridica lo ha di solito ricondotto alle cc.dd. clausole di illiceita
espressa o speciale, interpretando il “giustificato motivo” e la “giusta causa”
nel senso di “giustificate ragioni religiose” (e, lato sensu, culturali)'l”; oppure
nell’alveo dei “motivi di particolare valore sociale e morale” attenuanti il

e “Multani v. Commission Scolaire Marguerite-Bourgeoys, 2006 - SCC 6” in G.
POGGESCHI, Quel pugnale vietato a Mantova e permesso a Montreal (in
wwuw.lacostituzione.info, 19 maggio 2017); B. GRAVES, Judicial Activism: Multani V.
Commission Scolaire Marguerite-Bourgeoys, University of New Brunswick, Saint John, 2009;
L. MARFOLI, La licenza di guida “religiosa” in Canada, tra duty of accomodation e Oakes test,
pp- 400- 424, in AA. VV., Diritto Pubblico Comparato ed Europeo, Giappichelli, Torino, 2011,
IL, p. 409 ss.

117 A. PROVERA, Il “giustificato motivo”, cit., p. 964 ss.
39

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.lacostituzione.info/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

fatto del reo ex art. 62 n. 1 c.p.1'® o, ancora, I'ha ricondotto alla scriminante
di cui all’art. 51 c.p sub specie esercizio del diritto di liberta religiosa.!’.
Cosi, ad esempio (e a dimostrazione del possibile andamento
altalenante dei corsi interpretativi), di fronte al contrasto rilevato tra il
comportamento delle immigrate musulmane, aduse ad andare in giro in
pubblico indossando il burqa, e il divieto sancito dalla legge c.d. Reale del
‘75120 che impedisce ai consociati di celare o rendere difficoltoso il
riconoscimento della propria identita personale in assenza di “un
giustificato motivo”, la giurisprudenza italiana'?!, valorizzando
I’orientamento finalistico della condotta delle donne musulmane, - e cioe la
loro intenzione di adempiere, attraverso quel comportamento, a un precetto
del loro patrimonio culturale -, ha ricompreso il “fine religioso” nella
clausola di illiceita speciale prevista dalla norma e, in questo modo, nel
bilanciamento tra la liberta di culto e la tutela dell’'ordine pubblico
(perseguita dal legislatore con la legge in esame), ha ritenuto la condotta
lecita in quanto non lesiva del bene a tutela del quale era dettato il divieto,
specificando, altresi, che solo un eventuale rifiuto delle donne di scoprire il
volto su richiesta delle pubbliche autorita potrebbe integrare un fatto di
reato, e non certo il loro mero abbigliarsi secondo la tradizione di origine!?2.

5 - Un approfondimento: l’esperienza italiana in materia di
abbigliamento sikh

118 G, CROCCO, Diritto, ordine e religione nella tutela penale, in AA. VV., Esercizi di laicita
interculturale e pluralismo religioso, a cura di A. Fuccillo, Giappichelli, Torino, 2014, p. 248 ss.

119 AA. VV.,, Religione e religioni: prospettive di tutela, tutela della liberta, a cura di G. De
Francesco, C. Piemontese, E. Venafro, Giappichelli, Torino, 2007, p. 41.

120 Si veda la legge n. 152 del 1975 “Disposizioni a tutela dell’ordine pubblico”, il cui art.
5 dispone: “E vietato 1'uso di caschi protettivi, o di qualunque altro mezzo atto a rendere
difficoltoso il riconoscimento della persona, in luogo pubblico o aperto al pubblico, senza
giustificato motivo. E in ogni caso vietato 1'uso predetto in occasione di manifestazioni che
si svolgano in luogo pubblico o aperto al pubblico, tranne quelle di carattere sportivo che
tale uso comportino. Il contravventore € punito con l'arresto da uno a due anni e con
I'ammenda da 1.000 a 2.000 euro. Per la contravvenzione di cui al presente articolo e
facoltativo l'arresto in flagranza”.

121 Vedi Trib. Treviso, decr. GIP., 3 marzo 2015, e Trib. Cremona, sentenza del 27
novembre 2008, in F. BASILE, Reati concernenti I’abbigliamento rituale, in Immigrazione e reati
culturalmente motivati, a cura di F. Basile, cit., pp. 238-240.

12 A. PROVERA, Il “giustificato motivo”, cit., p. 964 ss., § 1, G. BASSETTI,
Interculturalita, liberta religiosa, abbigliamento. La questione del burqa, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, cit., n. 25 del 2012, p. 8 ss.

40

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Un caso particolarmente dibattuto, ed emblematico della “volatilita” della
materia de qua, e quello relativo all’abbigliamento religioso degli indiani
seguaci del Sikhismo. Questa antica religione monoteista prescrive ai suoi
discepoli un preciso codice di abbigliamento intriso di significati simbolici:
i Sikh portano la barba lunga e non possono tagliare i capelli che, quindi,
raccolgono in un turbante in segno di rispetto verso cio che e naturale e
ciclico (pratica che prende complessivamente il nome di kesh); hanno con sé
un pettinino in legno (kangha) simbolo di cura personale e del rispetto del
proprio corpo; un bracciale (Kara) simbolo del legame con la divinita;
indossano un indumento intimo lungo fino alle ginocchia (detto Kachera), e,
soprattutto, recano al collo, o legato alla cintura, un pugnale sacro (il kirpan)
simbolo della resistenza alle tentazioni quotidiane del male e il cui possesso
e motivo di grande onore per i fedeli del culto, in quanto li insignisce del
ruolo di “guardiani” della pace e dell’ordine sociale!?3.

Benché indossare oggetti di culto costituisca la “esteriorizzazione”
dell’appartenenza a una pratica religiosa e, in quanto tale, integri 1’esercizio
di un diritto universalmente riconosciuto e costituzionalmente garantito
anche dal nostro sistema interno (all’art. 19 Cost.), nello specifico caso degli
indiani di fede sikh sono sorte delle problematiche di ordine giuridico
connesse sia all’utilizzo del turbante in luogo del casco protettivo previsto
per la circolazione su ciclomotori, sia al porto in luoghi pubblici del kirpan,
indossato secondo le prescrizioni del culto religioso.

In queste ipotesi, la condotta di conformazione dei sikh ai propri
precetti culturali genera contrasti con la normativa interna, e precisamente
con i divieti previsti nel nostro Codice della Strada'>* e in materia di
controllo di armi, munizioni ed esplosivi!?.

123 Cfr. N. GRIHAULT, India. Guida rapida a usi, costumi e tradizioni, Morellini editore,
Milano, 2005, p. 73; A. FUCCILLO, La simbologia e le osservazioni religiose, in AA. VV.,
Giustizia, Diritto, religioni. Percorsi nel diritto ecclesiastico civile vivente, a cura di A. Fuccillo,
R. Santoro, Giappichelli, Torino, 2014, p. 97 ss.; L. MANCINI, Simboli religiosi e conflitti nelle
societa multiculturali, in AA. VV., I simboli religiosi tra diritto e culture, a cura di E. Dieni, A.
Ferrari, V. Pacillo, Giuffre, Milano, 2006 p. 7.

124 ’art. 171 del “Nuovo codice della strada”, d. 1gs. n. 285 del 30 aprile 1992 e successive
modificazioni, rubricato Uso del casco protettivo per gli utenti di veicoli a due ruote, recita:

co. 1) “Durante la marcia, ai conducenti e agli eventuali passeggeri di ciclomotori e motoveicoli
e fatto obbligo di indossare e di tenere regolarmente allacciato un casco protettivo conforme ai tipi
omologati, in conformiti con i regolamenti emanati dall’Ufficio europeo per le Nazioni Unite -
Commissione economica per I’ Europa e con la normativa comunitaria” [...].

co. 2) “Chiunque viola le presenti norme e soggetto alla sanzione amministrativa del pagamento
di una somma da euro 80 a euro 323. Quando il mancato uso del casco riguarda un minore
trasportato, della violazione risponde il conducente”.

125 [ ’art. 4, secondo comma, 1. n. 110 del 1975, rubricato Porto di armi od oggetti atti ad
41

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Quanto all’utilizzo del turbante,che impedisce evidentemente quello
del casco obbligatorio per la circolazione a bordo di motocicli, la
giurisprudenza italiana e sempre stata concorde nel ritenere che,
nonostante lirrisoria carica offensiva della condotta, potenzialmente
pericolosa solo per l'incolumita fisica dello stesso contravventore, questa
vada comunque sanzionata in ragione della maggior pregnanza
riconosciuta all’interesse di preservare l'incolumita personale rispetto al
diritto di manifestare pubblicamente il proprio credo religioso.
Orientamento, peraltro, rispondente al c.d. “principio internazionalistico
della reciprocita”12¢ secondo cui lo straniero e ammesso a godere dei diritti
civili attribuiti al cittadino italiano “a condizione di reciprocita e salve le
disposizioni contenute in leggi speciali”. Trattasi di un principio di giustizia
commutativa che, in linea generale e astratta, sancisce il diritto dello
straniero di godere delle stesse condizioni riconosciute dal nostro
ordinamento ai propri cittadini, purché lo stesso valga anche per gli italiani
giudicati dallo Stato di provenienza dello straniero. Il concreto ambito di
applicazione di questo principio e fortemente controverso, in quanto
subisce le necessarie limitazioni collegate alla previa verifica non solo della
sussistenza di norme speculari tra gli ordinamenti venuti in comparazione,
ma anche della mutua applicazione delle stesse, nel rispetto, cioe, delle
condizioni di reciprocita e del generale principio di uguaglianza. La ratio di
questo principio € quella di evitare trattamenti discriminatori per gli
stranieri e di incentivare, a livello interstatale, lo sviluppo di politiche di
scambio e interazioni inclusive tra gli ordinamenti democratici, garantendo
il pit1 possibile l'uniformazione dei trattamenti giuridici degli individui, nel
segno di una reciprocita intesa sia in senso positivo, come mutua

offendere, recita:

co.1)(...)

co. 2) “Senza giustificato motivo, non possono portarsi, fuori della propria abitazione o delle
appartenenze di essa, bastoni muniti di puntale acuminato, strumenti da punta o da taglio atti ad
offendere, mazze, tubi, catene, fionde, bulloni, sfere metalliche, nonché qualsiasi altro strumento non
considerato espressamente come arma da punta o da taglio, chiaramente utilizzabile, per le
circostanze di tempo e di luogo, per l'offesa alla persona”.

126 Principio che nel nostro sistema interno trova fondamento nell’art. 16 delle
disposizioni preliminari al codice civile italiano (c.d. preleggi) che sancisce: “lo straniero &
ammesso a godere dei diritti civili attribuiti al cittadino a condizione di reciprocita e salve
le disposizioni contenute in leggi speciali. Questa disposizione vale anche per le persone
giuridiche straniere”. Per approfondimenti di ordine generale su questo principio, vedi
anche C. CONSOLO, Spiegazioni di diritto processuale civile, vol. 1, Le tutele (di merito,
sommarie ed esecutive) e il rapporto giuridico processuale, Giappichelli, Torino, 2017, p. 389; L.
D’ASCIA, Diritto degli stranieri e immigrazione. Percorsi giurisprudenziali, Giuffre, Milano,
2009, p. 12 ss.

42

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


https://it.wikipedia.org/wiki/Persone_giuridiche
https://it.wikipedia.org/wiki/Persone_giuridiche

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

applicazione di norme speculari nei confronti di cittadini di nazionalita
diverse; che in senso negativo, ossia come non obbligatorieta da parte di
uno Stato di applicare una norma interna nei confronti dello straniero,
laddove lo Stato di provenienza di quest’ultimo non preveda altrettanto nei
confronti dei cittadini dello Stato ospitante!?’.

In quest’ottica, le decisioni di organismi sovranazionali, come la
Corte EDU, svolgono un’ importante funzione di guida e orientamento
delle politiche nazionali, dal momento che gli ordinamenti interni possono
garantire il rispetto del principio di reciprociti, parametrando e modulando
le proprie decisioni sulla scorta di quelle sovranazionali!?8.

In tema di reati religiosamente motivati, ad esempio, l'indirizzo
adottato dalle Corti italiane appare, almeno in via generale, in linea con il
principio espresso dalla Commissione EDU che, con riferimento a un caso
giudiziario affine!?, ha precisato che 1’obbligo di sostituire il turbante con
il casco al momento della guida e da ritenersi legittimo in quanto funzionale
alla tutela dell’incolumita del guidatore stesso.

L’indirizzo restrittivo della giurisprudenza italiana & stato
confermato anche di recente da una sentenza di condanna al pagamento di
una sanzione pecuniaria inflitta a un sikh per aver modificato il proprio
casco allo scopo di indossare contemporaneamente, all’atto della guida,
anche il turbante!30. Del resto, il nostro impianto normativo non permette ai
Sikh di indossare il turbante in luogo del casco protettivo neanche sul luogo
nel quale svolgono un’attivita lavorativa (ad esempio all’interno di un
cantiere edile), conferendo ai principi di salute e sicurezza sul lavoro un
peso superiore rispetto al diritto individuale di manifestare la propria fede
religiosal3!.

127 L. D’ASCIA, Diritto degli stranieri e immigrazione, cit., p. 12 ss.

128 In tema, con specifico riferimento al divieto da parte del sistema italiano di utilizzo
del turbante sikh in luogo del casco protettivo, A. FUCCILLO, Giustizia e Religione, vol. 1,
Giappichelli, Torino, 2011, p. 104 ss.

129 Dec. 10 luglio 1978, ric. N. 7992 /77, in Decision et Rapports de la Commission européenne
de droits de I'homme, vol. 14, p. 234, richiamato da A. BERNARDI, Societa multiculturale e
“reati culturali”. Spunti per una riflessione, in AA. VV., Teoria del diritto penale, Criminologia e
politica criminale. Studi in onore di Giorgio Marinucci, a cura di E. Dolcini, C.E. Paliero, vol. I,
Giuffre, Milano, 2006, p. 60, nota n. 56.

180 Vedi “Modifica il casco per il turbante: multato indiano sikh a Treviso”, sezione “Strajé-
Stranieri”, in Gazzetta di Parma, Rassegna online (www.gazzettadiparma.it), 13 aprile 2013,
(https:/fwww.gazzettadiparma.it/news/stranieri/88176/Modifica-il-casco-per-il-turbante.html).

181 Per approfondimenti vedi L. SALVADEGO, Il divieto per i dipendenti di imprese private
di esibire simboli religiosi all’esame della Corte di Giustizia dell’Unione Europea, in Riv. dir. intern.,
n. 3 del 1 settembre 2017, p. 808 ss.; M.C. IVALDI, Il fattore religioso nel Diritto dell’Unione
Europea tra riconoscimento giurisprudenziale e codificazione normativa, Nuova Cultura, Roma,

43

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.gazzettadiparma.it/
https://www.gazzettadiparma.it/news/stranieri/88176/Modifica-il-casco-per-il-turbante.html

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Interessante, al riguardo, risulta la controtendenza del sistema
anglosassone che con il Road Traffic Act del 1988132 ha, invece, previsto un
espresso “privilegio a carattere culturale” per i Sikh, permettendo loro di
continuare a indossare il turbante in luogo del casco durante la circolazione
su motoveicoli, conferendo di fatto maggior rilievo alla loro liberta religiosa
piuttosto che alle esigenze di pubblica sicurezza e ordine sociale; e, con
I"Employment Act del 1989133 ha consentito 1'utilizzo del turbante in luogo
dell’elmetto protettivo anche presso i cantieri edili.

Se la questione del turbante e stata in vari paesi risolta nel senso di
favorire 1'esercizio del diritto di liberta religiosa dei sikh, tanto e stato
dovuto soprattutto all’irrisoria carica offensiva insita nella condotta,
rispetto alle garanzie di sicurezza e incolumita della collettivita.

Al contrario, la questione (sicuramente piti “allarmante”) del porto
in pubblico del kirpan e stata ovunque oggetto di accesi dibattiti e scontri
giurisprudenziali a causa della intrinseca idoneita lesiva dell’oggetto e del
pit. marcato potenziale offensivo permeante questa condotta
religiosamente orientata; e certamente il diverso modo di approcciare la
questione rappresenta una “cartina di tornasole” del grado di integrazione
sociale riconosciuto allo straniero in ciascun contesto di appartenenza

La scelta di tollerare o meno questo comportamento varia di paese in
paese e risente sicuramente delle tendenze multiculturaliste o
assimilazioniste proprie di ogni esperienza giuridica. In linea di massima,
nei sistemi del primo tipo l'orientamento predominante & nel senso di
permettere 1'esposizione di questo emblema di culto anche nei luoghi
pubblicil®, mentre nei secondi, queste condotte vengono generalmente
censurate in un’ottica di tutela dell’ordine e della sicurezza collettivil3>.

2012, p. 5 ss.

182 Art. 16 Road Traffic Act del 1988: Wearing of protective headgear “1.The Secretary of State
may make regulations requiring, subject to such exceptions as may be specified in the requlations,
persons driving or riding (otherwise than in side-cars) on motor cycles of any class specified in the
regulations to wear protective headgear of such description as may be so specified. 2. A requirement
imposed by regulations under this section shall not apply to any follower of the Sikh religion while
he is wearing a turban” (legge consultabile al seguente link: https://www.legislation.gov.uk/uk
pga/1988/52/section/16).

183 Employment Act del 1989, Sez. 11: “Exemption of Sikhs from requirements as to wearing of
safety helmets on construction sites”.

134 Su tutte, Multani v. Commission Scolaire Marguerite-Bourgeoys, 2006 - SCC 6 cit.; su tale
pronuncia, tra gli altri, S. RODRIGUEZ, L’ordinamento costituzionale canadese, in L apporto
della Corte suprema alla determinazione dei caratteri dell’ordinamento costituzionale canadese, a
cura di G. Rolla, Giuffre, Milano, 2008, p. 245, nota n. 9.

135 Per approfondimenti sugli ordinamenti turco e francese, vedi L. VANONI,
Pluralismo religioso e Stato (post) secolare: una sfida per la modernita, Giappichelli, Torino, 2016,
44

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


https://www.legislation.gov.uk/ukpga/1988/52/section/16

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Nel nostro ordinamento, I’arresto giurisprudenziale che ha suscitato
piu scalpore tra gli osservatori di diritto (non tanto per il contenuto del suo
dispositivo di condanna, quanto per le argomentazionil®¢ che 1’hanno
sorretto) e rappresentato dalla sentenza n. 24084 del 2017 della prima
sezione penale della Corte di Cassazione!®. Con essa, a conferma della
condanna imposta nei giudizi di merito, la S.C. ha riconosciuto la
responsabilita per porto ingiustificato di oggetti atti a offendere di uno
straniero colto in luogo pubblico con indosso il “famigerato” pugnale sacro
(delle dimensioni, si precisa, di 18,5 cm). Le circostanze che l'imputato fosse
di religione sikh e che il pugnale in questione fosse un Kirpan non sono state
ritenute sufficienti a integrare il “giustificato motivo” liceizzante la
condotta di porto d’armi ai sensi dall’art. 4, secondo comma, 1. n. 110 del
1975.

Una dimostrazione di aperta intolleranza da parte dei giudici di
legittimita rispetto al coefficiente religioso fatto valere dall'imputato e, pit
in generale, verso I’ammissibilita di una sorta di “scriminante religiosa” nel
nostro sistema penale, divenuta, non a caso, oggetto di accesi dibattiti non
solo tra i giuristi ma anche tra gli studiosi di altre discipline!3.

Benché sia stato gia rilevato che, in tema di reati religiosamente
motivati, l'orientamento del nostro diritto vivente sia nel senso di

p- 77 ss.; sul divieto di indossare il kirpan, nel sistema italiano vedei A. CHIBELLI, Reati
culturalmente motivati, cit.,, p. 695 ss.; ID., La Cassazione e la (ir)rilevanza del “fattore
multiculturale”: su Kirpan e dintorni (in www.archiviopenale.it), 2017, p. 2 ss.; A. NEGRI, Sikh
condannato per porto del kirpan: una discutibile sentenza della Cassazione su immigrazione e valori
del ~mondo occidentale, in  Diritto  penale  contemporaneo, Rivista telematica
(www.penalecontemporaneo.it), 3 luglio 2017; A. BERNARDI, Populismo giudiziario?, cit., p.
671; A. GUSMAL, «Giustificato motivo», cit.; E. MAZZANTI, Porto non autorizzato di kirpan e
conformazione ai valori occidentali:un caso di diritto penale “dalla parte del manico”, in Cassazione
penale, 2017, 12, p. 4474 ss.; A. RUGGERI, La questione del kirpan quale banco di prova del
possibile incontro (e non dell’inevitabile scontro) tra le culture nella cornice del pluralismo
costituzionale, in Consulta online, 2017, 2, p. 316.; A. LICASTRO, Il motivo religioso non
giustifica il porto fuori dell’abitazione del kirpan da parte del fedele sikh, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2017, pp. 9-11.

136 A. BERNARDI, Populismo giudiziario? cit., p. 677, definisce alcuni passaggi della
sentenza “francamente imbarazzanti [...] espressivi al contempo di evidenti pregiudizi e
di frettolosita nel redigere le motivazioni [...]".

187 Cass. pen., sez. I, n. 24084 del 15 maggio 2017 (ud. 31 marzo 2017), Pres. Mazzei, Rel.
Novik, con commenti di A. CHIBELLI, Reati culturalmente motivati, cit., p. 695 ss.; R
PERRONE, Porto ingiustificato di arma da parte dei migranti e “conformazione ai valori del mondo
occidentale”, in Cassazione penale, 2018, 2, pp. 616-630.

138 A. GUSMALI, «Giustificato motivo» e (in)giustificate motivazioni sul porto del kirpan. A
margine di Cass. pen., Sez.I, sent. 24084/2017 (in www.dirittifondamentali.it), 6 maggio 2017; E.
MAZZANTI, Porto non autorizzato di kirpan, cit., p. 4474 ss.

45

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittifondamentali.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

comprimere le garanzie collegate alla liberta religiosa ove questa si ponga
in frizione con i divieti normativi finalizzati alla tutela della sicurezza e
dell’ordine pubblici e della pacifica convivenza sociale!®, la statuizione in
commento (che pur sembra formalmente uniformarsi a questo filone), e
risultata particolarmente esorbitante per le argomentazioni utilizzate. Nello
specifico, la Corte non ha ritenuto la liberta di religione - riconosciuta a
livello costituzionale, e addotta dal reo a giustificazione della propria
condotta - un valore di per sé sufficiente a fondare il giustificato motivo di cui
al secondo comma dell’art. 4 della legge in esame. Posto che del giustificato
motivo, per giurisprudenza consolidata, debba sempre darsi una
interpretazione contestualizzata e attenta alle specifiche esigenze del
soggetto!¥), alla sua condizione e al suo contegno, nonché alla natura e
funzione dell’oggetto trasportato!!, l’elemento che ha alimentato le
maggiori critiche e stato il passaggio argomentativo attraverso il quale gli
Ermellini sono giunti ad asserire la sussistenza, in capo allo straniero, di un
onere - ben pitt pregnante di quello dettato dalla propria religione - di
conformare i propri valori alle regole della societa nella quale sceglie
liberamente di stanziarsi e “di verificare preventivamente la compatibilita
dei propri comportamenti con i principi che la regolano e quindi della liceita
di essi in relazione all'ordinamento giuridico che la disciplina”!4? poiché,
secondo i giudici, non e tollerabile la violazione consapevole di norme
cogenti nella societa di accoglienza da parte di chi vi si sia insediato.

Molto probabilmente, se la Corte si fosse limitata a condannare il
fedele sikh argomentando la propria decisione sulla sola scorta di un
bilanciamento tra il diritto individuale di religione e i contrapposti diritti
all’ordine e alla sicurezza pubblici, assumendo come prevalenti questi
ultimi, non avrebbe attratto critiche cosi aspre, in quanto sarebbe rimasta,

139 Cass. pen., sez. I, n. 24739 del 14 giugno 2016 e n. 25163 del 6 giugno 2016 in A.
LICASTRO, Il motivo religioso non giustifica, cit., e nota a Cass., sez. I, sent. 31 marzo 2017
(dep. 15 maggio 2017), n. 24048, Pres. Mazzei, Rel. Novik, Imp. Singh, di A. NEGRI, Sikh
condannato per porto del kirpan, cit.

140 La Corte costituzionale con sentenza del 29 aprile 1982, n. 79, al § 5 statuisce: “La
norma in esame [...] chiaramente stabilisce specifici criteri di individuazione delle armi
improprie: idoneita degli strumenti all’offesa della persona; non equivocita del proposito
di arrecare tale offesa desumibile dalle circostanze di tempo e di luogo e dalla mancanza
di motivi che giustifichino il porto degli strumenti fuori della propria abitazione [...]”.

141 A. GASPARRE, Armato di bicchiere minaccia e provoca lesioni: la metamorfosi di un
accessorio del bar in 0ggetto idoneo ad offendere, nota a Cass. pen. n. 35237 del 2012, in Diritto e
Giustizia (www.dirittoegiustizia.it), 14 settembre 2012.

142 Cass. pen., sez. I, sentenza n. 24084 del 2017, p. 4, §. 2.3, in A. NEGRI, Sikh condannato
per porto del kirpan, cit.

46

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittoegiustizia.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

tutto sommato, in sintonia con 1’ormai pit1 accorsato orientamento interno
sul tema. Al contrario, la scelta di fondare la condanna dello straniero su
una asserita mancanza di volonta di uniformarsi al mondo occidentale e ai
suoi “valori” (che, a dire degli Ermellini, dovrebbero essere assoluti o,
comunque, sempre prevalenti rispetto a quelli della sua tradizione di
provenienza), sostanziandosi in una presa di posizione apodittica e
incurante delle esigenze di contemperamento caratterizzanti oggi piti che
mai qualsivoglia contesto policulturale, ha generato indignazione e
sconforto tra quei giuristi che, condannando le derive populiste del diritto
penale della nostra epoca'4’ e ravvisando nella paura sociale dello straniero
e nel rifiuto di cid che e diverso una pericolosa zavorra per la futura
evoluzione del diritto penale, non hanno potuto esimersi dal ritenere questa
decisione irragionevole e “inaccettabile in un moderno ordinamento
liberaldemocratico”144.

6 - I1 “test culturale” a garanzia dello straniero imputato: una soluzione
valida?

La cursoria rassegna sin qui svolta del formante normativo e di quello
giurisprudenziale in materia di reati “culturalmente orientati” testimonia,
dunque, un progressivo processo di “irrigidimento” del sistema interno; in
particolare, sebbene la tendenza della giurisprudenza sia nel senso di
interpretare i casi di crimini degli stranieri in maniera “culturalmente
sensibile”, la stessa e risultata talvolta ancorata a percorsi ermeneutici
soggettivi e arbitrari e, sempre pitt spesso, deteriori per l’autore
appartenente a una specifica minoranza etnico-religiosa; una tendenza,
dettata il piu delle volte da fenomeni di pre-comprensione o di adesione a
strategie populiste, che potrebbe determinare un anacronistico e
inaccettabile ritorno al “diritto penale del nemico”'45 (niente di pit

143 A. BERNARDYI, Populismo giudiziario?, cit., p. 688 ss.
144 R. PERRONE, Porto ingiustificato di arma, cit., p. 631 ss.

145 M. DONINI, I! diritto penale di fronte al nemico, in Cass.pen., n. 2 del 2006, pp. 735-777;

G. DE MINICO, Costituzione, emergenza e terrorismo, cit., p. 201 ss.; AA. VV., Diritto penale
del nemico: un dibattito internazionale, a cura di M. Donini, M. Papa, Giuffre Editore, Milano,
2007; F. ZUMPANI,Critica del diritto penale del nemico e tutela dei diritti umani, in Diritto e
Questioni pubbliche (in www.dirittoequestionipubbliche.org), n. 10 del 2010, pp. 525-552); L
FERRAJOLI, Il “diritto penale del nemico”e la dissoluzione del diritto penale, in Quest. Giust., n.
4,2006, pp. 1-16; F. RESTA, Nemici e criminali. Le logiche del controllo, in Ind. Pen., 2006, 1, p.
181 ss.; F. MANTOVANI, 1l diritto penale del nemico, il diritto penale dell’amico, il nemico del
diritto penale e I'amico del diritto penale, in Rivista italiana di diritto e procedura penale, 2007, 2-
3, pp. 470-492; A. SESSA, Ostinata criminalizzazione della clandestinita e tenuta democratica del
sistema: fondamento e limiti alle opzioni della politica criminale simbolica, in AA. VV., La societi
47

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


https://www.google.it/search?hl=it&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Massimo+Donini%22&source=gbs_metadata_r&cad=6
https://www.google.it/search?hl=it&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Michele+Papa%22&source=gbs_metadata_r&cad=6

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

semplice, del resto, dell’operazione intellettuale che identifica il nemico con
lo straniero), con ricadute discriminatorie sul piano del trattamento
giuridico degli immigrati che non dovrebbero pili essere ammesse in una
societa giuridica moderna, improntata all'integrazione sociale e
all'interculturalita'4e.

Per far fronte a tale pericolosa deriva, parte della dottrina si e resa
promotrice di una soluzione che, qualora trovasse accoglimento tra i
“pratici” del settore, forse potrebbe sortire risultati efficaci in termini di
garanzie di difesa del reo e certezza del diritto. La soluzione in parola
consiste nell’introduzione, nel consueto “armamentario” a disposizione del
giudice penale nella fase endoprocessuale, di un c.d. «test culturale», ossia
di una sorta di protocollo d’indagine che lo orienti nella valutazione circa la
responsabilita penale del reo straniero in caso di commissione di un reato
culturalmente orientato!?’.

Oltretutto, secondo quanto rilevato dalla stessa dottrina che anima la
proposta, la giurisprudenza, nella valutazione di qualsivoglia tipologia di
reato culturalmente motivato, di fatto, starebbe gia applicando, “in via
informale e pitt 0 meno consapevolmente”148, i parametri analitici che la

punitiva. Populismo, diritto penale simbolico e ruolo del penalista. Un dibattito promosso
dall’ Associazione Italiana Professori di Diritto Penale, in Diritto penale contemporaneo, Rivista
telematica (www.dirittopenalecontemporaneo.it), 21 dicembre 2016, pp. 19-27; L. PEPINO,
Prove di paura: Barbari, marginali, ribelli, Giappichelli, Torino, 2015; G.L. GATTA, Aggravante
della “clandestinita” (art. 61, n. 11-bis, c.p.): uguaglianza calpestata, in Rivista italiana di diritto
e procedura penale, 2009, 713 ss.; J. JACOBS, Diritto penale del nemico, in AA. VV., Diritto
penale del nemico: un dibattito internazionale, a cura di M. Donini, M. Papa, Giuffre, Milano,
2007, p. 6 ss; K. AMBOS, Il diritto penale del nemico, in AA. VV., Diritto penale del nemico, cit.,
p- 29 ss.; M. DONINI, Diritto penale di lotta v. diritto penale del nemico, in AA. VV., Delitto
politico e diritto penale del nemico. Nuovo revisionismo penale, a cura di A. Gamberini, R.
Orlandi, Monduzzi, Bologna, 2007, p. 131

146 G, CROCCO, Sistema penale e dinamiche interculturali: le implicazioni del movente
culturale nella commissione del reato e rilevanza delle culturale defences, in Giurisprudenza
Penale, Rivista telematica (www.giurisprudenzapenale.com), 2015, p. 49 ss.; L. FERRAJOLI, I/
“diritto penale del nemico”: un’abdicazione della ragione, in AA. VV., Legalita penale e crisi del
diritto, oggi. Un percorso interdisciplinare, a cura di A. Bernardi, B. Pastore, A. Pugiotto,
Giuffre, Milano, 2008, p. 161 ss.

147 Per approfondimenti sul “test culturale” vedi F. BASILE, I reati “culturalmente
motivati”, cit., p. 126 ss.; L. SCUDIERI, Dalla cultural defence al “test culturale”: luci e
(soprattutto) ombre del dibattito italiano, in Sociologia del diritto, 2018, 1, pp. 125-154; 1.
RUGGIU, Il giudice antropologo e il “test culturale”, in Questione Giustizia, Rivista telematica
(www.questionegiustizia.it), 2017, 1, p. 216 ss.; C. DE MAGLIE, Reati culturalmente motivati:
ideologie e modelli penali, cit., p. 157.

148 F, BASILE, I reati “culturalmente motivati”, cit., p. 134; al riguardo anche I. RUGGIU,

Il giudice antropologo e il “test culturale”, cit, p. 224, sostiene: “Analizzando
comparativamente i modi in cui i giudici hanno declinato I’argomento culturale € possibile
48

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.dirittopenalecontemporaneo.it/
http://www.giurisprudenzapenale.com/
http://www.questionegiustizia.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

dottrina vorrebbe fossero introdotti ufficialmente nella prassi; pertanto, la
loro assunzione nel processo ermeneutico sarebbe funzionale, se non altro,
ad assicurarne la massima condivisione (come del resto sarebbe sempre
utile fare con ogni best practice accreditata a livello scientifico) con 1’effetto
(auspicabile) di indirizzare e uniformare l'operato dei giudici in sede
interpretativa.

Nel merito, sottoporre una fattispecie concreta al test culturale
vorrebbe dire “scomporla” e analizzarla alla luce di tre variabili cuamulative:
la carica di offensivita del fatto culturalmente orientato commesso dal reo;
la natura e il grado di vincolativita della norma cui lo straniero ha ritenuto
di conformarsi nel commetterlo; e il grado di integrazione sociale e culturale
del reo rispetto al contesto ospitante!4.

In quest’ottica, il test culturale, sulla falsariga del modello gia in uso
nel sistema nord-americano'®, potrebbe consistere in una sorta di scheda
analitica che, focalizzando l'attenzione del giudice sulle tre variabili
summenzionate, dovrebbe coadiuvarlo nel pervenire alla qualificazione
giuridica del fatto e nella valutazione circa I’an e il quantum della pena da
irrogare al soggetto agente.

Cosi, ad esempio, volendo provare a lumeggiare alla stregua del test
culturale una vicenda culturalmente orientata quale quella del fedele Sikh
che rechi con sé in pubblico il proprio pugnale sacro, potrebbe, in prima
battuta, gia rilevarsi la pressoché minima carica offensiva insita nella
condotta contestatagli in forza dell’art. 4, secondo comma, della legge n. 110
del 1975. Questa norma, infatti, pur essendo posta a tutela di un bene
giuridico particolarmente rilevante (quale l'ordine pubblico), rivela
l'intentio legis di non censurare in via astratta e assoluta qualsiasi condotta
passibile di esporre a rischio tale bene, ma solo di quei comportamenti che
analizzati in concreto e “contestualizzati” determinino una esposizione a
pericolo del bene tutelato. Del resto e lo stesso dettato normativo a mitigare
la portata del precetto, non solo qualificando la fattispecie astratta come

evidenziare 'emersione di diversi topoi argomentativi generalmente usati in quanto si
rivelano persuasivi nei riguardi dell"uditorio del giudice e intercettano il senso comune.
[...] Va, tuttavia, segnalato che questi topoi non vengono presi in considerazione in modo
costante e sistematico”.

1491, RUGGIU, Il giudice antropologo e il “test culturale”, cit., p. 224.

150 L. SCUDIERI, Dalla cultural defence al “test culturale”, cit., in nota n. 2; I. RUGGIU, II
giudice antropologo e il “test culturale”, cit., p. 224, da atto che: “Per evitare che la soluzione
casistica creasse una situazione di incertezza, in ambiente nord-americano sono nati i primi
test culturali con cui si € cercato di procedimentalizzare 1'iter argomentativo del giudice in
una serie di passaggi. Creati dalle Corti supreme, tali fest si sono imposti alle Corti di
merito”.

49

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

illecito di natura contravvenzionale (e prevedendo la sola sanzione
dell’ammenda «nei casi di lieve entita, riferibili al porto dei soli oggetti atti
ad offendere»), ma anche, e in via aggiuntiva, escludendone la sussistenza
in presenza di un “giustificato motivo” a sostegno della condotta stessa.
Dunque, gia con riferimento alla prima delle variabili suggerite dal test
culturale, il giudice dovrebbe rilevare la scarsa “aggressivita” di un simile
contegno e, se di comportamenti culturalmente orientati si vuole discutere,
in questo frangente e opportuno farlo evitando di colorare il fattore
culturale di quell’accezione negativa che sovente acquisisce quando, invece,
permea delitti di sangue posti in essere per motivi di onore, o violenze
sessuali e maltrattamenti intrafamiliari posti in essere in virtti di opinabili
precetti culturali discendenti da antiche tradizioni patriarcali, poiché, in
queste ipotesi, i beni tutelati dai precetti normativi sono certamente pitt
pregnanti e il grado di offensivita delle condotte lesive (o potenzialmente
tali) e ben pit elevato!®!.

Posta, dunque, la pressoché minima potenzialita offensiva della
condotta del sikh, soffermandosi sulla seconda variabile del test culturale,
Iinterprete non  dovrebbe  riscontrare  particolari  criticita
nell'individuazione del precetto vigente nello statuto di appartenenza dello
straniero, in conformita del quale l'imputato ha tenuto quel peculiare
comportamento. Un sikh, infatti, in qualita di adepto di una religione
monoteista di antica tradizione, manifesta la propria adesione al culto
attraverso 'adozione di un preciso codice di abbigliamento e il grado di
vincolativita e di cogenza che questi precetti religiosi hanno nel proprio
contesto di provenienza sembra fuori discussione se si considera che i fedeli
sikh continuano a conformarsi ad essi e ad abbigliarsi secondo i propri
dettami religiosi, anche dopo essere immigrati ed essersi stabiliti in paesi

151 F, BASILE, I reati “culturalmente motivati”, cit., pp. 134-135, provando a valutare col
metro del test culturale il caso di un violenza sessuale posta in essere da un marocchino nei
confronti della sua giovane sposa, a pochi giorni dal loro matrimonio, in punto di
offensivita della condotta (e cioe con riferimento alla prima variabile del test culturale) non
esclude che il fatto costituisca una grave e palese violazione dei diritti inviolabili della
persona umana che costituiscono «[...] uno sbarramento invalicabile contro I'introduzione nella
societa civile di consuetudini, prassi e costumi “antistorici” [...]», ma afferma altresi che, sebbene
la prima delle tre variabili precluda qualsiasi esito assolutorio del caso concreto, la
considerazione delle altre due (variabili) vale certamente ad incidere sul quantum della
punibilita, permettendo all’interprete di applicare a favore del reo l'attenuante della minor
gravita di cui all’art. 609-bis, terzo comma, c.p., per avere commesso un fatto che secondo il
proprio ordinamento giuridico di provenienza non & configurato come illecito in quanto
consumato nell’ambito di un rapporto intraconiugale e, per di pili, con una donna,
legittimamente sposata, appartenente alla stessa etnia del reo e avente il suo stesso
background di provenienza.

50

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

diversi dal proprio luogo di origine. Con specifico riguardo alle modalita di
accertamento del grado di cogenza di un precetto religioso rispetto a uno
specifico contesto di provenienza, la dottrina sostenitrice della fruibilita del
test culturale da parte degli interpreti, rappresenta che dal 2004 le Corti
Canadesi utilizzano (evidentemente con successo) un test religioso articolato
in una serie di argomenti finalizzati a valutare il complessivo grado di
condivisione e cogenza di una pratica religiosa in un certo contesto socio-
culutrale. Secondo questo schema, l'interprete dovrebbe, innanzitutto,
individuare la specifica pratica religiosa oggetto di contestazione; valutare
se in capo all’adepto residui la possibilita di operare scelte alternative;
accertare il grado di adesione del reo a quella data religione e che tipo di
danno deriva ai terzi dall’attuazione di quella pratica; dovrebbe, poi,
bilanciare il diritto di religione del reo con gli altri diritti con esso venuti in
frizione e, infine, valutare se una eventuale limitazione di quel diritto
individuale sarebbe ragionevole/tollerabile in una societa democratica®®2.
Un percorso logico-argomentativo che, a conti fatti, non sembra poi cosi
distante da quello che qualsiasi altro giudice italiano percorre gia,
indipendentemente dall’esistenza di un protocollo pre-individuato che lo
orienti in tal senso, ma che, secondo la dottrina sostenitrice del test
culturale, qualora fosse espressamente adottato nella prassi, in tema di reati
culturalmente motivati, varrebbe a connotarlo di maggior oggettivita e
“prevedibilita”, con (si ritiene) maggiori garanzie per il reo!.

Quanto, infine, all’'ultima variabile, ossia alla “biografia” del
soggetto agente, questa dovrebbe essere dirimente ai fini della valutazione
del caso concreto posto al vaglio del giudice poiché, suggerendogli di
accertare il grado di integrazione del reo nella cultura del paese ospitante,
gli dovrebbe permettere di calibrare la risposta sanzionatoria tenendo conto
dei criteri di commisurazione in parte gia elencati nell’art. 133 c.p. (quali ad
esempio, i motivi a delinquere e le condizioni di vita del reo ...) ma anche di

152 T. RUGGIU, I giudice antropologo e il “test culturale”, cit., p. 225, specifica: “la Corte
suprema canadese ha nel 2004 forgiato un suo test religioso che prevede le sequenti domande: 1)
Individuazione della pratica religiosa. 2) Limitazione non banale (non trivial burden) e possibili
alternative per il soggetto. 3) Quanto é sincero il soggetto? 4) La pratica arreca un danno? 5)
Bilanciamento con altri diritti. 6) La limitazione é ragionevole in una societa democratica?”.

153 In tal senso F. BASILE, [ reati “culturalmente motivati”, cit., p. 135, in particolare,
sostiene che, attraverso un’accorta ponderazione delle tre fondamentali variabili, sarebbe
possibile approdare, in presenza di determinati presupposti, ad un cauto e circoscritto
riconoscimento benevolo del fattore culturale “[...] ogni qualvolta la realizzazione del
reato costituisca davvero l’esito di un conflitto normo-culturale ancora irrisolto, di talché il
reato commesso dall'immigrato di cultura diversa potrebbe effettivamente risultare meno
rimproverabile rispetto ad uno stesso identico fatto commesso da un imputato di cultura
italiana”.

51

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

tutti gli ulteriori elementi del caso concreto concorrenti a fondare un
giudizio di rimproverabilita del soggetto che non prescinda dal previo
accertamento dell’eventuale presenza di un error iuris incolpevole in capo allo
stesso, dovuta al suo scarso livello di integrazione nell’'ordinamento
d’accoglienza. Attraverso quest’ultimo passaggio, il giudice dovrebbe
riuscire a pervenire a una soluzione sanzionatoria che sia ritagliata sulle
esigenze rieducative del reo e che sia in linea con i principi di rango
costituzionale che governano la materia (art. 27, primo e terzo comma,
Cost.).

Alla luce di quanto sin qui esaminato, I'introduzione del test culturale
in sede penale, o anche e piti semplicemente di linee guida da condividersi
nella prassi applicativa, potrebbe probabilmente agevolare il lavoro dei
giudici nella valutazione delle fattispecie culturalmente orientate,
restringendo (forse) il rischio di giudicati oscillanti!>4. Tuttavia permangono
dubbi sull’ effettiva valenza di questo meccanismo che, in sostanza,
ricalcando schemi ermeneutici gia noti e gia in uso tra gli interpreti, non si
comprende come, una volta “proceduralizzato”, potrebbe condurre a
risultati diversi da quelli finora ottenuti.

D’altra parte, non puo non rilevarsi che & la natura stessa dei reati
culturalmente orientati a renderli terreno particolarmente scivoloso per il
diritto vivente: essi, presupponendo un conflitto tra ordinamenti e
patrimoni culturali diversi, non dovrebbero essere affidati alle libere
interpretazioni dei giudici, benché “culturalmente sensibili”, ma
dovrebbero piuttosto essere oggetto di apposite e mirate strategie di politica
criminale, che, quanto meno, li sottraggano alle dinamiche distorte e
patologiche del populismo penale.

Del resto, seppur classificato come modello assimilazionista, il nostro
ordinamento non ha mai vietato 'uso del velo o del burga,valorizzando
proprio il significato culturale e la natura inoffensiva del comportamento
tenuto dalle donne musulmane!®. Anche il porto in pubblico del kirpan non

154 In questa direzione I. RUGGIU, Il giudice antropologo e il “test culturale”, cit., p. 232,
ove si afferma: “Anche in assenza di un intervento del legislatore, i giudici potrebbero
sviluppare una propria riflessione su un modo comune di risolvere i conflitti
multiculturali”.

155 G. BASSETTI, Interculturalita, liberta religiosa, abbigliamento. La questione del burqa, in
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica, (www.statoechiese.it), n. 25 del 2012,
p- 42, nota 121; L. VANONI, Pluralismo religioso e Stato (post) secolare, cit., p. 111 ss; U.
ZINGALES, II limite di compatibilita dei simboli religiosi negli spazi pubblici di una democrazia
aperta: il caso del burqa e del nigab, in Federalismi.it, Rivista telematica (www.federalismi.it),
Focus human right, n. 2, del 3 aprile 2015; S. FERRARI, La lotta dei simboli e la speranza del
diritto (Parte seconda): la guerra “italiana” al “burqa” e al “nigab”, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica, vol. 20,2012, 1, pp. 39-62.

52

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.federalismi.it/
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/328581

Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

€ mai stato criminalizzato dal nostro legislatore (lo ha fatto la
giurisprudenza, soprattutto dopo il 2009). Sembra allora il caso di chiedersi
se questo improvviso irrigidimento del diritto vivente non sia forse la spia
di una crisi capillare che in questa fase storica sta interessando il nostro
contesto socio-politico'® e che guarda allo straniero come a una minaccia. In
carenza di norme idonee a regolare le sempre nuove dinamiche relazionali
interculturali, il diritto vivente sta ricorrendo a interpretazioni evolutive di
quelle gia esistenti’®” e pare che lo faccia pitt allo scopo di arginare
I’allarmismo diffuso e la paura sociale dello straniero nell'immediato!®8, che
di garantire 'integrazione sociale nel lungo termine.

E allora auspicabile un intervento del legislatore in funzione di
ripristino delle garanzie proprie del sistema penale che, pur dovendo
provvedere, insieme agli altri meccanismi di controllo, a tutelare la
sicurezza e l'incolumita pubbliche, non puo farlo a detrimento dei
fondamentali diritti degli stranieri e, per questo, dovrebbe optare per
politiche piti inclusive e tolleranti che si prefiggano il duplice obiettivo di
contemperare efficacemente le esigenze di tutti i consociati, sia nella loro
sfera individuale che come formazioni sociali, e di armonizzare il diritto
interno con il trend sovranazionale, affinché il nostro sistema non resti
avulso dal contesto globale di vocazione inclusiva.

1%  Per interessanti riflessioni sulle piu recenti evoluzioni dell’, emergenza”
immigratoria in Italia e le sue ripercussioni sul piano giuridico: A. DI STASI, L. KALB, La
gestione dei flussi migratori tra esigenze di ordine pubblico, sicurezza interna ed integrazione
europea, Editoriale Scientifica, Napoli, 2013, pp. 6-10; V. MILITELLO, A. SPENA, I traffico
di migranti:diritti, tutele e criminalizzazione, Giappichelli, Torino, 2015, pp. 35-40; U.
NAZZARO, I decreti “immigrazione” e “sicurezza” del 2017: considerazioni critiche, in Rivista
Penale, 2017, 7-8, pp. 599-608; A. SESSA, Ostinata criminalizzazione della clandestinita e tenuta
democratica del sistema: fondamento e limiti alle opzioni della politica criminale simbolica, in
Diritto penale contemporaneo, 2016; A. SPATARO, Dati sulle sentenze di condanna pronunciate
in Italia,successivamente all’ 11 settembre 2001, per i reati di terrorismo internazionale o per i reati
collegati al terrorismo internazionale, in Contrasto al terrorismo interno e internazionale, a cura
di R.E. Kostoris, R. Orlandi, Giappichelli, Torino, 2006, p. 457 ss.; F. VIOLA, Diritti umani e
globalizzazione del diritto, Editoriale Scientifica, Napoli, 2009, p. 17.

157 A. SESSA, Ostinata criminalizzazione, cit., pp. 19-27; D. LOPRIENO, N. FIORITA, La
liberta di manifestazione del pensiero e la liberta religiosa nelle societa multicultrali, Firenze
University Press, Firenze, 2009, p. 124 ss.

158 A. SESSA, Ostinata criminalizzazione, cit., pp. 19-27; L. PEPINO, Prove di paura:
Barbari, marginali, ribelli, cit.; S. ANASTASIA, D. FALCINELLI, M. ANSELMI, Populismo
penale: una prospettiva italiana, Cedam, Padova, 2015; L.D. CERQUA, Diritto penale delle
societa, Cedam, Padova, 2010, pp. 11-15; A. SPATARO, Dati sulle sentenze di condanna
pronunciate in Italia, successivamente all’11 settembre 2001, cit., p. 457 ss.; G. FORNASARLI,
Nuove riflessioni sulle categorie dogmatiche del diritto penale davanti alla sfida del
multiculturalismo, in La Magistratura, 2014, p. 24.

53

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



N

”’F@ Stato, Chiese
@‘\g e pluralismo confessionale

Wojciech Brzozowski
(Assistant Professor in Law and Religion, University of Warsaw)

Is Islam incompatible with European identity?

ABSTRACT: The current EU migration crisis has confronted Europe with
the need to manage an unprecedented influx of refugees and migrants,
many of whom report Islamic religious identity. The actual concern is
whether following the rules of Islam in everyday life (e.g. wearing of
religious clothing and symbols, respecting gender equality, exercising
parental rights) can be reconciled with the Western standards of human
rights. Unsurprisingly, it is not a new question, and it has been examined
on many occasions - though rarely in an open manner - by the European
Court of Human Rights (ECtHR) and other standard making bodies in the
European legal space. This standard seems to be evolving, slowly and not
in one direction, gaining some growing scholarly attention recently.
Applying some of Sharia rules by individuals in the private sphere may be
permissible as part of their freedom to observe the precepts of their religion,
but it should not be endorsed or enforced by the state. However, the recent
relinquishment in favor of the Grand Chamber in a case concerning the
application of Sharia law by a state court to an inheritance dispute between
Greek citizens belonging to the Muslim minority suggests that this
traditional view may soon be challenged. Not less surprising is the recent
ECtHR judgment in the case of Hamidovi¢, in which a violation of freedom
of religion or belief has been found on account of the punishment of a
witness for refusing to remove his Islamic skullcap while giving evidence
before a criminal court. At the same time, the interpretation of the European
Convention of Human Rights seems to be well-established, and therefore
continuously applied, regarding the admissibility of ban on concealment of
one’s face in public places motivated by religion. In the end, however, it is
not only about Islamic practice being accomodated by the European
standard makers. The question remains open if the idea of European
identity itself needs to be transformed, redefining secularity and reflecting
social changes in Europe.

SUMMARY: 1. Introduction - 2. Islam and human rights: valid partners or sworn
enemies? - 3. The Islamic challenge to Europe - 4. Many faces of Sharia - 5. Face
veils and forbidden handshakes - 6. Conclusions.

54

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

1 - Introduction

Over the years, Europe has become home to a large and still growing
Muslim population. In this short paper, I intend to address the concerns
whether following the rules of Islam in everyday life (e.g. wearing of
religious clothing and symbols, adopting specific views on gender equality,
exercising parental rights) can be reconciled with the European standards
of human rights. It hardly needs to be pointed out that Islam is not a
homogenous religious and philosophical tradition; its popular image is, in
fact, a patchwork of many Islamic schools of thought, from comparatively
liberal to strict and orthodox. The present study does not offer an in-depth
analysis of theological differences between these schools, as my intention is
to focus exclusively on the legal perspective.

To this aim, I will assume that the underpinning values which form
the very essence of European identity are those of the European Convention
on Human Rights (hereinafter ‘'ECHR’), as interpreted by the European
Court of Human Rights (hereinafter ‘'ECtHR’) and other standard making
bodies in the Old Continent’s legal space, such as Parliamentary Assembly
of the Council of Europe (hereinafter ‘'PACE’). These values include: respect
for human and minority rights, equality between women and men, peaceful
settlement (through dialogue) of political and social conflicts, rejection of
intolerance, racism and xenophobia!®. Respecting and promoting these
standards is supposed ‘to preserve democratic stability in Europe by
cultivating open, vibrant, culturally diverse and cohesive societies1?. It is
exactly this inherent pluralism that makes it fruitless to see the European
identity as a sum of national identities.

In the first section of this article, I address the tension between the
Islamic version of human rights and the ideals of pluralism and diversity,
also in matters of religion. In the second part, I briefly explain how the
compatibility of Islam with European identity has become a burning issue
and what guiding principles have been accepted by the European standard
making bodies so far. In the next sections, the most relevant case-law of the
European Court of Human Rights is discussed, with the central question
whether the Court succeeds or fails in integrating the Muslim population

159 PACE Doc. 8856: ‘Drafting of a charter defining Europe’s “common values”. Motion
for a recommendation” (5 October 2000). The motion has not been discussed in the
Assembly and therefore is not legally binding, but the suggested catalogue seems helpful
in explaining the nature of European identity.

160 PACE Recommendation 2049 (2014): ‘Identities and diversity within intercultural
societies’. Text adopted by the Assembly on 25 June 2014 (24th Sitting).

55

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

with the common European identity. In the concluding remarks, I present
my view on how Islam can be reconciled with that identity.

2 - Islam and human rights: valid partners or sworn enemies?

Despite its claims for universal recognition, the idea of human rights is
inherently connected with the Western philosophy and institutions. The
human rights movement in the 20th century emerged mostly as a
consequence of immense atrocities committed during the Second World
War, especially the Holocaust, which took place in Europe, the cradle of the
Western civilization. The human rights movement has been largely
animated by the Western world and driven either by the Christian or by
non-religious interpretations of human dignity. This is not to say that the
representatives of many predominantly Muslim countries had no share in
establishing the universal system of human rights protection. Without their
support the United Nations today would not enjoy the reputation and
respect that they deserve. Yet it is hard to argue that the origins of the
human rights philosophy were substantially marked by any Islamic school
of thought. Notably, today’s understanding of human rights would not be
the same without the Enlightenment tradition, whose values were reflected
in the French Declaration of the Rights of the Man and of the Citizen of 1789.
The Islamic tradition has never undergone a similar intellectual revolution:
a fact which can be perceived as a major deficiency by the Western world
or as a sign of wisdom by a conservative Islamic thinker.

For these reasons, the Islamic scholars demonstrate an ambiguous
attitude towards the concept of human rights. Some of them tend to agree
that the idea can be reconciled with Islam, but many believe that the
international human rights law is tainted with a Western bias and that the
Western notions related to certain matters can be corruptive to Islamic
traditions!él. Such views may suggest that the ‘universal” project of human
rights promotion is in fact another chapter of the postcolonial domination.

From another perspective, this conflict between Islam and the
internationally accepted standards of human rights can be interpreted as an
inevitable clash of two competing universalisms, both of them claiming to
have recognized universally applicable principles and both of them being
empirically unprovable!®2. The differences are indeed deeply rooted: they

161 1. OH, Islamic conceptions of human rights, in VV. AA., Handbook of Human Rights, T.
Cushman edition, Routledge, New York, 2014, p. 261.

162N, COX, The Clash of Unprovable Universalisms. International Human Rights and Islamic
56

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

concern the most profound beliefs related to human nature and human
destiny. At the same time, these beliefs are reflected on a less abstract level,
affecting the understanding of the role of women in the society, the scope
of parental authority or the social status of religious minorities. These are
probably the issues which produce the greatest tension with the Western
norms and practice.

The discrepancy between the Islamic vision of human rights and the
Western ideas is probably best illustrated by the Cairo Declaration of
Human Rights (hereinafter ‘CDHR")163, which is often seen as the Islamic
response to the Universal Declaration of Human Rights. The internal
structure of both documents is quite similar, and so is the catalogue of
human rights to which protection is being afforded, but actually these
similarities could not be more deceiving. Whereas the UN Declaration
proclaims in its preamble ‘the advent of a world in which human beings
shall enjoy freedom of speech and belief” as the highest aspiration of the
common people, the opening part of the Cairo Declaration claims that the
humanity is ‘confused because of different and conflicting beliefs and
ideologies’, and should therefore be guided by the Islamic Ummah
(worldwide community). The UN Declaration is committed to promoting
‘social progress and better standards of life in larger freedom”, and the
Islamic alternative appears to be ‘freedom and right to a dignified life in
accordance with the Islamic Shari’ah’. In the Western world, freedom is
founded in ‘the inherent dignity and [...] the equal and inalienable rights of
all members of the human family’, without elaborating more in this respect,
but the Cairo declaration leaves no space for interpretation, stating that
‘fundamental rights and freedoms according to Islam are an integral part of
the Islamic religion” and even calling them ‘binding divine commands’.
Having read the Cairo preamble, it is hard to be surprised that instead of
declaring religious freedom for all, the Islamic declaration reads as follows:
‘Islam is the religion of true unspoiled nature. It is prohibited to exercise
any form of pressure on man or to exploit his poverty or ignorance in order
to force him to change his religion to another religion or to atheism” (Art. 10
CDHR). There is obviously no need to exercise the right to convert to
another religion as part of human dignity since only ‘the true religion is the
guarantee for enhancing such dignity along the path to human integrity’
(Art. 1a CDHR).

Law, in Oxford . L. & Rel., 2013, pp. 307-329.

163 Cairo Declaration of Human Rights in Islam adopted and issued at the 19th Islamic
Conference of Foreign Ministers in Cairo on 5 August 1990. Retrieved on 2 September 2018
from www.fmreview.org/Human-Rights/cairo.html.

57

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The strict approach adopted in the Cairo Declaration was later
significantly nuanced in the Arab Charter on Human Rights (hereinafter
‘ACHR’)1%4, which was the next step in the setting up of the Arab system of
human rights protection, resembling the adoption of the International
Convenant on Civil and Political Rights'®>. While the Charter refers in its
preamble to the principles ‘consecrated by the noble Islamic religion’, it also
acknowledges ‘other divinely-revealed religions’. The right to freedom of
thought, conscience and religion was expressly mentioned (Art. 30 ACHR),
along with the right of persons belonging to minorities to practice their own
religion (Art. 25 ACHR). Nonetheless, some parts of the Charter - including
those which referred to women and children rights, or which equated
Zionism with racism - were still criticized for being inconsistent with
international human rights standards?¢®.

3 - The Islamic challenge to Europe

The current EU migration crisis has confronted Europe with the need to
manage an unprecedented influx of refugees and migrants, many of whom
report Islamic religious identity. In 2016, the Muslim population in Europe
was estimated at 25.8 million (4.9% of the overall population); interestingly,
it is expected to increase even if all migration into Europe from
predominantly Muslim countries were to be limited or even permanently
stopped, and the reason for this projection is that the Muslims are
statistically younger and have more children than other Europeans'®’. The
extent to which this social change has already affected or will affect the
European integration project can hardly be overestimated. So far it has
stimulated the growth of populist and nationalist movements targeting
minority religious groups with anti-immigrant rhetoric; a wall of mistrust

164 Arab Charter on Human Rights. Adopted in Cairo on 15 September 1994. Retrieved
on 2 September 2018 from www.humanrights.se/wp-content/uploads/2012/01/Arab-Charter-on-
Human-Rights.pdf.

165 However, it needs to be remembered that the Arab voice does not represent the whol
e Islamic world.

166 M. RISHMAWI, The Revised Arab Charter on Human Rights: A Step Forward?, in Hum.
R. L. Rev., 2005, pp. 361-376; see also: Statement by UN High Commissioner for Human
Rights on the entry into force of the Arab Charter on Human Rights, Geneva, January 30,
2008. Retrieved on 6 September 2018 from https://iheu.org/arab-charter-human-rights-
incompatible-international-standards-louise-arbour.

167 “Europe’s Growing Muslim Population’. Retrieved on 2 September 2018 from
www.pewforum.org/2017/11/29/europes-growing-muslim-population.

58

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

between the ‘old” Europe and the new EU member states, the latter being
rather reluctant to participate in handling of the migration crisis, has been
raised; and in some cases, the social concern over Islamic extremism has
been reflected in laws, policies and actions restricting religious beliefs and
practices, which unfortunately mirrors the global trend in this respect!68.
Moreover, some member states are being accused of departing from the
European standard of religious freedom in relation to Muslim religious
communities'®®. Apart from numerous acts of hostility and discrimination
motivated by religious hatred, these recent developments seem to
jeopardize, in the long run, inter-religious dialogue in Europe.

That dialogue has never been easy, but for a long time the European
elites used to believe that the European project was inclusive enough to
embrace the religious differences and to accommodate the Muslim claims
with no detriment to the cultural identity of the continent. Such an approach
is undergoing a serious crisis. The conflicts which result from the
unexpected, and often unwanted, meeting of people with different cultural
and religious background have revived or strengthened doubts about Islam
being compatible with European identity. It can be assumed that this shift
reveals something important both about the majority and the minority: the
former apparently no longer believes in the attractiveness of its own
identity, the latter probably feels that their hopes for equal treatment and
equal opportunities were not satisfied.

The approach of the European bodies to this issue is nuanced and
complex. It was probably best summed up in one of the PACE resolutions,
which addresses the problem of Islamic extremism and extremism against
Muslim communities in Europe!”?. The reason to discuss these two
extremisms together is that they reinforce each other. It is no surprise that

168 ‘Global Uptick in Government Restrictions on Religion in 2016’. Retrieved on 2
September 2018 from www.pewforum.org/2018/06/21/global-uptick-in-government-restrictions-
on-religion-in-2016.

169 This is notably the case of Slovakia, which now requires a religious group to have at
least 50.000 followers in order to qualify for state subsidies; see G. SAMUELS, Slovakia bars
Islam from becoming state religion by tightening church laws, Retrieved on 6 September 2018
from www.independent.co.uk/news/world/europe/slovakia-bars-islam-state-religion-tightening-
church-laws-robert-fico-a7449646.html. The same can be said of Austria, whose new
legislation is accused of promoting unequal treatment of Muslim communities, see R.
DAUTOVIC, F. HAFEZ, Institutionalizing Islam in Contemporary Austria: A Comparative
Analysis of the Austrian Islam Act of 2015 and Austrian Religion Laws with Special Emphasis on
the Israelite Act of 2012, in Oxford |. L. & Rel., 2018, pp. 1-23.

170 PACE Resolution 1743 (2010): ‘Islam, Islamism and Islamophobia in Europe’ (hereinafter
‘PACE Resolution 1743 (2010)’). Text adopted unanimously by the Assembly on 23 June
2010 (23rd Sitting).

59

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

the Assembly recognizes the contribution of the Islamic civilization to
European culture and stresses that the three monotheist religions have the
same roots; they also share the same values, which have been included in
the European Convention on Human Rights. Discrimination against
Muslims is unacceptable and actions should be taken in order to combat
Islamophobia. At the same time, the resolution condemns some standards
of conduct which are widespread in the Islamic world, such as full veiling
of women and female genital mutilation. The Assembly deplores that in
some countries persons belonging to a religious and cultural minority
attempt to develop a parallel society instead of integrating with other social
groups. Consideration may need to be given to the fact that some Islamic
organizations rely on financial support and political guidance from abroad,
and if that is the case, ‘national political expansion under the disguise of
Islam should be brought to light"171.

Importantly, a distinction is made by the Assembly between Islam
and Islamism, the latter seeing religion as inseparable from social, legal and
political life. This cannot be reconciled with European values: ‘Islamism can
be violent or mainstream and peaceful, but in both cases it does not accept
the separation between religion and state, which is a fundamental principle
of democratic and pluralistic societies’172.

These guidelines, set by the Assembly in 2010, are in fact based on
principles which had been accepted by the Council of Europe bodies for a
long time before the resolution was adopted. Consequently, it may be
interesting to examine how these principles were translated into practice by
the European Court of Human Rights.

4 - Many faces of Sharia

The Court has spoken on some occasions on the compatibility of the Islamic
legal order with the values of the European Convention on Human Rights.
The best known is the case concerning the dissolution of the Turkish
Welfare Party (Refah Partisi), an Islamist political movement which called
for the secular political regime to be replaced by theocracy and whose
leader advocated the supremacy of the Koran through a holy war!”3. The
political agenda of the Welfare Party referred to divine rules as the basis for

171 PACE Resolution 1743 (2010), para. 7.
172 PACE Resolution 1743 (2010), para. 2.

173 Refah Partisi (the Welfare Party) and Others v. Turkey, Applic. Nos. 41340/98, 41342 /98,
41343/98 and 41344 /98 (ECtHR, Grand Chamber, 13 February 2003).

60

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

the political system, which meant that their desired model of the society and
of the state would be based on Sharia.

The Court declared that Sharia was incompatible with the
fundamental values of the Convention and cited its earlier view on that
case, before the case was referred to the Grand Chamber:

“the Court considers that sharia, which faithfully reflects the dogmas
and divine rules laid down by religion, is stable and invariable.
Principles such as pluralism in the political sphere or the constant
evolution of public freedoms have no place in it. [...] It is difficult to
declare one’s respect for democracy and human rights while at the
same time supporting a regime based on sharia, which clearly diverges
from Convention values, particularly with regard to its criminal law
and criminal procedure, its rules on the legal status of women and the
way it intervenes in all spheres of private and public life in accordance
with religious precepts”174.

These findings have been recently repeated in the case concerning
the dissolution of a foundation providing teaching at secondary and
university level whose hidden agenda was to establish a regime based on
Sharial”>. The Court has confirmed that democracy is a fundamental feature
of the European public order and the Convention must never be used to
undermine or destroy its own ideals. A regime based on the Islamic
religious law, regulating every realm of life and admitting no exception to
the divine rules, cannot be reconciled with the European way of life.

Nevertheless, Sharia should not be reduced to a social and political
regime, for the meaning of this term is far more complex. It can be
understood at least in three ways: as classical legal scholarship, the science
of finding and interpreting rules; as a code of conduct either practiced
outside state rule or enforced by the state; or as a slogan, denoting simply
something ‘good’, close to the broad idea of justicel”¢. The European Court
of Human Rights in the case of Refah Partisi clearly meant just one of the
above - the oppresive code of conduct enforced by the state bodies.
However, the Court neglected the need to provide the definition of
Sharial”’, which may lead to misunderstandings as to what exactly was
considered to be incompatible with European identity. Rejecting Sharia as

174 Refah Partisi (the Welfare Party) and Others v. Turkey, cit., para. 123.

175 Zehra Foundation and Others v. Turkey, Applic. No. 51595/07 (ECtHR, Second Section,
10 July 2018).

176 M.S. BERGER, Understanding Sharia in the West, in J. L. Rel. & St., 2018, pp. 241-243.

177 For critical discussion, see e.g. D. McGOLDRICK, Accommodating Muslims in Europe:
From Adopting Sharia Law to Religiously Based Opt Outs from Generally Applicable Laws, in
Hum. R. L. Rev., 2009, pp. 603-645.

61

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

such, without explaining what is meant under this term, can be interpreted
as disqualification of the whole Islamic way of life, and that would most
probably alienate the Muslim population in Europe.

The fact that Sharia is not a homogenous codification of religious and
political beliefs but rather a set of rules concerning a wide range of issues,
from everyday life problems to public policy and legislation, should affect
the Western approach to Islamic claims for accommodation. The question
is not whether they are generally acceptable or not, but to what extent - and
above all, on what grounds - some of them should not be recognized. For
example, replacing the Western model of democracy with Islamic theocracy
is obviously unacceptable, and does not even seem realistic, the same
cannot be said of creating alternative financial bonds which are designed to
comply with Sharia (sukuk).

The guiding principle seems to be that following some of the Sharia
rules by individuals may be permissible as part of their freedom to observe
the precepts of their religion, but only as long as other persons’ rights are
not infringed. This is well illustrated by the issue of Islamic mediation and
arbitration in family matters, which in principle is based on voluntary
participation and should not be seen as generally incompatible with the
European values; however, some practices related to Islamic family law
may not be in line with human rights on account that they discriminate
women!78, and this makes a difference.

Another condition is that practising Sharia by individuals should be
confined to the private sphere, in the sense that it ought not to be endorsed
or enforced by the state. Surprisingly, the European Court of Human Rights
may not have had its final word in this respect. The recent relinquishment
in favour of the Grand Chamber in a case concerning the application of
Sharia law by a state court to an inheritance dispute between Greek citizens
belonging to the Muslim minority!”? suggests that this traditional view can
soon be challenged80.

178 R. KACZMARCZYK, Muslim Arbitration in Family Matters: Chance for Parties or
Challenge for Human Rights, in VV. AA., Collection of Papers From the International Academic
Conference 9th - 10th October 2015: Bratislava Legal Forum 2015, D. Ci¢kanova, I. Hapcova, V
Micatek editions, Comenius University, Bratislava, 2015, p. 702.

179 Molla Sali v. Greece, Applic. No. 20452 /14.

180 Relinquishment of jurisdiction to the Grand Chamber is admissible if a case pending
before a Chamber raises a serious question affecting the interpretation of the Convention
or if the resolution of a question before the Chamber might have a result inconsistent with
ajudgment previously delivered by the Court (Art. 30 ECHR). If the latter is the reason for
relinquishment, the Chamber sees the need to depart from the well-established case law of
the Court.

62

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

ZN

)= - pluralismo confessionale

iy

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

5 - Face veils and forbidden handshakes

Apart from the Sharia issue, the question whether Islam is compatible with
the European values or not, or to what extent, has rarely been answered by
the Court in an open manner. This is largely because the Court in principle
does not deal with such abstract problems. As an international court,
charged with supervising the enforcement of the rights enshrined in the
European Convention on Human Rights, it examines applications from
individuals and delivers judgments in particular cases. The Court is not
entitled to assess national legislation in abstracto, nor does it issue
recommendations similar to those published by PACE. Still, its case law
allows for some general observations as regards Islam and the European
common values. Of course, in most situations the religious affiliation of the
applicant does not play a role in the proceedings before the Court and it
does not even need to be revealed in the judgment. Yet in some cases there
is a nexus between the alleged violation and the religious identity of the
applicant, and this identity can be Islamic.

The Court has on many occasions examined cases which originated
from national bans on wearing of religious costumes or symbols. While
bans concerning religious symbols may affect persons reporting diverse
religious identities, such as Christian or Jewish, the prohibition of religious
clothing is more likely to be aimed at the Muslim population. This is
because the requirements of Islam in this respect seem to be far more
rigorous. In particular, it is expected in many Islamic traditions that a
woman should wear a headscarf or a veil, and sometimes this requirement
amounts to the obligation of full veiling through the burqa or the niqab. It
is no surprise that PACE sees such traditions as a threat to women’s dignity
and personal freedom, for such a veil - covering the entire face, with the
possible exception of the eyes - can be perceived as ‘a symbol of the
subjugation of women to men, restricting the role of women within society,
limiting their professional life and impeding their social and economic
activities’181,

Concealing one’s face for religious reasons may interfere with public
order or public security. This is why the Court had no consideration for
applications concerning women'’s refusal to remove an Islamic veil for
security reasons, be it for purposes of an identity check!8? or to appear as
requested in photographs for official documents'®3. Even if an item of

181 PACE Resolution 1743 (2010), para. 15.
182 E] Morsli v. France, Applic. No. 15585/06 (ECtHR, Third Section, Dec., 4 March 2008).

183 Karaduman and Others v. Turkey, Applic. No. 8810/03 (ECtHR, Second Section, 17 June
63

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

clothing is central to the observance of religious traditions, the religious
needs of the applicant must always be weighed against the countervailing
values and the fair balance needs to be struck. There was no doubt that more
weight should be accorded to security reasons than to the inconvenience
caused by the temporary removal of a headscarf or a veil.

Islamic claims for accommodation were also dismissed in cases
concerning religious clothing in educational institutions, such as schools
and universities. This category of cases, however, seems more complex and
unobvious. It needs to be remembered that bans on religious items of
clothing may affect teachers and/or students. Legal restrictions imposed on
teachers are easily justified for many reasons'8. First, as public servants
they represent public authorities in the school environment and therefore
should contribute to ensuring the neutrality of the public education system.
Second, by accepting the post of a teacher in a public school one voluntarily
accepts an interference with their rights, including the right to manifest
their religious beliefs. Third, if a teacher works with small children, his or
her wearing of garments clearly identifying him or her as a member of a
particular faith or denomination amounts to improper proselytism, since
children are easily influenced. Quite different is the case of students and
pupils. A ban on their wearing of religious clothing can be justified e.g. on
health and safety grounds!®. It needs to be remembered though that the
students do not act in the name of the State but on their own and are not
obliged to commit to high standards of neutrality; on the contrary, the
educational environment should facilitate the growth of their personality
and their forming of a critical spirit. Due to that difference, the judgments
in the cases involving students must not simply reproduce the logic applied
to teachers. This is probably why the famous case of a medical university
student in Turkey who had been punished for wearing religious clothing
was decided by the Court using different argumentation than in the teacher
cases!8. While the need to preserve secularity of the public institutions was
considered to be a legitimate aim in view of the Turkish history and politics,
the central point of the Court’s reasoning was the margin of appreciation
theory, which made the Grand Chamber act like Pilate and declare that the

2008); Emine Arag v. Turkey, Applic. No. 9907/02 (ECtHR, Second Section, 23 September
2008).

184 Cf. Dahlab v. Switzerland, Applic. No. 42393/98 (ECtHR, Second Section, Dec., 15
February 2001).

185 Dogru v. France, Applic. No. 27058/05 (ECtHR, Fifth Section, 4 December 2008);
Kervanci v. France, Applic. No. 31645/04 (ECtHR, Fifth Section, 4 December 2008).

186 Leyla Sahin v. Turkey, Applic. No. 44774/98 (ECtHR, Grand Chamber, 10 November
2005).

64

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

local authorities were in principle better placed to balance the competing
legal interests.

The fact that all the above cases were brought to the Court by female
applicants, actively requesting protection of their right to manifest Islamic
religious identity, seems to contradict the popular opinion that women of
that identity are helpless victims of religious oppression. It can be argued
that exhausting domestic remedies and turning to an international court
demonstrates a high level of legal awareness of the applicant. Of course,
this should not blur the real picture. Making an application to the European
Court of Human Rights is hardly an everyday experience of an average
Muslim woman. Yet it indicates a phenomenon which should not be
neglected by the Court. As PACE notes, the decision to wear a headscarf or
a veil is not necessarily always forced upon women by their families or by
the local Muslim community; as a consequence, the law should not go so
far as to deny women the right to cover their head or their face if they freely
desire to do so. Such a personal choice, as long as it remains free from any
coercion, should enjoy legal protection stemming from Article 9 ECHR
(freedom of religion or belief).

This issue was examined by the Court in the case of a woman who
reported to be a victim of the French ban on concealment of one’s face in
public places'®”. What makes that case particularly interesting and thought-
provoking is that while the practice of the full-face veil may be considered
to be at odds which such values as dignity, liberty, and gender equality, the
applicant’s arguments and willingness to find a compromise did not make
it easy to dismiss her claims for accommodation as clearly incompatible
with the European values. The applicant agreed to show her face whenever
requested to do so for important reasons like security or identity checks, but
she wished to have a choice whether to wear the veil or not in her everyday
life. She declared that her aim was ‘not to annoy others but to feel at inner
peace with herself'188. Indeed, a lesson from the earlier Strasbourg case-law
had been learned.

Surprisingly enough, the Grand Chamber of the Court declared that
neither the right to privacy nor the freedom of thought, conscience and
religion had been violated by the French authorities; the vote was not
unanimous, but only two judges opposed the verdict. The majority
acknowledged the fact that a blanket ban on the wearing in public places of
clothing designed to conceal the face may have the effect of isolating women
and restricting their autonomy, and that they could perceive such a ban as

187 See S.A.S. v. France, Applic. No. 43835/11 (ECtHR, Grand Chamber, 1 July 2014).
188 S.A.S. v. France, cit., para. 12.
65

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

a threat to their identity. The Court also expressed its disapproval of the
criminal sanctions attached to the ban, noting that the possibility of being
prosecuted for concealing one’s face in public places can be
‘traumatising’’®. However, it was the argument presented by the
government that proved to be ultimately decisive:

«the Government indicated that it was a question of responding to a
practice that the State deemed incompatible, in French society, with the
ground rules of social communication and more broadly the
requirements of “living together”. From that perspective, the
respondent State is seeking to protect a principle of interaction
between individuals, which in its view is essential for the expression
not only of pluralism, but also of tolerance and broadmindedness
without which there is no democratic society [...]. It can thus be said
that the question whether or not it should be permitted to wear the
full-face veil in public places constitutes a choice of society»1%.

The judgment delivered in the case of S.A.S., which seems to have
determined the Court’s approach to the full-face veil issue for the years to
come!”!, remains highly controversial. However, it is not the margin of
appreciation theory nor the magic formula of ‘living together” that should
raise one’s concern. The use of the margin of appreciation theory is
justifiable and it would have been enough for the Court to step back from
deciding on the merits of the case. Similarly, the idea of ‘living together’,
had it been smoothly integrated with one of the values enshrined by the
Convention in the limitation clauses concerned!2, would have served the
aim of dismissing the claims of the applicant. For that reason, I do not
subscribe to fundamentally critical views on the ‘living together’
principle!?, especially if it is used as one of the pillars of the integrationist
argumentation; such was the subsequent case of the Muslim parents
refusing to send their daughters to take part in mixed swimming lessons on
conscience grounds!®*. Without elaborating this point, it is enough to say

189 S.A.S. v. France, cit., para. 152.

190 S.A.S. v. France, cit., para. 153.

191 See Belcacemi and Oussar v. Belgium, Applic. No. 37798/13 (ECtHR, Second Section,
11 July 2017); Dakir v. Belgium, Applic. No. 4619/12 (ECtHR, Second Section, 11 July 2017).

192 Art. 8.2, Art. 9.2 ECHR.

193 Yet it is probably the idea of ‘living together” that received most criticism, see e.g. C.
TSEVAS, Human Rights and Religions: «Living Together» or Dying Apart? A Critical
Assessment of the Dissenting Opinion in S.A.S. v. France and the Notion of “Living Together”, in

Rel. St. & Soc., 2017, pp. 203-215; T. PAGOTTO, The “living together” argument in the
European Court of Human Rights case-law, in Studia z Prawa Wyznaniowego, 2017, pp. 9-34.

194 Osmanoglu and Kocabas v. Switzerland, Applic. No. 29086/12 (ECtHR, Third Section,
66

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

that the concept has a potential to expand in the Strasbourg case-law, as
illustrated, a bit ironically, by the title of one of the recent papers!?.

What should actually raise concerns is that in the above case the
religiously motivated dress-code was in fact banned on grounds that it was
incompatible with the hallmarks of European identity. This goes well
beyond what the European Court of Justice has decided in the recent cases
of Muslim women whose employment was terminated on account of the
fact that they had wished to wear the Islamic headscarf during working
hours'®. The approach adopted by the EC] may be criticized, but it should
be remembered that its impact is limited to the sphere of employment and
occupation. The assessment of the Strasbourg Court was much more
radical: a life-style of a minority was declared unworthy of legal protection
because of the majority opinion of the society. It is hard not to see the
potentially disturbing consequences of that logic.

Does it mean that the Muslim claims for accommodation as regards
the public manifestation of religious identity have no prospects whatsoever
before the Court? Not necessarily, as evidenced by the judgment delivered
last year in the case of Hamidovi¢!'®7, in which a violation of freedom of
religion or belief has been found on account of the punishment of a witness
for refusing to remove his Islamic skullcap while giving evidence before a
criminal court. The Court declared that ‘the applicant’s act was inspired by
his sincere religious belief that he must wear a skullcap at all times, without
any hidden agenda to make a mockery of the trial, incite others to reject
secular and democratic values or cause a disturbance’. It further added:

“Although individual interests must on occasion be subordinated to
those of a group, democracy does not simply mean that the views of a
majority must always prevail. The role of the authorities is not to
remove the cause of tension by eliminating pluralism, but to ensure
that the competing groups tolerate each other [...]71%.

10 January 2017).

195§, TROTTER, “Living Together”, “Learning Together”, and “Swimming Together”:
Osmanoglu and Kocabas v Switzerland (2017) and the Construction of Collective Life, in Hum. R.
L. Rev., 2018, pp. 157-169.

196 Judgment of 14 March 2017 in Case C-157/15, Samira Achbita, Centrum voor gelijkheid
van kansen en voor racismebestrijding v. G4S Secure Solutions NV, ECLI:EU:C:2017:203;
Judgment of 14 March 2017 in Case C-188/15, Asma Bougnaoui and Association de défense des
droits de I’homme (ADDH) v. Micropole SA, ECLI:EU:C:2017:204.

197 Hamidovi¢ v. Bosnia and Herzegovina, Appl. No. 55792/15 (ECtHR, Fourth Section, 5
December 2007).

198 Hamidovic v. Bosnia and Herzegovina, cit., para. 41.
67

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The Court declared that the case of Hamidovi¢ was completely
different from the cases concerning the wearing of religious symbols and
clothing in the workplace, but the judgment is seen by many as a shift in the
Court’s case-law as regards the accommodation of Islamic religious
practice. The importance of that judgment, as one of the authors was right
to notice, transcends the courtroom environment!?’, even though the full
meaning of this shift is yet to be revealed. Still, there are limits of
accommodation that must not be exceeded. This is why I find it hardly
conceivable that the Court could ever find a violation of the rights of
Muslim women in cases concerning loss of opportunities due to the refusal
to shake hands with a man. Such legal disputes begin to be decided by
courts across the continent, with contrasting results??, and it is probably
just a matter of time until they reach the European Court of Human Rights.

6 - Conclusions

In light of the above, it is clear that the concerns about European identity
should be balanced against the need to accommodate the religious practice
of the Muslim minority. Some suggestions may help to reconcile these two
factors.

First, Islam as a whole should not be seen as incompatible with
European identity. The Muslim population ought to be encouraged to
integrate and not alienated by openly hostile interpretations or biased
identity constructs, founded on the exclusion of religious minorities.

Second, a distinction needs to be drawn between Islam, which is a
religion, and Islamism, which is best described as ‘a religiously disguised
form or political extremism’?01. As such, Islamism should not be afforded
legal protection under Article 9 ECHR - it should rather be actively
combatted. Cartoons are not an offense to Europe?’?, but incitement to
hatred and violence always is.

19 E. BREMS, Skullcap in the Courtroom: A rare case of mandatory accommodation of Islamic
religious practice (in https://strasbourgobservers.com, 2017).

200 “‘Sweden Muslim woman who refused handshake at job interview wins case’. Retrieved on
6 September 2018 from www.bbc.co.uk/news/world-europe-452070867ns_campaign=bbcnews&o
cid=socialflow_facebook&ns_source=facebook&ns_mchannel=social. ‘Muslim couple denied Swiss
citizenship over no handshake’. Retrieved on 6 September 2018 from www.bbc.co.uk/news/world
-europe-45232147?ns_source=facebook&ns_campaign=bbcnews&ns_mchannel=social&ocid=soci
alflow_facebook.

201 PACE Resolution 1743 (2010), para. 20.

202 Needless to say, this is a reference to the tragic shootings which took place in 2015
68

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Third, not all Islamic traditions deserve accommodation in the
Western world. When confronted with religiously motivated
discriminatory practices among individuals, the European states should not
hesitate to act and to side with the victim, not with the oppressor. This, by
the way, holds true not just for Islam but for any religion, including those
which have dominated in Europe for ages. Secularity and religious
neutrality of the state remain the best cure for fanaticism, intolerance and
extremism under the cover of religion.

Last, any attempts at integration are likely to fail if the mainstream
culture doubts its own attractiveness. Human rights, freedom and gender
equality build up the core of European identity and the most powerful
message of the European legal space. Understanding this message means
preserving the identity; preserving the identity means sharing this message
with others.

after the French satirical weekly newspaper Charlie Hebdo published a cartoon featuring
Muhammad; see N. COX, Pourquoi Suis-Je Charlie? Blasphemy, Defamation of Religion, and the
Nature of Offensive Cartoons, Oxford Journal of Law and Religion, in Hum. R. L. Rev., 2015, pp.
343-367; D. KEANE, Cartoons, Comics and Human Rights after the Charlie-Hebdo Massacre, in
Rel. & Hum. R., 2015, pp. 229-243.

69

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Marco Croce
(ricercatore di Diritto ecclesiastico e canonico nell'Universita degli Studi di
Firenze, Dipartimento di Scienze giuridiche)

La decisione CEDU Lautsi c. Italia e la sua influenza come precedente
nelle decisioni interne successive

The case Lautsi v. Italy and its impact as a precedent
in the subsequent domestic case law

ABSTRACT: The article proposes a re-reading of the decision of the ECtHR
(Grande Chambre) in the case Lautsi v. Italy of 2011 in light of two recent
judgments by Italian lower courts (the Administrative tribunal of Sardinia,
decision no. 383 of 2017, and the Tribunal of Modena, decision of the 20
December 2016). The author claims that the decision of the ECHR cannot be
considered as a relevant precedent for the two subsequent domestic cases,
both for procedural and substantial reasons, as it is confirmed by the
different interpretations that have been given in the two cases.

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. Lautsi c. Italia: davvero un precedente significativo? - 3.
La decisione del T.A.R. Sardegna: un caso di utilizzazione strumentale e apodittica del
precedente - 4. La sentenza del Tribunale di Modena: come discostarsi dal precedente
con un’ampia motivazione e la tecnica della distinzione - 5. Conclusioni.

1 - Premessa

Con questo lavoro ci si propone di tornare a riflettere sulla problematica
dell’esposizione obbligatoria del crocifisso nello spazio pubblico alla luce di
due recenti sentenze, passate peraltro abbastanza inosservate in dottrina2%,

208 A eccezione di A. LICASTRO, “A ognuno la sua croce”. Notazioni sparse in tema di
ostensione istituzionale dei simboli cristiani nella sfera pubblica europea (con particolare riferimento
all’art. 28 della legge francese di separazione), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista
telematica (www.statoechiese.it), n. 1 del 2018, che menziona in nota 1 la decisione del
Tribunale di Modena e dedica il paragrafo 2 dello scritto a una serrata e condivisibile critica
della sentenza del T.A.R. Sardegna. L"Autore opportunamente distingue in termini netti la
problematica dell’esibizione personale dei simboli religiosi da quella dell’esposizione di
carattere istituzionale (cosa non sempre presente nel dibattito dottrinale che vede spesso la
sovrapposizione, con conseguente confusione argomentativa, delle due diverse e distinte
problematiche). Per l'autore inoltre non sarebbe soddisfacente limitare la portata
dell’analisi sulla problematica (e sui limiti) dell’ostensione istituzionale dei simboli

70

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

attraverso le quali i giudici italiani hanno risolto controversie richiamando
nella motivazione la sentenza della Grande Camera della Corte EDU che
nel 2011 pose fine al decennale Caso Lautsi?04.

Si é scelto di provare a dare un taglio diverso dal solito all’analisi
affiancando al ragionamento di diritto sostanziale 1'indagine sulle modalita
di utilizzazione del precedente da parte dei giudici interni: dapprima
dunque si procedera a ricostruire il significato, processuale e di merito,
della decisione della Corte europea dei diritti dell'uomo, per verificare
quanto essa possa essere passibile di richiamo e applicazione in casi
successivi?%.

religiosi ai soli luoghi dove si esercitano le pubbliche funzioni, ben potendo rilevare la
stessa pure come “espressione di una forma di esercizio di un potere (pubblicistico) privo
di diretto riscontro territoriale (si pensi alla raffigurazione di un santo in una moneta
coniata dalla banca centrale di uno Stato) e incrociarsi, in qualche caso, persino con valenze
di carattere simbolico ulteriori e distinte, da quelle evocate dalla rappresentazione a tema
fideistico (tipicamente, quando il simbolo religioso € esso stesso parte di un emblema di un
ente pubblico o di una istituzione statale)” (p. 3).

204 La bibliografia sia sul tema dell’esposizione del crocifisso che sul Caso Lautsi € quasi
sterminata: in questa sede non si puo dunque che rinviare ai richiami fatti in M. CROCE,
La liberta religiosa nell’ordinamento costituzionale italiano, ETS, Pisa, 2012, pp. 249-280, cui si
possono aggiungere, ora, quelli operati nei recenti lavori di L. GIANNUZZO, Laicita
europea e liberta religiosa alla luce della giurisprudenza della Corte di Strasburgo in tema di simboli
religiosi: ipotesi ricostruttive, Libellula editore, Tricase, 2017, e di M. TOSCANO, I fattore
religioso nella Convenzione Europea dei Diritti dell’Uomo. Itinerari giurisprudenziali, ETS, Pisa,
2018. Cfr. pure P. ANNICCHINO, Tra margine di apprezzamento e neutralita: il caso «Lautsi»
e i nuovi equilibri della tutela europea della liberta religiosa, in Diritto e religione in Europa.
Rapporto sulla giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’'uomo in materia di liberta
religiosa, a cura di R. Mazzola, il Mulino, Bologna, 2012, p. 179, e i saggi presenti in AA.
VV, La laicita crocifissa? 1l nodo costituzionale dei simboli religiosi nei luoghi pubblici, a cura di
R. Bin, G. Brunelli, A. Pugiotto, P. Veronesi, Giappichelli, Torino, 2004. In generale sul tema
dei simboli religiosi cfr. almeno AA. VV., Symbolon/Diabolon. Simboli, religioni, diritti
nell’Europa multiculturale, a cura di E. Dieni, A. Ferrari, V. Pacillo, il Mulino, Bologna, 2005;
AA. VV,, I simboli religiosi tra diritto e culture, a cura di E. Dieni, A. Ferrari, V. Pacillo,
Giuffre, Milano, 2006; AA. VV., Simboli e comportamenti religiosi nella societa globale, a cura
di M. Parisi, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2006. Vedi infine anche S. LUZZATTO,
Il crocifisso di Stato, Einaudi, Torino, 2011, e G. ZAGREBELSKY, Simboli al potere. Politica,
fiducia, speranza, Einaudi, Torino, 2012.

205 Sulla tecnica del precedente e sul valore dello stesso nel nostro ordinamento cfr. A.
PIZZORUSSO, Delle fonti del diritto, in Commentario c.c. Scialoja-Branca, Zanichelli, Bologna,
1977, p. 525 ss.; E. GALGANO, L'interpretazione del precedente giudiziario, in Contratto e
impresa, 1985, p. 701 ss.; B. INZITARI, Obbligatorieta e persuasivita del precedente giudiziario,
in Contratto e impresa, 1988, p. 527 ss.; G. SARTOR, Precedente giudiziale, in Contratto e
impresa, 1995, p. 1300 ss.; M. BIN, Precedente giudiziario, «ratio decidendi» e «obiter dictum»,
in Riv. trim. dir. e proc. civ., 1988, p. 1004 ss.; M. BIN, Il precedente giudiziario, Cedam, Padova,
1995; G. GORLA, Precedente giudiziale, in Enc. giur., Treccani, Roma, 1990, vol. XXIII; V.

71

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Si passera poi all’analisi dei due casi e delle due decisioni nei quali si
e rintracciata nella motivazione la menzione e 1'utilizzazione di Lautsi c.
Italia, per verificare se e come questa decisione sia entrata nel circuito
argomentativo dei giudici interni.

Infine, si provera a riassumere nelle conclusioni cido che sembra
emergere da queste prime decisioni che esplicitamente si sono richiamate al
precedente convenzionale: il campione statistico € ovviamente molto
esiguo, ma pare comunque potersi gia trarre una qualche conclusione
generale che sembra essere in linea con il diverso orientamento che in punto
di incostituzionalita dell’esposizione obbligatoria del crocifisso - e, in
generale, nelle questioni che involgono 1'applicazione pratica del principio
di laicita dello Stato - si & manifestato tra giudice ordinario e giudice
amministrativo gia da diversi anni.

2 - Lautsi c. Italia: davvero un precedente significativo?

Prima di analizzare le sentenze dei giudici nazionali al fine di valutare
I'eventuale portata di precedente assunta dalla decisione della Grande
Chambre della Corte EDU del 18 marzo 2011 non si puo fare a meno di
sottolineare un passaggio della sentenza, collocato in una posizione di
sostanziale preambolo alla motivazione nel merito, in cui i giudici di
Strasburgo sembrano rimarcare la necessita di confinare la portata della
decisione in limiti particolarmente stretti:

“In primo luogo la Corte precisa che ["unica questione di cui si trova
investita € quella della compatibilita, tenuto conto delle circostanze
della causa, della presenza dei crocifissi nelle aule delle scuole
pubbliche italiane con le esigenze degli articoli 2 del Protocollon. 1 e 9
della Convenzione. Cosi, nella fattispecie, da una parte non deve esaminare
la questione della presenza di crocifissi in luoghi diversi dalle scuole pubbliche.
Dall’altra parte, non deve pronunciarsi sulla compatibilita della presenza di
crocifissi nelle aule delle scuole pubbliche con il principio di laicita per come e
sancito nel diritto italiano’206.

MARINELLI, Precedente giudiziario, in Enc. dir., Aggiornamento, Giuffre, Milano, 2002, vol.
VI; M. TARUFFO, Precedente e giurisprudenza, Editoriale scientifica, Napoli, 2007, nonché
gli autori richiamati in un recentissimo scritto di R. BIN, I diritto alla sicurezza giuridica come
diritto fondamentale, in www.federalismi.it, n. 17 /2018. Per ulteriori considerazioni sul tema
e altri riferimenti giurisprudenziali cfr., volendo, M. CROCE, Precedente giudiziale e
giurisprudenza costituzionale, in Contratto e Impresa, 2006, p. 1114 ss.

206 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, par. 57.
72

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

L’original intent dei giudici di Strasburgo riguardo al valore del
proprio precedente sembra essere piuttosto chiaro: a) la ratio decidendi dovra
dunque essere limitata esclusivamente alla compatibilita tra il diritto
italiano e la Convenzione europea dei diritti dell'uomo, nulla dicendosi
dunque riguardo a una eventuale possibile incostituzionalita della
normativa alla luce della Costituzione italiana; b) cio che in questo caso la
Corte disporra riguardera unicamente le aule della scuola pubblica, per cui
in future cause riguardanti I'obbligo della presenza del crocifisso in altri
ambienti la compatibilita con la C.e.d.u. andra nuovamente vagliata senza
che questa decisione debba necessariamente essere considerata un
precedente pertinente.

Si pud dunque gia solo sulla base di questa constatazione asserire che
Lautsi c. Italia & una decisione con efficacia di precedente piuttosto limitata,
potendosi invocare la stessa in maniera corretta e pertinente solo in una nuova
causa dinanzi alla Corte EDU avente a oggetto 'esposizione del crocifisso
nelle aule scolastiche. Il fatto poi che sia una decisione con una opinione
dissenziente ben argomentata aumenta le probabilita di un possibile
rovesciamento in futuro da parte della stessa Grande Chambre in casi identici
o analoghi?®”.

Ma non ¢ solo da questo “preambolo” che si desume lo scarso valore
conformativo di questa decisione su eventuali futuri casi che si

207 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, Opinione dissenziente del
Giudice Malinverni, alla quale aderisce il Giudice Kalaydjieva: nella motivazione si fa notare che
a) l'esposizione del crocifisso in Italia ha base legislativa estremamente debole, che b)
laddove le corti supreme o costituzionali europee si siano trovate a prendere posizione
sulla questione del crocifisso hanno fatto prevalere sempre e senza eccezione il principio della
neutralitia, e che c) il fatto di vivere in una societa multiculturale richiede, per la tutela
effettiva della liberta religiosa e del diritto all’educazione, una rigorosa neutralita dello Stato
nell'insegnamento pubblico, il quale deve sforzarsi di favorire il pluralismo educativo
come elemento fondamentale di una societa democratica cosi come concepita dalla
Convenzione.

Quanto al significato del crocifisso, il Giudice Malinverni sottolinea che lo stesso ¢ un
simbolo innegabilmente religioso e inquadra correttamente la fattispecie in questa
maniera: e lo Stato che sta esponendo un simbolo religioso come proprio in un contesto
dove le persone sono poste in una situazione dalla quale non possono liberarsi (e i minori
sono inoltre piti vulnerabili dal punto di vista delle possibilita di indottrinamento
surrettizio).

La conclusione, che riprende in gran parte I'impostazione della II sezione, & arricchita
anche da un passaggio che colloca concettualmente in modo rigoroso il problema che
abbiamo dinanzi: “non si tratta infatti di impedire che a scuola siano presenti simboli
religiosi (ad esempio portati come capi di abbigliamento in esercizio della propria liberta
religiosa), piuttosto si tratta di evitare che lo Stato ne assuma uno come proprio
imponendolo a tutti (quanto meno quando si sia in presenza di uno Stato non
confessionale).”

73

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

ripresentassero; anche la parte motivazionale e, paradossalmente, in misura
maggioritaria, le opinioni concorrenti portano a ritenere che si sia in
presenza di un precedente difficilmente utilizzabile nell’ambito di un
sindacato  giurisdizionale all'interno  dell’ordinamento italiano:
innanzitutto siamo in presenza del riconoscimento del margine di
apprezzamento e questa tecnica di giudizio ha proprio il senso di lasciare
impregiudicata, nei limiti tracciati, la possibilita dello Stato di regolare la
materia%; si tratta dunque di una sentenza che, seppur formalmente di
merito, si avvicina moltissimo come effetti a una decisione processuale, che,
come e evidente, puo dispiegare effetti di precedente assai scarsi e che, nel
caso in questione, non obbliga ovviamente lo Stato a prevedere la presenza
del crocifisso né obbliga le giurisdizioni interne a conformarsi ad alcunché,
non essendoci alcuna statuizione in positivo in una decisione alla luce di
questa tecnica di giudizio?®.

In secondo luogo la decisione e basata anche sull’insufficienza degli
elementi allegati dalla ricorrente al fine di dimostrare la lesione: la Corte fa
infatti notare che non sono stati portati

“elementi che attestino 1’eventuale influenza che l'esposizione di un
simbolo religioso sui muri delle aule scolastiche potrebbe avere sugli
alunni: non e quindi ragionevolmente possibile affermare che essa ha
o no un effetto su persone giovani le cui convinzioni sono in fase di
formazione [...] la percezione soggettiva della ricorrente non puo da
sola essere sufficiente a caratterizzare una violazione”210;

e ci0 e tanto piti vero dopo aver neutralizzato la portata simbolica del
crocifisso attraverso la discutibile asserzione riguardo alla sua passivita?!l.

28 Sul valore dei precedenti della Corte EDU e sulla tecnica del margine di
apprezzamento vedi V. ZAGREBELSKY, R. CHENAL, L. TOMASI, Manuale dei diritti
fondamentali in Europa, il Mulino, Bologna, 2016, p. 40 ss.; cfr. anche B. RANDAZZO,
Giustizia costituzionale sovranazionale. La Corte europea dei diritti dell’'uomo, Giuffre, Milano,
2012, p. 85.

209 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, par. 68: nel riconoscere il
margine di apprezzamento ¢ proprio la Corte ha sentire il bisogno di sottolineare come
“Quanto al punto di vista del Governo sul significato del crocifisso, la Corte constata che il
Consiglio di Stato e la Corte di Cassazione hanno posizioni divergenti in proposito e la
Corte costituzionale non si & pronunciata. Ora non spetta alla Corte prendere posizione su un
dibattito tra giurisdizioni interne”. Con il che é la stessa Grande Camera a confermarci come
il dibattito interno, anche giurisdizionale, possa (forse debba) non essere minimamente
influenzato da questa decisione.

210 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, par. 66.
21 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, par. 72: “il crocifisso appeso
al muro & un simbolo essenzialmente passivo [...] non gli si puo attribuire una influenza

sugli allievi paragonabile a quella che puo avere un discorso didattico o la partecipazione
74

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Di talché si potrebbe asserire che qualora questi elementi (anche se sembra
trattarsi di una probatio diabolica) fossero stati portati nel processo la
decisione avrebbe potuto essere differente.

Riassumendo la parte motivazionale: 1'obbligo di esposizione del
crocifisso da parte dello Stato italiano nelle aule scolastiche della scuola
pubblica non viola la Convenzione europea dei diritti dell"uomo solo perché,
alla luce del fatto che non e presente alcun insegnamento religioso
obbligatorio e che 'ambiente scolastico e i programmi sono caratterizzati
dal pluralismo, il simbolo religioso crocifisso, che per la Corte ha scarsa
capacita di indottrinamento in quanto simbolo passivo, vede ancor pitu
“annacquata” la sua portata simbolica. Alla luce di cio e del fatto che non e
stato dimostrato il contrario, allo Stato deve riconoscersi entro questi limiti
il margine di apprezzamento e non si puo arrivare a una condanna.

E piuttosto chiaro che, stando cosi le cose, il valore di precedente non
possa che essere scarsissimo. Anzi, a ben guardare, se proprio vogliamo
cercare di dare a questa decisione una portata conformativa, essa sembra
andare nel senso di smentire in maniera anche abbastanza evidente la
costruzione dei giudici amministrativi che esclusero la violazione del
principio di laicita dello Stato italiano sulla base della asserita non
religiosita del simbolo.

Dalla parte motivazionale e soprattutto dalle opinioni concorrenti
emerge a piu riprese la insostenibilita delle motivazioni delle decisioni del
T.A.R. Veneto e del Consiglio di Stato che hanno dato occasione alla signora
Lautsi di ricorrere alla Corte EDU?1%: si legge infatti nella motivazione della
Grande Camera che

“& vero che prescrivendo la presenza del crocifisso nelle aule delle
scuole pubbliche - il quale, che gli si riconosca o meno un ulteriore
valore simbolico laico, rinvia indubbiamente al cristianesimo - la
regolamentazione conferisce alla religione maggioritaria del paese una
visibilita preponderante nell’ambiente scolastico”13.

Quindi la Corte EDU ci ha detto chiaramente che siamo in presenza di un
simbolo religioso e di parte, non di un simbolo universale di laicita come
asserito dai giudici amministrativi italiani, con conseguente violazione di
quelle necessita di “equidistanza e imparzialita” rispetto alle confessioni
religiose a pit riprese ribadite dalla Corte costituzionale ogniqualvolta ha
invocato il principio di laicita dello Stato nelle sue decisioni.

ad attivita religiose”.
212 TA R. Veneto, Il sez., s. n. 1110 del 2005 e Cons. di Stato, VI sez., s. n. 556 del 2006.
213 CEDU, Grande Chambre, Lautsi c. Italia, 18 marzo 2011, par. 71.
75

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

Ma & soprattutto nelle opinioni concorrenti che il contrasto
motivazionale nel merito con la ricostruzione dei giudici amministrativi
emerge in maniera quasi clamorosa: nell’Opinione concordante del Giudice
Rozakis, alla quale aderisce il Giudice Vaji¢ leggiamo infatti che e

“innegabile, credo, che I'esposizione di crocifissi nelle scuole pubbliche
italiane rientri in un simbolismo religioso che ha un impatto sull’obbligo
di neutralita e di imparzialita dello Stato” e che nel caso in questione
non si tratta “di sapere soltanto se 1'esposizione del crocifisso leda la
neutralita e I'imparzialita, cosa che fa chiaramente”;

nell’Opinione concordante del Giudice Bonello, dallo stile piuttosto poco
istituzionale, leggiamo invece che

“chiunque potrebbe, in modo convincente, impegnarsi a sostenere che
la presenza del crocifisso nelle scuole pubbliche italiane possa ledere
la dottrina della laicita e quella della separazione tra Chiesa e Stato [...]
Spetta alle autorita italiane e non alla Corte garantire la laicita se
ritengono che questa faccia o debba far parte dell’architettura
costituzionale italiana”.

E siccome la laicita dello Stato fa parte dell’architettura costituzionale
italiana addirittura al livello dei principi supremi dell’ordinamento
costituzionale, la soluzione del caso nell’ordinamento interno, alla luce del
ragionamento della stessa Corte EDU, dovrebbe essere nel senso
dell’incostituzionalita delle disposizioni che obbligano all’esposizione.

La decisione della Grande Camera della Corte EDU, dunque, lungi
dall’avvalorare le argomentazioni espresse dai giudici amministrativi
italiani per salvare le disposizioni che prevedono 'esposizione obbligatoria
del crocifisso da un giudizio di incostituzionalita, ne costituisce una
negazione piuttosto esplicita. Se a questa decisione dalla scarsa portata di
precedente, per i motivi che abbiamo visto, vogliamo comunque cercare di
attribuire un valore orientativo sulla giurisprudenza successiva, questo non
sembra potere andare se non nel senso di non consentire al giudice
amministrativo di continuare a perpetuare la propria ricostruzione del
crocifisso come simbolo di laicita dello Stato.

3 - La decisione del T.A.R. Sardegna: un caso di utilizzazione strumentale
e apodittica del precedente

La prima decisione scelta per verificare sul se e sul come i giudici interni
abbiano utilizzato il precedente rappresentato da Lautsi c. Italia € 1a sentenza
del T.A.R. Sardegna n. 383 del 2017: all’origine del caso troviamo
I'ordinanza n. 21 del 2009 del Sindaco di Mandas, che aveva ordinato di

76

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

affiggere crocifissi in tutti gli edifici pubblici presenti nel territorio
comunale stabilendo pure una sanzione amministrativa di 500 euro nel caso
di inosservanza dell’obbligo di esposizione?!4; tale atto amministrativo
veniva poi revocato con successiva ordinanza n. 3 del 2010, emanata
quando gia pendeva il giudizio dinanzi al giudice amministrativo.

La sentenza presenta vari elementi critici, sia dal punto di vista
processuale, che dal punto di vista sostanziale: curiosamente, infatti, il
T.A.R. dapprima ha dichiarato improcedibile, per carenza di interesse, la
domanda della ricorrente Unione degli Atei e degli Agnostici Razionalisti,
in ragione del fatto che 'ordinanza n. 21 del 2009 fosse stata revocata; poi,
pero, in luogo di una decisione meramente processuale ha deciso di
affrontare pure il merito della causa e anche sotto questo profilo, piuttosto
curiosamente, ha evitato di pronunciarsi sui vizi formali dell’ordinanza che
erano stati avanzati nel ricorso?!> e ha solamente statuito sui vizi materiali

214 § da rimarcare come corredare di sanzioni la violazione dell’obbligo di esposizione
del crocifisso non sia affatto un tratto caratterizzante la storia normativa dello stesso: le
fonti non primarie che prevedono 1’esposizione del crocifisso nulla dispongono a riguardo;
la legge regionale Lombardia n. 18 del 2011, Esposizione del crocifisso negli immobili regionali
- solo atto normativo di rango primario oggi presente nel nostro ordinamento riguardo a
questa problematica - neppure; viceversa la proposta di legge n. 387 del 26 marzo 2018,
Disposizioni concernenti I'esposizione del Crocifisso nelle scuole e negli uffici delle pubbliche
amministrazioni, all’art. 4 prevede 'ammenda da 500 a 1000 euro, per chi rimuova,
vilipenda o rifiuti di esporre il crocifisso. Non a caso anche 'autorevole voce dottrinale che
si & spesa per salvare 1'ostensione istituzionale del crocifisso nel Caso Lautsi si € mostrata
piuttosto critica sul nuovo progetto di legge: cfr. C. CARDIA, Un simbolo che unisce. Le
regole che gia ci sono, in Avvenire, 27 luglio 2018, disponibile in www.avvenire.it/opinioni/pagi
ne/un-simbolo-che-unisce, dove si ripercorre la “storia normativa” del simbolo a partire dal
1859 e si afferma, forse in maniera troppo ottimistica, “Probabilmente, la polemica che s’¢
aperta con la proposta di prevedere la presenza del Crocifisso in tutti gli uffici e i luoghi
pubblici, con una estensione senza confini, perfino nelle Universita, nei porti e aeroporti,
terminera presto, per la sua inutilita e per qualche profilo, contraddittorio e rischioso”.

215 Molto critico sul punto, con la consueta acutezza, F. CORTESE, Il giudice crocefisso,
in laCostituzione.info (http://www.lacostituzione.info/index.php/2017/06/13/il-giudice-crocefisso/)
secondo il quale dalla lettura della pronuncia e dalla sua sintetica motivazione «viene
quasi da pensare che il giudice abbia ritenuto come attinente al novero degli irrilevanti
“vizi formali“tutti i profili procedimentali che consentirebbero, in ipotesi, di adottare
un’ordinanza di questo genere e che, precisamente, permetterebbero di ricondurre a
razionalita 1’esercizio di un potere atipico: in primis, la motivazione sull’attinenza del tema
religioso alla tutela della sicurezza urbana e sulle specifiche ragioni che puntualmente
avrebbero dovuto sorreggere, in concreto, 1'urgenza dell’intervento istituzionale del
sindaco. La Corte costituzionale (sentenza n. 115 del 2011) ha evidenziato la necessita di
rispettare rigorosamente questi limiti. Per non dire del fatto che, diversamente concepita,
l'ordinanza si trasforma da strumento potenzialmente proporzionato e flessibile per
emergenze specifiche in mezzo di propaganda politico-culturale e religiosa, incorrendo in
un chiaro vizio di eccesso di potere. Si pud davvero ammettere che - visto che per il fatto

77

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

utilizzando nella motivazione proprio la sentenza della Corte europea dei
diritti dell'uomo, peraltro in maniera del tutto strumentale e apodittica.

In primo luogo si puo stigmatizzare che il giudice amministrativo
appoggi la sua argomentazione solamente sul richiamo a Lautsi c. Italia:
nell’'ordinamento italiano esistono almeno quattro sentenze della Corte di
Cassazione che dicono cose significative sul crocifisso nello spazio
pubblico?!® - tutte di segno diverso rispetto a cid che si evince dalla

N

di prescrivere l'esposizione del crocefisso nelle aule scolastiche 1'Italia non e stata
condannata - i sindaci possono farsi profeti? Secondo: ammesso che sia corretto sostenere,
con la Corte europea dei diritti dell'uomo, che in materia di simboli religiosi gli Stati
mantengono un proprio margine di apprezzamento, che fare, sul piano interno, del rispetto
della riserva di legge, costituzionalmente prevista, in tema di liberta religiosa? E che fare,
inoltre, del doveroso rispetto del principio di legalita sostanziale? L’impressione - ahime
disarmante - e che la lunga questione del crocefisso abbia ancora insegnato poco alla
giurisprudenza nazionale, e che vi sia, anzi, una convinzione diffusa, specie nei giudici
amministrativi, sulla possibilita che in proposito vi sia la pitt ampia discrezionalita
amministrativa e che questa possa farsi tranquillamente fonte di valutazioni e decisioni
orientate da presupposizioni culturali assai critiche».

Anche A. LICASTRO, “A ognuno la sua croce”, cit., p. 4, critica duramente la decisione
anche sotto questo profilo formale: «Appare davvero arduo, pero, ipotizzare la sussistenza
di una situazione che potesse giustificare I'adozione di un simile provvedimento sulla base
delle disposizioni richiamate, visto che il potere sindacale di ordinanza, subordinato dalla
legge a presupposti molto puntuali e rigorosi, anche dopo le modifiche all’art. 54 del
predetto T.U. introdotte dal c.d.”pacchetto sicurezza” nel 2008 (vigenti all’epoca dei fatti)
e gli ulteriori ritocchi apportati dal decreto Minniti sulla sicurezza urbana, ¢ esercitabile in
relazione a materie specifiche, che non pare possano offrire alcun appiglio a un
provvedimento urgente del tenore di quello di cui si discute».

Sul tema del potere di ordinanza dei sindaci si veda almeno il numero 1-2 del 2010 della
rivista le Regioni, interamente dedicato alla problematica.

216 Ci si riferisce a Corte di Cassazione, IV sez. penale, s.n. 439 del 2000 nella quale si
legge: “il principio di laicita (sotto forma di imparzialita) si pone come condizione e limite
del pluralismo, nel senso di garantire che il luogo deputato al conflitto tra i sistemi indicati
sia neutrale e permanga nel tempo”; Corte di Cassazione, SS5.UU., ord. n. 15614 del 2006,
dove la Corte specifica che “Il crocifisso per il suo valore escatologico e di simbolo
fondamentale della religione cristiana non puo essere considerato alla stregua di qualsiasi
componente dell’arredo scolastico”, e che occorre “tenere presenti le sempre pitt pressanti
esigenze di tutela delle minoranze religiose, etniche e culturali in un ordinamento ispirato
ai valori della tolleranza, della solidarieta, della non discriminazione e del rispetto del
pluralismo”; Corte di Cassazione, VI sez. penale, s.n. 28482 del 2009, in cui si sottolinea
come “La circolare del Ministro di Grazia e Giustizia del 29/5/1926 e un atto
amministrativo generale, che appare perod privo di fondamento normativo e quindi in
contrasto con il principio di legalita dell’azione amministrativa (artt. 97 e 113 Cost.). Detta
circolare, tenuto conto anche dell’epoca a cui risale, non sembra essere in linea con il
principio costituzionale di laicita dello Stato e con la garanzia, pure costituzionalmente
presidiata, della liberta di coscienza e di religione”. Per la Corte occorre “individuare
I'eventuale sussistenza di una effettiva interazione tra il significato, inteso come valore

78

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

giurisprudenza amministrativa - che il T.A.R. Sardegna si guarda bene dal
citare, dal discutere e dal confutare nel suo scarno impianto motivazionale;
un segno, questo, di poco rispetto nei confronti della Suprema corte e della
volonta dei giudici amministrativi di affermare una propria dottrina ben
poco compatibile con quella del giudice della nomofilachia. Ma ci si sarebbe
pure potuti riferire alla dottrina del Consiglio di Stato, il parere n. 63 del
1988 della II sezione o la decisione n. 556 della VI sezione nel Caso Lautsi del
2006, o anche a T.A.R. Lombardia, s.n. 603 del 2006, tanto per rimanere nel
solco di precedenti forse piu pertinenti e utilizzabili.

In secondo luogo e da criticare come il precedente venga utilizzato:
nessuna spiegazione del perché, nonostante come si sia visto in precedenza
la stessa Corte EDU abbia cercato di confinare il valore della propria
decisione nell’ambito del giudizio di “convenzionalita” e riguardo alle sole
aule scolastiche, questo precedente sia utilizzabile?!”. E utilizzazione ben
disinvolta al limite dell’invenzione nel citarne il contenuto; sono almeno tre
i passaggi in cui ci si imbatte in un uso strumentale e apodittico di Lautsi c.
Italia: secondo il giudice amministrativo a) la Grande Camera avrebbe
affermato che “la cultura dei diritti dell'uvomo non deve essere posta in
contraddizione con i fondamenti religiosi della civilta europea”. Ma nel
testo della sentenza e impossibile trovare questa frase o anche questo
concetto espresso nella forma evocata dal T.A.R.218; b) i giudici di Strasburgo

identitario, della presenza del crocifisso nelle aule di giustizia e la liberta di coscienza e di
religione, intesa non solo in senso positivo, come tutela della fede professata dal credente,
ma anche in senso negativo, come tutela del credente di fede diversa e del non credente
che rifiuta di avere una fede”; Corte di Cassazione, SS.UU., s.n. 5924 del 2011 dove si
afferma in via di obiter dictum che “sul piano teorico il principio di laicita & compatibile sia
con un modello di equiparazione verso l'alto (laicita per addizione) che consenta a ogni
soggetto di vedere rappresentati nei luoghi pubblici i simboli della propria religione, sia
con un modello di equiparazione verso il basso (laicita per sottrazione)” e che occorre
“valutare una pluralita di profili, primi tra tutti la praticabilita concreta e il bilanciamento
tra I'esercizio della liberta religiosa da parte degli utenti di un luogo pubblico con 1’analogo
esercizio della liberta religiosa negativa da parte dell’ateo o del non credente, nonché il
bilanciamento tra garanzia del pluralismo e possibili conflitti tra una pluralita di identita
religiose tra loro incompatibili”.

217 Anche per A. LICASTRO, “A ognuno la sua croce”, cit., p. 6. “il Tar avrebbe
quantomeno dovuto chiarire in che senso ed entro quali limiti le argomentazioni del
giudice europeo, dichiaratamente circoscritte alle scuole pubbliche, manterrebbero piena
validita anche se riferite agli edifici pubblici diversi da quelli scolastici. Nulla di tutto cio &
dato, pero, riscontrare nella stringata motivazione della sentenza dei giudici
amministrativi”.

218 Concorde sul punto A. LICASTRO, “A ognuno la sua croce”, cit., p. 5 che parla di
“un’affermazione in massima parte condivisibile, ma dai giudici, a onor del vero, non fatta
0, comungque sia, non fatta in questi precisi termini”.

79

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

avrebbero stabilito che “& doveroso garantire ad ogni Paese un margine di
apprezzamento quanto al valore dei simboli religiosi nella propria storia
culturale e identita nazionale e quanto al luogo della loro esposizione”. Ma,
come si e visto, il contenuto della decisione e tutt’altro: non la necessarieta
del margine di apprezzamento, ma la concessione dello stesso solo in virtt
della presenza di ben circoscritte e determinate condizioni?!?; c) per la Corte
EDU il crocifisso non sarebbe “un elemento di indottrinamento, ma
espressione dell’identita culturale e religiosa dei Paesi di tradizione
cristiana”. Anche questa ultima asserzione e revocabile in dubbio, dal
momento che, come evidenziato, in Lautsi c. Italia si € riconosciuta la natura
di simbolo religioso del crocifisso, la sua appartenenza alla religione
maggioritaria e la sua capacita di indottrinamento, solo stemperata sino a
renderla convenzionalmente compatibile grazie all’asserita passivita del
simbolo e alla presunta organizzazione pluralistica dell’ambiente scolastico
nel quale avveniva l'esposizione obbligatoria.

Come si vede, dunque, lapoditticita, la mancanza di
contestualizzazione e discussione del precedente, addirittura il
travisamento al limite dell’invenzione sul suo contenuto, rendono bene
I'idea di come il T.A.R. Sardegna abbia utilizzato frettolosamente e
strumentalmente la decisione in maniera, dal punto di vista tecnico,
palesemente scorretta.

4 - La sentenza del Tribunale di Modena: come discostarsi dal precedente
con un’ampia motivazione e la tecnica della distinzione

Ben altra perizia tecnica nell"utilizzazione del precedente si riscontra invece
nella sentenza del Tribunale ordinario di Modena del 20 dicembre 2016 che
ha trattato dell’esposizione del crocifisso solamente in maniera incidentale
rispetto a un curioso procedimento civile di risarcimento del danno: due
persone che erano state impegnate ai seggi per delle elezioni avevano infatti
promosso un’azione civile per farsi risarcire delle conseguenze socialmente

219 Cfr. ancora le critiche mosse alla decisione da A. LICASTRO, “A ognuno la sua croce”,
cit., p. 6, secondo il quale “nell’argomentare della Corte di Strasburgo, i diritti e le liberta
sanciti dalla Convenzione e dai suoi Protocolli si impongono pur sempre come limiti alla
scelta dello Stato (rientrante in linea di principio nel suo libero margine di apprezzamento)
di perpetuare una tradizione culturale e identitaria, mentre, secondo il Tar, anche
I'espressione simbolica, derivante dall’esposizione del crocifisso negli spazi pubblici
peculiarmente qualificati cui si riferisce l'ordinanza, parrebbe discutibilmente rilevare
come essenziale forma di tutela della liberta religiosa o trovarsi con questa in stretta
connessione”.

80

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

negative conseguenti alle dichiarazioni di un rappresentante di seggio che
aveva loro attribuito 'azione di rimuovere il crocifisso dai locali in cui si
tenevano le operazioni elettorali. Cio avrebbe comportato I'essere additati
nella zona di residenza come “coloro i quali avevano rimosso il crocifisso”
e, vista la sensibilita religiosa della popolazione di quella parte di territorio,
i ricorrenti sostenevano che il tutto si era tradotto in conseguenze negative
socialmente apprezzabili.

Si chiedeva dunque il risarcimento del danno con o senza il previo
accertamento del reato di diffamazione: in buona sostanza si riteneva che
I'essersi visti attribuire 1’azione di rimozione del crocifisso, che non era
nemmeno avvenuta in quanto nessun crocifisso era presente nel seggio
elettorale, potesse avere contenuto diffamatorio. E proprio su questo
aspetto si e incentrata la motivazione: rimuovere un crocifisso da un seggio
elettorale che significato puo assumere nell’ordinamento italiano? Il giudice
ha scelto di non ricostruire il significato dell’atto alla luce del dato
sociologico delle eventuali reazioni sociali conseguenti??0 e si e invece
interrogato sulla qualificazione giuridica dell’atto di rimozione, riuscendo
cosi a dire qualcosa di significativo riguardo alla problematica
dell’esposizione del crocifisso negli spazi pubblici (in questo caso nei seggi
elettorali); da un lato ha confinato Lautsi c. Italia nello spazio di valore di
precedente suo proprio, dall’altro ha ribadito come nel diritto interno la
soluzione possa (e debba) essere differente; il tutto con una sensibilita

220 Come invece fatto, ad esempio, dalla Corte di cassazione quando si & trattato di
giudicare del possibile significato diffamatorio del definire una persona omosessuale: la
Suprema corte ha escluso la diffamazione sulla base del fatto che nella societa
l'omosessualita € ormai accettata. Argomentando invece come in questa decisione avrebbe
potuto dire che affermare pubblicamente che una persona € omosessuale non puo avere
contenuto diffamatorio in quanto I'orientamento sessuale omosessuale € una delle varianti
possibili degli orientamenti egualmente tutelati dalla Costituzione. Semmai si sarebbe
dunque in presenza, come in questo caso - asserisce in chiusura la sentenza del Tribunale
di Modena -, di una questione riguardante la tutela della privacy e dei dati sensibili.

Per il giudice Siracusano occorre procedere non dalle eventuali reazioni sociali riguardo
al gesto di rimozione e/o dalla percezione dello stesso da parte della collettivita, ma dai
dati di ordine giuridico, primi fra tutti quelli di ordine costituzionale che possono portare
a una precisa identificazione del significato giuridico della condotta asseritamente lesiva
della reputazione. E questo per due ordini di ragioni: in primo luogo perché misurare le

“percezioni delle collettivita” € sostanzialmente impossibile (stessa cosa si potrebbe
sostenere a proposito della “comune considerazione” che la Corte costituzionale ha
considerato criterio utile al fine del riconoscimento della qualifica di confessione religiosa),
in secondo luogo perché diversamente ragionando si renderebbero le formazioni sociali e
le comunita arbitre di definire e di restringere le prerogative spettanti agli individui in virti
di situazioni giuridiche garantite costituzionalmente.

81

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

argomentativa e una ricchezza motivazionale che non si era minimamente
riscontrata nella decisione del T.A.R. Sardegna prima analizzata.

Nell’ampia motivazione il Giudice si preoccupa di utilizzare la
tecnica della distinzione, ricordando come in questo caso si sia in presenza,
eventualmente, dell’esposizione del crocifisso nei locali adibiti a seggio
elettorale:

«Jl Tribunale e consapevole che la Grande Chambre CEDU [...] ha
ritenuto che il mantenimento del crocefisso negli arredi delle aule
scolastiche rientri nel margine di discrezionalita di ciascuno Stato
contraente nell’amministrare il servizio scolastico ed educativo,
purché non sia accompagnato da insegnamenti obbligatori del
cristianesimo o da forme di intolleranza verso gli alunni appartenenti
ad altre religioni [...] Tale impianto argomentativo, tuttavia, pare
calibrato sulle peculiarita del caso specifico, in cui confliggevano, da un
lato, la discrezionalita dello Stato nel “perpetuare una tradizione”
nell’ambito dell’amministrazione del servizio scolastico e, dall’altro, il
diritto dei genitori di assicurare l’educazione e l'insegnamento
secondo le loro convinzioni religiose e filosofiche. Nulla autorizza, ad
avviso del Tribunale, ad estenderlo per dirimere altre ipotesi di conflitto, per
esempio nell’ambito dell’espletamento del servizio elettorale, non foss’altro
per il fatto che € ben possibile che gli elettori siano chiamati a scegliere
tra schieramenti politici che si ispirano al significato religioso del
simbolo della croce e schieramenti che a tale significato non si
ispirano».

Come si vede, siamo qui in presenza di una tecnica della distinzione
ben utilizzata, con ampia motivazione e che denota un grande rispetto per
la giurisprudenza convenzionale che avrebbe pure potuto non essere
nemmeno menzionata.

Il giudice avrebbe infatti potuto appoggiarsi solamente, senza
nemmeno citare la Corte EDU, al precedente specifico di diritto interno
piuttosto significativo esistente, ossia quello della Cassazione penale nel
Caso Montagnana che assolse lo scrutatore che si era rifiutato di prestare il
servizio in ragione del fatto che nei locali adibiti a seggio elettorale fossero
presenti crocifissi in violazione del principio di laicita dello Stato.

La sentenza n. 439 del 2000 della IV sez. penale, relatore il Prof.
Colaianni, che viene posta a base della decisione per ricostruire il significato
“costituzionale” dell’atto di rimozione del crocifisso, aveva infatti statuito

che

“la rimozione del simbolo religioso del crocifisso da ogni seggio
elettorale, che ¢ la condizione a cui l'odierno ricorrente aveva
subordinato l'espletamento della funzione di scrutatore = pubblico
ufficiale imparziale, si muove lungo questo solco tracciato dalla

82

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

giurisprudenza costituzionale in termini di laicita e pluralismo,
reciprocamente implicantisi”.

Se cosi ¢, afferma il Tribunale di Modena,

«nessuna attitudine offensiva puo avere 'attribuzione, sia pure falsa,
di una condotta che esprime una cosi alta istanza di tutela, volta,
secondo la Corte di Cassazione, ad affermare “il pluralismo garantito
dal supremo principio di laicita dello stato, che induce a preservare lo
spazio “pubblico” della formazione e della decisione dalla presenza, e
quindi dal messaggio sia pure a livello subliminale, di immagini
simboliche di una sola religione [...] ad esclusione delle altre”»221.

Con questa decisione, dunque, si opera correttamente una
distinzione rispetto a Lautsi c. Italia e ci si allinea alla dottrina della Suprema
Corte di Cassazione che in materia sembra decisamente orientata nel senso
di ritenere incostituzionale 1’esposizione obbligatoria del solo crocifisso??2.

5 - Conclusioni

Come si e visto, la decisione della Grande Camera Lautsi c. Italia del 2011 ha
cominciato a circolare, quanto meno a livello di menzione, nelle decisioni
dei giudici interni.

La prima impressione & che si tratti di un precedente scarsamente
significativo, nei confronti del quale sia molto semplice operare con la
tecnica della distinzione, confinandone la portata nella maniera in ultima
analisi suggerita dalla stessa Corte EDU. L’operazione motivazionale del
Tribunale di Modena dimostra come ci0 sia non solo possibile, ma anche
tecnicamente corretto.

E ovviamente possibile che la decisione venga invocata
“politicamente”, in maniera non pertinente e strumentale, come nel caso
della sentenza del T.A.R. Sardegna analizzata in questo lavoro. Peraltro la
decisione & stata impugnata e dunque potremo verificare dinanzi al
Consiglio di Stato se il giudice amministrativo ha o meno intenzione di
continuare a utilizzarla in questa maniera tecnicamente poco giustificabile
per perpetuare nella propria linea giurisprudenziale tesa a evitare di
dichiarare illegittimo costituzionalmente l'obbligo di esposizione del
crocifisso.

221 Tribunale di Modena, p. 7.

22 Vedi, retro, in nota, le decisioni della Corte di cassazione che recano nei passi
motivazionali affermazioni nel senso indicato nel testo.

83

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

La decisione del giudice modenese, pur proveniente da un Tribunale
di primo grado, per la solidita dell’argomentazione, rafforza ulteriormente,
richiamandola, la persuasivita di quella che sembra essere la dottrina del
giudice della nomofilachia, pienamente armonica con quanto statuito ad
altri fini dal giudice costituzionale: laicita nel nostro ordinamento significa
equidistanza, imparzialita e distinzione degli ordini??3, con la conseguenza
che l'obbligo di esposizione di un simbolo religioso di parte e di
maggioranza (e che il crocifisso sia tale e stato riconosciuto esplicitamente
anche dalla Grande Camera) non puo che alterare quella equidistanza e
imparzialita, finendo dunque per essere necessariamente contrario al
principio di laicita dello Stato e, dunque, incostituzionale.

223 Esemplare in questo senso la sentenza n. 334 del 1996, quasi sempre richiamata nelle
successive: «All'anzidetta configurazione costituzionale del diritto individuale di liberta di
coscienza nell'ambito della religione e alla distinzione dell', ordine” delle questioni civili
da quello dell'esperienza religiosa corrisponde poi, rispetto all'ordinamento giuridico dello
Stato e delle sue istituzioni, il divieto di ricorrere a obbligazioni di ordine religioso per
rafforzare l'efficacia dei propri precetti. Quella distinzione tra “ordini” distinti, che
caratterizza nell'essenziale il fondamentale o “supremo” principio costituzionale di laicita
o non confessionalita dello Stato, quale configurato numerose volte nella giurisprudenza
di questa Corte (sentenze n. 203 del 1989 e n. 195 del 1993), significa che la religione e gli
obblighi morali che ne derivano non possono essere imposti come mezzo al fine dello
Stato».

84

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Lucia Giannuzzo
(gia assegnista di ricerca presso 'Universita degli Studi del Salento, Dipartimento
di Scienze Giuridiche)

La laicita “multicolore” e la “revanche” della suitas, individuale e
collettiva, nella giurisprudenza della Corte di Strasburgo in tema di
simboli religiosi: ipotesi di riflessione

The “multi-colored” secularism and the “revanche” of the individual and
collective suitas, in the jurisprudence of Strasbourg Court regarding to
religious symbols: hypotheses of reflection

ABSTRACT: The present paper deals with some reflections about the
development of the jurisprudence of Strasbourg Court regarding to
religious symbols. As a consequence of a certain and prevented attitude
towards religious symbology and according to the judgment of the Grand
Chamber in Lautsi’s case, we would like to think that the religious
simbology has given way to a "modus operandi" much more careful to the
individual and collective "suitas".

SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. La Convenzione e la variopinta realta europea tra
ricorso a espressioni generiche e margine di apprezzamento - 3. La giurisprudenza della
CEDU “ante Lautsi I1” e ’atteggiamento idiosincratico nei confronti della simbologia
religiosa - 4. Il giro di boa: la rivalutazione della suitas nella sentenza della Grande
Chambre sul caso Lautsi - 5. Conclusioni.

1 - Introduzione

La gestione della simbologia religiosa ha da sempre rappresentato una
questione particolarmente delicata, che, specialmente negli ultimi anni, ha
messo a dura prova gli Stati e le modalita del loro relazionarsi con la
fenomenologia coscienzial-religiosa, coinvolgendo - in alcuni casi mettendo
in crisi - le concezioni di laicita, democrazia, pluralismo e liberta di
espressione.

Affrontando tale tematica attraverso il prisma della giurisprudenza
della Corte europea dei diritti dell'uomo (da qui in avanti semplicemente
Corte o CEDU) - peraltro, “fonte di ispirazione” per la Corte di Giustizia, in
un crescente e auspicato dialogo tra Corti-, si pud constatare un certo

85

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

cambiamento di atteggiamento in merito, riflesso anche di un mutato
sentire dei tempi.

Innanzitutto, ¢’@¢ un dato da non sottovalutare: la Convenzione
europea per la salvaguardia dei diritti dell'uomo e delle liberta
fondamentali (d"ora in poi Convenzione), sottoscritta a Roma il 4 novembre
1950 su iniziativa del Consiglio d’Europa, sembra manifestare un
particolare interesse e una speciale premura nei confronti della “diversita”,
a tal punto che quest’ultima puo essere definita, a buon diritto, come un suo
valore “basilare”.

Una “diversita”, quella di cui si discorre, intesa nell’accezione piu
ampia possibile, declinata sia in una dimensione individuale (quale
potenzialita del singolo di estrinsecare la propria personalita, senza subire
troppo invalidanti e mortificanti restrizioni), sia in una dimensione
collettiva (nell’accezione di attenzione e, al contempo, preservazione delle
note tradizionali del contesto di riferimento).

D’altronde un alto tasso di “alterita” e presente nella Convenzione
sin dal suo momento costitutivo, finanche nel suo patrimonio genetico:

“Il principio europeo ¢ dato dall’origine nell'unita del molteplice, nella
relazione dei contrari, nel rapporto dei diversi; il logos europeo e dalla
sua origine greca implicato nella tensione che i termini indicati portano
dentro di sé, in una armonia che & conflitto, contraddizione, contrasto e
insieme relazione, connessione, unita’”224.

In questo suo essere ineluttabilmente “unitas multiplex”??5, I'identita
europea, per non tradire la sua “problematica” intima natura, non puo che
farsi, al di fuori di sé,

«attitudine all’apertura e al dialogo: pluralita di storie eppure
rigenerazione e rifondazione continua, capacita di interrogare le
proprie culture abbattendo le frontiere dei localismi regionali, delle
piccoli patrie e dei nazionalismi ottusi e di unificarsi, dunque, intorno
alle “grandi idee”, [...] ponendosi come “laboratorio [...] intellettuale
al servizio dell’'umanita”»226,

Per tale ragione, «rifiutandosi all’Altro I’Europa rifiuta se stessa,
quella dose di alterita che & nella sua stessa identita, e che la costituisce come

24B. DE GIOVANNI, L’ambigua potenza dell’ Europa, Guida editori, Napoli, 2002, p. 257.
225 E. MORIN, Pensare I’Europa, Feltrinelli, Milano, 1988, p. 24.

26 K. CASTALDO, F.M. AVILA HERNANDEZ, Le fonti del sistema comunitario di
protezione dei diritti dell’uomo, in Boletin mexicano de Derecho Comparado, 42(124), enero-abril
2009, p. 143 (reperibile su www.juridicas.unam.mx).

86

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

\/I

[...] “poliidentita”»??”. Ed & proprio per la sua profonda inclinazione (e
aspirazione) dialogica che I'Europa propende per una “combinazione delle
differenze senza la loro omogeneizzazione, facendo di questo
atteggiamento verso la differenza 'espressione dell’unita”228,

Il nemico, dunque, non sarebbe pit 1"“alter” in sé e per sé considerato,
con la sua carica di specificita dai potenziali effetti destabilizzanti, bensi
“l’omogeneizzazione che distrugge [...] le molteplici particolarita, culturali
e politiche. Il nemico assume il suo viso nella congiunzione di egemonia,
omogeneizzazione, totalitarismo”22°.

Ma affinché il tutto non si risolva in un proliferare di “eterotopie di
crisi e di deviazione” di foucaultiana memoria, nelle quali relegare il
“diverso” (quali potrebbero diventare, ad esempio, le periferie), o peggio
ancora in una “orcorum tenebrarum confusio”, dove a spadroneggiare sono
paura e sospetto, e indispensabile “far ritorno in sé”2%0. Osserva Cacciari:
“Se non conosceremo il nostro nome il procedere dell’altro ci sopraffara
[...]. Bisogna definirsi: afferrare il proprio carattere, stabilirne la ‘divina’
saldezza”231.

2 -La Convenzione e la variopinta realta europea, tra ricorso a espressioni
generiche e margine di apprezzamento

Di cio troviamo riscontro nella Convenzione, nella quale non si esita a
rifuggire da ogni forma di meccanismo che, omologando,
“monocromatizzando” la variopinta realta europea, possa in qualche modo
pregiudicare la suitas individuale e collettiva, ut supra intesa.

Con riguardo alla gestione della religiosita, pensiamo, ad esempio,
alla formulazione dell’art. 9, rubricato “Liberta di pensiero, di coscienza e di
religione”?32, nel quale & palese il ricorso a espressioni generiche e dalla

227 M. IIRITANO, Utopia del tramonto. Identita e crisi della coscienza europea, Edizioni
Dedalo, Bari, 2004, p. 42. Cfr. sul tema E. MORIN, Pensare I'Europa, cit., p. 151 ss.

28 M. SASSATELLI, Identita, cultura, Europa. Le «Citta europee della cultura»,
FrancoAngeli, Milano, 2005, p. 59.

229 E. MORIN, Pensare I’Europa, cit., p. 133. Scrive Sassatelli: “Il nemico é il non saper
accogliere I'altro, non 'altro. Ossia non saper accogliere I'altro in quanto tale, senza intento
di renderlo omogeneo, assimilarlo. O ancora, continuare a pensare che sia altro, mentre &

interno, e che essere altro sia male, senza poter fare a meno di costruire se stessi su tale
convinzione” (M. SASSATELLI, Identita, cultura, Europa, cit., p. 61).

230 M. CACCIARI, Geo-filosofia dell’Europa, Adelphi, Milano, 1994, p. 16.
231 M. CACCIARI, Geo-filosofia dell’Europa, cit., p. 16.

232 ] ’articolo cosi recita: “1. Ogni persona ha diritto alla liberta di pensiero, di coscienza
87

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

portata concettuale ampia, come “pubblica sicurezza”, “ordine pubblico”,
“morale pubblica” .

Cio trova la sua ragion d’essere - in una prospettiva “soggettiva” -
nella volonta delle Alte Parti contraenti di apprestare la piti estesa garanzia
possibile al diritto di liberta religiosa, di coscienza e di pensiero, senza
porre, a monte, limitazioni che potrebbero derivare, in via interpretativa, da
concetti piu circoscritti e definiti33.

E ancora - sotto il profilo “collettivo” - preso atto della varieta - e in
alcuni casi profonda diversita - di approcci alla fenomenologia coscienziale
e religiosa presente tra i Paesi membri del Consiglio d’Europa, tale scelta
testimonia la volonta di non escludere nessuna di esse, purché rientrante
nella tradizione democratica occidentale. In altri termini, si e rinunciato alla
pretesa di uno “sterile” livellamento europeo delle modalita di gestione
della sfera intellettivo-coscienziale, a tutto vantaggio di una variegata realta
europea, rispettosa delle singole tradizioni nazionali.

Stessa logica che presiede al ricorso, da parte della Corte di
Strasburgo, al criterio del margine di apprezzamento. Accantonando le
difficolta in ordine alla sua collocazione e qualificazione giuridica?3, il
margine di discrezionalita riconosciuto in favore degli Stati contraenti puo
essere inteso quale corollario o, ancor meglio, quale specificazione di quella
sussidiarieta che innerva e anima l'intero assetto convenzionale.

Entrambi si fondano sul presupposto che i singoli Paesi siano dotati,
nell’ambito della tutela e della gerenza dei diritti fondamentali, di una piu
acuta sensibilita rispetto a un organo sovranazionale, data dalla loro
maggiore prossimita?®® al contesto di riferimento. Questa renderebbe gli
stessi capaci di farsi i migliori interpreti possibili degli interessi e delle

e di religione; tale diritto include la liberta di cambiare religione o credo, cosi come la liberta
di manifestare la propria religione o il proprio credo individualmente o collettivamente, in
pubblico o in privato, mediante il culto, 'insegnamento, le pratiche e l'osservanza dei riti.
2. La liberta di manifestare la propria religione o il proprio credo non puo essere oggetto
di restrizioni diverse da quelle che sono stabilite dalla legge e che costituiscono misure
necessarie, in una societa democratica, alla pubblica sicurezza, alla protezione dell’ordine,
della salute o della morale pubblica, o alla protezione dei diritti e delle liberta altrui”.

233 Cfr. M. PERTILE, Liberta di pensiero, di coscienza e di religione, in L. Pineschi (a cura
di), La tutela internazionale dei diritti umani. Norme, garanzie, prassi, Giuffre, Milano, 2006, p.
414 ss.

234 Al riguardo mi permetto di rinviare al mio Laicita europea e liberta religiosa alla luce
della giurisprudenza della Corte di Strasburgo in tema di simboli religiosi: ipotesi ricostruttive,
Libellula Edizioni, Tricase, 2017, p. 37 ss.

235 Cfr. M.R. MORELLI, Sussidiarieta e margine di apprezzamento nella giurisprudenza delle
Corti europee e della Corte costituzionale, in www.cortecostituzionale.it, 20 settembre 2013, p. 2
SS.

88

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

necessita delle rispettive collettivita, forniti quali sono di un punto di
osservazione del tutto privilegiato?3®.

Per la sua applicazione, presupposti indispensabili sono la presenza
nel dettato convenzionale di “espressioni giuridiche indeterminate”, che
per loro natura rimandano a «valori sociali che non potranno che essere
quelli del sistema “ordinamento statale - societa statale”»23”; nonché
l'assenza di una visione comune nelle Alte Parti contraenti
nell’interpretazione di quella data normativa convenzionale o di quella
determinata problematica. E, nella logica di un rapporto inversamente
proporzionale, quanto pit ridotto sara il comune sentire, tanto piu le Parti
potranno dar corso a una propria prospettazione, che meglio interpreti le
necessita domestiche. D’altronde, tra le finalita della Convenzione vi &
quello di garantire il rispetto dei diritti dell'uomo e non - come dicevamo
poc’anzi - di omogeneizzare la loro tutela attraverso un’applicazione
letterale e indiscriminata della Carta convenzionale.

“La definizione dei diritti umani come universali e fondamentali -
infatti - non puo condurre alla immediata conseguenza che questi
debbano essere protetti e applicati alla stessa maniera in ogni societa.
Per universalita deve intendersi la condivisione di un obiettivo
comune che e la tutela della dignita umana”238.

Alla luce di cio, la Corte, in pitt occasioni, si & dimostrata, mediante
I'applicazione del margine di apprezzamento, particolarmente accorta a
non intaccare la “meravigliosa ricchezza della diversita”?* europea,
adottando decisioni il meno invasive possibili.

236 Cfr. M. LUGATO, The “margin of appreciation” and freedom of religion: between treaty
interpretation and subsidiarity, in Journal of catholic legal studies, 2013, vol. LII, p. 65 ss.; V.
SCIARABBA, Tra fonti e corti. Diritti e principi fondamentali in Europa: profili costituzionali e
comparati degli sviluppi sovranazionali, Cedam, Padova, 2008, p. 275 ss.; O. BAKIRCIOGLU,
The Application of the Margin of Appreciation Doctrine in Freedom of Expression and
Public Morality Cases, in German Law Journal, 2007, vol. VIII, n. 7, p. 711 ss.

237 R. SAPIENZA, L'interpretazione della Convenzione tra margine d apprezzamento statale e
vincolo di interpretazione conforme. Profili sistematici, in La Convenzione europea dei diritti
dell’'uomo e il giudice italiano, a cura di F. Salerno, R. Sapienza, Giappichelli, Torino, 2011,
pp. 171-172.

238 P. TANZARELLA, Il margine di apprezzamento, in I diritti in azione. Universalita e
pluralismo nei diritti fondamentali nelle Corti europee, a cura di M. Cartabia, il Mulino, Bologna,
2007, p. 179.

239 P. MAHONEY, Marvellous Richness of Diversity or Invidious Cultural Relativism?, in
HRLJ, 19 (1998), p. 3, citato da A. SCERBO, Simboli religiosi e laicita a partire dal caso Lautsi
v. Italy, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it),
2010, p. 5. Cfr. E. BREMS, Human Rights: Universality and Diversity, Martinus Nijhoff
Publishers, The Hague, 2001, p. 362 ss.

89

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.statoechiese.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

3 - La giurisprudenza della CEDU “ante Lautsi II” e 1’atteggiamento
idiosincratico nei confronti della simbologia religiosa

Concentriamo ora l’attenzione sulla giurisprudenza della Corte di
Strasburgo in materia di simbologia religiosa?¥’, senza dubbio uno dei
risvolti della liberta religiosa di pit1 recente emersione e crescente interesse,
a causa del consolidamento e dellirreversibilita della connotazione
multiculturale della nostra societa.

L’Occidente, infatti, negli ultimi decenni del secolo scorso, ha
assistito a una vera e propria metamorfosi del suo tradizionale “habitus”:
I'originario monismo “simbolico” ha dovuto lasciare il passo a un continuo
proliferare di “icone”, rinvianti alle pit1 disparate concezioni e modalita del
vivere. Questo, in non pochi contesti, ha creato, in un crescendo rossiniano,
sorpresa, sospetto, paura, senso di smarrimento, ricorso ad azioni di
“autodifesa”, finanche di ordine “autoimmune”.

Ebbene, a caratterizzare inizialmente le pronunce della Corte sul
tema é stata proprio una sorta di “diffidenza” verso i simboli religiosamente
connotati e connotanti: in non pochi casi il simbolo religioso e stato
proposto a priori e a dispetto della sua connaturale polisemia, come un
qualcosa dalla carica ontologicamente negativa, nonché dagli effetti
incontenibilmente deleteri per la pax socialis e 1'ordine pubblico. In altre
parole, un vero e proprio morbo da debellare o, quantomeno, da relegare, il
pitt possibile, nei lazzaretti coscienziali delle mura domestiche per
contenerne gli effetti nocivi.

E detta rappresentazione veniva generalmente effettuata in maniera
avulsa dalle sfaccettature del singolo caso di specie, in forza di un modus
operandi, che, partendo dall’assioma dell’intrinseca pericolosita dei simboli
di appartenenza confessionale, procedeva astrattamente, senza dare il
giusto peso a dati fattuali, quali, ad esempio, I'atteggiamento socialmente
innocuo, perché frutto di un forte convincimento interiore, di colui che ne

240 “T simboli religiosi possono essere definiti come rappresentazioni iconografiche che
consentono di comunicare agli uomini, sotto una forma oggettivizzata e immediatamente
riconoscibile: a) la fede in un valore, in un dogma o in un evento propri di un determinato
credo (si pensi alla croce che per i cristiani ¢ rappresentazione iconografica della morte di
Gestu Cristo per la salvezza degli uomini e della sua risurrezione); b) una determinata
appartenenza confessionale (si pensi alla circoncisione, che per gli ebrei ¢ segno di
appartenenza al popolo di Israele); ¢) un determinato status all’interno della confessione
religiosa di appartenenza (si pensi a determinate forme di abbigliamento che consentono
ai cattolici di distinguere i fedeli laici dai fedeli chierici)” (V. PACILLO, J. PASQUALI
CERIOLI, [ simboli religiosi. Profili di diritto ecclesiastico italiano e comparato, Giappichelli,
Torino, 2005, p. 1).

90

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

faceva uso, ovvero l'assenza di intenti proselitistici, o di rimostranze da
parte degli altri consociati, o ancora il contesto di riferimento.

Paradigmatica la pronuncia del 15 febbraio 2001241, con la quale la
Corte dichiarava irricevibile il ricorso presentato da Lucia Dahlab,
insegnante svizzera presso una scuola primaria statale del cantone di
Ginevra, licenziata perché decisa a indossare il foulard 242 anche sul posto di
lavoro; nonché quella della Grande Chambre sul caso Leyla Sahin c.
Turchia?4.

Nella prima, i giudici di Strasburgo additano il foulard come un
“simbolo esteriore forte”, capace di turbare la sensibilita degli alunni;
ontologicamente incompatibile con i principi di uguaglianza dei sessi e di
non discriminazione, che devono essere impartiti in una societa
democratica; strumento di un proselitismo religioso che avrebbe minacciato
la neutralita degli spazi scolastici e dell'insegnamento.

Nella seconda, il velo islamico finisce per trasformarsi in vero e
proprio strumento di battaglia politica, veicolo di rivendicazioni dalle tinte
fondamentaliste e forma di un proselitismo “aggressivo”?* per la
democrazia. A essere gravemente in pericolo sarebbe stato il principio di
laicita (“laiklik”)?45, al quale la Turchia tradizionalmente riconosceva una
preminenza valoriale tale da individuare in esso il presidio per antonomasia
dei valori democratici.

241 CORTE EDU, Deuxieme Section, Lucia Dahlab c. Suisse, requéte n°® 42393/98,
décision sur la recevabilité 15 février 2001 (sito web www.hudoc.echr.coe.int).

242 Esistono diverse tipologie di velo islamico: il “foulard”, che copre solo il capo senza
nascondere il volto; I"hijab”, che lascia scoperto il volto, ma ricopre le spalle e i capelli; il
“chador”, manto che nasconde il capo, le spalle e quasi interamente il volto; il “nigab”, velo
integrale che lascia scoperti unicamente gli occhi; il “burga”, che occulta per intero la figura,
consentendo la vista solo tramite una retina. Per le diverse tipologie di velo si rimanda a
N. ZATTI, “Ho un cervello sotto il velo!” Il punto di vista delle donne musulmane, Cavinato
Editore International, Brescia, 2013; C. CAMPIGLIO, Parigi e Strasburgo ancora a confronto
con veli e turbanti, in Diritti umani e diritto internazionale, 2011, vol. V, n. 1, p. 149; S.
CATALA, Libertad religiosa de la mujer musulmana en el Islam y uso del velo, in EI pafiuelo
isldmico en Europa, coord. A. Motilla, Marcial Pons, Madrid, 2009, p. 45 ss.; G. VERCELLIN,
Tra veli e turbanti. Rituali sociali e vita privata nei mondi dell’Islam, Marsilio, Venezia, 2000, p.
107 ss., citato da M. CIRAVEGNA, Abbigliamento religioso, tutela dell’identita ed ordine
pubblico, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2010, 1, p. 285, nota 1.

243 CORTE EDU, Grande Chambre, Leyla Sahin c. Turquie (requéte n° 44774/98), arrét
10 novembre 2005 (sito web www.hudoc.echr.coe.int).

24 P. CAVANA, [ simboli religiosi nello spazio pubblico nella recente esperienza europea, in
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 28 del 2012, p. 12.

25 Cfr. A. ZANCA, Né guelfi né ghibellini. Laicita e liberta religiosa, XL edizioni, Roma,
2013, p. 89 ss.; R. BOTTONI, I principio di laicita in Turchia. Profili storici e giuridici, Vita e
pensiero, Milano, 2012.

91

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.hudoc.echr.coe.int/echr
http://www.hudoc.echr.coe.int/echr

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

L’apparato argomentativo elaborato fino a questo punto dalla Corte
verra riproposto, senza correttivi né varianti, in un corposo gruppo di
decisioni successive?#®, come quelle sulle vicende Kervanci e Dogru c.
Francia?#”: qui la Corte coglie 'occasione per ricordare che, rappresentando
la laicita, in Francia?8, come in Turchia e in Svizzera, un principio
costituzionale, fondativo della Repubblica, le autorita nazionali, operando
nell’ambito del margine di apprezzamento loro riconosciuto, hanno I'onere
di vigilare affinché detto principio, nella sua “forte” declinazione
transalpina, non subisca alcuna forma di minaccia o lesione.

Dunque, se le pronunce della CEDU ora menzionate si sono rivelate
particolarmente propense a mantenere i contesti di riferimento
“incontaminati” da presenze simboliche mediante I'impiego della - finora -
indispensabile discrezionalita statuale, qualcosa di anomalo accadra con la
prima pronuncia sul caso Lautsi c. Italia?4.

Nella nota vicenda che vede protagonisti la signora Lautsi e i figli
Dataico e Sami Albertin, oggetto del contendere e la presenza del crocifisso
nelle aule scolastiche. La Seconda Sezione della Corte, nella pronuncia del
3 novembre 2009, non esita a qualificare il crocifisso come “segno esteriore
forte”250, “emotivamente perturbante per gli allievi di altre religioni o per
coloro che non professano nessuna religione”??!, consacrando, cosi,
quell’atteggiamento idiosincratico nei confronti della simbologia religiosa,
emerso nella pregressa giurisprudenza. Il crocifisso avrebbe in sé una

26 Cfr. CORTE EDU, Deuxiéme Section, Sevgi Kurtulmus c. Turquie (requéte n°
65500/2001), décision sur la recevabilité 24 janvier 2006; CORTE EDU, Deuxieme Section,
Sefika Kose et 93 autres requérants c. Turquie (requéte n° 26625/2002), décision sur la
recevabilité 24 janvier 2006; CORTE EDU, Cinquieme Section, Shingara Mann Singh c.
France (requéte n° 24479 /2007), décision sur la recevabilité 13 novembre 2008; CORTE EDU,
Cinquieme Section, Jasvir Singh c. France (requéte n° 25463/2008), décision sur la
recevabilité 30 juin 2009; CORTE EDU, Cinquieme Section, Ranjit Singh c. France (requéte
n° 27561/2008), décision sur la recevabilité 30 juin 2009. Tutte le sentenze sono reperibili
sul sito web www.hudoc.echr.coe.int.

247 CORTE EDU, Cinquiéme Section, Affaire Kervanci c. France (requéte n° 31645/2004),
arrét 04 décembre 2008; CORTE EDU, Cinquiéme Section, Affaire Dogru c. France (requéte
n°® 27058/2005), arrét 04 décembre 2008. Il testo di entrambe é rinvenibile sul sito
www.hudoc.echr.coe.int.

28 Cfr. P. CAVANA, Interpretazioni della laicita. Esperienza francese ed esperienza italiana a
confronto, AVE, Roma, 1998.

29 CORTE EDU, Seconda Sezione, Lautsi c. Italia (ricorso n° 30814 /2006), sentenza 3
novembre 2009, sito web www.hudoc.echr.coe.int.

250 CORTE EDU, Seconda Sezione, Lautsi c. Italia, § 54.
251 CORTE EDU, Seconda Sezione, Lautsi c. Italia, § 55.
92

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

inevitabile carica negativa, capace di scombussolare la sfera emozionale di
chi si trova a incrociarlo anche con il solo sguardo.

Cio che colpisce e, altresi, 1’assenza di richiami alla dottrina del
margine di apprezzamento, che, nell'ipotesi contraria, avrebbe reso
fortemente contraddittorie le determinazioni finali. Infatti, il contesto di
riferimento non sarebbe stato pitt quello francese, dalla connotazione
laicista, o quello turco, dal “secolarismo assertivo”?>2, ma quello italiano,
molto meno diffidente nei confronti del fattore religioso e delle relative
esternazioni, con uno storico e innegabile legame con la Chiesa cattolica.

Dall’esame della citata giurisprudenza emerge chiaramente una
visione della laicita dai tratti decisi, che molto aveva mutuato
dall’esperienza francese e turca e dalla loro elaborazione di una variante
“de combat”, e che molto lasciava (e perdonava) alle iniziative (restrittive)
statali, soprattutto in tema di manifestazioni esteriori del sentire religioso,
ricorrendo, in alcuni casi, a un ampliamento - forse eccessivo - del margine
di apprezzamento nazionale, in altri, a una temporanea dimenticanza dello
stesso.

Una visione della laicita, quella di matrice franco-turca, in cui le
proiezioni esterne della propria identita religiosa e valoriale attraverso i
relativi simboli vengono censurate come presagio di sciagure,
indipendentemente da una accertata e attuale pericolosita, ma in virta di
una futura - e scontata - nocivita; una laicita “sulle difensive”?%3, dunque,
che preferisce uno spazio pubblico completamente asettico, immune dal
religioso, e che, per far cido, non esita ad adottare “forme sempre piu
accentuate di intervento e di compressione della sfera privata
dell’individuo”2>4.

Ma anche una laicita tendenzialmente “abulica”, poiché disposta a
rinunciare a priori alla bellezza del pluralismo coscienziale e identitario, pur
di non faticare nel ricercare, di volta in volta, la soluzione migliore per

22 A.T. KURU, Secularism and State Policies toward Religion. The United States, France and
Turkey, Cambridge University Press, Cambridge, 2009, p. 161, citato da A. MADERA, N.
MARCHE], Simboli religiosi “sul corpo” e ordine pubblico nel sistema giuridico turco: la sentenza
“Ahmet Arslan e altri c. Turchia” e i confini del principio di laicita, in Diritto e religione in Europa.
Rapporto sulla giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’'uomo in materia di liberta
religiosa, a cura di R. Mazzola, il Mulino, Bologna, 2012, p. 119.

253 Cfr. G. CAROBENE, Laicita e liberta religiosa: prospettive dell’attuale ‘diritto delle
religioni’, in Diritto e religione. L’evoluzione di un settore della scienza giuridica attraverso il
confronto fra quattro libri, Atti del seminario di studio organizzato dalla Facolta di Scienze
Politiche dell'Universita degli Studi di Salerno e della Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Pisa (Pisa, 30 marzo 2012), a cura di G. Macri, M. Parisi, V.
Tozzi, Plectica, Salerno, 2012, p. 392.

254 G. CAROBENE, Laicita e liberta religiosa, cit., p. 392.

93

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

conciliare le difficolta di un mondo “al plurale” con il mantenimento della
pace sociale e dell’ordine pubblico.

Le ragioni piu intime di un simile approccio devono, molto
probabilmente, essere ricercate in un particolare sentire dei tempi, fatto di
sospetto per I'“altro” e paura per il “diverso”; nella fine del bipolarismo Est-
Ovest; nella contestuale emersione di diversita per lungo tempo
anestetizzate; nelle “angosce identitarie”?>> prodotte dall’esponenziale
processo di globalizzazione; nell'inarrestabile flusso migratorio che ha
coinvolto I’Occidente, mettendo in crisi le sue certezze etno-identitarie; nel
rifugio in cid che solo poteva dar sicurezza, ovvero le riscoperte radici
culturali e religiose.

4 - 11 giro di boa: 1a rivalutazione della suitas nella sentenza della Grande
Chambre sul caso Lautsi

Detto impianto, tuttavia, iniziera a scricchiolare con la sentenza della Grande
Chambre che, in data 18 marzo 2011, porra fine alla tanto chiacchierata
vicenda Lautsi: la Corte, spogliatasi di ogni preconcetto nei confronti delle
rappresentazioni simboliche religiose, da qui innanzi, non si pronuncera pit
senza aver prima scandagliato ogni variante dei fatti in causa, in primis il
contesto storico-culturale nel quale la vicenda si svolge.

Piu specificamente, la suprema assise di Strasburgo derubrica il
crocifisso a “simbolo essenzialmente passivo”?>6, che nulla pretende, nulla
impone. Un simbolo, pero, non “muto”, che lascia, cioe, indifferenti gli
spettatori, ma un simbolo che, non prescrivendo alcuna azione coercitiva, e
idoneo a “richiamare o stimolare la discussione e uno scambio aperto dei
punti di vista”?7, incrementando, quel clima di apertura dialogica
sintomatica di un contesto al plurale.

Icasticita, quella del crocifisso nelle aule scolastiche, che e oltremodo
attenuata dal contesto in cui si colloca, connotato da un pluralismo di fatto,
in cui

«agli alunni non e vietato portare il velo islamico e altri simboli e
indumenti aventi una connotazione religiosa, sono previste soluzioni

255 Cfr. S. FERRARI, Individual Religious Freedom and National Security in Europe after
September 11, in Brigham Young University Law Review, 2004, 2, p. 357.

256 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia (ricorso n°® 30814/06),
decisione 18 marzo 2011 (www.giustizia.it), § 72.

257 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., opinione concordante
del giudice Power.

94

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.giustizia.it/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

alternative per facilitare la conciliazione della frequenza scolastica con
le pratiche religiose minoritarie, 1'inizio e la fine del Ramadan sono
“spesso festeggiati” nelle scuole e negli istituti puo essere istituito un
insegnamento religioso facoltativo per “ogni confessione religiosa
riconosciuta”»2%,

Altro passaggio cruciale e rappresentato dal ritorno in auge, dopo un
periodo di “assenza ingiustificata”?®®, del criterio del margine di
apprezzamento. I giudici, infatti, nel riformare la pronuncia della Seconda
Sezione, non hanno potuto non tener conto di un dato di fatto
incontrovertibile, quale 'assenza di “un consenso europeo sulla questione
della presenza dei simboli religiosi nelle scuole pubbliche”2%. L"inesistenza
di un comune sentire degli Stati europei fa si che, nel decidere su questioni
quali la sistemazione dell’ambiente scolastico, la definizione e la
pianificazione dei programmi di studio, la Corte debba riconoscere agli Stati
un certo “margine di valutazione”?¢!, rispettando, di conseguenza, le loro
scelte, “ivi compreso il ruolo che essi danno alla religione”262,

D’altronde, come sottolineato dal giudice Bonello, la Corte “non puo
lasciarsi contagiare da un Alzheimer storico”.

«Essa [prosegue] non ha il diritto di disconoscere la continuita
culturale del percorso di una nazione attraverso il tempo, né di
trascurare quello che nel corso dei secoli ha contribuito a modellare e
definire il profilo di un popolo. Nessun tribunale sopranazionale deve
sostituire i propri modelli etici alle qualita che la storia ha impresso
allidentita nazionale. Una corte dei diritti dell'uomo ha il ruolo di
proteggere i diritti fondamentali, ma senza mai perdere di vista che: “i
costumi non sono capricci che passano. Essi evolvono con il tempo, si
consolidano attraverso la storia per formare un cemento culturale.
Divengono simboli estremamente importanti che definiscono I'identita
delle nazioni, delle tribui, delle religioni, degli individui”. Una corte
europea non deve essere invitata a rovinare secoli di tradizione
europea. Nessun tribunale, e certamente neanche questa Corte, deve
rubare agli italiani una parte della loro personalita culturale»263.

258 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., § 74.

259 V. FIORILLO, II crocefisso a Strasburgo: I'Italia non e la Francia, in Quaderni costituzionali, 2010,
n.1,p.145.

2600 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., § 70.
261 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., § 69.
262 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., § 69.

263 CORTE EDU, Grande Camera, Causa Lautsi e altri c. Italia, cit., opinione concordante
del giudice Bonello, 1.1, 1.2.

95

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Le sentenze del periodo “pre-Lautsi 1I” ci avevano abituati a osservare
la laicita attraverso il vetrino di una neutralita “militante”264, che con il suo
spazio vuoto, risultava, agli occhi dei giudici di Strasburgo, piti neutrale (e
quindi preferibile) rispetto a una neutralita additiva?5. Una visione, questa,
che, nonostante gli intenti di senso opposto, non riusciva a sottrarsi a un
certo cortocircuito logico: lo spazio pubblico doveva necessariamente e
indipendentemente dal contesto di riferimento presentarsi diafano (si
pensi, a tal riguardo, alla pretesa che le pareti delle aule scolastiche italiane
fossero del tutto bianche?¢?); i soggetti erano costretti, a prescindere dalla
tradizione “identitaria” del Paese in cui vivevano, a spogliarsi di ogni loro
individualita assiologica, mediante la rinuncia forzosa alle rappresentazioni
simboliche dei loro convincimenti religiosi, per mimetizzarsi al resto della
collettivita?” e costringere, cosi, la naturale “fluidita della soggettivita
individuale”268,

E se tale presa di posizione era in qualche modo giustificata, in un
primo momento, dal ricorso al criterio del margine di apprezzamento, per
di pit in contesti adusi a una laicita “de combat”, smaterializzatosi
quest’ultimo con la prima pronuncia sulla vicenda Lautsi, si € avuto sentore
che la Corte abbia voluto imporre assertivamente una propria concezione
di neutralita, soprassedendo al sacrosanto principio di sussidiarieta.

E stata, dunque, la Grande Camera, con la seconda sentenza Lautsi,
a ritornare a dare il giusto peso alla “ricchezza culturale delle tradizioni
giuridiche presenti in Europa”?%, destituendo di legittimita ogni forma di

264 L.P. VANONI, Laicita e liberta di educazione. Il crocifisso nelle aule scolastiche in Italia e
in Europa, Giuffre, Milano, 2013, p. 142.

265 Puppinck ritiene che cio sia da imputare a un inganno dello spirito umano, che
“sembra in effetti configurato per pensare che il vuoto sia pitt neutro del pieno” (G.
PUPPINCK, I caso Lautsi contro I'ltalia, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 2012,
p-17).

266 Per Rossi «in presenza di una situazione nella quale i simboli siano di fatto utilizzati e
presenti negli spazi pubblici, la loro rimozione non sarebbe neutrale e “rispettosa per tutti”,
in quanto con essa si occulterebbe il pluralismo, “relegandolo nella sfera privata e di fatto
imponendo una visione atea delle istituzioni”, con la conseguente affermazione nello Stato
di una concezione di laicita antireligiosa che non ci appartiene» (E. ROSSI, Laicita e simboli
religiosi, in Archivio Rivista AIC, 2007, p. 362).

267 Chiosa Weiler: “Ma nella contemporaneita, lo spazio pubblico senza simboli, un
muro bianco nella scuola [...] non é certo pitt neutrale che avere un crocifisso sul muro. E
uno scaltro inganno della laicita, 'opposto esatto del pluralismo” (J.H.H. WEILER, I
crocefisso a Strasburgo: una decisione “imbarazzante”, in Quaderni costituzionali, 2010, 1, p. 151).

268 M. GIANNI, Riflessioni su multiculturalismo, democrazia e cittadinanza, in Quaderni di
diritto e politica ecclesiastica, 2000, 1, p. 16.

269 L.P. VANONI, Laicita e liberta di educazione, cit., p. 211.
96

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

esportazione coatta, anche in contesti non storicamente e culturalmente
idonei, di un’unica visione di laicita.

Questo nuovo scenario pare aver inaugurato l'epoca del
riconoscimento della compatibilita con il dettato convenzionale non solo
della laicita militante, ma anche di quella “multicolore”, che consente a tutti
di presentarsi nell’agone pubblico (almeno in quei contesti statuali inclini
all’apertura verso il diverso) per quello che sono, con tutte le loro
connotazioni e senza dover temere alcun pregiudizio per detta loro scelta.
“Ovviamente sempre nel rispetto del quadro dei principi costituzionali,
ossia dell'unica forma di verita concepibile all'interno di un sistema
democratico costituzionale”.270

5 - Conclusioni

E la rivincita della suitas, dell’attenzione alle reali intenzioni del singolo e
della possibilita di questo di manifestarsi per quello che e. Le
rappresentazioni simbolico-religiose, private della superfetazione negativa
attribuita loro dalla pregressa giurisprudenza, assurgono, ora, in quei
contesti a loro adusi, a “ierofanie”, a manifestazioni privilegiate delle piu
disparate declinazioni dell’individualita.

Una suitas, che si proietta anche in una dimensione collettiva, con il
ritorno del margine di valutazione statuale nell’'opera di bilanciamento
della Corte e dell’attenzione al contesto di riferimento, tributo
indispensabile alla “pluralita e ricchezza delle tradizioni dei singoli Stati
membri del Consiglio d’Europa”?’1. Tutto cio, infatti, dovrebbe andare di

270 A. MORELLI, A. PORCIELLO, Verita, potere e simboli religiosi, in Forum di Quaderni
Costituzionali, 2008, in www.forumcostituzionale.it, p. 8.

271 V. TURCHI, La pronuncia della Grande Chambre della Corte di Strasburgo sul caso Lautsi

C. Italia: post nubila Phoebus, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 2011, p. 3. A
provarlo le successive pronunce. Pensiamo alla sentenza sull’Affaire S.A.S. c. France
(CORTE EDU, Grande Chambre requéte n° 43835/11, arrét 01 juillet 2014, sito web
www.hudoc.echr.coe.int), nella quale la Corte riconosce alla Francia la facolta di interdire la
dissimulazione del volto nei luoghi pubblici, al fine di preservare una “peculiare” visione
del vivere la socialita (il c.d. “vivre ensemble”), fondata, in nome del principio costituzionale
di “fraternité”, sull'interazione degli individui a volto scoperto; o ancora quella sul caso
Ebrahimian c. France (CORTE EDU, Cinquiéme Section, requéte n°® 64846/11, arrét 26
novembre 2015, sito web www.hudoc.echr.coe.int), in cui i giudici di Strasburgo ritengono
legittimo che in un contesto, quale quello della laicita francese, si impedisca ad un
“portatore sano di statualita”, come un’assistente sociale, I'indosso del velo sul posto di
lavoro. In ultimo, ricordiamo le sentenze sull’Affaire Dakir c. Belgique (CORTE EDU,
Deuxieme Section, requéte n° 4619/2012, arrét 11 juillet 2017, sito web
www.hudoc.echr.coe.int) e sull’Affaire Belcacemi et Oussar c. Belgique (CORTE EDU,
97

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.hudoc.echr.coe.int/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

pari passo con una certa “sensibilita” per i “patrimoni culturali e spirituali
presenti a livello sub o infra nazionale”272, perché espressione, anch’essi, di
un “sentire” meritevole di tutela convenzionale.

E se quanto detto si attesta su un livello meramente formal-
procedurale, sotto un profilo piti intimo esso potrebbe essere accompagnato
- si auspica - da un mutato approccio nei confronti dell’alter, una volta preso
atto che quest’ultimo non e ontologicamente di segno negativo?’3, bensi
portatore di una carica positiva non solo in sé e per sé, ma anche in funzione
del contesto in cui esso va a inserirsi.

La bellezza della diversita, dunque, sarebbe la chiave di volta del
nostro discorso, che, come visto, anima e la cui tutela ispira la Convenzione.
Alla crisi identitaria dalla portata globale, di cui abbiamo parlato innanzi,
una soluzione potrebbe giungere proprio da cio che fino a poco tempo fa
veniva additato, senza mezzi termini, come la causa prima di ogni male. Il
diverso, infatti, “si annuncia necessario all’emergenza della mia identita”274,
perché questa

«si costituisce solo in rapporto a quella dell’altro e “sono le asimmetrie
tra cio che noi crediamo o sentiamo e cio che gli altri credono o sentono
a renderci possibile localizzare dove noi siamo ora”, sono cioe “i divari
tra me e coloro che pensano in modo differente da me [...] che
definiscono i reali confini del sé”»275.

E nel DNA di ognuno la ricerca di una interazione dialogica con
I'altro, la possibilita di scoprire se stessi e fortificare le proprie scelte di vita
con il confronto con il diverso; al contrario, la propria identita non puo che

Deuxieme Section, requéte n° 37798/2013, arrét 11 juillet 2017, sito web
www.hudoc.echr.coe.int), che, ricalcando, in molti punti, quella sul caso S.A.S. c. France,
ritengono conforme alla Convenzione l'art. 536bis del codice penale belga, che sanziona
coloro che accedono a luoghi aperti al pubblico con il volto coperto, poiché conforme ad
un peculiare modo di concepire il vivere le relazioni sociali.

272 F. FRENI, Soft law e sistema delle fonti del diritto ecclesiastico italiano, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, cit., 2009, p. 34.

273 Anche perché, come osserva Gole, “Rendere l'altro ancora piti diverso per creare la
propria identita € un modo per rendersi ciechi fissando l'immagine riflessa dell’altro, di
cadere in preda alle illusioni e di distruggere ogni possibilita di trovare un terreno comune,
di costruire un legame tra il sé e l'altro” (N. GOLE, L'Islam e I'Europa. Interpenetrazioni,
Armando, Roma, 2013, p. 34).

274 Afferma C. DI MARTINO, La convivenza tra culture, che cita a sua volta Geertz, in I
diritti in azione. Universalita e pluralismo dei diritti fondamentali nelle Corti europee, a cura di
M. Cartabia, il Mulino, Bologna, 2007, p. 497.

275 C. DIMARTINO, La convivenza tra culture, cit., p. 496.
98

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


http://www.hudoc.echr.coe.int/

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

diventare piu vulnerabile, perché corroborata da una sempre deleteria
diffidenza, in un contesto fatto di cloni.

Antidoto al senso di smarrimento identitario che pare aver
contraddistinto il nascere del nuovo millennio non puo essere la paura,
rimedio che ha palesato non solo tutta la sua inattitudine a risolvere la
problematica in questione, ma di essere a sua volta matrice di altri mali
(incomunicabilita culturale, “invisibilita pubblica”?76, ghettizzazione,
monadizzazione delle prospettazioni cultural-coscienziali, diffusione e
radicalizzazione dei fondamentalismi religiosi), esasperando il clima di
tensione gia in atto. Ma una via che, a questo punto, si potrebbe tentare di
percorrere sarebbe - almeno in quei contesti storicamente e culturalmente
predisposti all’apertura - quella dell’inclusione (mai dell’'omogenizzazione)
nel riconoscimento e nell’accettazione delle reciproche specificita,
un’inclusione, cioe, “sensibile alle differenze”?77.

La deprivazione sociale e pubblica delle connotazioni coscienziali,
religiose e piul in generale culturali, infatti, benché animata da un legittimo
intento, quale potrebbe essere il perseguimento di una effettiva
uguaglianza, nel lungo periodo rischia di degenerare in forzoso
livellamento, in rifiuto del riconoscimento dell’alloctono?78.

Venire spogliati di una connotazione, seppur simbolica, della propria
identita nello spazio pubblico, inteso quale «“spazio della presenza” che
fornisce la “pubblicita” necessaria per la conferma delle identita»?”,
inevitabilmente puod essere percepito come tacita valutazione negativa
dell’intero essere e 1'inconscia maturazione di un senso di non accettazione.
Al contrario, l'accoglimento delle diverse rappresentazioni valoriali
costituirebbe il primo passo verso una buona disposizione d’animo di tutti
gli attori che operano nello spazio pubblico e i simboli coscienziali
diventerebbero un motivo ulteriore per incentivare l'interazione dialogica,
linfa vitale per una “crescita identitaria” e un pacifico mondo al plurale.

276 B, PASTORE, Pluralismo, Fiducia, solidarieta. Questioni di filosofia del diritto, Carocci,
Roma, 2007, p. 27.

277 J. HABERMAS, Nazione, Stato di diritto, democrazia, in Identita e politica, a cura di F.
Cerutti, Laterza, Roma-Bari, 1996, p. 201.

278 “1] rispetto per la diversita non si costruisce con l'appiattimento delle differenze e
con il vagheggiamento d'un’uguaglianza astratta, in cui I'identita di ognuno si annulla e si
confonde con quella dell’altro. L’'opposto della prevaricazione non € la rinuncia, ma la
condivisione. E condividere significa mettere faticosamente insieme delle specificita, non
annullare se stessi” (S. BONINO, Vagheggiando I'uguaglianza, in Psicologia contemporanea,
2002, p. 12, citato in F. FEDE, S. TESTA BAPPENHEIM, Dalla laicité di Parigi alla nominatio
Dei di Berlino, passando per Roma, Giuffre, Milano, 2007, pp. 131-132).

279 B. PASTORE, Pluralismo, Fiducia, solidarieta, cit., p. 53.
99

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Ma a quanto sin d’ora esposto e altresi necessario aggiungere un
ulteriore sforzo: affinché tutto questo sia fecondo e costruttivo e
indispensabile che il confronto avvenga avendo ben contezza della “propria
tradizione, bisogna, cioé anzitutto essere eredi, avere un volto”280.

Se dimentichiamo il nostro substrato storico, “possiamo solo - come
accade oggi sempre piu vistosamente - dibatterci tra debolezza e
aggressivita, cedimento e irrigidimento irrazionale, paura, presagio di
conflitto”281.

Ebbene, pare proprio questa la strada intrapresa dalla Corte di
Strasburgo con la sentenza definitiva sul caso Lautsi, dove si & premiata la
tendenziale apertura dello Stato italiano verso chi ha posizioni e
prospettazioni diverse da quelle della maggioranza, accompagnata, pero,
dal rispetto e dalla preservazione delle proprie tradizioni, rappresentate nel
caso di specie dalla presenza del crocifisso nelle aule scolastiche.

Sarebbe quella suitas collettiva alla quale facevamo cenno all’inizio
delle nostre riflessioni: le collettivita si sono riappropriate della propria
storia, della propria tradizione, sia che sia votata a una neutralita stricto
sensu (come per la Francia) sia che invece abbia un approccio pit benevolo
e aperto nei confronti del numinoso.

280 C, DIMARTINO, La convivenza tra culture, cit., p. 504.

281 C, DIMARTINO, La convivenza tra culture, cit., p. 504. Per Di Martino la sfida che ci
si prospetta € “riscoprire chi siamo, ridiventare eredi e percio capaci di futuro. E 'incontro
con l'altro, con l'arrivante, con tutto cid che comporta, ce ne da l'occasione indifferibile e
gravida di destino” (ivi, p. 506).

100

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

Sina Haydn-Quindeau
(Research fellow in Ecclesiatical Law, Constitutional Law and Administrative
Law, Friedrich-Alexander-Universitdt Erlangen-Niirnberg, School of Law)

Religious symbols in public space: the German way

ABSTRACT: This paper should draw a picture of the German constitutional
system of the relationship between state and religion, on the examples of
the most discussed religious symbols in public space: Islamic headscarf and
Christian cross. German constitutional law includes the rules about the
relationship between state and religious communities. It is based on three
principles: neutrality, tolerance and parity. According to that, there is no
state church. As well the state is not allowed to identify with one particular
religious community. On the other hand, the constitution asks the German
state to encourage religious life. Therefore, the protection of freedom of
religion is understood in an ample way. The religious communities have
more rights than other registered societies. All this is distilled in the term
‘positive neutrality of religion’.

SUMMARY: 1. Situation today - 2. Historical outline - 2.1. Reformation - 2.2. 19th
Century: Freedom of Religion and Independence of the Churches - 2.3. The cultural
compromise of Weimar - 3. German constitutional law about state and religion - 3.1.
Freedom of religion - 3.2. Neutrality - 4. Religious symbols in public space as
touchstones - 4.1. Islamic headscarf - 4.2. Cross - 4.3. Summary - 5. Conclusion.

1 - Situation today

For decades now, people in Germany have been debating the issue of
religious symbols in public space. However, in the past few years new
challenges have appeared which have altered the character of this
discussion. Whereas in the past 25 years the supposed privileges of
religious organisations like the Protestant Church and the Roman Catholic
Church were criticised, in the last few years many people, although not all
of them supporters of the churches, at least seem to consider it appropriate
that Christianity and the Christian churches as part of Western Europe
cultural heritage should get a preferential treatment or that the Islam should
not be treated in the same way as Christianity and Christian churches.
Nevertheless, German Constitution does not allow preferring a specific
religious creed or community, as I will analyse. This change of attitude may

101

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

be linked to a severe change in adherence to religious traditions in society
and a fear of losing what is familiar.

Beginning in the year 1950, by far the most part of German society,
more than 90%, has been a member of one of the Christian churches. Nearly
half were Roman-Catholic, the other half Protestant, which means that they
belong to a Lutheran or a Calvinist parish. In the last decades, this situation
was object to a profound transformation. In 2011282, the members of
Christian Churches dropped to less than 60% on average, while the
numbers of church members are still equally split between Roman-Catholic
and Protestant. On average, the major group in Germany are now people
without religious memberships (34%). There are great differences between
the regions in Germany. In the south and west of Germany, a major part of
society, about 70%, is still member in one of the Christian churches, whereas
in eastern Germany it is the opposite with about 20% to 30% Church
members. This difference is important to know for the inner-German
dialogue. It has its cause in the Dictatorship in the former GDR where
religion was suppressed. Whereas membership in the big Christian
churches is falling, there has been a continous growth in numbers of
Muslims, by now about 5% of the population adhere to the Islam?83.

Since the migration in 2015, the voice of people strengthened, who
are afraid of foreign infiltration (dt. ‘Uberfremdung’). That part of domestic
population needs self-reassurance and help for their cultural identity. In the
last years, there has been a heated debate about defining the ‘leading
culture” (dt. ‘Leitkultur’) and respective symbols. As an answer, the
Bavarian government stated in April 2018 that the symbol of Bavarian
culture and tradition was the cross. Accordingly, by law a cross needs to be
erected in the entrance area of every public building except schools,
universities and town halls.

This leads to the question of this contribution, whether the state is
allowed by constitution to use religious symbols in public space. To answer
it from a legal point of view, it is important to distinguish. There is a

22 See the facts of the German  Federal Statistical  Office
(https:/fwww.destatis.de/DE/ZahlenFakten/GesellschaftStaat/Bevoelkerung/Bevoelkerungsstand/T
abellen/AltersgruppenFamilienstandZensus.html); and the research data centres of the
statistical offices of the Federation and the Lander (https://www.statistikportal.de/de/bevoelke
rung/ergebnisse-des-zensus-2011/zugehoerigkeit-zu-einer-religionsgemeinschaft) ~ both  last
visited on 08.08.2018.

23 To achieve reliable numbers is nearly impossible, for there is no statistic on the
members of the Islamic communities. There was an optional mention at the census 2011,
where 1,9 % did member themselves to an Islamic organisation. The real figure is estimated
to amount up to 5-7 %.

102

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

difference between religion and culture. Western European culture is in
many ways influence by religion. However, individual (or collective)
religious practice, which is supported by constitutions and the ECHR, is
different from a culture that developed out of a religious heritage. For an
analysis of the (German) constitution, I can say nothing about cultural
influence but only about the individual freedom of religion and other basic
legal principles.

As I'will relate the constitutional situation in Germany, which is only
to understand with the background of its special development, I will give a
short overview over the history of the separation of the Churches from the
state in Germany since the Reformation (II). After that, I want to outline the
basic principles of German Constitutional Law of state /church relation (III.)
and then analyse how German law deals with religious symbols in public
space, especially Muslim headscarf and Christian cross (IV.), before I
venture to describe the most urging questions about handling religious
pluralism in secular states (V.).

2 - Historical outline
2.1 - Reformation

The Reformation in the 1520es did not only lead to a religious schism but
also to a crisis of the political constitution of the Empire. This was solved by
the Augsburger Religionsfrieden of 1555 and the Treaty of Westphalia
(Westfalischer Frieden) of 1648, which guaranteed equality of Catholics and
Lutherans and Calvinists on the level of the Reich?84. On the other hand the
rulers of the single territories of the Empire, mostly princes, were given the
‘ius reformandi’, the right to determine the denomination of their subjects.
Thus, different types of state churches were established in the territories.

2.2 - 19th Century: Freedom of Religion and Independence of the
Churches

284 Short historical overview in English: G. ROBBERS, State and Church in Germany, in
State and Church in the European Union, edited by G. Robbers, Nomos, Baden-Baden, 2005,
pp- 77,78. In German: A. VON CAMPENHAUSEN, H. DE WALL, Staatskirchenrecht, C.H.
Beck, Miinchen, 2006, p. 9 ff.; M. HECKEL, Zur Entwicklung des deutschen Staatskirchenrechts
von der Reformation bis zur Schwelle der Weimarer Verfassung, in Gesammelte Schriften. Staat
Kirche Recht, edited by K. Schlaich, J.C.B. Mohr, Tiibingen, 1989, pp. 366, 375 ff.; in detail C.
LINK, Kirchliche Rechtsgeschichte, C.H. Beck, Miinchen, 2017, p. 80 ff.

103

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The end of the Holy Roman Empire in 1806 led to a process of emancipation
of the churches from the state?85. The territories of the prince-bishops were
secularised. Thus, the phenomenon of bishops and other higher clerics
being political sovereigns ended.

Together with a movement of spiritual revival this led to an
increasing independence of the Catholic church, a strengthening of the
universal church and papacy. The ‘landesherrliche Kirchenregiment’
(territorial church government) of the Protestant churches was kept up
during the nineteenth century. Nevertheless, the Protestant churches also
gained increasing independence from the government and achieved a state
of autonomy as well as constitutions of their own?8¢. The church authorities
were separated from the political ones. The emancipation of the churches in
the 19th century is part of a general tendency of secularisation of the state.
It is closely connected with the common plead for freedom and human
rights, especially the freedom of religion. The principles of religious
freedom and equality of denominations were of special importance for a
number of German states. They had gained large territories with
populations of different denominations during the 18th and especially at
the beginning of the 19th century, and so their population was no longer
religiously uniform. The integration of the new subjects with different
denominations made it necessary to respect their religion and to treat their
churches equally with the respective state church. This led to the granting
of freedom of religion and the parity of the Roman Catholic and the
Protestant churches in most of the German particular states. A system of
various degrees of privileged churches was established, which has been
called ‘graded parity” (gestufte Paritdt), and in which the Roman Catholic
and the Protestant Church were privileged in many ways compared to
smaller religious communities.

2.3 - The cultural compromise of Weimar

After the First World War, not only monarchy in Germany was abolished
but also with it the landesherrliche Kirchenregiment (territorial church
government) of the Protestant churches. The Reich guaranteed freedom of
religion and the end of state churches was ordered. The churches were

285 C. LINK, Kirchliche, cit., p. 150 ff.

26 H. DE WALL, Die Verselbstindigung der evangelischen Konsistorien in Preuflen und
Bayern im 19. Jahrhundert als Schritt zu kirchlicher Unabhingigkeit, in Staat und Kirchen in
Westeuropa in verwaltungshistorischer Perspektive, edited by J. Raadschelders, Nomos, Baden-
Baden, 2002, ff. 151, 164 ff.; H. OELKE, Kirche und Staat. Kirchengeschichtlich. Neuzeit in
Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG*), ].C.B. Mohr, Tiibingen, 2008, vol. IV, p. 1042.

104

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

given the right to govern their own affairs autonomously within the limits
of the law. Some leftist politicians and parties proposed that the churches
should be kept out of the public sphere completely. However, they had no
success. The so-called Weimarer Kulturkompromiss (Weimar cultural
compromise) is a compromise between the concept of a full separation of
state and church and a restoration of the status quo ante. The characteristic
of this compromise??” demonstrate that the separation of state and churches
was not meant as a measure against the churches but in favour of their
freedom of religion even in public life.

Our constitution, especially its Articles on the relation of state and
churches, is a result of the special historical development of religious
freedom and church autonomy in Germany. That cultural compromise of
Weimar was transferred in the Basic Law 1949, which is the actual
constitution. As far as religion and religious communities are concerned,
the key issue of the constitution today is the freedom of religion.

3 - German constitutional law about state and religion

In this chapter, first there will be an outline provided of the constitutional
rules and principles in the Church/State relationship.

3.1 - Freedom of religion

The key issue of the constitutional law of religion is the freedom of
religion?88. Article 4 Basic Law (GG) states: “Freedom of faith and of
conscience, and freedom to profess a religious or philosophical creed, shall
be inviolable. The undisturbed practice of religion shall be guaranteed.”
This is understood in a broad way:

“Religious freedom includes the right to have a religious faith
(Glaubensfreiheit), to profess this faith privately or publicly
(Bekenntnisfreiheit), to exercise one's religion publicly (Kultusfreiheit),
and to join with others to form a religious group (religiose
Vereinigungsfreiheit). These rights also include the rights to abstain
from doing the listed conduct”2.

287 Which are the status of the churches as Korperschaften des 6ffentlichen Rechtes
(corporations under public law), the opportunity of religious activities and spiritual
welfare in public institutions, as hospitals, prisons and the army, as well as the guarantee
of religious instruction at state schools.

288 See M. GERMANN, Art. 4, in BeckOK, GG (Basic Law), C.H. Beck, Miinchen, 2018.

29 E.W. BOCKENFORDE, Bekenntnisfreiheit in einer pluralen Gesellschaft und die
105

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

That means that every person has the right to align his whole life with the
rules of his religion. That implies rules for eating, drinking, clothing as well
as the fundamental values for educating.

In German law there are three steps of consideration whether a
fundamental right is violated. First step will be asking if the behaviour is
granted by freedom of religion, that is whether it has a religious reason.
Next step is asking, whether there is an interference through state action.
Third, whether this action is supported by a constitutional value that
weighs in that special case more than the freedom of religion.

An example, that had been widely discussed, is the Muslim or Jewish
circumcision of boys. In 2012 a District Court surprised in sentencing a
doctor for bodily harm who practised a circumcision on a Muslim 4 year
old boy?®. Suddenly, the question arose whether a religiously motivated
circumcision is considered a bodily injury. Usually, the parents can give
their consent to a surgical intervention. The District Court stated that the
circumcision was undertaken "without any indication of medical
necessity"?’1. Therefore, the consent of the parents could not be valid,
because it was not within the interest of the child. In consequence, the court
stated that the circumcision was illegal.

From the view of constitutional law follows as a first result that
circumcision is religiously motivated and therefore supported by freedom
of religion. If the physician is sentenced for doing so, there is an interference
with this behaviour. As a next step the question must be asked, whether the
religious freedom of the parents is in conflict with the state’s task to protect
the child’s physical integrity. The general believe was, that if this case
would have been decided by the Constitutional Court, the Court would had
given more weight to religious freedom. It never came to this decision, for
the German Parliament (Deutscher Bundestag) established circumcision as
a legal undertaking by inserting the following article in the German Civil
Code:

“(1) The care for the person of the child includes the right to give
consent to the medically unnecessary circumcision of a male child who

Neutralititspflicht des Staates, in Kirche und christlicher Glaube in den Herausforderungen der
Zeit, LIT Verlag, Miinster 2007, 22 ed., pp. 439, 442, quoted from U. SACKSOFSKY, Ernst-
Wolfgang Bockenforde’s Oeuvre on Religious Freedom Applied to Recent Decisions of the European
Court of Human Rights, in German Law Journal, vol. 19, No. 2, 2018.

290 See on that topic D. ABRAHAM, Circumcision: Immigration, Religion, History, and
Constitutional Identity in Germany and the U.S., in German Law Journal, vol. 18, No. 7, 2017, p.
1745.

21 LG Kéln, Urt. v. 7. May 2012- 151Ns 169/11.
106

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

is not capable of reasoning and forming a judgment, if this is to be
carried out in accordance with the rules of medical practice. This does
not apply if the circumcision, even considering its purpose, jeopardises
the best interests of the child”2%2.

So the legislator overruled the Court decision. Such exemptions for special
cases appear to be a pragmatic way to deal with religious pluralism in a
secular state.

As we have seen, the freedom of religion is interpreted broadly.
Nearly every behaviour could be supported by it. If a value, which is stated
in the basic law, supports a legal rule, with which the religious behaviour
is in conflict, it will be possible to abridge freedom of religion. There is a
danger in supporting absolute religious freedom. In a secular state based on
Christian roots and Enlightenment, alignment on religious rules for daily
life could sometimes be in conflict with legal rules. It is a pragmatic way to
find sensible exemptions that consider the value of religious freedom as
well the reason of the legal rule.

The reverse of undisturbed practice of religion is a so-called negative
side of religious freedom, which is being protected against being brought
by state in a situation where a religious statement is required. This is
important for handling with symbols in public space, as we will see.

3.2 - Neutrality

Neutrality is the second principle to describe the relation between state and
religion. The Basic Law not explicitly mentions that principle. The
Constitutional Court derived it from a number of provisions in the Basic
Law, such as the principle of religious equality (Article 3 (3) GG), the
separation of Church and State (Article 137 (1) WRV) and the principle of
freedom of religion (Article 4 GG, Article 136 WRV)?3. What does
‘neutrality” mean in this context?

a) Separation of state and church

One reason for the misunderstanding of our law on religion and religious
communities is the term “separation of state and church”. It cannot be
found in our basic law, which in its Art. 140 refers to Art. 137 of the Weimar
Constitution from 1919. This Article states that there is no state church. The
problem with the separation of state and church is that people have
different ideas of what this means. The law only states that there is no state

228§1631d BGB.
2% Established jurisprudence, e.g. BVerfGE 108, 282 (299).
107

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

church, so it is not allowed to mix religious institutions with public ones. It
also forbids a personal union of cleric and public office holders. There are
sharp divisions over the question whether Art. 137 (1) WRV demands
neutrality of state organs in religious matters as well. In my opinion, it is
important to think the separation of church and state together with the
stipulation of equality to form the demand on neutrality.

b) Equality

That refers to the second topic: equality. No one should be treated
differently because of his or her religion, states Art. 3 GG. Several special
rights in the constitution prohibit discrimination against religious
minorities, for example Article 33 (3) GG:

“Neither the enjoyment of civil and political rights, nor eligibility for
public office, nor rights acquired in the public service shall be
dependent upon religious affiliation. No one may be disadvantaged by
reason of adherence or non-adherence to a particular religious
denomination or philosophical creed”.

That stipulates that the state is not allowed to judge individuals on their
creeds. Individuals as well as religious communities have the right to be
treated equally. It is possible to constitute an exception for the purpose of
factual reasons.

c) Neutrality and Non-Identification

Both constitutional rules - prohibition of a state church and religious
equality - form the basic principle of Neutrality as the Constitutional Court
states. There is a debate about this concept®*. Some emphasise a literal
interpretation of the constitution that merely states an institutional
separation of church and state. In that understanding, there is no stipulation
for religious neutrality. In consequence, any state action would be within
the legal framework that does neither violate freedom of religion and equal
rights nor establish a state church.

Others demand an exceeding neutrality in religious affairs. In their
opinion the state has to be "home to all citizens” (“Heimstatt aller Biirger”)
as the Constitutional Court puts it. It is necessary to have religious
neutrality, in order to take the stipulations of separation of state and church
and equality of religion seriously. Without neutrality, there can be no
equality in dealing with the different denominations.

24 See K. SCHLAICH, Neutralitit, ].C.B. Mohr, Tibingen, 1972; H.M. HEINIG,
Verschiirfung der oder Abschied von der Neutralitit?, in [Z, 2009, p. 1136.

108

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

The concept of neutrality is concretised in the term of non-
identification. That postulates not only that the State is obliged to treat all
religions and creeds equally, but also that the state authorities are not
allowed to comment on the truth or value of religions in general. The state
must not favour one religion over another, but at the same time is not
allowed to favour non-religious citizens either.

d) Cooperation between State and religious communities (‘friendly
neutrality’)

However, religious neutrality does not mean that the State ought to ignore
religion or that religion has to be kept out of the public sphere and state
schools. This would severely harm religious communities since they appear
in public and define themselves as important actors of public life. Like
political parties and other organizations, churches and religious
communities take part in the public debate over social and political issues.
Therefore, state religious neutrality in the German sense does not entail
keeping religion out of the public sphere.

In the Basic Law there are several offers to religious communities,
such as a special legal form, which simplifies organisation for the need of
religious communities (Korperschaften des offentlichen Rechts), or
religious instruction in public schools as well as the protection of Sunday as
a work-free day and (religious) holidays and spiritual welfare in public
institutions. The reason for this cooperation between state and religious
communities is the perception that people need religion in their lives and
need something to help them understand the world and the position of
human being in it. Moreover, the state is dependent on a moral
foundation?®>. However, this is nothing that a state is able to define, only
religious communities can. Therefore, the state supports religious life and
respective communities without commenting on the beliefs of the different
religions.

This is the main difference between the original French idea of laicité,
according to which religion must be kept out of the public sphere including
state schools, and the German concept of neutrality. In the German view,
laicité leads to a denigration of religion, which is incompatible with state
neutrality. Religion ought not to be ignored or restrained, but every
religious belief must be treated equally and can be encouraged on an equal
basis.

295 E.W. BOCKENFORDE, Der Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, in
Recht, Staat, Freiheit, Suhrkamp, Frankfurt, 1991, pp. 92, 112.

109

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

d)  Summary
Summarizing the German relation between state and religious

communities, I quote a decision of the Constitutional Court of the Year
201429

“The Basic Law establishes an obligation for the state, as the home of
all its citizens, to maintain religious and ideological [...] It prohibits the
introduction of any legal entity of the nature of a state church and bars
privileging any particular denomination, or excluding persons of other
faiths [...]. The state must ensure that the treatment of the various
religious and ideological communities is guided by the principle of
equality [...], and must not identify itself with a particular religious
community [...]. The free state under the Basic Law is characterised by
openness to the diversity of religious and ideological convictions.

The religious and ideological neutrality required of the state is not
to be understood as a distancing attitude in the sense of a strict
separation of state and church, but as an open and comprehensive one,
encouraging freedom of faith equally for all beliefs. [...] [The religious
freedom] also requires the state, in the positive sense, to ensure that
there is room for an active exercise of religious convictions and a
realisation of one’s autonomous personality in the religious and
ideological sphere [...]. The state is only barred from exerting a
targeted influence in the service of a specific political, ideological or
philosophical direction, or, through measures originating from the
state or being attributable to it, from identifying itself with a specific
faith or a specific ideology and thus on its own initiative endangering
religious peace in a society [...] The principle of religious and
ideological neutrality also prohibits the state from judging the faith
and doctrine of a religious community as such [...]".

4 - Religious symbols in public space as touchstones

With this concept of friendly neutrality in mind, it is time to analyse the two
most present and disputed religious symbols in public space: The Islamic
headscarf and the Christian cross.

4.1 - Islamic headscarf

The Islamic headscarf has been the issue of several court decisions.
Especially as far as state schools are concerned, where the demands of

2% BVerfG, Order of the First Senate of 27 January 2015 - 1 BvR 471/10 - paras. (1-31)
Rn. 109f.

110

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

education in a community are focused, you can find heated debates about
it. It is incontestable that to ban headscarves among pupils would be a
violation of religious freedom and neutrality unless there are just reasons
for banning them (as well as other religious clothing) such as safety
reasons®’.

It is far more difficult to solve the problem whether a teacher is
allowed to wear a religious headscarf. In Germany, most teachers are
permanent officials or employees in public service. In this position, the
teacher is a state’s actor and is required to act neutral. Therefore, religious
neutrality of the state and the personal religious freedom of the teacher are
in conflict. The German Constitutional Court decided twice in proceedings
about teachers who were not allowed to wear their headscarf in class?%. In
both cases, - with different argumentation?® - this prohibition was
acknowledged as a breach of freedom of religion. It is thus permissible for
a teacher to wear a headscarf in German state schools. The Constitutional
Court gave more weight to individual right than to state’s neutrality or the
religious feelings of pupils and parents. If there is the need to ban the
headscarf, it is only allowed when there is a safety reason (for example
peace in school and a safe and undisturbed learning environment) and
parity between the different religious denominations.

This problem is similar to cases in which somebody wants to wear a
headscarf in court. For the individual person (may it be the accused or
parties of civil actions) the same facts apply as for the pupils in school. They
could appeal to religious freedom.

Whether a judge or a prosecutor is free to wear a headscarf is again
more difficult. At the moment, there are court proceedings about this
questions. The Constitutional Court did not yet decide finally3.

27 See as well EGMR 10 november 2005 - 44774/98 Leyla Sahin/Tiirkei which
supported banishing the Islamic headscarf in a university.

298 BVerfG, Urteil v. 24. September 2003 - 2 BvR 1436/02, in English available at
https:/fwww.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/EN/2003/09/rs20030924 _
2bor143602en.html, commented by K. KASTNER, in JZ, 2003, p.- 1164; BVerfG, Beschluss
vom 27. January 2015 - 1 BvR 471/10, 1 BvR 1181/10 (in English available at https://www.

bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/EN/2015/01/rs20150127_1buvr0471
10en.html) both last visited on 08.08.2018.

29 In the first decision in 2003 the legislator was blamed for not having set a legal rule
that would have justified the interference with religious freedom. In the second decision
2015 the Court went farther with determining that even if such a legal rule existed, it would
be a breach of religious freedom. In the course of that 12 years freedom of religion acquired
more weight.

300 See only the request for urgent court decision BVerfG (1. Kammer des Zweiten
Senats), Beschl. v. 27. June 2017 - 2 BvR 1333/17.

111

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Nevertheless, it is expected that the Court differentiates between the
position of a judge and the position of teacher. A judge or a public
prosecutor requires more appearance of neutrality than a teacher at school.
The teacher is not only a neutral representative of the state, but as an
individual pedagogical person responsible to establish a relationship with
the pupils. In contrast, a judge needs to appear and act neutrally. Therefore,
a ban of headscarves for public court staff would be permissible. This shows
that it is necessary to distinguish different public places, in that case school
and court, respectively teacher and judge.

In the headscarf cases, the individual freedom of religion is in conflict
with religious neutrality of the state. It becomes apparent that it must be
balanced in individual cases which value weighs most.

- Cross

The Cross is the other religious symbol that excites frequent discussions301.
There have been several decision of the German Constitutional Court about
crosses in schools and in court buildings302. The main problem was the
question about negative religious freedom. Is it an interference with
religious freedom, when an individual is forced to stay in a public room,
where there is a cross? One argument against it is that the state forces
nobody to a religious statement, when there is a cross in the room.
Therefore, it would be no violation of religious freedom.

The focus of the Court decisions lies on respective the situation, in
which the person is. The German Constitutional Court stated that the
situation in class is a special one. Pupils are forced (compulsory school
attendance) to be at school at least several hours per day. Especially young
persons are not yet matured in personality; hence the cross in the classroom
could influence the pupil. Therefore learning ‘under the cross’ could violate
negative religious freedom. The judges attributed more weight to the
individual freedom of religion than to the constitutional value of
educational mission. A similar chain of arguments has been used in the case
of a Jewish attorney who opposed a cross at court.

301 Just see the latest discussion to put on a cross at every public office in Bavaria
commented by F. LUTZ, Uber Kreuz mit der Verfassung?,in NVwZ, 2018, p. 1007; L. GARG,
E. ROM, Of Christian Crosses and Hindu Prayers: Religious Neutrality in the Age of Rising
Hyper-Nationalism, in JuWissBlog, Nr. 77 /2018, 10 September 2018 (https://www.juwiss.de/77-
2018)).

302 BVerfG, Beschluss vom 16. May 1995 - 1 BvR 1087/91; BVerfG, Beschluss vom 17. 7.
1973 - 1 BvR 308/69 (not available in English).

112

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

In both cases, the result had been that crosses could violate the
negative side of religious freedom, especially when the sight of the cross is
inescapable and not only for a short time. In practice, there are still crosses
at some courts and in some classrooms. The legal rule states, that the cross
is to put down if somebody declares credibly that it violates his or her
religious feelings.

Whether crosses are constitutionally allowed in the entrance area of
public offices, is a difficult one to answer. Transferring the argumentation
above, can lead to some results: there is usually a short stay for citizens as
well as no “sentencing/learning under the cross’ as it is in class or at court.
It would be difficult to undertake to claim such intense religious feelings
that it would be impossible for the person to stay in a public office because
there is a cross at the entrance. Consequently, there is no violation of
(negative) religious freedom in cases, where there is a cross in the entrance
area of public offices.

Therefore, religious neutrality is the important value in this context.
The Constitutional Court did not refer to this principle in its previous
decisions about crosses, because the Court was able to solve the legal
question with reference only to religious freedom. Religious neutrality
according to the view presented here has one big drawback: It is not an
individual right, so it is hard to be claimed before a court under the German
procedural codes. Nevertheless, it must be asked whether the principle of
neutrality stays against placing crosses at state offices. As mentioned before,
the stipulation of neutrality implies the non-identification with a specific
religion. Here it is important to consider two points:

Firstly, it is important to figure out whether a symbol is religious or
cultural. German court decisions argued that crosses are mainly religious
symbols, others (as the Bavarian state government) claim that it is only (or
mainly) a symbol of the cultural heritage. To solve the conflict some voices
focus on an objective observer, others want to distinguish between different
individual observers depending on whether they are religious or non-
religious. Placing a cross in public rooms is a general act and affects all
citizens; only the focus on an objective observer could solve this question.

Christianity has a long tradition in Western Europe and is
intertwined with culture, so it is not possible to separate traditional culture
and Christianity. Therefore, an objective observer sees at least both semantic
contents, culture and religion. The question is whether the state is allowed
to use a symbol that is at least also a religious symbol.

To answer that, it is, secondly, important to distinguish between
offering a symbol for major population groups or to identify with the
respective religion. Offering a religious symbol is allowed for the purpose
of supporting religious life in accordance to the concept of friendly

113

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

neutrality. One good example is the cross in public hospitals. There patients
are in often life-threatening or at least disturbing situations. The state is not
competent to console them with statements about death and life-after-death
or other metaphysical and transcendental statements. Therefore, the state
supports the religious feelings of the major population group by placing a
cross at the wall. Here one has to consider the equality of religions, so there
are meanwhile prayer rooms in hospitals that are equipped in such a way
that people of different denominations could use it.

A distinction must be made to cases when the state no longer tries to
offer support to religious feelings but mainly emphasises its attachment to
a special religion. Then there is an identification with the values and believe
of a certain religion, which is against the concept of neutrality.

A cross in the entrance of a public office is no offer but shows mainly
that the state prefers (the values of) Christianity. The constitution does not
allow that identification.

4.3 - Summary

The important principles are freedom of religion and neutrality, interpreted
as an appeal to non-identification. As we have seen it is very hard to keep
the balance between being ‘neutral” and being ‘friendly’. It is important to
distinguish firstly between religion and culture and secondly between
estimation of a specific religious creed and offering a support to religious
life. In cases of the Islamic headscarf, religious neutrality and religious
freedom must be weighed with each other in the individual case. The cross
is not allowed when there is an estimation and identification of the state
with Christianity.

Friendly neutrality requires case by case decisions. The benefit of
such decisions is a balance between the different values in the concrete case.
The disadvantage is a vague line as legal result, which is hard to
communicate. I am sure it is worth the effort to preserve the system of
friendly neutrality where individual right is supported but not to the
detriment of state’s authority.

5 - Conclusion

One of the great questions of our time is how to deal with religious and
cultural pluralism. In this complex field, I tried to outline the German
constitutional frame. Out of the angel of constitutional law there appear
several questions, which each country must answer for itself in accordance
with the individual development of the relation of state and religion. But

114

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

there are manifold tasks in this context, so that we need experts out of other
subjects as well as out of different countries to develop solutions. The
questions that can be sketched out of the standpoint of German
constitutional law are firstly: How far should religious freedom reach?
Where must be boundaries in favour of a homogeneous living together?
Secondly, how strict must neutrality in pluralistic states be interpreted or
how ‘friendly” a state can afford to be? Is there a need for more laicism?
Moreover, where is the boundary between friendly supporting religious
communities (as German constitution stipulates) and identification with the
religion of mainstream society?

Religious symbols in public space may arise in different variants,
which must be kept asunder. One is the personal religious symbol, as the
headscarf, that is worn by a person with a public function. Here, religious
freedom of the individual is the decisive factor, which is to be weighed with
the respective concept of neutrality. The second variation is a symbol that
is used by the state, which can have religious content. There each country
must decide how far the state should encourage religious life with offers or
how strict it will ban religion out of the public sphere. Here it is important
to analyse the different possibilities: could an objective viewer see that
symbol without religious connotation? moreover, what is the plausible
intention in using that symbol?

The German way is to interpret religious freedom in a broad way. In
addition, there is the way of ‘friendly” neutrality and supporting religious
communities in many ways. It is important to shape precisely where
boundaries are and what it is everybody can rely on. That is a positive but
neutral way in dealing with religious communities. A neutral state is
incompetent to explain the meaning of life, but people and society need
thoughts about that. That is the reason why the state should support
religious activities. Nevertheless, it must be careful not to support only
those religious communities and activities that have a long tradition in the
respective country. In order to achieve this, there has to start an open
communication about the way of the basic law with its friendly neutrality.
The ‘naked wall” is not always the only answer to the challenge of religious
pluralism in a secular state. A friendly neutrality is free to support religious
life and can make offers. It is important that there is parity in offering and
no suspicion of identification. It is however important for the future
acceptance of these rules that they are not handled restrictively, but with
generosity. They should not and must not be used as a means to suppress
other religions but to support them in their freedom of religion. Then it is a
fair way in a religious pluralism to be a “home to all citizens” where
religious life is possible.

115

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Corinne Maioni
(dottoranda in Diritto ecclesiastico nell’Universita degli Studi di Milano-
Bicocca, Scuola di Giurisprudenza)

I simboli religiosi nella giurisprudenza europea
tra liberta religiosa e liberta di impresa

Religious symbols in European case-law: limits to religious freedom in workplace

ABSTRACT: The Achbita case represents the first ruling of the Court of
Justice on the issue of the use of religious symbols in workplace. This case
offers opportunity to compare Luxembourg’s approach to the EctHR’s one.
The basis for this comparison is the Eweida case, concerning legitimacy of
a restriction on the use of religious symbols imposed by a private company
on its employees. The article examines the above-mentioned judgment from
the point of view of the ECHR case-law on the different subject of public
use of religious symbols. This points out the different relevance conferred
by the Strasbourg judges to the principle of neutrality in the public and in
the private space. The Court of Justice, although referring to the ECHR case-
law, seems to ignore this diversity. The enterprise freedom of adopting a
policy of neutrality, which in Strasbourg’s ruling only represents a desire,
becomes a fundamental and absolute right in the EC] case-law. After a
comparison of the two Courts rulings, the article underlines the implication
stemming from the two meanings of neutrality of private space.

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. La giurisprudenza CEDU in materia di simboli religiosi e
il caso Eweida - 3. Il caso Achbita - 4. Riflessioni conclusive.

1 - Premessa

La multiculturalita, tratto caratterizzante ’attuale societa, ha determinato la
crisi del modello occidentale di tutela della liberta religiosa.

L’idea che storicamente pervade la cultura istituzionale occidentale
e che la liberta religiosa sia una questione strettamente privata e personale.
Conseguenza diretta di tale convincimento e l'interiorizzazione della
nozione di liberta religiosa, il cui nucleo essenziale viene individuato nella
liberta di coscienza. Alla centralita della sfera interiore del singolo, oggetto

116

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

di particolare considerazione da parte della normativa, fa da contraltare la
trascurabilita delle manifestazioni della fede303.

Il risultato € un sistema di tutela della liberta religiosa fondato sulla
distinzione tra foro interno, oggetto del diritto assoluto del singolo di
formare liberamente il proprio pensiero in merito alle questioni spirituali, e
foro esterno, comprendente il diritto passibile di limitazioni di manifestare
il proprio credo. Si tratta di un modello che pone attenzione alla
intangibilita della coscienza dell’individuo, lasciando in secondo piano la
dimensione esterna della esperienza religiosa.

La tenuta di tale modello e stata favorita anche dal fatto che gli Stati
europei si sono sempre rapportati con religioni di tradizione ebraico-
cristiana, profondamente radicate nel contesto sociale tanto che i principi
da queste professati sono da molti considerati parte integrante del bagaglio
storico - culturale dell’occidente. In un simile contesto non si & mai posta
I'esigenza di disciplinare le manifestazioni pubbliche dei convincimenti
religiosi, talvolta intese come comportamenti culturalmente orientati e
come tali accettate dalla societa.

La comparsa di nuovi movimenti religiosi ha pero incrinato la
concezione della religione come “affare privato”304 e posto gli Stati di fronte
alle questioni legate alla esteriorizzazione dei convincimenti personali.

In particolare, la diversita culturale dei credi di recente insediamento
ha reso problematica la tenuta di comportamenti religiosamente motivati.
Le manifestazioni pubbliche delle nuove religioni sono state interpretate
quali indebite ingerenze nella sfera interiore del singolo, in ragione della
eterodossia dei principi di cui sono espressione. Cid ha prodotto una
tensione tra la liberta di agire secondo i dettami della propria fede e la
liberta di non subire alcun atteggiamento religioso.

In questo contesto e stata messa in dubbio 1’adeguatezza del modello
occidentale di tutela della liberta religiosa3%.

303 S, FERRARI, Societa civile, laicita dello Stato e liberta di religione, in La rivista del Clero
italiano, n. 1 del 2014, pp. 20-21. L’Autore percorre 'evoluzione storica del concetto di
liberta religiosa, individuando i fattori che hanno progressivamente condotto a una
privatizzazione della religione.

304 C. CARDIA, Liberta religiosa e multiculturalismo, in Stato, chiese e pluralismo
confessionale, Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), maggio 2008, p. 2.

305 S. FERRARI, Societa civile, cit., p. 25. L’A. ritiene che di fronte all’affermarsi di un
nuovo modo di intendere la religione, non pitt come esperienza strettamente privata ma
come fenomeno che comprende riti e pratiche, sia opportuno chiedersi se “il modello
occidentale di liberta religiosa, che protegge adeguatamente le dimensioni di coscienza e
di scelta personale sottese all’esperienza religiosa, € in grado di tutelarne ugualmente bene
le altre dimensioni”.

117

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

I conflitti piti accesi si sono posti in materia di simboli religiosi.

I segni distintivi dell’appartenenza religiosa, tipici dei nuovi
movimenti, sono fin da subito apparsi come potenti mezzi di propaganda
in grado di veicolare idee e messaggi3®. Conseguentemente il loro uso
pubblico e stato percepito come limitazione della liberta di coloro che vi
entrano in contatto, i quali subiscono non solo le scelte simboliche altrui ma
la propaganda degli stessi convincimenti religiosi legati a tali scelte307.

Il corretto bilanciamento tra queste due liberta, la liberta del singolo
di manifestare i propri principi religiosi e la liberta altrui di non subire
alcuna pressione in materia, & al centro del dibattito sul tema a livello
nazionale e sovranazionale. In particolare, su quest’ultimo piano
protagonista e la Corte europea dei diritti dell'uomo, che ha ampiamente
affrontato la questione della legittimita della restrizione dell'uso di simboli
religiosi.

Solo in tempi recenti € intervenuta anche la Corte di Giustizia.
L’occasione e stata offerta dalle pronunce Achbita c. G4 S Secure Solution NV
e Bougnaouoi c. Micropole SA, con le quali i giudici di Lussemburgo si sono
espressi sulla legittimita del divieto di indossare segni visibili delle
convinzioni religiose all'interno di ambienti di lavoro di natura privata.

Le due pronunce offrono l'opportunita di confrontare 1’approccio
della Corte di Giustizia con quello della Corte EDU e verificare se tali organi
si siano svincolati dalla inclinazione alla privatizzazione del fenomeno
religioso, conferendo il giusto peso alle traduzioni esterne della fede.

2 - La giurisprudenza CEDU in materia di simboli religiosi e il caso
Eweida

306 M. GATTI, Laicita e simboli religiosi, in Diritti fondamentali in Europa: un casebook, a
cura di P. Manzini, A. Lollini, il Mulino, Bologna, 2015, p. 99.

307 M. CANONICO, Esposizione di simboli e liberta religiosa: il caso del crocifisso nelle aule
scolastiche, in www.diritti-cedu.unipg.it, marzo 2010. Secondo I’A. la materia dei simboli religiosi
richiede attenzione in quanto “se da un lato appare logico e doveroso riconoscere a chiunque il diritto
di comportarsi secondo i dettami della propria coscienza, e dunque consentire in linea generale di
indossare gli abiti e gli accessori o i simboli che il soggetto preferisce e ritiene utili e confacenti alle
proprie esigenze, dall’altro ci si preoccupa di rispettare e tutelare anche la liberta di coloro che,
entrando in contatto con i primi, possono essere per certi versi costretti a subire, o quanto meno
tollerare, le scelte e manifestazioni simboliche e rituali altrui”.

Da tali considerazioni discende 1'individuazione della categoria dei cd simboli “forti” il
cui carattere invasivo “fonda la presunzione che i diritti e le liberta di coloro che entrino in
contatto” con essi “possano subirne delle limitazioni”: M. TOSCANO, II fattore religioso
nella Convenzione Europea dei Diritti dell’Uomo. Itinerari giurisprudenziali, Edizioni TS, Pisa,
2018, p. 226.

118

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Il naturale termine di paragone delle sentenze della Corte di Giustizia e
costituito dal caso Eweida c. Regno Unito.

E opportuno contestualizzare tale pronuncia all'interno della copiosa
giurisprudenza della Corte EDU intervenuta sulla questione dell'impiego
di indumenti religiosi.

La Corte ha principalmente affrontato il tema dei simboli religiosi in
relazione al loro uso all'interno dello spazio pubblico.

Va innanzitutto rilevato che nella materia de quo i giudici di
Strasburgo hanno riconosciuto agli Stati un ampio margine di
apprezzamento.

Tale circostanza € dovuta in primo luogo all’assenza di un modello
univoco di rapporti Stato - confessioni religiose. L'impatto che 1'uso di
simboli religiosi ha sui fruitori dello spazio pubblico conseguentemente
varia nei diversi contesti nazionali.30® In questa prospettiva e chiaro che le
autorita interne, a stretto contatto con le forze sociali dell’ordinamento e
“profonde conoscitrici” dei valori nazionali, si trovano in una posizione
migliore rispetto alla Corte per stabilire il pitt opportuno assetto di interessi
in materia3%.

Si registra anche la mancanza di un consenso europeo, un comune
approccio degli Stati alla questione dell'impiego di simboli religiosi, che
nella maggior parte dei casi non é oggetto di una specifica disciplina310.

308 5i veda la sentenza Leyla Sahin c. Turchia, Corte europea dei diritti dell'uomo,
Grande camera, 10 novembre 2005, paragrafo 109, la Corte afferma che “It is not possible
to discern throughout Europe a uniform conception of the significance of religion in society
and the meaning or impact of the public expression a religious belief will differ according
to time and context”. Su questa vicenda D. TEGA, La Corte di Strasburgo torna a pronunciarsi
sul velo islamico. Il caso Sahin c. Turchia, in Quaderni Costituzionali, 4, 2004, p. 846 ss., ed EAD.,
La laicita turca alla prova di Strasburgo, in Dir. Pubbl. comp. Eur., 1, 2005, p. 289 ss.

309 P, TANZARELLA, Il margine di apprezzamento, in I diritti in azione: universalita e
pluralismo dei diritti fondamentali nelle Corti europee, a cura di M. Cartabia, il Mulino, Bologna,
2007. p. 162. Si vedano anche: S. MANCINI, La supervisione europea presa sul serio: la
controversia sul crocifisso tra margine di apprezzamento e ruolo contro-maggioritario delle Corti,
in AIC, gennaio 2010; F. DONATI, P. MILAZZO, La dottrina del margine di apprezzamento
nella giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’'uomo, in La Corte costituzionale e le Corti
d’Europa, a cura di P. Falzea, A. Spadaro, L. Ventura, Giappichelli, Torino, 2003, p. 65 ss.;
L. OLIVIERI, La dottrina del margine di apprezzamento tra sindacato giurisdizionale e giustizia
politica, in La Corte costituzionale, cit.,, p. 413 ss.; D.U. GALLETTA, II principio di
proporzionalita nella Convenzione europea dei diritti dell’uomo, fra principio di necessarieta e
dottrina del margine di apprezzamento statale: riflessioni su contenuti e rilevanza effettiva del
principio, in Riv. It. Dir. Pubbl. com., 3-4,1999, p. 749 ss.

310 A. LICASTRO, [ mille splendidi volti della giurisprudenza della Corte di Strasburgo:
“euardarsi in faccia” & condizione minima del “vivere insieme”, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 28 del 2014, p. 5. L’ Autore rileva in termini generali come 1'uso dello

119

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Il margine di discrezionalita riconosciuto alle autorita statuali non e
tuttavia illimitato, ma “procede parallelamente a un controllo europeo”3!1.
La Corte mantiene difatti il compito di verificare la compatibilita con la
Convenzione delle decisioni assunte a livello nazionale.

E proprio facendo leva su tale ruolo che i giudici di Strasburgo hanno
delimitato I’ambito di operativita del principio di neutralita, puntualmente
invocato dagli Stati per giustificare 1'esclusione dallo spazio pubblico di
simboli religiosi dal carattere manifesto e ostentatorio.

La Corte europea e giunta ad affermare che il dovere di neutralita
posto in capo allo Stato, fondamentale al fine di “garantire l'ordine
pubblico, la pace religiosa e la tolleranza all'interno di una societa
democratica”?!?, non sia tale da legittimare un divieto indiscriminato
dell"uso pubblico di simboli religiosi.

Una simile misura, secondo i giudici di Strasburgo, e giustificata solo
all’interno di luoghi pubblici strettamente intesi, vale a dire i luoghi ove
vengono erogati servizi pubblici. Pit1 precisamente, secondo la Corte EDU
il porto di indumenti religiosi non e incompatibile con la neutralita dello
spazio pubblico, nei limiti tuttavia in cui questo comportamento non si
tramuti in atto di proselitismo tale da costituire un elemento di indebita
pressione sulla liberta degli altri fruitori del pubblico servizio313.

strumento del margine di apprezzamento sia modulato in rapporto alla rilevazione di un
consenso comune tra gli Stati europei in ordine alla trattazione di una determinata
questione.

311 Sentenza Leyla Sahin c. Turchia, cit., paragrafo 110.

312 Sentenza Ebrahimian c. Francia, Corte europea dei diritti dell'uomo, V sezione, 26
novembre 2015, paragrafo 55: il ruolo dello Stato come organizzatore neutrale “contribue
a assurer 'ordre public, la paix religieuse et la tolérance dans une société démocratique”.

313 La Corte ha precisato tale principio oltre che nella gia citata sentenza Leyla Sahin c.
Turchia, cit., anche nelle sentenze Dogru c. Francia, Corte europea dei diritti dell'uomo,
sez. V, 4 dicembre 2008; Kervanci c. Francia, Corte europea dei diritti dell’'uomo, sez. V, 4
dicembre 2008; Ahmet Arslan e altri c. Turchia, Corte europea dei diritti dell'uomo, sez.
XII, 23 febbraio 2010. In particolare, in quest’ultima pronuncia i giudici affermano
chiaramente che “dans des établissements publics [...] le respect de la neutralité a I'égard de
croyances peut primer sur le libre exercice du droit de manifester sa religion” (paragrafo 49). 1l
caso aveva riguardato semplici cittadini che indossavano il costume tipico del gruppo
religioso di appartenenza per le pubbliche vie di una citta turca, nel tragitto verso la
moschea. Proprio in virtt del fatto che il contesto nel quale la limitazione era stata inflitta
fosse privo del carattere istituzionale, la Corte EDU riconobbe la violazione della liberta
religiosa. Sulla pronuncia si veda A. MADERA, N. MARCHEI, Simboli religiosi “sul corpo”
e ordine pubblico nel sistema giuridico turco: la sentenza “Ahmet Arslan e altri c. Turchia” e i
confini del principio di laicita, in Diritto e religione in Europa. Rapporto sulla giurisprudenza della
Corte europea dei diritti dell'uomo in materia di liberta religiosa, a cura di R. Mazzolla, il Mulino,
Bologna, 2012, p. 117 ss.

120

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

In questa prospettiva il fine ultimo del divieto di simboli religiosi
risulta essere la tutela dell’altrui diritto, compresa tra gli scopi che ai sensi
del secondo paragrafo dell’art 9 CEDU giustificano limitazioni alla liberta
di manifestare la propria fede religiosa3!4.

La Corte EDU ha poi legittimato il divieto di uso di simboli religiosi
nelle fattispecie in cui il carattere della pubblicita connotava, oltre al luogo,
le funzioni esercitate dal soggetto limitato nella sua liberta. Tali pronunce
sono di rilevante interesse ai fini di un confronto con la sentenza Eweida.

In questi casi il ragionamento della CEDU prende le mosse dal
presupposto che la condotta dei pubblici dipendenti, i quali agiscono come
rappresentanti dell’autorita nazionale, sia imputabile a quest’ultima3'.
L’obbligo di neutralita posto in capo allo Stato graverebbe di conseguenza
anche sui suoi dipendenti®!é, con evidenti ripercussioni sull’ampiezza della
liberta di manifestare il proprio credo nell’esercizio delle funzioni. Nei
contesti in cui i rapporti tra Stato e confessioni religiose si fondano su un
rigido separatismo, le autorita nazionali sono difatti legittimate a imporre
ai propri dipendenti un obbligo di discrezione nell’espressione dei propri
convincimenti religiosi3!’, al fine di evitare che la condotta dei pubblici
funzionali suggerisca una identificazione dello Stato con talune religioni3!s.

314 M. TOSCANO, II fattore religioso, cit., p. 222, sottolinea come in materia di simboli
religiosi la Corte EDU abbia stemperato il rigore con cui ha sempre inteso 1’elencazione
tassativa delle ragioni che giustificano la limitazione della liberta religiosa contenuta
nell’art 9.2 CEDU, attraverso il riferimento conclusivo dei “diritti e liberta altrui”. Sembra
che tale elemento «possa essere ampliato a ricomprendere quasi ogni contenuto purché
espressivo della “sostanza democratica”» che deve caratterizzare lo spazio pubblico
strettamente inteso.

315 N. NATHWANI, Islamic Headscarves and Human Rights: a critical analysis of the relevant
case law of the European Court of Human Rights, in Netherlands Quarterly of Human Rights, vol.
25, n. 2, 2007, p. 230. L’A. afferma che “the islamic headscarf worn by a teacher who is a
civil servant can be attributed to the State under certain conditions unde the international
law doctrine of State responsability”.

316 Sentenza Kurtulmus c. Turchia, Corte europea dei diritti dell'uomo, sez. II, 24
gennaio 2006, pag. 5.

317 L. SALVADEGO, Il divieto per i dipendenti del pubblico impiego di esibire simboli religiosi
in Francia all’esame dei giudici di Strasburgo, in Diritti umani e diritto interazionale, 2, 2016, p.
466.

318 Sentenza Dahlab c. Svizzera, Corte europea dei diritti dell'uomo, sez. II, 15 febbraio
2001, p. 9.

Interessante sul punto e F. MINUTOLI, L abbigliamento indossato in conformita a precetti
religiosi nei luoghi pubblici, in Diritto e religione in Italia. Rapporto nazionale sulla salvaguardia
della liberta religiosa in regime di pluralismo confessionale e culturale, a cura di S. Domianello, il
Mulino, Bologna, 2012, p. 233 ss. L’A. in particolare sottolinea come “esigere dal pubblico
dipendente, in nome della laicita dellistituzione in cui questi € organicamente

121

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

E stato cosi legittimato il divieto imposto ai pubblici dipendenti di
indossare simboli religiosi “forti” che, intesi come “potentissimo anche se
silente veicolo di idee, principi, dogmi, concezioni della vita e del mondo”,
costituiscono una evidente manifestazione di proselitismo come tale
contrastante con il principio di neutralita3®.

Diversa ¢ invece la posizione assunta dalla Corte EDU di fronte a
limitazioni dell'uso di simboli religiosi da parte di dipendenti privati,
questione al centro della pronuncia Eweida. Il caso in oggetto prende le
mosse dal divieto di indossare una catenina con la croce, imposto a una
hostess di terra dipendente della British Airways a seguito
dell'introduzione di una nuova uniforme e di un nuovo regolamento.

La sentenza in questione riveste una particolare importanza
all’interno della giurisprudenza della Corte di Strasburgo poiché costituisce
la prima e unica ipotesi di conflitto relativo all'uso di indumenti religiosi
all’interno di uno spazio di lavoro di natura privata. Non solo, con tale
pronuncia la Corte di Strasburgo rivede la teoria del freedom to resign, fino
a quel momento utilizzata nelle controversie riguardanti limitazioni di
diritti fondamentali imposte nell’ambito di rapporti di lavoro privatistici.

Occorre preliminarmente rilevare che nell'ambito in questione
I'ingerenza nell’esercizio delle liberta fondamentali non e direttamente
imputabile alle autorita nazionali. Vengono dunque in rilievo non gia gli
obblighi dello Stato di astenersi da illegittime ingerenze nei diritti
fondamentali, ma i suoi obblighi positivi in forza dei quali le autorita
nazionali sono tenute a garantire 1'esercizio delle liberta tutelate dalla
Convenzione. In questa prospettiva lo Stato pud essere ritenuto
responsabile solo nei limiti in cui tale esercizio non risulti adeguatamente
assicurato dalla normativa interna.

Secondo la teoria della liberta di dimissioni, cui prima si & accennato,
i diritti del lavoratore possono considerarsi sufficientemente tutelati ove
questi abbia la liberta di rescindere il contratto di lavoro e
conseguentemente di sottrarsi alle limitazioni imposte dal datore320.

immedesimato, una neutralita religiosa che si traducesse nel divieto assoluto di fare uso di
segni religiosi, diffusamente percepibili come tali, rischierebbe con molta probabilita di
sottovalutare il carattere personalissimo dell’opzione individuale in questione”, che non
implicherebbe una conseguente immedesimazione dello Stato con la confessione religiosa
rappresentata dal simbolo stesso. Critica € anche S. DOMIANELLO, La rappresentazione di
valori nei simboli: un'illusione che alimenta ipocrisia e fanatismo, in Olir, aprile 2005, p. 25, che
parla di "sterilizzazione religiosa".

319 N. MARCHEI, Ebrahimian c. Francia: una nuova vittoria per il principio di neutralita dello
Stato, in Quaderni costituzionali, 1, 2016, p. 144.

320 E. SORDA, Lavoro e fede nella Corte di Strasburgo. Note a margine della sentenza Eweida
122

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Facendo leva su tale argomentazione i giudici di Strasburgo hanno a
lungo negato la sussistenza di lesioni delle liberta fondamentali del
lavoratore, ivi compresa la liberta religiosa. Si € cosi venuta a creare un’area
impregiudicata dall’applicazione dei diritti stabiliti dalla CEDU, rimessa
alla liberta contrattuale delle parti3?!.

Nella pronuncia Eweida la Corte EDU tempera il rigore di tale
principio, giungendo a ritenere che la liberta del lavoratore di scindere il
rapporto di lavoro costituisca uno dei fattori da tenere in considerazione al
fine di valutare la proporzionalita della limitazione imposta alla liberta di
religione, ma non possa considerarsi tale da escludere di per sé una
violazione dell'art 9 CEDU322,

I giudici di Strasburgo si spingono dunque a valutare concretamente
la sufficienza delle garanzie offerte dall’ordinamento interno all’esercizio
della liberta religiosa da parte dei dipendenti.

Su questo fronte la Corte rileva la mancanza di una normativa
specifica disciplinante 1'uso di simboli religiosi sul luogo di lavoro. I giudici
di Strasburgo osservano tuttavia come tale assenza non abbia impedito alla
ricorrente di adire le autorita nazionali, invocando in particolare la
violazione del divieto di discriminazione sancito dall’Employment Equality
Regulations 2003, né abbia precluso ai giudici nazionali di esaminare il caso
nel dettaglio3?3.

e altri ¢ Regno Unito, in Forum di Quaderni Costituzionali, Rivista telematica
(www.forumcostituzionale.it), 14 novembre 2013, p. 3.

321 M. BIDDULPH, D. NEWMAN, Eweida v. United Kingdom, in Australian International
Law Journal, vol. 20, n. 1, 2013, p. 186. Gli autori, in relazione alla liberta religiosa, rilevano
come a seguito della sentenza Eweida “Freedon of religion in the workplace appears to be
treated now as a clash of rights between the employer and employee, rather than as a zone
free from the application of art 9 with protection only via the contractual freedom of both
parties”. Sul punto si veda anche E. SORDA, Lavoro e fede, cit., pp. 7-11, che ricostruisce la
giurisprudenza in materia di esercizio della liberta religiosa in ambito lavorativo.

322 Sentenza Eweida e altri c. Regno Unito, Corte europea dei diritti dell'uomo, sez. IV,
15 gennaio 2013, paragrafo 83.

323 Occorre rilevare come sia frequente in materia di simboli religiosi il richiamo al
principio di non discriminazione, non solo da parte delle corti nazionali. Difatti uno degli
approcci alla tematica adottato dalla Corte EDU assume come parametri valutativi 'art 9
e l'art 14 CEDU, letti in maniera congiunta. Sul punto si veda S. TARANTO, Il simbolismo
religioso sul luogo di lavoro nella piii recente giurisprudenza europea, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 1 del 2014, p. 7. L’Autore richiama sull’argomento, tra gli altri, J.
PASQUALI CERIOLLI, La tutela della liberta religiosa nella Convenzione Europea dei diritti
dell’Uomo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., gennaio 2011; R.MAZZOLA, Diritto
e religione in Europa: rapporto sula giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’ uomo in
materia di liberta religiosa, il Mulino, Bologna, 2012; D. TEGA, Cercando un significato europea
di laicita : la liberta religiosa nella giurisprudenza della Corte europea dei diritti, in Quaderni

123

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Non si puo dunque ritenere che l'esercizio della liberta di
manifestare i propri convincimenti religiosi mediante 1'uso di simboli non
fosse sufficientemente tutelata dall’ordinamento interno3.

Le argomentazioni dei giudici di Strasburgo si concentrano quindi
sul bilanciamento degli interessi in gioco operato dai giudici nazionali, altro
elemento sulla base del quale valutare il rispetto da parte dello Stato degli
obblighi postivi derivanti dall’art 9 CEDU32.,

Notevole rilevanza ha l'individuazione operata dalla Corte delle
contrapposte esigenze oggetto di bilanciamento.

Secondo la Corte EDU:

“On one side of the scales was Ms Eweida’s desire to manifest her
religious belief. As previously noted, this is a fundamental right:
because a healthy democratic society needs to tolerate and sustain
pluralism and diversity; but also because of the value to an individual
who has made religion a central tenet of his or her life to be able to
communicate that belief to others. On the other side of the scales was
the employer’s wish to project a certain corporate image”32.

Dunque, da un lato vi e il diritto fondamentale della ricorrente di
manifestare i propri convincimenti religiosi; dall’altro lato il mero desiderio
legittimo del datore di lavoro di preservare una certa immagine di
neutralita dell’azienda.

La terminologia utilizzata dalla Corte  volta a comunicare il diverso
rilievo attribuito ai due valori posti a confronto3?”. Il principio di neutralita,
che nell’ambito dei rapporti dipendenti pubblici-Stato e ritenuto valore
fondamentale, in relazione al rapporto di lavoro di natura privata degrada
a mero volere legittimo del datore.

I giudici di Strasburgo osservano ulteriormente che nel caso de quo
il perseguimento di una politica di neutralita non rivestiva un’importanza
cruciale per la societa, come dimostrato dalla condotta tenuta dalla stessa
compagnia aerea. A pochi mesi di distanza dal caso Eweida, che aveva
suscitato un certo clamore mediatico, la British Airways aveva difatti
modificato il codice vestiario interno, ammettendo l'utilizzo di simboli
religiosi previa autorizzazione. Non solo, ma la stessa compagnia gia in

costituzionali, 4, 2010, pp. 799-813.
324 Sentenza Eweida e altri c. Regno Unito, cit., paragrafo 92.
325 Sentenza Eweida e altri c. Regno Unito, cit., paragrafo 91.
326 Sentenza Eweida e altri c. Regno Unito, cit., paragrafo 94.

327 T. PAGOTTO, E. ERVAS, Achbita v. Eweida: liberta di impresa e liberta religiosa a
confronto, in federalismi.it, Rivista telematica (www.federalismi.it), 28 luglio 2017, p. 7.

124

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

passato aveva autorizzato il porto di simboli religiosi, anche meno discreti
rispetto alla croce indossata dalla ricorrente3?8.

In questo contesto non sembra pertanto dimostrato che 1'uso di
simboli religiosi da parte dei dipendenti potesse danneggiare la societa e
pregiudicarne l'immagine, cosi da giustificare una compressione della
liberta religiosa come quella imposta alla ricorrente3?. Conseguentemente
il desiderio della compagnia aerea non costituirebbe una motivazione
legittima, atta a giustificare limitazioni della liberta religiosa33°.

Alla luce di tali considerazioni i giudici di Strasburgo giungono ad
affermare che il bilanciamento tra gli interessi in conflitto non sia stato
eseguito correttamente dalle autorita giudiziarie nazionali, le quali hanno
conferito un peso eccessivo all’interesse della compagnia aerea di
perseguire una politica aziendale di neutralita.

3 -1l caso Achbita

Con sentenze rese il 14 marzo 2017, concernenti la causa C-157/15 Samira
Achbita c. G4S Secure Solution NV e la causa C-188/15 Asma Bougnaoui c.
Micropole SA, la Corte di Giustizia si e espressa per la prima volta sulla
tematica dell’uso di simboli religiosi sul luogo di lavoro.

Le pronunce riguardano due distinti rinvii pregiudiziali,
rispettivamente provenienti dal Belgio e dalla Francia, entrambi riguardanti
divieti di indossare simboli religiosi imposti ai dipendenti in forza di una
policy di neutralita adottata dall'impresa datrice.

I caso Achbita prende le mosse dal licenziamento di una
receptionist, giustificato dal rifiuto opposto da quest’ultima alla richiesta di
togliere il velo durante le ore di lavoro, comportamento ritenuto lesivo della

328 In particolare, la British Airways aveva autorizzato 1'utilizzo del turbante Sikh e
dell’hijab musulmano. La differenza rispetto al trattamento riservato alla ricorrente era
giustificata sulla base della considerazione che l'uso della croce non fosse un
comportamento dovuto e imposto dalla religione di appartenenza della sig.ra Eweida. Tale
argomentazione ricorre anche nelle considerazioni delle autorita giudiziarie nazionali. In
particolare, 'Employment Tribunal osserva che “the visible wearing of a cross was not a
mandatory requirement of the Christian faith but Ms Eweida’s personal choice”.

329 S. RIGGINS, Limitations on the right to manifest religion in European Private Companies:
Achbita c. G4S Secur Solution NV under article 9 of the ECHR and article 18 of the ICCPR, in
America University International Law Review, vol. 33, n. 4, 2018, p. 996.

330 S. TARANTO, I simbolismo religioso, cit., p. 10. Si veda anche E. SORDA, Eweida and
Others v. The United Kingdom, ovvero quando fede e lavoro non vanno d’accordo e il “margine di
apprezzamento” non aiuta a chiarire le cose, in Diritti comparati, Rivista telematica
(www.diritticomparati.it), 3 marzo 2013.

125

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

regola prevista dal regolamento interno la quale vietava ai dipendenti di
“indossare sul luogo di lavoro segni visibili delle loro convinzioni politiche,
filosofiche o religiose”331.

La sussistenza di una simile norma interna distingue tale fattispecie
da quella oggetto del rinvio pregiudiziale della Francia, riguardante il
licenziamento di un ingegnere progettista, predisposto dall'impresa a
fronte delle lamentele sollevate da un cliente per il fatto che la dipendente
indossasse il velo durante gli incontri lavorativi.

Stante la particolarita di questa seconda vicenda, 1’analisi si
concentrera sulla sola sentenza Achbita, che maggiormente si presta a un
confronto con la pronuncia Eweida.

Anche in questo caso la fattispecie viene analizzata dalla Corte di
Giustizia alla luce della normativa antidiscriminatoria, dettata dalla
direttiva 2000/78.

Pit1 precisamente il quesito sollevato dalla Corte di Cassazione belga
attiene la possibilita che la predisposizione a opera di un’impresa privata di
una norma che vieti in via generale di indossare segni rivelatori dei
convincimenti personali del dipendente, siano essi religiosi, politici o
filosofici, integri una discriminazione diretta ai sensi dell’art 2, paragrafo 2,
lettera a, della suddetta direttiva.

Le argomentazioni dei giudici di Lussemburgo prendono le mosse
dalla definizione della nozione di religione, la quale puo costituire fattore
di discriminazione.

Il diritto di liberta religiosa é tutelato dall’art 10 della Carta dei diritti
fondamentali. Come emerge dalle spiegazioni correlate alla Carta, tale
diritto corrisponde a quello garantito dall’art 9 della CEDU, espressamente
richiamata al considerando 1 della direttiva 2000/78 unitamente alle
tradizioni costituzionali degli Stati membri.

La Corte di Giustizia ne ricava che anche nell’ambito della normativa
antidiscriminatoria il Legislatore europeo abbia voluto tener ferma la
nozione di religione elaborata dalla Corte EDU, atta dunque a
ricomprendere non solo il foro interno della liberta di coscienza
dell'individuo, ma anche il foro esterno riguardante gli atti di
manifestazione della fede religiosa.

Conseguentemente una norma che disciplini l"uso di simboli religiosi
puo assurgere alla qualifica di disposizione discriminatoria.

La Corte esclude tuttavia la sussistenza di una discriminazione
diretta, la quale ricorre nelle ipotesi in cui il singolo, in ragione di un fattore

331 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, causa C-157/15, Corte di Giustizia,
Grande Camera, 14 marzo 2017, paragrafo 15.

126

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

di discriminazione, sia trattato meno favorevolmente di quanto sia, sia stato
o sarebbe trattato un altro in una situazione analoga332.

La norma interna prevista dall’azienda, vietando l'uso di segni
visibili di convinzioni politiche, filosofiche o religiose, riguarda qualsiasi
manifestazione di ideologie personali. Come tale “tratta in maniera identica
tutti i dipendenti dell'impresa, imponendo loro in maniera generale e
indiscriminata una neutralita di abbigliamento”333,

La valutazione dei giudici di Strasburgo non si arresta alla questione
pregiudiziale posta dall'organo giudiziario. Secondo costante
giurisprudenza 'esame della Corte puo andare oltre la formulazione della
questione, al fine di fornire al giudice di rinvio “tutti gli elementi di
interpretazione che possano essere utili alla decisione della causa di cui e
investito”334,

In questa prospettiva la Corte di Giustizia valuta la possibilita che
una norma come quella adottata dall'impresa possa integrare gli estremi di
una discriminazione indiretta, la quale sussiste quando una disposizione,
apparentemente neutra, collochi in una posizione di particolare svantaggio
una determinata categoria di soggetti, individuabile sulla base di uno dei
fattori di discriminazione.

I giudici di Lussemburgo ritengono non possa escludersi che la
disposizione interna di cui al procedimento principale istituisca una
disparita di trattamento indirettamente fondata sull’elemento religioso.

Tuttavia, come statuito dalla direttiva 2000/78, una simile disparita
non costituisce discriminazione indiretta ove la disposizione risulti
oggettivamente giustificata da una finalita legittima e i mezzi impiegati per
il suo conseguimento siano appropriati e necessari3*®.

Rimettendo al giudice nazionale la valutazione dei fatti e I'esame
della sussistenza nel caso oggetto di procedimento principale di tali
requisiti, la Corte di Giustizia fornisce alcune indicazioni utili a orientare la
decisione della Corte Belga.

In questa parte della pronuncia i giudici di Lussemburgo richiamano
espressamente a sostegno delle proprie argomentazioni la pronuncia
Eweida, da cui tuttavia si discostano notevolmente33¢.

332 Art 2, paragrafo 2, lettera a), direttiva 2000/78.
333 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, cit., paragrafo 31.

33 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, cit., paragrafo 33. E questa la parte della
pronuncia che ha suscitato maggior interesse. Sul punto si veda N. COLAIANNI, I velo
delle donne mussulmane tra liberta di religione e liberta di impresa, in Questione giustizia,
disponibile al link http://www.questionegiustizia.it/stampa.php?id=1264.

335 Art 2, paragrafo 2, lettera b), i), direttiva 2000/78.

336 E. PALICI DI SUNI, Simboli religiosi e laicita: aperture e chiusure in alcune recenti
127

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Quanto all’esistenza di una finalita legittima, la Corte afferma in
modo tranciante che la volonta del datore di lavoro di perseguire una
politica di neutralita deve essere considerata legittima.

I giudici di Lussemburgo giungono a tale conclusione
ricomprendendo la liberta del datore di promuovere un’immagine di
neutralita dell’azienda nella ben piti ampia liberta di impresa, cui deve
essere attribuito un peso non trascurabile3?”. Tale liberta ricopre difatti un
ruolo rilevante nel sistema dell’"Unione Europea. Considerata gia in passato
principio generale dell'Unione, essa e espressamente garantita dall’art 16
della Carta dei diritti fondamentali338.

La facolta dell'impresa di adottare una policy di neutralita,
ricompresa in tale disposizione, assurge cosi al grado di diritto
fondamentale.

La Corte di Giustizia non svolge dunque alcun bilanciamento tra
liberta religiosa e liberta di impresa, ritenendo che il perseguimento di una
neutralita aziendale integri sempre una finalita legittima33°.

I giudici di Strasburgo delimitano la liberta di adottare una policy di
neutralita solo in un secondo momento, sul versante della proporzionalita
e necessita dei mezzi.

In particolare, la Corte precisa che il divieto di indossare segni
evidenti delle proprie convinzioni puo considerarsi strumento idoneo a
garantire la neutralita aziendale a condizione che tale politica sia perseguita
in modo coerente e sistematico34. Tale divieto deve poi limitarsi allo stretto
necessario e coinvolgere i soli dipendenti che abbiano rapporti con i
clientid4l,

Nonostante 1’ottica utilitaristica con cui tipicamente viene intesa la
liberta di impresa, i giudici di Strasburgo, diversamente da quanto
affermato dalla Corte EDU, non richiedono che l'impresa provi che 1'uso di
simboli religiosi possa recar danno all'immagine della societa342.

pronunce, in Rivista di diritti comparati, n. 1/2017, p.4.
337 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, cit., paragrafo 38.
338 T. PAGOTTO, E. ERVAS, Achbita v. Eweida, cit., p. 6.

339 B. PROFUMO, Liberta religiosa e di impresa: la CGUE detta i criteri per il bilanciamento,
in DPCE ONLINE, Rivista telematica (www.dpceonline.it), n. 3, ottobre 2017, p. 754.

340 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, cit., paragrafo 40.
341 Sentenza Achbita c. G4S Secure Solution NV, cit., paragrafo 42.

3422 I'impresa nel caso Achbita non ha dimostrato di aver subito un danno effettivo alla
propria immagine a causa della condotta della dipendente. Si veda S. RIGGINS,
Limitations, cit., p. 1010. Secondo 1’A. tale elemento avrebbe dovuto indurre la Corte di
Giustizia a seguire il ragionamento sviluppato dalla Corte EDU.

128

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

4 - Riflessioni conclusive

La differenza sostanziale tra i due approcci giurisprudenziali risiede nel
diverso grado di rilevanza attribuito alla neutralita aziendale.

Per la CEDU l'adozione di una politica aziendale di neutralita e
oggetto di un mero desiderio legittimo del datore di lavoro soggetto a
limitazioni particolarmente stringenti nel momento in cui entra in contrasto
con il diritto fondamentale alla liberta religiosa.

In questa prospettiva i giudici di Strasburgo operano il
bilanciamento tra gli interessi in gioco, collocati evidentemente su piani
diversi, al fine di accertare la legittimita di una compressione della liberta
di manifestare i convincimenti religiosi nel luogo di lavoro motivata dalla
policy di neutralita perseguita dall’azienda.

Diversamente, nel sistema della Corte di Giustizia la neutralita
aziendale diviene oggetto di una facolta compresa nella ben piti ampia
liberta di impresa, fulcro delle liberta economiche dell’'Unione Europea,
avente carattere fondamentale.

Il peso rivestito dalla liberta di impresa induce la Corte di Giustizia
a qualificare la neutralita aziendale quale fine legittimo, idoneo a
giustificare limitazioni della liberta religiosa, senza svolgere alcun
preventivo bilanciamento.

In estrema sintesi i giudici di Lussemburgo ritengono che, al fine di
salvaguardare la sensibilita dei clienti e di evitare che l'immagine
dell’azienda venga identificata con determinate confessioni religiose, il
datore di lavoro possa imporre ai propri dipendenti, che nell’esercizio delle
loro mansioni lo rappresentano, una discrezione nell’espressione dei
convincimenti personali.

Il ragionamento sembra essere il medesimo impiegato dalla Corte
EDU con riferimento ai pubblici funzionari. La neutralita aziendale assurge
quindi al medesimo grado del principio di neutralita dello Stato.

Tale equiparazione non tiene conto del fatto che la tutela della
neutralita dello Stato si rende necessaria al fine di salvaguardare la tenuta
del sistema interno di rapporti Stato-confessioni e di garanzia della stessa
liberta religiosa. Non dimentichiamo difatti che il principio di neutralita ha
ormai assunto il rango di tratto fondamentale caratterizzante la figura dello
Stato-tipo rispettoso della liberta religiosa delineata dalla stessa Corte di
Strasburgo343.

Tale stretta connessione con il sistema di tutela della liberta religiosa
non si ravvisa invece nel caso della neutralita di impresa, ove non vengono

33 M. TOSCANO, Il fattore religioso, cit., pp. 130-132.
129

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

in rilievo interessi collettivi di carattere generale, ma interessi individuali di
carattere economico.

Il ragionamento condotto dalla Corte di Giustizia fa dunque venir
meno il discrimine caratterizzante invece la giurisprudenza di Strasburgo
tra ambito pubblico e ambito privato, con evidente eccessiva compressione
del foro esterno della liberta religiosa.

Alla base di un simile ragionamento sembra esservi ancora una volta
la convinzione che la tutela della liberta religiosa possa considerarsi
sufficiente ove sia garantito in maniera piena la possibilita di un suo
esercizio nella sfera strettamente privata, e che diversamente il foro esterno
possa essere variamente compresso.

In questa ottica si giustifica una certa compressione della sfera
religiosa dell’individuo, mentre pare che gli altri tratti distintivi del singolo
che possono assurgere a fattori discriminatori richiedano una garanzia
assoluta. Cio emerge dalle parole dell’Avvocato generale Kokott, secondo
il quale la religione rappresenta una parte importante della identita
individuale,

«Tuttavia, mentre un lavoratore non puo “mettere nell’armadietto” il
proprio sesso, il colore della pelle, la propria origine etnica, il proprio
orientamento sessuale, la propria eta o il proprio handicap non appena
entra nei locali del proprio datore dilavoro, dallo stesso lavoratore puo
essere invece pretesa una certa riservatezza per quanto attiene
all’esercizio della religione sul luogo di lavoro»344.

34 Conclusioni dell’Avvocato generale nella causa C-157/15.
130

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

Francesca Mauri
(dottoranda di ricerca in Public, European and international law nell’'Universita
degli Studi di Milano-Bicocca, Dipartimento di Giurisprudenza)

Il principio di non discriminazione e il riconoscimento giuridico
delle comunita religiose e di pensiero: la legislazione armena
al vaglio della Commissione di Venezia

The Principle of Non-Discrimination and the Recognition
of Religious Organizations: the Armenian Legislation
through the Lenses of the Venice Commission

ABSTRACT: The recognition of a legal personality is fundamental for the
full enjoyment of freedom of religion by religious organizations. Their
activity would be complex without a legal personality. Its absence would
constrict fundamental aspects for the exercise of this freedom.
Consequently, the denial of a similar attribution to a religious community
must be justified and limited to residual hypotheses. The Venice
Commission has prepared the "Joint Guidelines on the legal personality of
religious or belief communities”, paying attention to the regulation of the
manifestation of religious belief in public contexts and to the internal
organization of religious communities and their recognition within the
state. Starting from the recent Joint Opinion n. 909/2017, adopted by the
Venice Commission on March 17t 2018, the paper will analyze the practical
implications of these Guidelines with regard to the Armenian law on
freedom of conscience and religious organizations. Through a comparison
of the potential discriminations in the procedure of registration of religious
organizations with international standards on the subject, it will study the
Commission’s approach first in identifying and delineating these standards
and, secondly, according to them, in amending the current legislation. This
analysis, both on the general question and on the specific case of Armenia,
will lead through an investigation of the role of the Venice Commission and
its position at international level.

SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. Il quadro normativo armeno in materia di rapporti tra
Stato e confessioni religiose - 3. Il riconoscimento della personalita giuridica delle
confessioni religiose - 4. Il progetto di legge armeno su liberta di coscienza e
organizzazioni religiose - 5. Il parere della Commissione di Venezia - 6. Conclusioni.

131

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



=

\

®

ZN

N Stato, Chiese
.\@

\S . pluralismo confessionale

iy

1 - Introduzione

Il caso della legislazione armena in materia di riconoscimento giuridico
delle comunita religiose e di pensiero merita attenzione in quanto utile ad
affrontare almeno due questioni di notevole interesse giuridico. Se da un
lato, guardando al caso di specie, emerge 1'argomento della tutela del
principio di non discriminazione con riferimento alle manifestazioni
collettive della liberta religiosa, dall’altro, traslando il punto d’osservazione
verso un’ottica piti generale, esso, essendo stato oggetto di un recente
parere della Commissione di Venezia, permette di considerare il valore
dell’operato della Commissione nella creazione e diffusione di standard di
protezione minimi mediante 1'utilizzo, nella sua applicazione pratica, dello
strumento delle linee guida.

Ed e proprio quest'ultimo punto che, alla luce del caso scelto, si
cerchera di approfondire nel presente paper. La Commissione di Venezia,
organo consultivo del Consiglio d’Europa in materia costituzionale, ha
assunto, negli anni, un ruolo fondamentale nella creazione e diffusione di
standard internazionali in materia di democrazia, diritti umani e Rule of
Law. Istituita a seguito del crollo del muro di Berlino per sostenere la
formazione delle nuove democrazie costituzionali emergenti in Est Europa,
con il tempo, la Commissione si e ritagliata un ruolo sempre piu rilevante
per la promozione e la diffusione dei valori democratici e delle tradizioni
costituzionali europee. I suoi pareri, pur non avendo valore vincolante,
hanno cosi assunto un certo spessore nell’ambito del costituzionalismo
internazionale, divenendo strumenti fondamentali per lo sviluppo della
democrazia e per la gestione e prevenzione dei conflitti34>.

Nel corso degli anni, accanto ai pareri, utilizzati per indirizzare
l'attivita legislativa del singolo stato destinatario, la Commissione ha
sviluppato lo strumento piti generale delle linee guida. Come avremo modo
di osservare nel prosieguo, assumendo ad esempio fra tutte le “Linee Guida
sulla Personalita giuridica delle Comunita religiose e di pensiero”34 (di seguito
“Linee Guida”), esse assumono un ruolo fondamentale nel rendere sempre
pitt accessibili e fruibili da parte degli Stati membri gli standard comuni
elaborati in determinate materie di particolare interesse o la cui trattazione
risulta particolarmente complessa.

35 S, BARTOLE, International Constitutionalism and Conditionality. The experience of the
Venice Commission, in Rivista AIC, 2014, 4.

346 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, CDL-AD(2014)023,
2014 (https://www.venice.coe.int/webforms/documents/?pdf=CDL- AD(2014)023-e).

132

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Venendo ora alla questione specifica, nella presente dissertazione,
non potendo trattare di tutti i casi in cui la Commissione di Venezia ha dato
applicazione alle citate Linee Guida, si & scelto di fare riferimento alla
vicenda armena, sia perché rappresenta il piu recente caso di utilizzo delle
stesse da parte della Commissione, sia perché costituisce un caso di studio
di particolare interesse per via della peculiare cornice normativa che, negli
anni, ha regolamentato le relazioni tra lo Stato armeno e le varie confessioni
religiose presenti sul territorio.

2. I quadro normativo armeno in materia di rapporti tra Stato e
confessioni religiose

Prima di procedere con l'analisi del parere, pare opportuno soffermarsi
brevemente sula legislazione armena in materia di rapporti tra stato e
confessioni religiose. La Costituzione della Repubblica Armena del 5
giugno 1995, emendata nel 2005, garantisce a chiunque all’art. 41 il diritto
alla liberta di pensiero, coscienza e religione specificando che

“le manifestazioni della liberta di espressione, coscienza e religione
possono subire restrizioni solamente se previsto dalla legge per ragioni
di sicurezza dello stato, tutela dell’ordine pubblico, della salute e della
morale o dei diritti e delle liberta fondamentali altrui”347.

Al quarto comma esso prevede, inoltre, che tutte le organizzazioni religiose
debbano godere di eguali diritti e debbano essere autonome, sebbene la
procedura per il loro riconoscimento debba essere prevista dalla legge34s.
Se, dunque, da un lato, il dettato costituzionale sembra enunciare un
principio di eguale trattamento tra le varie confessioni religiose dinnanzi
allo stato e, conseguentemente, un principio di separazione tra le
organizzazioni religiose e lo stato stesso, dall’altro esso riconosce uno status
del tutto particolare alla Chiesa Apostolica Armena. L’articolo 18 della

37 Art. 411 Armenian Constitution (traduzione inglese non ufficiale:
http:/fwww.parliament.am/parliament.php?id=constitution&lang=eng#1), “Everyone shall
have the right to freedom of thought, conscience and religion. This right shall include the
freedom to change religion or belief and, either alone or in community with others and in
public or in private, the freedom to manifest them in preaching, church ceremonies, other
rites of worship or in other forms”.

348 Art. 41.4 Armenian Constitution, “Religious organisations shall enjoy legal equality
and shall be vested with autonomy. The procedure for the establishment and operation of
religious organisations shall be prescribed by law”.

133

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Costituzione3¥ e la legge del 20073%0 sulle Relazioni tra la Repubblica di
Armenia e la Chiesa Apostolica Armena, infatti, attribuiscono a
quest’ultima, che rappresenta la confessione religiosa maggiormente
diffusa sul territorio nazionale, un “mandato eccezionale, in quanto chiesa
nazionale, nella vita spirituale dei cittadini armeni, nello sviluppo della loro
cultura nazionale e nella preservazione della loro identita nazionale”. Essa
viene riconosciuta come religione di stato e, in quanto tale, viene
regolamentata da una legge esclusiva e diversa da quella che gestisce i
rapporti tra lo stato e tutte le altre confessioni religiose. Le relazioni fra
queste ultime e la Repubblica di Armenia, invero, sono soggette alla legge
sulla Liberta di coscienza e sulle Organizzazioni religiose risalente al
1991351,

La legge suddetta, gia modificata nel 2011, e stata oggetto, nel corso
degli anni, di diversi tentativi di adeguamento agli standard internazionali
in materia di liberta di religione, alcuni dei quali anche molto recenti. La
Commissione europea per la Democrazia attraverso il Diritto (meglio
conosciuta come “Commissione di Venezia”), in collaborazione con
'Organizzazione per la Sicurezza e la Cooperazione in Europa (OSCE), ha
affiancato il Legislatore armeno nel processo di progressivo emendamento
della legislazione in materia. Gia oggetto di due pareri rispettivamente nel
2009352 e nel 2011353, il progetto, sottoposto a un’ulteriore modifica nel 2017,
e stato nuovamente sottoposto all’attenzione della Commissione di Venezia
nel 2018354,

39 Art. 18 Armenian Constitution, “The Republic of Armenia shall recognise the
exclusive mission of the Armenian Apostolic Holy Church, as a national church, in the
spiritual life of the Armenian people, in the development of their national culture and
preservation of their national identity”.

350 Law of the Republic of Armenia Regarding the Relationship between the Republic of Armenia
and the Holy Apostolic Armenian Church, 5 maggio 2007 (traduzione inglese non ufficiale:
https:/fwww.legislationline.org/legislation/section/legislation/country/45/topic/78).

351 Law of the Republic of Armenia on the Freedom of Conscience and Religious Organizations,
17 giugno 1991 (traduzione inglese non ufficiale: https://www.legislationline.org/legislation/se
ction/legislation/country/45/topic/78).

352 OSCE/ODIHR - Venice Commission, Joint Opinion on the Law on Making Amendments
and Addenda to the Law on the Freedom of Conscience and on Religious Organizations and on the
Law Amending the Criminal Code of Armenia, CDL-AD(2009)036, 23 June 2009.

353 OSCE/ODIHR - Venice Commission, Interim Joint Opinion on the Law on Making
Amendments and Supplements to the Law on Freedom of Conscience and Religious Organisations
and on the Laws Amending the Criminal Code, the Administrative Offences Code and the Law on
Charity of the Republic of Armenia, CDL-AD(2010)054.

34 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Opinion on Armenia on the Draft Law Amending the Law on freedom of Conscience and
134

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

3 - Il riconoscimento della personalita giuridica delle confessioni
religiose

Il parere della Commissione di Venezia acquisisce particolare rilievo
nell’ambito della presente dissertazione in quanto rappresenta il piti recente
caso di applicazione delle “Linee Guida sulla personalita giuridica delle
Comunita religiose o di credo”3%, elaborate proprio dalla Commissione di
Venezia in collaborazione con 'OSCE nel 2014.

Le suddette Linee Guida, risultanti da un lungo lavoro della
Commissione e dell’OSCE in consultazione con la societa civile e i
rappresentanti dei governi degli Stati Membri, sono state sviluppate con la
finalita di fornire un aiuto a coloro che sono coinvolti nell’elaborazione e
nell’applicazione delle leggi in materia di liberta di religione e pensiero.
Esse, mediante l'individuazione di standard internazionali comuni,
concorrono a delineare una cornice legale entro la quale assicurare a tutte
le comunita religiose e di pensiero un eguale trattamento nell’acquisizione
di una personalita giuridica e garantire che i principi in materia di liberta di
religione siano applicati secondo modalita non discriminatorie.

E, infatti, la stessa Commissione a ribadire, allinterno delle Linee
Guida, che il diritto ad acquisire una personalita giuridica rappresenta un
elemento vitale per la piena realizzazione della liberta di religione,
sostanziandosi in una serie di attivita fondamentali per 1’ordinaria gestione
di una comunita religiosa® e, pertanto, necessita di un’accurata
regolamentazione che ne garantisca un’applicazione eguale e non
discriminatoria a tutte le confessioni religiose presenti sul territorio
nazionale.

Il diritto internazionale garantisce la protezione delle comunita
religiose indipendentemente dal fatto che esse godano o meno di una
personalita giuridica. Si tratta, invero, di una scelta della comunita religiosa
stessa, che puo decidere di predisporre un’organizzazione religiosa che la
renda capace di agire in ambito legale3”” oppure rimanere al di fuori
dell’organizzazione statale e agire unicamente quale mero organismo di
culto.

Religious Organizations, CDL-AD(2018)002, Venice, 16-17 March 2018.

35 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, CDL-AD(2014)023,
2014 (https://www.venice.coe.int/webforms/documents/? pdf=CDL- AD(2014)023-e).

36 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines, cit., par. 20.

37 Venice Commission and OSCE/ODHIR Advisory Council on Freedom of Religion
and Belief, Joint Opinion, cit., par. 26.

135

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Gli stati, dal canto loro, hanno 1’obbligo, derivante dall’adesione ai
trattati internazionali, di assicurare a tutte le comunita religiose la
possibilita di acquisire la personalita giuridica%>8. Allo stesso modo, essi
dovranno garantire che ’acquisto della personalita giuridica da parte delle
comunita religiose non sia pitt gravoso rispetto a quanto lo sia per tutte le
altre tipologie di gruppi e comunita riconosciuti all'interno della societa3>.

Il diritto ad acquisire la personalita giuridica rappresenta una
componente sostanziale del diritto alla liberta di religione e credo, che gioca
un ruolo essenziale nell’effettiva protezione della sua dimensione collettiva.
In molti casi, infatti, il riconoscimento giuridico delle comunita rappresenta
proprio una precondizione per il godimento di alcuni diritti e per lo
svolgimento di determinate attivita esplicative dell’esercizio del diritto alla
liberta di religione e credo3¢.

Acquisendo la personalita giuridica, infatti, le comunita religiose
ottengono la possibilita di agire come un corpo organizzato e composito e
guadagnano una capacita giuridica che consente loro di godere
direttamente dei propri diritti, di assumere obbligazioni proprie e di stare
autonomamente in giudizio.

Rappresentando la personalita giuridica il prerequisito per il
beneficio di tali prerogative, appare chiaro come la sua accessibilita
costituisca, altresi, una forma di possibile restrizione, a livello nazionale, del
godimento della liberta di religione e di culto, nonché un potenziale
strumento di discriminazione su base religiosa.

Infatti, nel loro ruolo regolamentare, gli stati godono di un ampio
potere discrezionale nella determinazione delle modalita di acquisizione
della personalita giuridica da parte delle confessioni religiose e, in tal modo,
nella definizione dei mezzi, della capacita e delle forme attraverso cui le
stesse intrattengono relazioni con le varie istituzioni.

358 Venice Commission, Opinion on the draft law on amendments and supplementation of law
no. 02/L-31 on freedom of religion of Kosovo, CDL-AD(2014)012, par. 48: “Any religious group
must have access to legal personality status if it wishes to avail of it”.

3% Venice Commission, Opinion on Act CCVI of 2011 on the Right to Freedom of Conscience
and Religion and the Legal Status of Churches, Denominations and Religious Communities of
Hungary, CDL-AD(2012)004, par. 38: “Moreover, according to the European Court of
Human Rights, in order to allow a religious group to obtain the legal personality, the State
must be careful to maintain a position of strict neutrality and be able to demonstrate it has
proper grounds for refusing recognition”.

360 5j tratta, ad esempio, della realizzazione di edifici di culto, e del loro mantenimento,
dell’intrattenimento di rapporti finanziari con privati e istituzioni, della predisposizione di
luoghi e mezzi per l'istruzione dei membri.

136

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Ne deriva, dunque, che la personalita giuridica rappresenta un
elemento cruciale per il pieno godimento dei diritti collettivi garantiti dalle
norme in materia di liberta di religione. La mancanza di personalita
giuridica, infatti, impedisce una qualsiasi forma di manifestazione collettiva
della liberta di religione.

4 - Il progetto di legge armeno su liberta di coscienza e organizzazioni
religiose

A questo punto, prima di passare all’analisi dell’applicazione pratica delle
citate Linee Guida, al fine di una piu chiara comprensione dell’iter logico
condotto dalla Commissione di Venezia, pare opportuno accennare
brevemente al contenuto del progetto di legge oggetto del parere.

L’ultimo progetto di emendamento alla legge sulla liberta di
pensiero e organizzazioni religiose, portato a termine nel 2017, definisce
un’organizzazione religiosa quale una

“naturale associazione di persone stabilita con il proposito di
professare e disseminare il credo religioso dei partecipanti, cosi come
soddisfare le altre esigenze religiose dei partecipanti all’associazione,
che sia registrata come una persona legale ai sensi della legge”3¢!.

Il dato letterale della norma chiarisce, dunque, fin dallinizio che la
precondizione per poter essere qualificati “organizzazione religiosa” ai
sensi della legislazione armena risiede proprio nell’avere la personalita
giuridica. In tal modo, il Legislatore armeno, aderendo a una concezione
restrittiva del principio di autonomia delle confessioni religiose, appare
legare inscindibilmente 1’esercizio della tutela della liberta di religione e
credo all’ottenimento della personalita giuridica, ovviamente secondo il
procedimento e con le limitazioni prescritte dalla legge.

31 Draft Law Making Amendment to the Law on Freedom of Conscience and Religious
Organisations, CDL-REF(2018)006, 2017, “Article 5. Religious organisations 1. Everyone shall
have the right to establish religious organisations with other persons for the purpose of manifesting
the freedom of conscience and religion. 2. A religious organisation is an association of natural
persons which is established for the purpose of jointly professing and disseminating the religious
belief of the participants, as well as fulfilling other religious demands of the participants of the
association, and which is registered as a legal person as prescribed by law. 3. The religious
organisations are the following: church communities and religious communities, dioceses,
monasteries, religious congregations and other religious associations. 4. The religious organisations
operating in the Republic of Armenia are the Holy Apostolic Church of Armenia with its traditional
organisations, and other religious organisations. 5. A religious organisation shall have the status of
a non-commercial legal person.”

137

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Nel delineare, dunque, da un punto di vista pratico, il processo di
formazione di un’organizzazione religiosa, la normativa pone una serie di
criteri vincolanti per il riconoscimento di una personalita giuridica quali, ad
esempio, avere un numero minimo di 100 membri adulti, avere un culto
basato su un testo sacro canonizzato o, ancora, godere di una certa notorieta
a livello internazionale3¢2.

5 - Il parere della Commissione di Venezia

Proprio su questi criteri, in quanto elementi fondamentali per garantire, in
ottemperanza al principio di non discriminazione, 'ammissione a godere
di una personalita giuridica e, conseguentemente, un eguale trattamento a
tutte le confessioni religiose dinnanzi alla legge, si € concentrata la
Commissione di Venezia nel parere pubblicato il 20 marzo 2018.

Nel condurre un’attenta analisi dell'inquadramento legale
predisposto dalla legislazione armena in materia di riconoscimento della
personalita giuridica alle confessioni religiose diverse dalla Chiesa
Apostolica Armena, la Commissione di Venezia e 1'OSCE sembrano
applicare, passo dopo passo, quasi utilizzandole come una sorta di
checklist, le Linee Guida predisposte nel 2014.

Per prima cosa, avendo riguardo alle precondizioni necessarie per
essere ammessi alla possibilita di ottenere un riconoscimento legale, la
Commissione di Venezia evidenzia come l'apposizione di un numero
minimo di 100 membri adulti possa risultare un criterio preselettivo
discriminatorio e sproporzionato3®. Invero, come sottolineato nelle Linee
Guida, l'apposizione di un numero minimo di partecipanti elevato
ostacolerebbe il diritto a un riconoscimento legale delle comunita religiose
e di culto pit piccole e limiterebbe la possibilita di espansione alle comunita
di nuova formazione3*. Una soluzione piu appropriata e conforme al

362 Draft Law Making Amendment to the Law on Freedom of Conscience and Religious
Organisations, CDL-REF(2018)006, 2017, “Article 8. Establishment of a religious organisation
1. A group of persons may register as a religious organisation where it has at least 100 adult founders
and where its activities: (1) do not contradict Article 4 of this Law; (2) are directed towards religious
spheres; (3) are not aimed at receiving material benefits; (4) are based on a historically canonised
holy book; (5) along with its faith is part of the system of world’s contemporary religious
communities.”

363 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Opinion on Armenia on the Draft Law Amending the Law on freedom of Conscience and
Religious Organizations, CDL-AD(2018)002, par. 53.

364 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, CDL-AD(2014)023,
138

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

principio di non discriminazione sarebbe, secondo quanto affermato dalle
stesse Linee Guida, quella adottata, ad esempio, dall’Estonia, che richiede
solamente un numero minimo di due persone oppure, ancora, quella
individuata dall’Albania, che non prevede alcun numero minimo di
partecipanti alla comunita per il riconoscimento della personalita
giuridica3%.

Un’ulteriore precondizione per 1’accesso alla personalita giuridica,
prevista dal progetto di legge armeno, si sostanzia nella prescrizione che le
attivita della comunita siano basate su un testo sacro storicamente
canonizzato. Una simile limitazione, non certo sconosciuta alla
giurisprudenza europea in materia di protezione della liberta di religione,
che attiene direttamente all’'oggetto del culto, ha sollevato notevoli
interrogativi sul concetto di religione e sul ruolo delle sacre scritture nella
sua definizione. La stessa Corte FEuropea dei Diritti dell’'Uomo,
pronunciando alcune storiche sentenze su movimenti religiosi di recente
formazione privi di riferimenti a sacre scritture, come Scientology3¢°, Moon
Sect’¢’, Divine Light Zentrum38 e gli insegnamenti di Osho3%%, ha
riconosciuto loro protezione entro lo spettro dell’art. 9 della CEDU,
ritenendo il parametro del testo sacro insufficiente a determinare da solo la
sussistenza o meno di una confessione religiosa. Invero, tale criterio
risulterebbe, a parere della Commissione, assolutamente discriminatorio e
ingiustificato, poggiandosi sull'infondata ed erronea convinzione secondo
cui tutte le confessioni religiose, per essere riconosciute come tali, debbano
necessariamente fare riferimento a un testo sacro.

Al pari, l'ulteriore criterio esaminato dalla Commissione, che fa
dipendere l'attribuzione della personalita giuridica a una comunita
religiosa dal suo riconoscimento a livello internazionale, richiedendo che la
sua fede sia parte del sistema mondiale delle comunita religiose
contemporanee, viene interpretato quale strumento di discriminazione
delle comunita religiose non tradizionali o di nuova formazione a vantaggio

par. 27.

365 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, par. 28.

366 EComHR, X and Church of Scientology v. Sweden (Application no. 7805/77, Decision
of 5 May 1979).

37 EComHR, X v. Austria (Application no. 8652/79, decision of 15 October 1981).

%8 EComHR, Omkarananda and the Divine Light of Zentrum v. Switzerland
(Application no. 8118/77, Decision of 19 March 1981).

369 ECtHR, Leela Forderekreis E.V. and Others v. Germany (Application no. 58911/00,
Judgement of 6 November 2008).

139

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

di quelle pitu tradizionali e istituzionalizzate370. Per tali ragioni, nel parere
si raccomanda di eliminare completamente entrambe le previsioni dal
progetto di legge.

Necessiterebbe, invece, di una maggiore specificazione la previsione
secondo cui, al termine della procedura di riconoscimento della personalita
giuridica, l'effettiva registrazione della confessione religiosa sarebbe
soggetta al parere di un esperto in merito alla sussistenza di tutte le
precondizioni prescritte all’art. 8, paragrafo 1, del progetto di legge®!. A
parere della Commissione, infatti, non risultando chiaro quale soggetto
sarebbe responsabile di una simile valutazione, la discrezionalita nella sua
identificazione potrebbe condurre a una discriminazione di alcune
comunita religiose rispetto ad altre3”2. Invero, come affermato dalle Linee
Guida, una simile attribuzione non puo essere conferita ad alcun esponente
di comunita religiose o di credo in quanto, in tal modo, verrebbe
compromessa la neutralita e limparzialita della sua opinione,
sottoponendo il contenuto del culto al vaglio di un soggetto che, in virtu
della propria appartenenza religiosa, potrebbe condurre un’analisi
soggettiva e condizionata373. Il parere, dunque, invita il Legislatore armeno
a specificare 'identita di tale soggetto esaminatore, precisando che lo stesso
dovra essere terzo e imparziale rispetto a tutte le comunita religiose presenti
sul territorio nazionale.

Infine, con riguardo al requisito che richiede la sussistenza di una
struttura organizzata, suddivisa in organi con precisi poteri e con specifiche
procedure per 1’adozione di decisioni, la Commissione di Venezia, ponendo
"accento sul principio di autonomia delle comunita religiose e di pensiero,
suggerisce un alleggerimento della legislazione sul punto3”4 Invero,

370 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Opinion on Armenia on the Draft Law Amending the Law on freedom of Conscience and
Religious Organizations, CDL-AD(2018)002, par. 58.

871 Draft Law on making amendments to the Law on Freedom of Conscience and on Religious
Organisations, Art. 8 para. 1: “A group of persons may register as a religious organisation where
it has at least 100 adult founders and where its activities: (1) do not contradict Article 4 of this Law;
(2) are directed towards religious spheres; (3) are not aimed at receiving material benefits; (4) are
based on a historically canonised holy book; (5) along with its faith is part of the system of world’s
contemporary religious communities”.

372 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Opinion on Armenia on the Draft Law Amending the Law on freedom of Conscience and
Religious Organizations, CDL-AD(2018)002, par. 59.

373 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, CDL-AD(2014)023,
par. 30.

374 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,

140

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

conformemente a quanto affermato dalle Linee Guida, gli stati, al fine di
tutelare ’autonomia delle varie confessioni religiose, dovrebbero assicurare
loro un ampio spazio di manovra nel determinare la propria leadership, la
regolamentazione interna, il contenuto e 1’obiettivo della comunita, la sua
struttura e le modalita di nomina dei suoi esponenti, nonché il nome e i
simboli3”>. Pertanto, considerata 'ampia varieta di combinazione tra i citati
elementi e l’altrettanto complessa eterogeneita delle risultanze, la

legislazione nazionale in materia dovrebbe risultare il pit1 possibile generica
e flessibile37e.

6 - Conclusioni

In conclusione, dunque, la Commissione e 'OSCE, pur apprezzando i
notevoli passi avanti fatti dal Legislatore armeno nell’elaborazione di una
disciplina della registrazione delle comunita religiose e di pensiero pit
conforme agli standard internazionali rispetto ai precedenti progetti gia
oggetto di analisi in due pareri rispettivamente del 2009377 e del 2011378, ha
evidenziato 'esigenza di apporre alcune rilevanti modifiche per rendere il
testo pienamente conforme agli standard internazionali contenuti nelle
Linee Guida e, conseguentemente, pitt attento alla tutela del diritto alla
liberta di religione e pensiero da potenziali discriminazioni e
diseguaglianze.

Come emerge dall’analisi sin qui condotta, infatti, le modifiche
suggerite dalla Commissione appaiono tutte volte a individuare un quadro
normativo che riconosca eguale trattamento a tutte le confessioni religiose
determinate a ottenere un riconoscimento legale bilanciando, in una

Joint Opinion on Armenia on the Draft Law Amending the Law on freedom of Conscience and
Religious Organizations, CDL-AD(2018)002, par. 60.

375 Venice Commission and OSCE Office for Democratic Institutions and Human Rights,
Joint Guidelines on the Legal personality of Religious or Belief Communities, CDL-
AD(2014)023, par. 31.

376 Venice Commission, Opinion on Act CCVI of 2011 on the Right to Freedom of Conscience
and Religion and the Legal Status of Churches, Denominations and Religious Communities of
Hungary, CDL-AD(2012)004, par. 39.

377 OSCE/ODIHR - Venice Commission, Joint Opinion on the Law on Making Amendments
and Addenda to the Law on the Freedom of Conscience and on Religious Organizations and on the
Law Amending the Criminal Code of Armenia, CDL-AD(2009)036, 23 June 2009.

378 OSCE/ODIHR - Venice Commission, Interim Joint Opinion on the Law on Making
Amendments and Supplements to the Law on Freedom of Conscience and Religious Organisations
and on the Laws Amending the Criminal Code, the Administrative Offences Code and the Law on
Charity of the Republic of Armenia, CDL-AD(2010)054.

141

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

costante ottica di tutela del principio di non discriminazione, il principio di
autonomia delle confessioni religiose con l'interesse dello stato a
regolamentarne la formazione e il funzionamento.

Dalle modalita mediante le quali la Commissione di Venezia ha
condotto 1’analisi sul progetto di legge armena emerge con chiarezza un
approccio case by case di applicazione delle Linee Guida alla legislazione
nazionale, tenendo conto, al fine di verificarne eventuali difformita in
relazione agli standard internazionali individuati, delle peculiarita
dell’ordinamento interno e del lavoro gia condotto dal Legislatore.

Ne deriva, dunque, che le Linee Guida, frutto di un accurato e attento
lavoro di individuazione degli standard internazionali, volto a identificare
gli elementi fondamentali e rilevanti nella disciplina dell’acquisizione della
personalita giuridica, divengono, per quegli stati che richiedono
I'intervento della Commissione, esse stesse parametro di riferimento
nell’elaborazione di un testo di legge conforme al principio di non
discriminazione e di autonomia delle comunita religiose e di pensiero.

Nel fare cio, la Commissione non si limita a verificare la compatibilita
o meno della disciplina nazionale con le Linee Guida ma, vestendo i panni
di organo consultivo in materia costituzionale, propone direttamente dei
correttivi i quali, se applicati a una normativa potenzialmente
discriminatoria o parziale, sono in grado di renderla conforme agli standard
internazionali in materia.

Risulta, dunque, evidente come, senza mutare il tradizionale modus
operandi della Commissione3”?, le Linee Guida rappresentino un mezzo utile
a semplificare e rendere piu agevole la valutazione della conformita di una
determinata previsione normativa agli standard in esse contemplati. Esse,
invero, risultano uno strumento particolarmente utilizzato dalla
Commissione, soprattutto con riferimento a tematiche ricorrenti o
particolarmente complesse3?, per le quali appare opportuno operare una

379 In genere, i pareri della Commissione, quando non si basano sulla diretta
applicazione di linee guida o studi gia elaborati, prima di procedere alla valutazione della
legislazione sulla quale sono chiamati a esprimersi, predispongono una ricostruzione degli
standard comuni europei rilevanti per la questione di specie. Si vedano, ad esempio,
Opinion on Kosovo on the “Draft Law on Amending and Supplementing the Law no. 03/1-174 on
the Financing of Political Entities (amended and supplemented by the law no. 04/1-058 and the law
no. 04/1-122) and the Law no. 003/1-073 on General Elections (amended and supplemented by the
law no. 03/1-256)”, CDL-AD(2018)016, par. 15 ss., oppure, ancora, Opinin on Spain on the “Law
of 16 October 2015 amending the Organic Law No. 2/1979 on the Constitutional Court”, CDL-
AD(2017)003, par. 15 ss.

380 Ne sono un esempio, tra le altre, le Linee Guida elaborate dalla Commissione di
Venezia in materia di Rule of Law (711/2013), Partiti politici (881/2017), Liberta di
associazione (706/2012).

142

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

tantum una ricostruzione degli standard rilevanti a livello internazionale,
in modo da renderli piti uniformi e da garantirne un piu agevole utilizzo
senza procedere, di volta in volta, a una ricostruzione completa delle
tradizioni costituzionali comuni in materia.

A ogni modo, appare opportuno puntualizzare che destinatari delle
Linee Guida non sono solamente gli esperti della Commissione di Venezia
e dell’OSCE, ma anche gli stessi Stati membri, i quali dovrebbero tenerle in
debita considerazione nella predisposizione di progetti di legge fin
dall'inizio conformi agli standard internazionali delineati. E questo, invero,
che si legge tra le righe del parere qui in analisi, ovvero un invito, da parte
della Commissione e dell’OSCE, a rendere le Linee Guida uno strumento di
lavoro concreto, utile, in primo luogo, agli stessi operatori di diritto
impegnati nella redazione del progetto di legge in oggetto.

Ed e proprio questa stessa accessibilita delle Linee Guida,
predisposte per un ampio panorama di utenti, a partire da coloro che sono
coinvolti nella redazione e applicazione delle leggi fino ad arrivare ai
rappresentanti della societa civile, a segnare un ulteriore passo avanti nel
progetto promosso dalla Commissione di Venezia di diffusione e
consolidamento di una tradizione costituzionale comune che si spinge ben
oltre i confini dell’Europa continentale38!.

381 Qltre alla Repubblica di Armenia, la Commissione ha avuto modo, negli anni, di
applicare i propri standard in materia di liberta di religione e pensiero in altri pareri che
hanno coinvolto il Kosovo (CDL-AD(2014)012), la Tunisia (CDL-AD(2013)032), la Turchia
(CDL-AD(2010)005), I'Ungheria (CDL-AD(2012)004), I’ Azerbaijan (CDL-AD(2012)022), la
Romania (CDL-AD(2005)037), 'Ucraina (CDL-AD(2006)030).

143

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



= Stato, Chiese

NO . :
)= - pluralismo confessionale

iy

\

®

Joshua Moir, Julia Wagner
(Research associate and PhD candidate in Public law, Comparative law and
religion and Public international law, University of Trier)

The idea of religious neutrality and the cooperation model
compared in Germany, Austria and Italy

ABSTRACT: In recent years, Europe has experienced a move towards
religious diversity and pluralism, which is especially caused by the lasting
wave of migrants fleeing conflicts in primarily Muslim countries. Even if
this scenario does not materialise the European Union and its member
states, they will be confronted more and more frequently with new
challenges to the law regulating the relations between the state and
religious organisations and currently unknown religious conflicts.
Although many of these problems have been the subject of debate within
German higher court, federal administrative, and constitutional court cases,
particular decisions as the headscarf ban for teachers or the crucifix ruling
show that the judicial recognized idea of neutrality between state and
religion is characterised by inconsistent results and rules. The German
Grundgesetz follows the so called hybrid or cooperation model, which is
characterised by a basic separation of state and religion, simultaneously the
state is responsible for maintaining religious freedom, diversity and
plurality. Particularly also our immediate European neighbours Austria
and Italy follow this long-lasting cooperation-based tradition. Key objective
of our contribution is to examine whether our neighbours are facing similar
problems to those we have in Germany. In particular, we will focus our
attention on the missing legal certainty and clarity with regard to the -
positive and negative - freedom of religion.

SUMMARY: 1. Introduction - 2. The sources and systems of religion law - 2.1. The
sources - 2.2. The systems - 3. Germany - 3.1. Historic overview and present religious
situation - 3.2. Constitutional Law and Legal Framework - 4. Characterization of the
German State-Church Law - 4.1. Introduction - 4.2. Neutrality in legal theory - 4.3.
Neutrality in legal practice - 4.4. Conclusion - 5. Austria - 5.1. Historic overview and
present religious situation - 5.2. Constitutional Law and Legal Framework - 5.3.
Neutrality in legal theory - 5.4. Neutrality in legal practice - 5.5. Conclusion - 6. Italy -
6.1. Historic overview and present religious situation - 6.2. Constitutional Law and the
characteristics of the Italian neutrality - 6.3. Religious neutrality in legal practice - 6.4.
Conclusion - 7. Resume.

144

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

1. Introduction

The European (legal) history is inseparably linked with religion and
religious history. Especially Christian faiths has shaped - at latest since the
adoption of Christianity as state religion in the Roman Empire by Emperor
Constantine - the history of Europe. Whilst the medieval age was
characterized by various religious conflicts, culminating in the Protestant
revolution in the sixteenth century, during the last centuries the idea of
religious toleration and freedom emerged, and states started to regulate
religion. These century long developments laid the foundations for our
current understanding towards religious freedom and neutrality.

Today, especially caused by the lasting wave of migrants fleeing
conflicts in primarily Muslim countries, Europe have experienced a move
towards religious diversity and pluralism and new unknown religious
conflicts are enjoying a boom. Disputes over religious symbols in the public
sphere like the Christian crucifix, the Jewish mezuzah or the Muslim
headscarf, burka and niqgab worn by teachers, police women or judges and
controversies concerning religious practices in schools and universities - the
list is almost endless - are only a few examples impressively demonstrating
this.

The paper would like to take this opportunity to examine the legal
situation in Austria, Italy and Germany by analyzing the relevant
constitutional provisions, particular laws and jurisdiction, to investigate
what is different and what is common in these European states and how the
three countries solve current conflicts.

2 - The sources and systems of religion law
2.1 - The sources

In principle, each state in Europe uses two formal sources to regulate
religion: national domestic and international laws. Key sources are still
national laws and instruments like constitutions, sub-constitutional laws,
case-law and agreements between states and religious organizations3s2.
Historical, political, social and religious experiences have shaped
differences and similarities between national laws throughout Europe in

32 N. DOE, Law and Religion in Europe: A Comparative Introduction, Oxford University
Press, Oxford, 2011, p. 15.

145

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

one way or another3. This is evident not least from the different
terminology used to characterise the laws which states adopt to regulate
religion: ecclesiastical law, church law, confessional law and the law of
church and State seems to be the most common denotations3¥*. Which
national legal rules are currently in force Austria, Germany and Italy in
detail will be discussed later in this paper.

Besides, there are international sources of religion law. In Particular,
the treaties of the European Union, the European Convention on Human
Rights (ECHR) and global instruments of the United Nations3% contain
provisions towards religion. In recent years, the EU’s law related to religion
has changed38¢. For the first time Article 17 of the Treaty on the Functioning
of the EU (TFEU) safeguards the status of churches and religious
associations or communities. While Paragraph 3 provides the grassroots for
an open, transparent and regular dialogue between the EU institutions and
churches and religious organisations. Scholars have tried to identify
fundamental and characteristic principles of the European law on religion
including regionality, neutrality, equality, autonomy and cooperation3%”.

In addition, the European Convention on Human Rights protects
religious freedom, while the Strasbourg jurisprudence has shaped the
development of religious liberty in Europe in a number of significant cases.
Remarkable judgments were related to religious symbols in State-school
classrooms3®, the wearing of religious symbols or clothing at State
institutions3®?, at work3? and in the public sphere3°1.

2.2 - The systems

383 N. DOE, Law and Religion in Europe, cit., p. 2.

34 N. DOE, Law and Religion in Europe, cit.,, p. 14; e.g., in Austria and Germany
Staatskirchenrecht is used, in Italy the law, which deals with religion, is called diritto
ecclesiastico.

35 H.g., Art. 18 of Universal Declaration of Human Rights 1948 and Art. 18 of the
International Convention on Civil and Political Rights 1966 protects religious freedom.
Besides UNDID 1981 and the CRC 1989 deals with religious freedom and discrimination.

386 G, ROBBERS, Book Review, in Eccl. L. J., 2013, p. 313.
387 G. ROBBERS, Book Review, cit.; N. DOE, Law and Religion in Europe, cit., p. 237.
388 Lautsi and Others v. Italy, 18/3/2011, no. 30814/ 06.

389 Dahlab v. Switzerland, 15/2/2001, no. 42393 /98; Leyla Sahin v. Turkey, 10/11/2005,
no. 44774 /98.

3% Eweida and Chaplin v. the United Kingdom, 15/1/2013, nos. 48420/10, 59842 /10,
51671/10 and 36516/10.

¥1S.A.S. v. France, 1/7/14, no. 43835/11; Dakir v. Belgium, 11/7/2017, no. 4619/12.
146

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Traditionally there are three different models of state-religion relations
within Europe. Traditionally we know state church systems like in England,
Denmark or Greece, separation systems like in France or Ireland and hybrid
or cooperation systems like in Germany, Austria or Italy3°2. Nonetheless,
there is not a single system which is similar to another3®3. Maybe “the
presence of history” can be seen in this field of life and science more clearly
than in others34.

While state church systems are characterized by a close relationship
between the State and a particular (Christian) church, separation systems
are characterized by a secular nature of the State. France is considered as a
prime example of the separation model. However, the Laicité or secularism
of the State - enshrined in in French law since 1905%5 - generated political
interference in the field of religion and cooperation between the State and
churches®%®.

The hybrid or cooperation system - the middle of the road approach
between an established church system and secularity - is the most prevalent
model in Europe (especially in the Catholic South and central-eastern
Europe)3. It’s characterized by guaranteeing cooperation between the
church and the state3%8.

Lastly, these models are merely an attempt to categorize the
approach of States towards religion - and maybe they become less
important3® - and cannot obscure the fact that there is a huge variety of
state-church relations within Europe*®. Nevertheless, it seems to be
necessary not to forget what is in common between the European states,
because this is the only way to face similar problems. Key objective of our
paper is to examine how Austria, Italy and Germany - “follower” of the

32 G. ROBBERS, State and Church in the European Union, Nomos, Baden-Baden, 2005, p.
577.

393 G. ROBBERS, Book Review, cit.
394 G. ROBBERS, Book Review, cit.

3 Loi de la Séparation: Art. 1: La République assure la liberté de conscience. Elle
garantit le libre exercice des cultes sous les seules restrictions édictées ci-apres dans l'intérét
de l'ordre public.

3% R. LIOGIER, Laicite on the Edge in France: Between the Theory of Church-State Separation
and the Praxis of State-Church Confusion, in Macquarie L. J., 2009, p. 25.

37 In Austria, Belgium, Cyprus, the Czech Republic, Estonia, Germany, Hungary Italy,
Latvia, Lithuania, Luxembourg, Poland, Portugal, Romania, Slovakia, Slovenia, Spain
corporation forms can be found.

398 N. DOE, Law and Religion in Europe, cit., p. 35.
39 G. ROBBERS, Book Review, cit., p. 313.
400 N. DOE, Law and Religion in Europe, cit., p. 38.
147

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

cooperation model - regulates religion and to evaluate how these countries
faces today’s challenges towards religion.

3 - Germany
3.1 - Historic overview and present religious situation

The religious situation in Germany is strongly linked to the events during
and after the Reformation (1517-1555). As a result of the Peace of Augsburg,
which officially ended the dispute between Lutheran and Roman Catholic
princes within the Holy Roman Empire, the rulers were allowed to choose
the official confession of their state and their people. However, they could
only choose between the Lutheran and the Roman Catholic denomination
(cuius regio, eius religio). Calvinism was not allowed until the Peace of
Westphalia (1648). As an outcome of the Peace of Augsburg and the variety
of theological orientations, most princes gained supremacy over the
churches in their territories. In the Habsburg territories this lead to the so
called Josephinism (see p. 9)401. In Protestant states, the ruling princes were
considered not only as terrestrial sovereign but also as head and patron of
the particular national or established church402.

Even though the revolutionary German Constitution of 1848,
intended to provide a full freedom of belief to the people and the freedom
of each religious association to regulate and administer their affairs
independently, the influence of the state, now ruled by the German
Emperor, remained intact, primarily on the Evangelical denomination, until
the post-war revolution of 191849, Besides the end of the state’s supremacy
of the churches and the full destablishment, the Weimar Constitution
provided religious freedom for all individuals and religious organizations.
However this freedom practically only lasted for about 15 years as National-
Socialism brought a complete “moral and legal breakdown”404 over
Germany. It is argued that the anti-religious policy of the National-Socialist
regime was a reason for the far-reaching guarantee of freedom of religion
and belief in the present German constitution (Basic Law, Grundgesetz).

401 G. ROBBERS, Religion and Law in Germany, Wolters Kluwer Law & Business, Alphen
aan den Rijn, 2010, p. 40.

402 P, UNRUH, Religionsverfassungsrecht, Nomos, Tiibingen, 2015, p. 34 ff.
403 G, ROBBERS, Religion and Law in Germany, cit., p. 42 ff.
404 G. ROBBERS, Religion and Law in Germany, cit.
148

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Today, Germany takes its way to a more and more religious diverse
country. The above mentioned law of cuius regio, eius religio left marks to a
diverging religious affiliation of the modern Germans states (Linder; e.g.
Bavaria). While the north, especially the north-west of Germany was and is
predominantly Protestant, the southern part (especially the south-eastern
part) was and is predominantly Roman Catholic#0>. Besides there are parts
of Germany where the majority of people, as a result of the anti-religious
socialist government of the German Democratic Republic, do not have any
religious affiliation%. Next to about 23 million members of the Roman
Catholic Church and 22 million members of Protestant Churches, there are
about 4,5 million Muslims that live in Germany407.

3.2 - Constitutional Law and Legal Framework

As mentioned before the freedom of religion and believe is presently
statured in the German Basic Law (art. 4 BL). The freedom of religion is
extensively guaranteed and implemented by the constitution and the
Federal Constitutional Court (Bundesverfassungsgericht)?8. The laws of the
Weimar Constitution that are related to the relation between state and
religion and the rights of religious organization (art. 140 BL in conjunction
with art. 136-141 WRV), are fully applicable constitutional law. Besides,
state and religious relations are structured by bilateral contracts (such as
concordats) between the Federal State or the Linder with particular religious
societies. Furthermore, there are simple laws that are related to religious
motivated behaviour. A special feature about German legislation is the
distinction between Federal laws and laws by the single German states,
which leads to different rules within the country.

4 - Characterization of the German State-Church Law

4.1 - Introduction

405 G. ROBBERS, Religion and Law in Germany, cit., p. 26.
406 G, ROBBERS, Religion and Law in Germany, cit.

407 Anzahl der Mitglieder in Religionsgemeinschaften in Deutschland (Stand variiert
von 2005 bis 2017; in Millionen) available online: de.statista.com/statistik/daten/studie/37028/
umfrage/mitglieder-in-religionsgemeinschaften-in-deutschland/ (last reviewed - such as the
following- on 24t August 2018).

408 P, UNRUH, Religionsverfassungsrecht, Nomos, Tiibingen, 2015, p. 58f.
149

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The system of German religion-state law is mainly characterized by the laws
of the Weimar Constitution that implements first of all the separation
between church and state (art. 137 (1) WRV) and the right to self-
determination (art. 137 (3) WRYV) for religious communities. Linked to the
separation between state and church or state and religion and the right to
self-determination, one can read out of art. 4 BL in connection with art. 140
BL, art. 136 (1), (4), 137 WRYV the legal rule of neutrality (see below)®.
Despite that church and state are separated, the cooperation between state
and churches and other religious societies is not only possible but even
desirable, as the rules concerning the res mixtae show. The constitutional
provisions, for e.g. art. 141 WRV make clear that the state is dependent on
the cooperation with the church and other denominations, in this specific
case on the sending of pastoral workers for public institutions. This
cooperation status shaped the term of the friendly separation*10.

4.2 - Neutrality in legal theory

The religious-ideological neutrality (art. 4 BL in connection with art. 140 BL,
art. 136 (1), (4), 137 WRYV) is one of the basic principles of the constitutional
system and generally applies to every public authority. Until today, the
Constitutional Court dealt with many cases concerning the questions of the
extent of stately neutrality. Most recognized are the judgments on teachers
wearing headscarf in schools, nurseries or within the legal clerkship.
Moreover there are older decisions concerning the affixing of crucifixes in
classrooms*!! or the legitimacy of school prayers+12.

The principle was then described as supporting neutrality that does
not prevent the state to work together with religious denominations or
integration of religious elements into public life4!3. However the state is
responsible to guarantee an equal treatment of the denominations and is
prohibited from exercising deliberate influence in the service of a particular
political or ideological tendency or expressly or impliedly identifying itself
by way of measures originated by it or attributable to it with a particular
belief or a particular ideology and in this way itself endangering religious

409 P, UNRUH, Religionsverfassungsrecht, cit., p. 65.

40 H. JARASS, Art. 140, par 2, in VV. AA., Grundgesetz fiir die Bundesrepublik
Deutschland. Kommentar, H. Jarass, B. Pieroth edition, Beck, Munich, 2016.

411 BVerfG, Judgment of the First Senate of 16 May 1995 - 1 BvR 1087/91 - para (271f).
412 BVerfG, Judgment of the First Senate of 16 October 1979 - 1 BvR 647/70.

413 BVerfG, Judgment of the Second Senate of 24 September 2003 - 2 BvR 1436/02 - para
(10).
150

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

peace in a society*!4. The principle also prohibits the state from evaluating
the faith and doctrine of a religious group#15. In 2011 the constitutional court
ruled that the principle of neutrality could not be violated by private
individuals that are not affiliated with an official function, such as a Muslim
student who prayed in public during his school break#1®.

4.3 - Neutrality in legal practice
a) Headscarf debate

The headscarf debate is constantly present in legal science and within
jurisdiction since more than 20 years. While the first cases before the courts
dealt with the allowableness of headscarf bans for teachers47, the debate
extended to the whole educational sector4!8, the public sector4!® as such and
also has an impact on private employment relations*20.

In its last headscarf-judgement the Constitutional Court ruled that
the protection afforded by the freedom of faith guarantees educational staff
at interdenominational public schools the freedom to cover their head in
compliance with a rule perceived as imperative for religious reasons and
that a statutory prohibition on expressing religious beliefs at the Land level
(in this case North Rhine-Westphalia) is unlawful if it is only based on the
mere abstract potential to endanger the peace at school or the neutrality of
the state#?!. Special about this law was that under § 58 sentence 2 SchulG
presenting Christian and occidental educational and cultural values or
traditions do not contradict the prohibition.

414 BVerfG, Judgment of the Second Senate of 24 September 2003 - 2 BvR 1436/02 - para
(43); BVerfG, Judgment of the First Senat of 18 October 2016 - 1 BvR 354/11 - para (67f).

415 Ibidem.
416 BVerwG, Judgment of 30 November 2011 - 6 C 20.10 - para (27).

417 BVerfG, Judgment of the Second Senate of 24 September 2003 - 2 BvR 1436 (Headscarf
I; the first instance ruled in 2000, however the complainant Mrs. Feresthta Ludin requested
her recruitment in the educational service of Baden-Wuerttemberg since 1998); BVerfG,
Judgment of the First Senate of 27 January 2015 - 1 BvR 571/10 - 1 BvR 1181/10 (Headscarf
II) for a full presentation of the beginning of the debate see D. McGOLDRICK, Human
Rights and Religion. The Islamic Headscarf Debate in Europe, Oxford University Press Oxford
2006, pp. 110-118.

418 BVerfG, Judgment of the First Senate of 18 October 2016 - 1 BvR 354.
419 BVerfG, Judgment of the Second Senate of 27 June 2017 - 2 BvR 1333/17.
420 BAG, Judgment of 10 October 2002 - 2 AZR 472 /01.

421 BVerfG, Order of the First Senate of 27 January 2015 - 1 BvR 471/10 - guiding
principles.
151

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

It could be expected that similar or comparable laws that generally
ban headscarves for teachers in other states should have changed. This is
not the case. While half of the German states prohibit appellative religious
expressions if there is a concrete endanger of the peace of schools, the
corresponding law in Berlin*?? (so-called Neutralitiitsgesetz)4?3 still generally
forbids all religious symbols and expressions by officials. Cases of
concerned teachers that were rejected or being affected by these rule - not
only Muslim teachers - were made public#?4. In consequence the jurisdiction
of the Constitutional Court on the matter of banning individual religious
symbols is not implemented nationwide. Actually there are still rules that
are unconstitutional but are practiced.

b) Crucifix debate

The discussion about crosses and crucifixes in public spaces, especially in
schools and court rooms, began with the complaint against the Bavarian
education act that stated that every primary school room must have an
affixed crucifix. In 1995, the Constitutional Court decided that the provision
violates the freedom of religion under art. 4 BL. The court stated that there
is an appellative effect from a cross#?®. The symbol could not be viewed at
without its religious impact*?. The new, constitutional adjusted rule now
proposes the affixed crucifix, however exemptions are provided if parents
of concerned pupils have “comprehensible objections”4?”. In reality the
cross therefore is still part of the interior decoration of the most Bavarian
elementary-schools classrooms.

Besides that, crosses and crucifixes are affixed in some of the regional
and higher-courts courtrooms in Germany. While the Constitutional Court
early ruled that the obligated hearing of a party to the court proceeding,
constitutes a violation of the freedom of religion#?8, the cross basically still
is present. However, there is the possibility of an objection for parties to the

422 Berlin is not only the largest German city, it also is one of Germanys 16 states.

423 Par. 2 of the ,Gesetz zu Artikel 29 der Verfassung von Berlin vom 27. Januar 2005”
(Neutralititsgesetz).

424 See at last i.a. ArbG Berlin, Order of 9 May 2018 - 60 Ca 8090/17 and the case of a
female teacher wearing a cross chain, J. WEISS, Lehrerin darf keine Kette mit Kreuz tragen
(available in www.tagesspiegel.de), 11 April 2017.

425 BVerfG, Judgment of the 16 May 1995 - 1 BvR 1087/91 - para 46.
426 BVerfG, Judgment of the 16 May 1995 - 1 BvR 1087/91 - para 44.
427 See art. 7 (4) BayEUG.
428 BVerfG, Judgment of the First Senate of 17 July 1973 - 1 BvR 308/69 - para 23.
152

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

proceedings because of personal religious matters. The legal practice shows
that the remaining of religious symbols in the courtroom depends - besides
the possible objections - on the will of the particular judge in charge**.
Moreover in Bavaria there supposed to be a guideline or decree from the
ministry of justice including a guideline on how a courtroom should be
equipped, that also includes the cross or crucifixes#. Although the
attachment is recommended, there are no procedural laws that would make
a cross in the courtroom necessary. This leads to the paradox situation that
in the same country Christian crucifixes are (predominantly) allowed in the
public space (for e.g. in schools and court rooms), if there is no serious
objection by an involved individual#3!, whereas on the other hand it is
strictly prohibited for Muslim teachers or legal clerks to wear a headscarf
(for e.g. in schools and court rooms).

4.4 - Conclusion

In summary, it can be determined that the German system of religious
neutrality consist of a comprehensive jurisdiction that defines the
understanding of neutrality that the German constitutional law follows.
Meanwhile the legal practice in the single German Linder follow own
interpretations of the religious neutrality and varies from states like Berlin
where the government tries to apply a more laical than “neutral” religion-
state relationship or like Bavaria where, Christian religious symbols in the
public space are allowed under reservation while other religious symbols,
especially Islamic headscarves, even if they are not placed in a way where
they could be associated with official institution as such, are forbidden.
Challenging about the German system therefore must be its federalism
while the main reasons for inconsistent legal practice can be found in the
common disregarding of the constitutional jurisdiction and the toleration of
unequal treatment of the religious believes by some of the federal
legislators.

429 Welt, 23 January 2018, Richter entfernt Kruzifix dauerhaft aus seinem Gerichtssaal
(available at: www.welt.de/politik/deutschland/article172745863/Bayern-Richter-entfernt-Kruzifi
x-fuer-immer-aus-seinem-Gerichtssaal html).

430 R. KLEIM, Richter muss Kreuz wieder aufhingen (in wwuw.tegernseerstimme.de), 1st
February 2018.

431 See i.a. § 7 (4) BayEUG.
153

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

5 - Austria
5.1 - Historic overview and present religious situation

The medieval empire was dominated by the unity of the religious and
political order (Reichskirche). With the Protestant Reformation in the
sixteenth century this unity disintegrated#32. However, in the territorial
states, which have risen to political independence, the interlocking of state
and religion remained#3. In the thirties of the sixteenth century the
Protestantism spreads in certain regions of Austria*3*. Hence in the mid-
sixteenth century the Catholic Habsburgs, the Austrian sovereign, pursued
a politically motivated Counter-Reformation to reconvert the Protestant
regions to Catholicism#3>. After the religious violence and the reformatory
attempts of the previous century comprehensive legislation concerning the
state-church relations commenced*3 and the Catholic Church becomes state
church#.

The post-Reformation era culminates during the reign of Maria
Theresa (1740-1780) and Joseph II (1780-1790) in the so called Josphinism.
This epoch is marked by a far-reaching paternalism of the church, which is
taken into service by the Austrian state. The Josephinian state church is
characterized by the fact that religion and church are mainly seen as useful
and beneficial for the nation and its people*3.

For the first time with the Imperial Patent of 4 March 1849 the
dominant position of the Catholic Church was rebutted. Besides the
guarantee of individual religious freedom and worship now other churches
and religious communities are equally recognized and gain the right to
practice religion collectively and publicly (Korporationsgarantie)*3. In 1855 a
Concordat between the Catholic Church and the Austro-Hungarian Empire

432 H, SCHWENDENWEIN, Osterreichisches Staatskirchrecht, Ludgerus, Essen, 1992, p.
13.

43 H. PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, Springers Kurzlehrbiicher der
Rechtswissenschaft, Wien, 1984, p. 5.

434 H, SCHWENDENWEIN, Osterreichisches Staatskirchrecht, cit., p- 15.
435 H, PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 5.
436 E.g., the Tractus de iuribus incorporalibus (Leopold I., 1679).

47 H. VON BALTL & G. KOCHER, Osterreichische Rechtsgeschichte: von den Anfingen
bis zur Gegenwart, Leykam, Graz, 1979, p. 199.

438 H. PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 6.
439 H, SCHWENDENWEIN, Osterreichisches Staatskirchrecht, cit., p- 27.
154

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

was concluded. Six years later in 1861 also the Protestants were granted
freedom of confession (Protestantenpatent)440.

In 1867, the Basic Law on the General Rights of Nationals
(Staatsgrundgesetz, Basic Law), which is still in force today, was
established?4!. The Basic Law provides everyone's right to freedom of
religion (art. 14 BL), while art. 15 BL guarantees the corporative religious
freedom and the right to self-determination of churches and religious
communities. The Federal Constitutional Act (Bundes-Verfassungsgesetz, B-
VG) 1920 adopted the Basic Law of 1867 (BL), as a consensus could not be
reached on a new catalogue of fundamental rights#2. When the Austrian
Republic was re-established in 1945, no new constitution was adopted. The
Federal Constitutional Act (B-VG) - in the 1929 version - was re-enforced*4.
Thus, Austria today has a constitutional order, which guarantees individual
and corporative religions freedom.

5.2 - Constitutional Law and Legal Framework

The Austrian state church system is characterized by the separation of
church and state and therefore, like Germany and Italy, it can be allocated
to the corporation or coordination system##. The Austrian religion law is
composed of norms from various eras - from Joseph II. to the second
Republic. These provisions are scattered across all areas of law and can be
found at all legal levels (constitution, federal and provincial laws, treaties).
The following observation is limited to the constitutional norms.

It is characteristic that on the one hand the individual and on the
other hand the churches and religions communities are subject to specific
safeguards. Art. 14 BL guarantees the complete freedom of conscience and
creed, while art. 15 BL provides the corporative religious freedom: Every
Church and religious society recognized by the law has the right to joint
public religious practice, arranges and administers its internal affairs
autonomously (...). Individual and corporative religious freedom must
comply with the constitutional principle of equality. The individual enjoys
without distinction, regardless of the (non-)membership in a particular

440 H, PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 8.

41 R, POTZ, Staat und Kirche in Osterreich, in VV. AA., Staat und Kirche in der
Europiischen Union, edition G. Robbers, Nomos, Baden-Baden, 2005, p. 426.

42 H, PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 9; R. POTZ, Staat und Kirche in
Osterreich, cit., p. 426.

43 H, SCHWENDENWEIN, Osterreichisches Staatskirchrecht, cit. p-47.
44 N. DOE, Law and Religion in Europe, cit., pp. 35-36.
155

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

religious group or belief the fundamental right of religious freedom.
Equally, religious communities - once certain minimum conditions have
been satisfied and they are legally recognized - enjoy the same
constitutionally protected rights.

Pree has tried to reduce the entire Austrian state church law to one
core principle: the principle of equal recognition (Prinzip der parititischen
Anerkennung)*45. The underlying idea is that the constitution guarantees a
core element of religious freedom for individuals and religious
communities, which meet at least a minimum standard. The recognition is
equally because it applies indiscriminately to all#4®.

5.3 - Neutrality in legal theory

Not least, the principle of religious neutrality is one of the fundamental
principles of the Austrian state-church law. It is not enshrined in the
Austrian constitution, but it follows from the comprehensive recognition of
the freedom of religion in art. 14, 15 BL and is regarded as a legal principle
with constitutional nature#. It prohibits any public identification with a
particular religion or belief. The state shall refrain from any partisanship
and should treat all religions, churches and communities of faith and
conviction equally. Beyond a state church is excluded. Even desired is the
state support of churches and religious communities as meaningful and
value imparting authority in a plural society*8. However, the public
support must be equally accessible to all and characterized by openness
towards all religions, churches and communities of faith and conviction.
The Austrian Constitutional Court has shaped the principle of
religious neutrality in several proceedings and increased its effectiveness.
Path breaking is a 2011 decision which dealt with the attachment of
crucifixes in a public kindergarten*®. According to the Austrian
Constitutional Court, the attachment of crucifixes “does not constitute a
state preference for a particular religion or belief”4%. It is doubtless a symbol

45 H, PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 10.
46 H, PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit.

47 H. KALB, R. POTZ, B. SCHINKELE, Das Kreuz im Klassenzimmer und Gerichtssaal,
Plochl-Druck, Freistadt, 1996, p. 37.

448 H. PREE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, cit., p- 11.

49 VfGH, Judgment of 9 March 2011 September 2003, 19349/2011,
AT:VFGH:2011:G287.2009.

450 VfGH, Judgment of 9 March 2011 September 2003, 19349/2011,
AT:VFGH:2011:G287.2009, para. V. 2.4.

156

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

of the western cultural and intellectual history>!. Besides the Court found
that, even assuming that the attachment of crucifixes could interfere with
the right of (negative) religious freedom, this interference is not
disproportionate+>2.

5.4 - Neutrality in legal practice
a) Crucifix debate

Whether and where in Austria crucifixes may - or must - hang is laid down
in very different, partly country- and institution-specific rules. According
to § 2 of the religious education act (Religionsunterrichtsgesetz, RUG) in
Austrian compulsory schools crucifixes are mandatory if the majority of
pupils belonging to a Christian faith. Besides some Austrian provinces*3
have an absolute obligation to attach crucifixes in classrooms. The
Concordat between the Austrian Republic and the Holy See#>* concerning
the education system also contains a passage dedicated to the crucifix in the
classroom. One notes that in schools crucifixes may be affixed if the majority
of pupils are Christians and that a modification cannot be made without the
approval of the Holy See*%.

In contrast, there is no existing law that requires crucifixes in
courtrooms. But the oath act (Eidgesetz) of 1868 provides a so called
“Schwurgarnitur” for the administration of oath. The “Schwurgarnitur”
consists of two candles and a crucifix screwed on the judge’s table#>¢. Thus,
the crucifix still has its place in the courtroom.

If we transpose the case law of the Austrian Constitutional Court
concerning the attachment of crucifixes in a public kindergarten#7, at first
glance the provisions seem to be unproblematic. Consequently, if the
Court’s argument is followed the crucifix can be seen as a symbol of the

#1 VIfGH, Judgment of 9 March 2011 September 2003, 19349/2011,
AT:VFGH:2011:G287.2009, para. V. 2.4.4.

42 VIfGH, Judgment of 9 March 2011 September 2003, 19349/2011,
AT:VFGH:2011:G287.2009, para. V. 2.6.

453 Namely Salzburg, Upper Austria, Tirol, Vorarlberg und Burgenland.

454 The Concordat was signed on 5 June 1933 and entered into force on 1 May 1934. His
maintenance was confirmed after the resurrection of the Austrian Republic (1957).

4% Concordat between the Holy See and the Republic of Austria together with protocol,
BGBI (Austrian Federal Gazette), II, No. 2/1934.

4% Many judges no longer use the “Schwurgarnitur”, but the legal rule is still in force.

457 See above; VIGH, Judgment of 9 March 2011 September 2003, 19349/2011,
AT:VFGH:2011:G287.2009.

157

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

occidental cultural history and can therefore be maintained in the public
space.

But it appears problematic that pupils - required to attend school -
and parties involved in the process cannot escape such a demonstration of
religious symbolism*5. Moreover, there is a risk of identification with a
particular religion or belief. This must be avoided, because of the
constitutional principle of neutrality which follows art. 14, 15 BL and which
makes it necessary to ensure that the state and his servants take a neutral
stance in religious matters*>.

Therefore, it can be questioned whether in a country where state and
church are clearly separated from each other crucifixes in classrooms or
courtrooms still (should) have a place#60.

b) Headscarf debate

In spring 2017, the Austrian government planned the adoption of a law
addressing the requirement of neutrality concerning judges, prosecutors
and constables. At the end, it was concluded that there is no need to act. The
reason given was that the gown regulation (Talarverordnung4e') already
includes sufficient requirements to restrict or prohibit the wearing of
religious symbols and clothing. In contrast, the judiciary wishes a legal
reorganisation#62. § 57 para. 1 of the Judges and Public Prosecutors Services
Act (Richter- und Staatsanwaltschaftsdienstgesetz, RStDG)#63 and § 43 para. 1
of the Public Servants Services Act (Beamten-Dienstrechtsgesetz, BDG)464

458 cf. BVerfGE 93, 1

459 M. KOGELNIK, Das Kreuz bleibt in Gerichten und Schulen (in www.derstandard.at), 2
January 2012.

460 The last Austrian Government (SPO-OVP) has also discussed whether crucifixes
should be removed from courtrooms. However no agreement has been reached.

41 Verordnung des Bundesministeriums fiir Justiz vom 9. Mai 1962 iiber die
Beschaffenheit, das Tragen und die Tragdauer des Amtskleides der Richter, BGBI. Nr.
133/1962.

462 Forderungspapier der Vereinigung der Osterreichischen Richterinnen und Richter,
der Gewerkschaft Offentlicher Dienst und Dienstleistungen (GOD) und der Vereinigung
Osterreichischer Staatsanwéltinnen und Staatsanwilte zu justizpolitischen Themen
(available at: richtervereinigung.at/wp-content/uploads/delightful- downloads/2017/11/2017 _For
derungspapier.pdf).

43 Bundesgesetz 1iiber das Dienstverhadltnis der Richterinnen und Richter,
Staatsanwiéltinnen = und  Staatsanwélte und  Richteramtsanwérterinnen  und
Richteramtsanwarter, BGBI. Nr. 305/1961.

464 Bundesgesetz vom 27. Juni 1979 iiber das Dienstrecht der Beamten, BGBI. Nr.
333/1979.

158

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

contain the obligation of judicial independence. The existing gown
regulation (§ 1 Abs. 5 AmtskleidVO) does not include a reference to female
judges and is not intended to allow or to prohibit the wearing of religious
symbols and clothing4®. On the contrary, a rigorous requirement of
neutrality is needed. A judge must avoid even the appearance of possible
(religious) bias#: “Not only must Justice be done, it must also seen to be
done”467,

In the school education sector no new provision are currently
planned. However, a headscarf ban for girls in kindergartens and
elementary schools is still in planning#%8. Under constitutional law, this
proposal involves some problems because it is demonstrating prejudice
against Islam.

In autumn 2017, the previous coalition (SPO-OVP) adopted the so-
called Anti-Gesichtsverhiillungsgesetz4® - a law concerning a ban on face
covering. Originally planned was a burqa ban. In addition, now also
scarves, which cover faces, and mouth masks are banned because an
exclusive burqa ban constitutes discriminatory treatment. This Austrian
ban on face covering is likely to be consistent with the recent case law of the
European Court of Human Rights. In the case of S.A.S. v. France#’0 the
ECHR held that the French ban on the wearing in public of clothing
designed to conceal one’s face does not breach the Convention. The Court
considered that a ban is only proportionate in a context where public safety
is threatened. It emphasised that the ban could be regarded proportionate
to the preservation of the conditions of living together4’! and France had a
wide margin of appreciation because of the lack of common ground
between the European States#’2. Also Austria should probably enjoy a broad
margin of discretion in these matters. Therefore, the ban on face covering
should be consistent with the European Convention on Human Rights.

465 S, MULLER, Das Tragen religioser Bekleidungsstiicke und Symbole durch Richter/innen -
ein Widerspruch?, in RZ, 2016, pp. 236-237.

466 . MULLER, Das Tragen religioser Bekleidungsstiicke, cit.

467 The King v. Sussex Justices. Ex parte McCarthy [1924] 1 KB 256, [1923] All ER Rep
233.

468 Der Standard, 4 April 2018, Kopftuchverbot kommt durch "Kinderschutzgesetz”
(available  at:  derstandard.at/2000077291163/Ministerrat-beraet-Kopftuchverbot-in-Kinder
garten-und-Volksschule).

469 Bundesgesetz iiber das Verbot der Verhiillung des Gesichts in der Offentlichkeit,
BGBL. I Nr. 68/2017.

4705.A.S. v. France, no. 43835/11, 1 July 2014.
4715 A.S. v. France, no. 43835/11, 1 July 2014, para. 121-122, 140-157.
4725 A.S. v. France, no. 43835/11, 1 July 2014, para. 154-155.
159

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

5.5 - Conclusion

Nonetheless, there is a great difference between the law in the books and
the law in practice. It should be noted that there is a one-sided preferential
treatment of Christian beliefs: Crucifixes in kindergartens, schools and
courtrooms, without the clarified option of raising an objection, no clear
policy on whether state employees may wear religious clothing and
symbols. Besides, current debates concerning e.g. a headscarf ban for pupils
affects unilateral Muslim girls.

6. Italy
6.1 - Historic overview and present religious situation

Like in Germany and Austria, there is not only one history of
church/religion and state relationship, as the first Italian State as such, at
the time the Kingdom of Italy, was proclaimed in 1861. However, the
freedom of religion in Italy can look back on a more than 150 years lasting
history. The freedom of religion first applied after the Statuto Albertino in
1848. King Carlo Alberto Amadeo of Sardinia established the Roman
Catholic denomination as state religion, but tolerated other cults.

More than the history and the laws in the later called German and
Austrian States, the Italian constitutional law is strongly linked to the
Roman Catholic Church and the papal state. The time of the unification of
Italy (Risortigemento) in 1840-1870 is characterized on the one hand by the
tirst Vatican Council (1869-70) in which the papal spiritual prerogatives of
primacy and infallibility were defined and on the other hand by the loss of
worldly sovereignty of the Church which finally had weakened the pope's
political power. This first episode of secularization was formed by different
reforms in the public sector, such as the introduction of the obligational civil
marriage in 1865 or the regulation of the activity of the Catholic Church in
Schools, led into the invasion of Rome in September 1870473,

The loss of power was followed by a period of approximation that
culminated in the treaty of Lateran, which restored some rights and
privileges of the church and settled the “Roman Question”. Only after the
Second World War there was a second, period of secularization that
resulted in the promulgation of the Italian Constitution from 1948 and

473 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, in VV. AA., Staat und Kirche in der
Europiischen Union, G. Robbers edition, Nomos, Baden-Baden, 2005, p. 230.

160

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

finally abolished those bonds between church and state that were least
compatible with the constitutional principles of equality in religious
matters’4. However, the full reform was not realized before the last years
of the 20t century, after legislative and social changes such as the
legalization of abortion and divorcing?#7>.

By today, the Roman Catholic Church still has a particular position
in a more heterogeneous Italian society. In 2018 about 85 percent of the
population are members of the Roman Catholic Church, 1,3 million people
are Muslims and there at least five notable other denominations and
undenominational groups?76.

6.2 - Constitutional Law and the characteristics of the Italian neutrality

As mentioned before the main constitutional document of Italy is the
constitution of 1948. It provides the individual, collective and corporative
freedom of religion in art. 7, 8 and 19. All religious denominations are equal
before the law, as art. 8 of constitution states. Even if the constitution in art.
7 clearly states that church and state are separated*”’, there are fields of
cooperation in which the treaty of Lateran was replaced by bilateral
agreements and concordats between the Italian state and the churches in
fields such as religious education or financing, which characterizes the
Italian state church relation as a cooperation model*’8. The principle of
neutrality can be derived from art. 2, 3, 7, 8, 19 and 20 of the constitution
and is seen as one of the highest constitutional precepts of the modern
Italian state that also ensures the protection of the freedom of religion47°.
Contrary to the German or Austrian constitutional approach the Italian
cooperational system follows a three-part structure. The relation between
the state and the Roman Catholic Church is secured by the treaty of Villa
Madama#$0, which was seen as an assurance of a guideline authority for the

474 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit., p. 231, cf. 31.
475 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit.

476 Auswartiges Amt, Landesiibersicht Italien, June 2018 (available at: www.auswaertiges-
amt.de/de/aussenpolitik/laender/italien-node/italien/211320).

477 A. ZIEGLER, Das Verhiltnis von Kirche und Staat in Europa, Manz, Munich, 1974, p.
115.

478 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit., p. 231 ff.

479 L. MANNEFELD, Verfassungsrechtliche Vorgaben fiir die europdische Integration, Mohr
Siebeck, Tiibingen, 2017, p. 194.

480 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit., p. 231 ff.
161

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

church#®l, Besides the Italian state closed several agreements with other
Christian denominations, these treaties can be seen as the second layer.
Beyond there are still religious organizations that fall under the 1929 treaty
of Lateran®2. Thus Ferarri describes this Italian way of neutrality as system
of equal freedom*8 which confronts the state with the question of what
should be regulated by law - which should cause equality - and what can
be arranged by bilateral agreements.

6.3 - Religious neutrality in legal practice
a) Crucifix debate

There has been a major debate over the hanging of crucifixes in classrooms
in Italy, starting within the early years of the 21st century. The law
determining that crosses shall be placed in classrooms dates back to royal
decrees from 1924 and 1928, however the actual decision on the crucifix, in
practice, is left to the headmaster484. By today, there are various public cases
in which parents or religious organizations took the question of the
legitimacy of crosses in schools to court*®. In the well-known and multiple
commentated case of Lautsi the constitutional court, as well as the European
Court of Human Right afterwards, ruled that the 1928 regulation is
constitutional and there is no violation of the freedom of religion as there is
no law - which means no obligation - for the placing of crucifixes in the
public area*8t. However, the court saw the point that if there was an
obligation for crosses in schools, this would violate the neutrality of the
state?”. Besides, the cross is present in Italian courtrooms as it is regularly
hanged on the wall behind the judge's bench. Also in police stations,

41 H. ULRICH, Die politische System Italiens, in VV. AA., Die politischen Systeme
Westeuropas, edition W. Ismayr, Springer, Heidelberg, 2009, p. 686.

482 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit., p. 233.
483 S, FERRARI, Staat und Kirche in Italien, cit.

44 D, McGOLDRICK, Human Rights and Religion: The Islamic Headscarf Debate in Europe,
Oxford University Press, Oxford, 2006, p. 207.

45 D. McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit.

486 D, McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit., p. 209.

47 D. McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit. It must be noted that the judgment
of the Grand Chamber was preceded by the decision of the Second Chamber in 2009 in
which the involved judges decided that the refusal of the Italian government to remove the
cross from the classroom violates the rights of the appellant to education and the freedom

of religion under art. 2 (1) Pro-ECHR art. 9 ECHR (Lautsi v. Italy, no. 30814/06, 3
November 2009).

162

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

nurseries, political offices or public museums the crucifix is present*ss. In
the past there has been the case of a judge who refused to hear cases
underneath the cross in his courtroom, arguing that there is no place for
religious symbols in court. The judge was sentenced to jail as he failed to
carry out his official duties in 20054%. In the same year the complaint of an
Islamic association, who tried to ban a cross from a local polling station was
rejected?®0. In this regard, it seems problematic that - similar to Germany in
some ways - there is a lack of clear rules that deal with the use of religious
symbols in the public space. Comparable to the arguments used in
Germany, Italian officials often refer to the crucifix or cross as a national or
cultural symbol that is strongly linked to the Italian history. This view
seems to be shared by the public majority4®!, but creates legal uncertainty.

Therefore, the announced draft law by the government that provides
a duty on every public institution to attach crucifixes in their facilities could
be highly relevant42.

b) Headscarf debate

Before the 21th century, Islamic life was hardly observable in Italy. Some
authors even state Islam officially did not existed as it was not formally
recognized4?. Since 1999, the Muslims population has doubled to more
than 1,4 million members#*4. Reasons for this increasing number are both
immigration and conversion*®. Today Islam is the second-largest religion
in Italy. As a result of the Italian Laicitd, Muslim women are generally free
to wear the hijab headscarf in the public sphere#. Certainly this only
means, that there are no national laws that forbids the wearing of hijabs in

8  T. MIGGE, Warum das Kruzifix fiir viele Italiener dazugehort (in
www.deutschlandfunk.de), in 8t May 2018.

489 D. McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit., p. 209.
490 D. McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit.

“1 T, MIGGE, Warum das Kruzifix fiir viele Italiener dazugehdrt (in
www.deutschlandfunk.de) in 8t May 2018.

492 Jtaliens Lega will Kreuze in allen offentlichen Riumen, FAZ 25th July 2018 (online
verfligbar unter: wwuw.faz.net/aktuell/politik/ausland/italiens-lega-will-kreuze-in-allen-oeffen
tlichen-raeumen-15707533.html).

495 A. MOMIGLIANGO, In Italy, Islam doesn't officially exist. Here is what Muslims must
accept to change that (in www.washingtonpost.com), 7 July 2017.

494 G. FALANGA, Italien: Ein Linderreport, Links Verlag, Berlin, 2016, p. 206.

495 A. PIN, The Legal Treatment of Muslim Minorities in Italy: Islam and the Neutral State,
Routledge, New York, 2016, p. 61.

496 D, McGOLDRICK, Human Rights and Religion, cit., p. 208.
163

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

public offices, schools or universities for both servants and users. The
veiling of the entire body by wearing a burqa however is forbidden by a
general veiling and covering law, and besides some local authorities also
banned the so-called burquinis (Islamic swimsuit)**”. Moreover there are no
internationally recognized debates about the wearing of religious clothing
and symbols in public as in Austria or Germany.

6.4 - Conclusion

The Italian system of religion and law can be characterized as system of
equal neutrality under different conditions. There are strong ties between
the state and the Catholic Church that are strengthened not only through
the shared history but also through the distinct concordats or treaties. With
regard to the question of the legitimacy of crosses and crucifixes in the
public sphere there is a need for clarifying rules of procedure. The question
of how to cooperate with the Muslim community now rises as there is an
increasing religious diversity within the Italian society. However, the
religious heterogeneity is not as pronounced as in Austria and Germany.
Therefore, the needs and conflicts in the field of individual practice of
religion did not erupt as in the other named countries.

7 - Resume

Germany, Austria and Italy are connected by the idea of neutrality
concerning the relation between state, church and other religious
denominations. In comparison, they show how different the understanding
of neutrality and equality between the religious associations can be. At the
same time they demonstrate that most of the problems related to the
implementation are common to the States: Religious neutrality in Germany
is widely defined by constitutional law and the jurisdiction of the
Constitutional Court. However, there is still a lack of full implementation
of this provisions and jurisdiction. Particularly noticeable is the divergent
practice regarding religious symbols as headscarves and crucifixes in the
public sphere. Austria as Germany have clear constitutional laws regulating
the state- religion relationship and compared to Germany and Italy the
longest tradition with regard to the integration of Non-Christians into
society. Nonetheless, it has not yet been finally clarified whether the idea of

47 The Islamic veil across Europe, in BBC News Online, 31t May 2018 (available at
www.bbc.com/news/world-europe-13038095).

164

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

neutrality is to be understood as an integrating or a distancing attitude
towards religion. Besides the Austrian Constitutional Court interpreted the
religious neutrality under the reservation of the special historical and
cultural meaning of Christianity. This view is shared and often promoted
both by national officials and the courts*s. The Italian history and
constitutional system is influenced by the stable majority of the catholic
population. Noticeable religious diversity and plurality is a relatively new
phenomenon in Italy which leads to upcoming conflicts regarding the
practice on religious symbols in the public sphere.

Common to all States are the difficulties in dealing with Islam and
Muslim population. Whilst wearing a headscarf in the public is viewed very
critically, visible manifestations of Christian faith seems to be less
problematic. These privileges are often justified on grounds relating to
occidental culture and Europe’s Judaeo-Christian roots. The need for action
is obvious and it seems to be important to find appropriate solutions, which
are equally applicable to all religious convictions and strengthen the
cohesive, not divisive role of religion in society.

498 Such as the Italian Administrative Court (see Lautsi v. Italy, no. 30814/06, 3
November 2009, para. 13) or the German Constitutional Court (see BVerfG, Judgment of
the First Senate of 16 May 1995 - 1 BvR 1087/91 - para 71).

165

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Stefano Montesano
(dottore di ricerca in Teoria del Diritto e Ordine Giuridico Europeo
nell’Universita degli Studi “Magna Greecia” di Catanzaro)

La deroga al divieto di discriminazione per motivi religiosi
nelle organizzazioni di tendenza. Riflessioni a margine
della pronuncia della Corte di Giustizia U.E. (Causa C- 414/2016)

The Derogation of Prohibition against Religious Discrimination
in the Ideologically Orientated Organisations. Some considerations
on the Judgement of the Court of Justice of the EU (C-414/16)

ABSTRACT: This essay concerns an important judgement of the Court of
Justice of the EU concerning the derogation of Prohibition against Religious
Discrimination in the Ideologically Orientated Organisations according to
European legislations foreseen in the Dir. 2000/78/CE on equal treatment
in employment and working conditions.

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. La vicenda - 3. Le questioni sollevate dal giudice del rinvio
- 4. La decisione della Corte di Giustizia tra estensioni e riduzioni - 5. Brevi riflessioni
in merito alla pronuncia. Luci e ombre di un approccio work in progress.

1 - Premessa

Il presente contributo si pone l'obiettivo di approfondire una recente
pronuncia della Corte di Giustizia dell'UE in materia di deroghe al
principio di parita di trattamento nei rapporti di lavoro*”. L'importanza
della pronuncia in questione e data dalla circostanza che per la prima volta
la Corte di Giustizia si e trovata ad affrontare il complesso tema legato alla
legittimita delle deroghe al principio di parita di trattamento nei rapporti di
lavoro, cosi come disciplinati dalla direttiva 2000/78 /CE?>%. La causa C-414,

49 Corte di Giustizia UE, Grande Sezione, sentenza del 17 aprile 2018, causa C-414/16.
I testo della sentenza ¢ consultabile sul sito della Corte di Giustizia
(http://curia.europa.eu/juris/document/document.jsf? text=&docid=201148&doclang=IT).

500 La direttiva stabilisce un quadro generale di regolamentazione per la parita di
trattamento in materia di occupazione e condizioni di lavoro. Sul punto cfr. AA. VV, I
nuovo diritto antidiscriminatorio. 1l quadro nazionale e comunitario, a cura di M. Barbera,
Giuffre, Milano, 2007; pitt recentemente, M. RANIERI, Identita, organizzazioni, rapporti di

166

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

si presenta, dunque, come una fattispecie giuridica particolarmente
importante, poiché destinata a delineare quei tratti (fondamentali) del
diritto (vivente) comunitario®! in una materia tradizionalmente foriera di
una difformita di fondo degli aspetti giuridico-normativi disciplinanti le
questioni anzidette.

2 - La vicenda

Nel novembre del 2012, 1"Evangelisches Werk fiir Diakonie und Entwicklung
(Chiesa evangelica della Germania), ha pubblicato un’offerta di lavoro, a
tempo determinato, per un progetto relativo alla stesura di una relazione in
merito all’osservanza, da parte della Germania, della convenzione
internazionale delle Nazioni Unite sull’eliminazione di ogni forma di
discriminazione razziale. Nell’ambito di tale offerta, rientravano, tra le
attivita professionali richieste, 1’accompagnamento del processo di stesura
delle relazioni redatte dagli Stati (sulla base della stessa convenzione) nel
periodo compreso tra il 2012 e il 2014, nonché la rappresentanza,
nell’ambito del progetto, della Diaconia tedesca nei confronti del mondo
politico, del pubblico e delle organizzazioni di difesa dei diritti umani.

Tra i requisiti richiesti nell’offerta vi era 'appartenenza a una Chiesa
evangelica, oppure a una Chiesa rientrante nell’Associazione delle Chiese
cristiane in Germania, nonché ['identificazione con la missione assistenziale-
caritatevole della Diaconia, con 1'ulteriore specificazione che nel curriculum
doveva essere indicata la confessione religiosa di appartenenza. La signora
Egenberger, non appartenente ad alcuna confessione religiosa, dopo essersi
candidata per la posizione in questione, non veniva convocata per il
colloquio previsto dall’iter di assunzione. La mancata convocazione ha fatto
ritenere alla stessa candidata come la sua esclusione fosse dovuta al fatto di
non appartenere ad alcuna confessione religiosa; conseguentemente,
ritenutasi vittima di una forma di discriminazione, ha proposto ricorso
dinanzi all’Arbeitsgericht Berlin (Tribunale del lavoro di Berlino, Germania)
per chiedere la condanna dell’Evangelisches Werk al pagamento di una
somma a titolo di risarcimento, in base a quanto stabilito dall’art. 15
dell’Allgmeines Gleichbehandlungsgesetz (di seguito AGG, la legge generale

lavoro, Cedam-W.K.I., Milano, 2017, p. 119 ss.

501 Per alcune considerazioni sull'importanza del controllo giurisprudenziale
nell’ambito del funzionamento del sistema comunitario, si veda G. TESAURO, Alcune
riflessioni sul ruolo della Corte di giustizia nell’evoluzione dell’Unione europea, in Dir. Un. Eur.,
2013, p. 485 ss.

167

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

sulla parita di trattamento, attuativa della direttiva 2000/78/CE per quello
che concerne 1’ordinamento tedesco), che riconosce in capo al datore di
lavoro che ha violato il divieto di discriminazione, 1’obbligo di “riparare il
danno che ne risulta”, con la contestuale previsione di un “adeguato
risarcimento pecuniario” in favore del lavoratore vittima della
discriminazione>?2.

Contrariamente a quanto sostenuto dalla ricorrente, davanti
all’Arbeitsgericht di Berlino, I’Evangelisches Werk indicava la legittimita della
sua condotta in relazione a quanto affermato nell’art. 9 dell’AGG, che tutela
I'organizzazione di tendenza, prevedendo la legittimita di una differenza
di trattamento basata sulla religione o sulle convinzioni personali nel
rapporto di impiego con la stessa comunita, quando la religione o le
convinzioni personali, costituiscano, considerati una serie di fattori,
requisito giustificato per lo svolgimento dell’attivita lavorativa303.

La decisione del Tribunale del lavoro adito dalla signora Egenberger,
pur riconoscendo che la ricorrente era stata vittima di discriminazione, ha
accolto (soltanto) parzialmente il ricorso, limitando I'importo dovuto a
titolo di risarcimento, decisione poi confermata anche in appello dal
Landesarbeitsgericht Berlin-Brandeburg (Tribunale Superiore del lavoro del
Land, Berlino-Brandeburgo). In ultima istanza, la signora Egenberger ha
proposto ricorso davanti al Tribunale del lavoro, al fine di ottenere il
pagamento di quanto richiesto in prima istanza. Il Bundesarbeitsgericht

502 T’articolo 15 dell’Allgmeines Gleichbehandlungsgesetz cosi stabilisce: “1. In caso di
violazione del divieto di discriminazione, il datore di lavoro e tenuto a riparare il danno
che ne risulta. Tale norma non si applica qualora il datore di lavoro non sia responsabile
della violazione di detto obbligo. 2. Per quanto riguarda il danno non patrimoniale, il
lavoratore ha diritto ad un adeguato risarcimento pecuniario. In caso di mancata
assunzione, il risarcimento non puo eccedere tre stipendi mensili qualora il lavoratore non
sarebbe stato assunto nemmeno in caso di selezione non discriminatoria®.

503 Ai sensi dell’art. 9 dell’AGG, si prevede infatti: “1. Ferme restando le disposizioni
dell’articolo 8 [della presente legge], una differenza di trattamento basata sulla religione o
sulle convinzioni personali nel rapporto d'impiego con comunita religiose, istituzioni ad
esse correlate, a prescindere dalla forma giuridica, o associazioni che coltivano in comune
una religione o convinzioni personali, e altresi lecita quando una determinata religione o
convinzione personale costituisce, tenuto conto delle regole della coscienza ecclesiale della
rispettiva comunita religiosa o associazione sotto il profilo del suo diritto
all’autodeterminazione o a seconda della natura della sua attivita, un requisito giustificato
per lo svolgimento dell’attivita lavorativa. 2. Il divieto di disparita di trattamento basate
sulla religione o sulle convinzioni personali non pregiudica il diritto delle comunita
religiose di cui al paragrafo 1, delle istituzioni ad esse correlate, a prescindere dalla forma
giuridica, o delle associazioni che coltivano in comune una religione o convinzioni
personali, di chiedere ai loro dipendenti un atteggiamento di buona fede e di lealta ai sensi
delle regole della propria coscienza ecclesiale”.

168

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

(Corte Federale del lavoro), investito della questione, ha ritenuto che l'esito
della controversia dipendesse, in sostanza, dall'interpretazione dell’art. 4,
paragrafo 2, della direttiva 2000/78/CE, cosi come introdotto dall’art. 9
dell’AGG nell’ambito dell’ordinamento giuridico tedesco.

3 - Le questioni sollevate dal giudice del rinvio

La prima (I), fondamentale, questione sollevata dal giudice del rinvio
riguarda l'interpretazione dell’art. 9 dell’AGG. Si rileva infatti, come la
stessa normativa sia stata tradotta e adattata in modo da preservare le
disposizioni giuridiche e le prassi in vigore al momento dell’adozione della
direttiva. Nello specifico, il giudice a quo solleva la questione della
sindacabilita dei provvedimenti emanati dalle autorita confessionali da
parte dei giudici nazionali, nella considerazione che il favor riconosciuto
dalla normativa, di cui all’art. 9 dell’AGG, alle confessioni religiose, pone
un problema di allineamento interpretativo rispetto ai principi sanciti nella
stessa direttiva. La disposizione contenuta nell’art. 9, paragrafo 1,
dell’AGG, stabilisce come la differenza di trattamento basata sulla religione,
nel rapporto di impiego con le comunita religiose sia lecita

“quando una determinata religione o convinzione personale
costituisce, tenuto conto delle regole della coscienza ecclesiale della
rispettiva comunita religiosa o associazione sotto il profilo del suo
diritto all’autodeterminazione o a seconda della natura della sua
attivita, un requisito giustificato per lo svolgimento dell’attivita
lavorativa”.

Rispetto a quanto stabilito nell’art. 4, par. 2, della direttiva, ove si afferma
che

“una differenza di trattamento basata sulla religione o sulle
convinzioni personali non costituisca discriminazione laddove, per la
natura di tali attivita, o per il contesto in cui vengono espletate, la
religione o le convinzioni personali rappresentino un requisito
essenziale, legittimo e giustificato per lo svolgimento dell’attivita
lavorativa, tenuto conto dell’etica dell’organizzazione”5%,

504 “Gli Stati membri possono mantenere nella legislazione nazionale in vigore alla data

di adozione della presente direttiva o prevedere in una futura legislazione che riprenda
prassi nazionali vigenti alla data di adozione della presente direttiva, disposizioni in virtt
delle quali, nel caso di attivita professionali di chiese o di altre organizzazioni pubbliche o
private la cui etica e fondata sulla religione o sulle convinzioni personali, una differenza di
trattamento basata sulla religione o sulle convinzioni personali non costituisca
discriminazione laddove, per la natura di tali attivita, o per il contesto in cui vengono
169

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

la normativa (interna) di cui all’art. 9 dell’AGG - come rilevato dal giudice
remittente - si caratterizza per un’impostazione concettuale decisamente
pitt “conservatrice”, poiché é stata trasposta in modo da non pregiudicare i
rapporti giuridico-istituzionali, cosi come delineati dalla prassi in vigore.
Osserva, a tal proposito, il giudice a quo come in forza dell’orientamento
giurisprudenziale del Bundesverfassungsgericht (Corte costituzionale
federale della Germania), il legislatore nazionale avrebbe deciso di
mantenere il privilegio dell’autodeterminazione delle chiese, riducendo,
cosi, il controllo giurisdizionale sugli atti e sui provvedimenti promananti
dalle autorita confessionali a un mero controllo di plausibilita sulla base
delle regole della (sola) coscienza ecclesiale. Di conseguenza, sostiene il
giudice del rinvio,

«“nel caso in cui le regole della coscienza ecclesiale stabiliscano esse
stesse una distinzione tra le attivita “che presentano una prossimita”
con la proclamazione del messaggio della Chiesa e le attivita che “non
presentano una prossimita“» con quest'ultima, non si dovrebbe
accertare se e in quale misura tale distinzione sia giustificata. Anche se
le regole della coscienza ecclesiale dovessero implicare che si deve
provvedere a coprire tutti i posti di lavoro, cid dovrebbe essere
accettato senza un approfondito controllo giurisdizionale»50.

In sostanza, la prima (e decisiva) questione da decidere riguarda la
compatibilita di una suddetta interpretazione con il diritto dell’'Unione e,
nello specifico, con quanto stabilito dalla direttiva. E in effetti, la contestata
trasposizione della direttiva nell’art. 9 dell’AGG, induce a ritenere, secondo
il giudice a quo, che né dalla formulazione dell’art. 4, paragrafo 2, della
direttiva, né dai considerando della stessa, si puo sostenere come un datore
di lavoro possa, esso stesso, in modo definitivo, determinare che la religione
costituisca

« [...] indipendentemente dalla natura dell’attivita in questione, un
requisito giustificato per lo svolgimento dell’attivita lavorativa, tenuto
conto dell’etica di tale datore di lavoro, e che i giudici nazionali
possano esercitare, al riguardo, solo un semplice controllo di
plausibilita. Al contrario, il riferimento, in tale disposizione, al fatto che
la religione debba costituire un”requisito essenziale, legittimo e

espletate, la religione o le convinzioni personali rappresentino un requisito essenziale,
legittimo e giustificato per lo svolgimento dell’attivita lavorativa tenuto conto dell’etica
dell’organizzazione. Tale differenza di trattamento si applica tenuto conto delle
disposizioni e dei principi costituzionali degli Stati membri, nonché dei principi generali
del diritto comunitario, e non puo giustificare una discriminazione basata su altri motivi”.
Cosi il paragrafo II, art. 4 della Direttiva 2000/78.

505 Paragrafo n. 31 della sentenza (causa C-414/2016).
170

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

giustificato” per lo svolgimento dell’attivita lavorativa, “tenuto conto
dell’etica dell’organizzazione” potrebbe deporre a favore di una
competenza e di un obbligo di controllo dei giudici nazionali che
vadano oltre un semplice controllo di plausibilita»5.

Le altre questioni sollevate dal giudice del rinvio mirano, da un lato,
a chiarire il rapporto funzionale tra il diritto interno e il diritto comunitario
e, dall’altro, a valutare se un giudice nazionale, chiamato a intervenire in
una controversia come quella in trattazione, abbia 'obbligo di disapplicare
una norma interna qualora non sia possibile procedere a un’interpretazione
conforme al diritto dell’'Unione nella materie di riferimento (II); infine,
valutare quali caratteristiche debbano essere stabilite e se, tenuto conto
della natura dell’attivita di cui trattasi o nel contesto in cui viene espletata,
costituiscono un requisito “essenziale, legittimo e giustificato” per lo
svolgimento dell’attivita lavorativa ai sensi di quanto affermato nell’art. 4,
par. 2, della direttiva (III).

4 - La decisione della Corte tra estensioni e riduzioni

I giudici della Corte di Giustizia chiariscono, in relazione alla prima
questione sollevata dal giudice del rinvio, che la ratio della direttiva europea
si sostanzia nell’operare un rigoroso bilanciamento finalizzato a garantire
un giusto equilibrio tra il diritto fondamentale del lavoratore a non essere
discriminato (per motivi religiosi) e il diritto all’autonomia delle Chiese e,
pit in generale, delle organizzazioni di tendenza’”. Il controllo circa

506 Paragrafo n. 32.

507 Nel paragrafo n. 51, scrivono i giudici: “L’art. 4, paragrafo 2, della direttiva 2000/78
ha[...] lo scopo di garantire un giusto equilibrio tra, da un lato, il diritto all’autonomia delle
Chiese e delle altre organizzazioni a cui etica e fondata sulla religione o sulle convinzioni
personali e, dall’altro, il diritto dei lavoratori di non essere oggetto, in particolare al
momento della loro assunzione, di una discriminazione fondata sulla religione o sulle
convinzioni personali, in situazioni in cui tali diritti possono essere concorrenti”; nelle
successive argomentazioni, osserva la Corte come in questa prospettiva, la disposizione in
questione mira a stabilire i criteri da prendere in considerazione nell’ambito del
bilanciamento che occorre compiere per garantire un giusto equilibrio tra tali diritti
eventualmente concorrenti (par. 52) e che, proprio per tale ragione, in caso di controversia,
tale bilanciamento “deve poter essere oggetto, se del caso, di un controllo da parte di
un’autorita indipendente e, in ultimo luogo, di un giudice nazionale” (par. 53); a chiusura
del ragionamento, si evidenzia, inoltre, che la circostanza che l’art. 4, par. 2 della direttiva,
faccia riferimento alle legislazioni nazionali in vigore alla data di adozione della stessa
direttiva 2000/78, nonché delle prassi nazionali vigenti “non puo essere interpretata nel
senso che autorizza gli Stati membri a sottrarre ad un controllo giurisdizionale effettivo il
rispetto dei criteri sanciti da tale disposizione” (par. 54).

171

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

I'effettivo rispetto dei criteri stabiliti dalla direttiva che legittimano una
prassi discriminatoria, non puo, chiaramente, spettare alla stessa Chiesa o
alla medesima organizzazione, bensi a un’autorita indipendente, quale ¢ il
giudice nazionale, al quale e affidato il controllo giurisdizionale effettivo,
quanto all’effettivo rispetto dei criteri stabiliti dalla stessa direttiva. Se tale
passaggio appare scontato, un aspetto sul quale occorre porre 1'attenzione
¢ il richiamo all’art. 17 TFUE. Come noto, la norma ¢é affermativa del
principio di neutralita delle istituzioni comunitarie rispetto alle Chiese,
sancendo, nello specifico che

“I'Unione rispetta e non pregiudica lo status di cui le chiese e le
associazioni o comunita religiose godono negli Stati membri in virtt
del diritto nazionale” (primo comma) e che “rispetta ugualmente lo
status di cui godono, in virtu del diritto nazionale, le organizzazioni
filosofiche e non confessionali”50%.

Secondo le argomentazioni sostenute dall’Evangelisches Werk (EW), il diritto
di imporre 'appartenenza a una Chiesa cristiana rientrerebbe nel diritto di
autodeterminazione delle Chiese, diritto che, nell’ambito del profilo
assiologico-normativo comunitario, troverebbe la sua specifica conformita
proprio in relazione a quanto affermato nell’art. 17 TFUE5®. Nella

508 Sul tema, si vedano, tra gli altri, A. LICASTRO, Unione Europea e “status” delle
confessioni religiose. Fra tutela dei diritti umani fondamentali e salvaguardia delle identita
costituzionali, Giuffre, Milano, 2014; F. MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunita
religiose o «filosofiche>> nel Trattato di Lisbona, in AA. VV. Le Confessioni religiose nel Diritto
dell’Unione Europea, a cura di L. De Gregorio, il Mulino, Bologna, 2012, pp. 33-48; N.
COLATANNI, Stato e confessioni religiose in Europa tra separazione e cooperazione, in Quad. dir.
pol. eccl., n. 2/2009, pp. 287-295. Dello stesso Autore, si veda pure Religioni e ateismo: una
complexio oppositorum alla base del neo-separatismo europeo, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it), giugno 2011. Piu recentemente, D.
DURISOTTO, Istituzioni europee e liberta religiosa. Cedu e UE tra processi di integrazione
europea e rispetto delle specificita nazionali, ESI, Napoli, 2016. Per una riflessione pit1 generale
sulla nuova dimensione rapportuale tra confessioni religiose e Unione Europea, R.
ASTORRI, Lo sfondamento dell’orizzonte tradizionale: dalla prospettiva nazionale a quella globale.
Stati e confessioni religiose alla prova. Religione e confessioni nell’Unione europea tra speranze
disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 10 del 2014.

509 Nel paragrafo 28 della sentenza in esame, i giudici riportano le motivazioni addotte
dalla EW che, nel caso di specie, ha fatto valere come la differenza di trattamento basata
sulla religione era giustificata ai sensi dell’articolo 9, paragrafo I, dell’AGG, poiché il diritto
di imporre l'appartenenza a una Chiesa cristiana rientra, secondo I’EW, nel diritto di
autodeterminazione della Chiesa, tutelato dall’articolo 140 del Grundgesetz che rinvia agli
artt. 136-139 e 141 della Weimarer Reichsverfassung (Costituzione di Weimar dell’11 agosto
1919, WRV) e, in particolare, all’art. 137, paragrafo III, che stabilisce come “Ogni
associazione religiosa disciplina e gestisce in modo autonomo i propri interessi, nei limiti
delle leggi generali. Essa conferisce le proprie cariche senza l'intervento dello Stato o delle
autorita locali”. Inoltre, tale diritto sarebbe conforme al diritto dell’Unione, secondo I'EW,

172

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

fattispecie esaminata i giudici ritengono - a ragione - come l'art. 17 TFUE e
il relativo principio di neutralita in esso affermato, non valga, di per sé, a
sottrarre a un controllo giurisdizionale effettivo il rispetto dei criteri
enunciati all’art. 4, par. II, della direttiva 2000/78. Eppure, appare sin
troppo sbrigativo il richiamo dei giudici all’art. 17 TFUE come riferimento
normativo per contestare le ragioni a supporto delle tesi dell’EW. Nella
sentenza, infatti, i giudici comunitari si limitano ad affermare,
genericamente, che I’art. 17 TFUE, pur esprimendo la neutralita dell'Unione
nei confronti delle Chiese e delle organizzazioni in generale, non vale a
sottrarre a un controllo giurisdizionale effettivo il rispetto dei criteri
enunciati all’art. 4, paragrafo II, della direttiva 2000/78510. Si osserva, a tal
riguardo, come i giudici avrebbero dovuto rimarcare l'importanza del
principio in questione, specificando come la clausola di salvaguardia in esso
contenuta non comporta, di per sé, la neutralizzazione degli effetti del
diritto comunitario, rispetto agli obiettivi previsti nei trattati. E, d’altronde,
il principio, di cui al terzo comma dell’art. 17 TFUE, che attribuisce
all’'Unione il compito di mantenere un dialogo aperto, trasparente e regolare
con le Chiese e le organizzazioni di cui ai commi precedenti,
riconoscendone primariamente il contributo specifico®!], e espressivo di una
nuova dimensione dell’'Unione nelle dinamiche giuridico-relazionali con le
singole confessioni religiose, che sembra essere ispirata piti da una laicita
(cautelativamente) inclusiva che da una separazione ostile.

Tale, nuova, dimensione politico-normativa, pur se priva
(attualmente) di efficaci strumenti di attuazione - anche per alcuni,

in relazione a quanto affermato dall’art. 17 TFUE e che la stessa appartenenza religiosa
costituirebbe, data la natura dell’attivita considerata nell’offerta di lavoro oggetto della
questione, un requisito giustificato per lo svolgimento dell’attivita lavorativa, tenuto conto
delle regole della coscienza ecclesiale dell’EW.

510 Paragrafo n. 58.

511 Cosi recita il terzo comma dell’art. 17 TFUE: “Riconoscendone l’identita e il
contributo specifico, 1’'Unione mantiene un dialogo aperto, trasparente e regolare con tali
chiese e organizzazioni”. In merito a questa disposizione, osserva criticamente F.
MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunita religiose o «filosofiche» nel Trattato di
Lisbona, cit., pp. 36-37, come pure nella positivita del terzo comma dell’art. 17 TFUE, non
appare evidente quale potra essere 'oggetto del dialogo se i commi primo e secondo della
medesima disposizione riservano alle legislazioni nazionali la tradizione materia
“ecclesiastica” (e filosofica): «la contraddizione con il comma 3 € palese e non sara facile,
allinterno delle competenze che il Trattato riserva all’'Unione, individuare le materie
“europee” e competenza delle organizzazioni religiose o filosofiche che possano diventare
oggetto di un “dialogo regolare”. Né pud immaginarsi che questioni come l’identita
religiosa e culturale o i diritti e le liberta fondamentali possano, in qualche modo, essere
“contrattati” con le organizzazioni interessate».

173

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

problematici, elementi di impasse a livello istituzionale comunitario®? - non
puo essere sottostimata nell’ambito dei processi decisionali di matrice
comunitaria, che riguardano e/o che coinvolgono i rapporti tra i singoli
cittadini e le organizzazioni confessionali e/o etiche e filosofiche. Alla luce
di quanto premesso da parte dei giudici - seppur in modo stringato - in
riferimento alla portata dell’art. 17 TFUE sul caso in oggetto e ammessa,
quindi, la legittimita di un controllo giurisdizionale effettivo finalizzato alla
verifica, in concreto, che nei casi di specie siano soddisfatti i criteri di cui
all’art. 4, par. II, della direttiva®!3, e nell'esame della terza questione
sottoposta alla Corte - che i giudici esaminano in via secondaria - che si
determina il profilo pit interessante.

Nella terza questione che il giudice del rinvio ha sottoposto alla
Corte, infatti, si valuta, sostanzialmente, in base a quali criteri si deve
accertare, nei singoli casi, se la religione o le convinzioni personali - tenuto
conto dell’etica della Chiesa o dell’organizzazione e in considerazione della
natura dell’attivita di cui trattasi o del contesto in cui viene espletata -
costituiscano un requisito essenziale, legittimo e giustificato per lo
svolgimento dell’attivita lavorativa, ai sensi dell’art. 4, par. II, della stessa
direttiva (par. 60). Coerentemente a quanto premesso nella genesi della
sentenza e, in particolare, nel riferimento al contesto normativo dell'U.E., la
Corte chiarisce che il requisito della religione deve essere valutato, in primis,
in relazione alla “natura” delle attivita (lavorative) e al “contesto” in cui
vengono espletate, in modo che I'eventuale differenza di trattamento basata
sulla religione o sulle convinzioni personali sia subordinata all’, esistenza
oggettivamente verificabile di un nesso diretto tra il requisito per lo
svolgimento dell’attivita lavorativa imposto dal datore di lavoro e l'attivita
in questione” (par. 63); contestualmente, suddetto requisito deve essere,
come stabilito dal paragrafo II, art. 4 della direttiva, “essenziale, legittimo e
giustificato”, tenuto conto dell’etica della Chiese e/o dell’organizzazione.
Spetta, quindi, ai giudici nazionali determinare se, nel caso specifico, tenuto
conto dell’etica propria della Chiesa, i tre criteri siano soddisfatti.

Per quello che concerne l'essenzialita del requisito si chiarisce che tale
essenzialita deve apparire come necessaria relativamente all'importanza
dell’attivita professionale di cui trattasi (par. 65); il carattere legittimo,
invece, deve essere ricondotto all’esigenza di garantire che il requisito di
appartenenza alla religione e/o all’organizzazione non venga utilizzato per

512 Cfr. sul punto M. TOSCANO, La decisione del Mediatore europeo del 25 gennaio 2013:
un passo avanti verso un’applicazione efficace dell’art. 17 del Trattato sul funzionamento
dell’Unione europea?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., febbraio 2014.

513 Paragrafo n. 59.
174

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

conseguire un fine estraneo alla stessa matrice etica, o - si badi - al mero
“esercizio da parte di tale Chiesa o di tale organizzazione del proprio diritto
all’autonomia” (par. 66); il carattere giustificato del requisito, che attribuisce
alla Chiesa o all’organizzazione 1’obbligo di dimostrare che siffatto
requisito, alla luce delle circostanze di fatto del caso di specie, sia necessario
per prevenire seri e probabili rischi di lesione della sfera legata all” etica
delle stessa chiesa o all’esercizio del suo diritto all’autonomia (par. 67).
Infine, il principio di proporzionalita di cui all’art. 4, par. I, della direttiva
che, secondo i giudici, deve essere interpretato in senso estensivo, tale da
uniformare il disposto del par. II - che non fa menzione del suddetto
principio - in quanto rientrante tra i principi generali dell’'ordinamento
comunitario, il quale dispone come qualsiasi differenza di trattamento
debba essere proporzionata, rispetto a quanto strettamente necessario, per
conseguire gli obiettivi perseguiti (par. 68). L'ultima questione riguarda la
presunta obbligatorieta per il giudice nazionale, nell’ambito delle
controversie tra privati, di disapplicare una disposizione del diritto interno
che non possa essere interpretata in modo conforme all’art. 4, par. I, della
direttiva 2000/78.

Relativamente a questo punto i giudici, dopo aver premesso che un

“giudice nazionale non puo validamente ritenere di trovarsi
nell'impossibilita di interpretare una disposizione nazionale
conformemente al diritto dell’'Unione per il solo fatto che detta

disposizione & stata costantemente interpretata in un senso che e
incompatibile con tale diritto” (par. 71),

e considerata la diretta invocabilita dei diritti di cui agli artt. 21 e 47 della
Carta dei diritti, fondamentali dell'U.E. (par. 76-78), affermano come il
giudice nazionale sia tenuto ad assicurare, nell’ambito delle sue
competenze, la tutela giuridica spettante ai singoli, in forza degli articoli 21
e 47 della Carta, e a garantire la piena efficacia di tali articoli, disapplicando
all’occorrenza qualsiasi disposizione nazionale contraria (parr. 80-82)514. In
definitiva, la Corte decide che

514 In particolare, 1'art. 21 della Carta dei diritti fondamentali dell’'Unione Europea
afferma: “1. E vietata qualsiasi forma di discriminazione fondata, in particolare, sul sesso,
la razza, il colore della pelle o l'origine etnica o sociale, le caratteristiche genetiche, la
lingua, la religione o le convinzioni personali, le opinioni politiche o di qualsiasi altra
natura, l'appartenenza ad una minoranza nazionale, il patrimonio, la nascita, la disabilita,
l'eta o l'orientamento sessuale. 2. Nell'ambito d'applicazione dei trattati e fatte salve
disposizioni specifiche in essi contenute, ¢ vietata qualsiasi discriminazione in base alla
nazionalita”. L’art. 47, invece, afferma il principio del “Diritto a un ricorso effettivo e a un
giudice imparziale” e prevede, nello specifico: “1) Ogni persona i cui diritti e le cui liberta
garantiti dal diritto dell'Unione siano stati violati ha diritto a un ricorso effettivo dinanzi a
un giudice, nel rispetto delle condizioni previste nel presente articolo. 2) Ogni persona ha

175

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

1) qualora una Chiesa (o un’altra organizzazione la cui etica e
fondata sulla religione o sulle convinzioni personali) alleghi, a sostegno di
un atto o di una decisione quale il rigetto di una candidatura a un posto di
lavoro al suo interno e che, per la natura delle attivita di cui trattasi o per il
contesto in cui tali attivita devono essere espletate, la religione costituisce
un requisito essenziale, legittimo e giustificato per lo svolgimento
dell’attivita lavorativa, tenuto conto dell’etica di tale Chiesa (o di tale
organizzazione), una siffatta allegazione deve poter essere oggetto di un
controllo giurisdizionale effettivo. Il giudice adito deve assicurarsi che, nel
caso specifico, siano soddisfatti i criteri che la direttiva stabilisce per il
bilanciamento dei diritti eventualmente concorrenti;

2) i giudici nazionali devono verificare se il requisito invocato sia
necessario e oggettivamente dettato, tenuto conto dell’etica della Chiesa (o
dell’organizzazione), dalla natura o dalle condizioni di esercizio
dell’attivita professionale in questione. Inoltre, tale requisito deve essere
conforme al principio di proporzionalita, ossia deve essere appropriato e
non andare al di 1a di quanto & necessario per conseguire 1’obiettivo
perseguito;

3) nel caso in cui risulti impossibile interpretare il diritto
nazionale vigente (nella fattispecie la legge generale tedesca sulla parita di
trattamento) in modo conforme alla direttiva anti-discriminazione come
interpretata dalla Corte nella sua odierna sentenza, il giudice nazionale,
investito di una controversia tra due privati, deve disapplicare il diritto
nazionale, in virtu del fatto che trovano diretta e immediata applicazione
gli artt. 21 e 47 della Carta dei diritti fondamentali: sia tale divieto di
discriminazione (art. 21) sia il diritto a una tutela giurisdizionale effettiva
(art. 47) sono di per sé sufficienti a conferire ai privati un diritto invocabile
in quanto tale nell’ambito di una controversia che li vede opposti a un altro
privato in un settore disciplinato dal diritto dell’Unione>.

diritto a che la sua causa sia esaminata equamente, pubblicamente ed entro un termine
ragionevole da un giudice indipendente e imparziale, precostituito per legge. Ogni persona
ha la facolta di farsi consigliare, difendere e rappresentare. 3) A coloro che non dispongono
di mezzi sufficienti e concesso il patrocinio a spese dello Stato, qualora cio sia necessario
per assicurare un accesso effettivo alla giustizia”. Per un approfondimento in materia, si
veda AA. VV., L’Europa dei diritti. Commento alla Carta dei diritti fondamentali dell’Unione
Europea, a cura di R. Bifulco, M. Cartabia e A. Celotto, il Mulino, Bologna, 2001; L.
TRUCCO, Carta dei diritti fondamentali e costituzionalizzazione dell’Unione europea: un’analisi
delle strategie argomentative e delle tecniche decisorie a Lussemburgo, Giappichelli, Torino, 2013.

515 Cfr. paragrafi 1-2-3 della decisione.
176

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

5 - Brevi riflessioni sulla pronuncia. Luci e ombre di un approccio work
in progress

La decisione della Corte di Giustizia si presenta come una fattispecie nuova
per il diritto (vivente) comunitario e delinea un profilo giurisprudenziale
particolarmente rilevante nel settore riconducibile ai rapporti di lavoro
nelle organizzazioni di tendenza’!®. Se nell’ambito dell’ordinamento
italiano si e delineato un favor nei confronti dell’autonomia confessionale,
rispetto alle prerogative dei singoli, tale da generare una inaccettabile
condizione tecnico-giuridica di rinvio sostanziale a una pronuncia
nell’ambito della definizione dei rapporti in questione, diverso
orientamento si € manifestato a livello sovranazionale, con la Corte EDU
che ha parzialmente inciso sulla fisionomia giuridica interna, di per sé
particolarmente sbilanciata a favore delle confessioni religiose®!8. La
pronuncia della Corte di Giustizia, quindi, & da intendersi come il tassello
mancante nel quadro giuridico euro-comunitario per quello che concerne il
tema dei rapporti di lavoro nelle organizzazioni di tendenza.
L’'importanza, gia rimarcata, della decisione e innanzitutto dovuta
alla circostanza che 1’art. 17 TFUE non pregiudica il raggiungimento degli
obiettivi di matrice comunitaria, anche in relazione alle dinamiche dei
rapporti tra gli Stati e le confessioni religiose. La disposizione, pur
delineando un principio di neutralita delle istituzioni comunitarie rispetto
alle Chiese e alle organizzazioni filosofiche e non confessionali, implica, di
per sé, che il rispetto e il non pregiudizio che 'Unione s'impegna a osservare

516 Cfr. sul tema, C. CARDIA, Voci in dialogo: organizzazioni, istituzioni di tendenza religiose
e diritti delle parti. Prima voce, in Quad. dir. pol. eccl., 1/2013, p. 212 ss.; N. COLAIANNI, Voci
in dialogo: organizzazioni, istituzioni di tendenza religiose e diritti delle parti. Seconda voce, in
Quad. dir. pol. eccl., 1/2013, p. 233 ss.; J. PASQUALI CERIOLI, Parita di trattamento e
organizzazioni di tendenza religiose nel “nuovo” diritto ecclesiastico europeo, in Quad. dir. pol.
eccl., 1/2013, pp. 71-86. Focalizza lattenzione sulla maggiore flessibilita delle
organizzazioni di tendenza a differenziare il trattamento dei lavoratori, F. ONIDA, II
problema delle organizzazioni di tendenza nella direttiva 2000/78/EC attuativa dell’art. 13 del
Trattato sull’Unione europea, in Dir. eccl., 2001, 1.

517 Per una critica in questo senso, M. TEDESCHI, Manuale di diritto ecclesiastico, 3" ed.,
Giappichelli, Torino, 2004, pp. 186-187. M. CROCE, Dal “Caso Cordero” al “Caso Vallauri”:
nozione di scienza e liberta di insegnamento (discutendo con Michele Massa), in Forum dei
Quaderni Costituzionali (2 marzo 2010).

518 ]] riferimento & ai noti casi CEDU Pellegrini c. Italia (20 luglio 2001), e Lombardi Vallauri
c. Italin (20 ottobre 2009). Per degli approfondimenti recenti sulla casistica
giurisprudenziale CEDU, si vedano i contributi di G. D’ANGELO, Ordinamenti giuridici,
cit., p. 167 ss;; M. TOSCANO, Il fattore religioso nella Convenzione Europea dei Diritti
dell’Uomo. Itinerari giurisprudenziali, ETS, Pisa, 2018, p. 189 ss.

177

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

nei riguardi delle entita confessionali (e non), dev’essere interpretato
nell’ambito della complessiva dimensione valoriale dell’ordine giuridico
comunitario. In questo senso, quindi, vi € 1'enucleazione di un principio
nuovo che, come tale, ¢ destinato a integrarsi e a bilanciarsi non soltanto
con gli altri principi affermati in sede comunitaria, ma anche con le
estensioni previste nell’art. 6 TUE, nonché con i principi generali
affermativi, in particolare, della nuova dimensione personalista a livello
europeo®!?. Il rispetto e il non pregiudizio dello status diventano, in questo
ambito, un’affermazione di relativa competenza, in grado di delineare un
profilo di cognizione della materia ecclesiastica® la quale, si badi, non e
distinta dalla liberta religiosa,

“ma solo dai profili piti strettamente inerenti al nucleo fondamentale di
tale liberta, rispetto ai quali le esigenze di uniforme tutela dei diritti
umani non possono tollerare alcun divieto di armonizzazione delle
legislazioni degli Stati membri”52!.

L’Unione, quindi, si pone con rispetto, nei confronti del contesto politico e
giuridico in cui si determina la disciplina dei rapporti a livello nazionale; al
contempo, il mnon pregiudizio vuole esprimere, se interpretato
sistematicamente con gli obiettivi comunitari nei settori affini al religioso,
che I'Unione intende salvaguardare la condizione esistente negli

519 Cfr. sul punto M. CARTABIA, I «nuovi» diritti, in Le confessioni religiose nel diritto
dell’Unione europea, cit., pp. 95-117. Per un approfondimento sistematico in materia di diritti
fondamentali tra ordinamenti nazionali e sovranazionali, cfr. E. CANNIZZARO, Diritti
“diretti” e diritti “indiretti”: i diritti fondamentali tra Unione, CEDU e Costituzione italiana, in
Dir. Un. Eur., 2012, 1.

520 Sul punto, appaiono particolarmente interessanti le considerazioni di I.C. IBAN,
Europa, Diritto, Religione, il Mulino, Bologna, 2010, p. 129 ss. che, seppur riferibili alla
Dichiarazione n. 11 annessa al trattato di Amsterdam, delineano un quadro decisamente
“progressista” del diritto comunitario, poiché, secondo I’A., la stessa vocazione espansiva
del diritto dell'U.E. & tale da portarlo a disciplinare le questioni afferenti al diritto
ecclesiastico: “In definitiva, cosi come non credo che nello specifico campo del diritto
ecclesiastico la Dichiarazione n. 11 del Trattato di Amsterdam costituisca una barriera
contro il sorgere di un diritto ecclesiastico comunitario, tantomeno credo che il principio
di sussidiarieta costituisca un freno sufficiente alla tendenza espansiva di qualunque
diritto, e in questo caso, di quello comunitario” (p. 268). Pili incline a una tendenza
interpretativa maggiormente conservatrice, M. LUGATO, L’Unione europea e le Chiese: I'art.
17 TFUE nella prospettiva del principio di attribuzione, del rispetto delle identita nazionali e della
liberta religiosa, in Quad. dir. pol. eccl., 2014, p. 307 ss. Di disegno “protezionista” dell’art. 17
TFUE, parla M. VENTURA, Conclusioni. La virtii della giurisdizione europea sui conflitti
religiosi, in AA. VV., Diritto e Religione in Europa. Rapporto sulla giurisprudenza della Corte
europea dei diritti dell’'uomo in materia di liberta religiosa, a cura di R. Mazzola, il Mulino,
Bologna, 2012, p. 356.

521 Cosi A. LICASTRO, Unione Europea e “<status” delle confessioni religiose, cit., p. 213.
178

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

ordinamenti nazionali, con il riconoscimento di un notevole margine di
apprezzamento politico in capo ai Governi®??, ma parallelamente punta alla
salvaguardia di quei principi che connotano la sua stessa identita politica>23.
Vi e, quindi, all'interno della disposizione, una duplice clausola di
salvaguardia: una indirizzata ai singoli Stati, originata dalle pressioni delle
Chiese stabilmente presenti e/0 dominanti nei singoli ordinamenti; I’altra e
una clausola di (auto)salvaguardia dell’identita ecclesiastica europea che
viene ad assumere una connotazione giuridica in grado di incidere - seppur
cautelativamente - sulla definizione dei diritti ecclesiastici nazionali.

Tale doppia clausola di salvaguardia prevista nella disposizione e,
soprattutto, il profilo assiologico-normativo che emerge dagli artt. 21 e 47
della Carta, hanno legittimato un’operazione ermeneutica volta a ristabilire
la primazia del diritto comunitario®?4, anche in un settore tradizionalmente
ancorato ai paradigmi giuridici e (storico-)politici nazionali. In primis, si e
ribadita la portata normativa dell’art. 4, par. II della direttiva, secondo la
ratio letterale, che consente un trattamento differenziato, basato sull’etica
dell’organizzazione, purché il requisito richiesto che legittima una forma di

522 Cfr. sul punto A. FABBRI, Unione Europea e fenomeno religioso. Alcune valutazioni di
principio, Giappichelli, Torino 2012, p. 140 ss.

52 Sul punto, osserva M. VENTURA, La laicita dell’Unione Europea. Diritti, mercato,
religione, Giappichelli, Torino, 2001, pp. 187-188, che se € vero che «gli Stati non hanno
esplicitamente delegato un’azione generale dell’Unione in vista di una riforma dei diritti
ecclesiastici nazionali, € anche vero che essi non possono ritenere limitata 1’azione
dell’Unione nel proprio terreno di competenza per il fatto che manchi una (indeterminabile
e dunque impossibile) “materia religiosa” tra le materie formalmente attribuite in
competenza»; in tale assetto, spiega 1’A., “il fenomeno religioso emerge nelle competenze
comunitarie ponendo questioni sui limiti d’azione dell'Unione, sul raccordo tra identita
comunitaria e identita nazionali [...]*, chiarendo come anche se gli Stati tendono a
difendere i diversi sistemi nazionali, la presunta difesa dello status quo diviene assai
relativa, principalmente per i poteri che vengono attribuiti dai trattati alle autorita
dell’Unione, sia per le politiche di salvaguardia dei diritti fondamentali e della tutela del
principio di non discriminazione, sia per quelle relative “all’esercizio delle attribuzioni
comunitarie nelle materia di competenza”.

524 In merito a questo aspetto, rileva M. RANIERI, Il primo incontro della Corte di Giustizia
con le organizzazioni orientate: tra slanci e qualche timidezza, in Arg. Dir. Lav., 2018 (in corso di
pubblicazione), come l'interposizione dei giudici nazionali nel processo di affermazione e
radicamento dei principi generali del diritto comunitario, seppur preziosa, deve essere
maneggiata con cura “posto che, soprattutto in assenza di indicazioni chiare ad esempio in
tema di bilanciamento, possono riproporsi le problematiche e i rischi connessi all’eccessiva
dilatazione del ruolo del giudice”; di conseguenza, secondo 1’A., andrebbe evitato il
processo che tende a “caricare e scaricare sulle spalle dei giudici decisioni che
meriterebbero risposte corali da ricercare, piti 0 meno opportunamente, attraverso una
virtuosa interazione, attenta al ruolo e alle competenze di ciascuno, tra i vari protagonisti
dell’esperienza giuridica e, prima ancora, politica e sociale”.

179

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

discriminazione risulti, dopo un effettivo controllo giurisdizionale da parte
del giudice nazionale, essenziale, legittimo e giustificato, oltre che rispettoso
del principio di proporzionalita, quale principio generale del diritto
comunitario. L’art. 9 dell’AGG tedesco, invece, si discosta notevolmente
rispetto a quanto stabilito dalla direttiva. La traduzione dei principi
antidiscriminatori di cui all’art. 4 della direttiva, nell’ambito del diritto
interno infatti, si distingue per un eccessivo margine di autonomia
riconosciuto alle confessioni religiose, margine che, come e stato messo in
evidenza, ha ampliato troppo largamente 1’autonomia delle organizzazioni
religiose si da non realizzare il risultato voluto dalla stessa direttiva:

“dei tre caratteri del requisito religioso nella legge tedesca s’e omesso
di trasporre la necessita e la legittimita, lasciando solo la gustificatezza,
che pero, saltato anche il riferimento all’etica dell’'organizzazione [...]
e priva di parametri legislativi che non siano quelli del diritto (non
statuale, ma) confessionale525”.

In sostanza, la sentenza ha il merito di riabilitare la ratio della
direttiva, riconducendo la normativa interna dei singoli Stati al parametro
di compatibilita con il diritto dell’'Unione.

E in effetti, come gia evidenziato, nell’art. 9 dell’AGG, i riferimenti
alla coscienza ecclesiale e all’autodeterminazione delle chiese e/o
dell’organizzazione, vengono assunti come parametri preminenti per la
determinazione della (para-)legittimita del requisito (etico) richiesto,
requisito che trova nel paradigma della giustificatezza 1"'unico termine di
(contro -) bilanciamento normativo previsto dalla disposizione. Da cio,
I'importanza della pronuncia poiché, pur nel rispetto e nel non pregiudizio
di cui all’art. 17 TFUE, non ridimensiona l’agire comunitario anche in un
settore “protetto”, quale & quello relativo al rapporto tra stati e confessioni
religiose. E, in effetti, su questo versante, la sentenza ha il merito di
ricondurre la differenza di trattamento basata sulla religione o sulle
convinzioni personali al diritto comune delle organizzazioni di tendenza,
poiché incide sulla materia in questione, stabilendo come il nesso tra il
requisito etico/religioso e l'attivita professionale richiesta dal datore di
lavoro, nel contesto dello scopo generale perseguito dall’organizzazione, sia
diretto e oggettivamente verificabile52®.

525 Cosi N. COLAIANNI, Divieto di discriminazione religiosa sul lavoro e organizzazioni
religiose, in Stato, Chhiese e pluralismo confessionale, cit., n. 18 del 2018, p. 5.

Segnala le criticita relative all’attuazione della direttiva 2000/78 nell’'ordinamento
tedesco, A. BETTETINI, Identita religiosa del datore di lavoro e licenziamento ideologico nella
giurisprudenza della Corte Europea dei Diritti umani, in Dir. umani dir. int., 2011, 2, p. 339 ss.

526 N. COLAIANNI, Divieto di discriminazione religiosa, cit., p. 6.
180

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In merito a quest’'ultimo aspetto segnalato, infatti, i giudici del
Lussemburgo procedono, seppur brevemente, a una opportuna
esemplificazione circa il riconoscimento “legittimo” del nesso tra requisito
e attivita, chiarendo come, ad esempio, un tale nesso potrebbe derivare sia
dalla natura dell’attivita svolta, qualora “comporti di partecipare alla
determinazione dell’etica della Chiesa o dell’organizzazione in questione, o
di collaborare alla sua missione di proclamazione”, ma valutando, altresi,
le “condizioni in cui tale attivita deve essere espletata, come la necessita di
garantire una rappresentanza credibile della Chiesa o dell’organizzazione
all’esterno della stessa”5?”. Se per l'attivita di studio richiesta su un tema
non di natura religiosa e/o ecclesiologica (come, nel caso, lo studio del
razzismo) l'estraneita rispetto alla missione della Chiesa sembra pacifica,
diverso discorso riguarda il contesto, poiché tra i compiti assegnati,
I'attivita di “rappresentanza” della Diaconia tedesca nei confronti del
mondo politico, della societa civile e presso le organizzazioni a difesa dei
diritti umani, potrebbe riferirsi ai canoni dell’adesione ideologica del
lavoratore alla tendenza dell’organizzazione®?8, in quanto si tratterebbe di
un’attivita che, seppur circoscritta ai soli fini progettuali, coinciderebbe con
la rappresentanza della EW presso ambienti esterni a essa. Si é rilevato,
tuttavia, come pur nell'importanza dell’esemplificazione compiuta, la Corte
abbia perso una preziosa occasione per individuare, nell’ambito
dell'interpretazione della fattispecie, i soggetti e i relativi fattori identitari
che dovrebbero caratterizzare la stessa fattispecie, di cui all’art. 4, seconmdo
comma, della direttiva>29.

L’approccio cauto nella definizione delle circostanze fattuali testé
richiamate, comunque, viene in parte compensato dallo slancio estensivo
volto ad attribuire alla Carta dei diritti fondamentali una centralita (persino)
determinante nell’iter argomentativo seguito dai giudici, per quello che
concerne la decisione finale. E in effetti, nella ricostruzione assiologica
effettuata dalla Corte, viene in rilevanza il costante riferimento agli artt. 21
e 47 della Carta dei diritti fondamentali che, in combinato disposto con Iart.
17 TFUE, delineano la cornice normativa e valoriale in grado di giustificare
I'adozione di quegli atti e/o provvedimenti che, anche qualora

527 Paragrafo n. 63.

528 Cfr. sul punto, J. PASQUALI CERIOLI, II lavoro, in AA. VV., Nozioni di diritto
ecclesiastico, a cura di G. Casuscelli, 5% ed., Giappichelli, Torino, 2015, pp. 184-187.

529 Cfr. M. RANIER]I, II primo incontro, cit., che afferma come sarebbe stato auspicabile
per la Corte, un “maggiore sforzo interpretativo o, in altre parole, l'iterazione, in chiave
sperimentale su una disposizione discussa e discutibile come l'art. 4.2, di quella creativita
giurisprudenziale che tanto cammino ha fatto percorrere al diritto europeo, non solo
antidiscriminatorio”.

181

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

direttamente e/o indirettamente incidenti nell’ambito relazionale tra Stato
e confessioni religiose, sono diretta espressione dell’identita politica e
giuridica comunitaria, cosi come definita nei Trattati attualmente in vigore.
L’estensione del principio di proporzionalita, dal primo paragrafo dell’art.
4 della direttiva, al secondo paragrafo del medesimo articolo, non fa che
confermare l'orientamento “attivo” della Corte che, in questa fattispecie,
non si e limitata a prendere atto della legittima autonomia delle confessioni
religiose e delle organizzazioni di tendenza a perseguire gli scopi di cui
sono portatrici anche mediante le deroghe al principio di non
discriminazione, ma ha, altresi effettuato un’operazione ermeneutica di
bilanciamento dello stesso principio, rievocando la categoria dei principi
generali del diritto dell'Unione e, tra questi, il principio di
proporzionalita®®, il quale assume particolare importanza poiché
affermativo, in combinato disposto con l'art. 21 della Carta dei diritti
fondamentali, dello standard giuridico antidiscriminatorio comunitario®3!.
In realta, a una lettura pit attenta della pronuncia, si evidenzia come
pitt che di combinato disposto (in senso tecnico) tra I’art. 21 della Carta e il
principio di proporzionalita, & questultimo che sembra ergersi come vero e
proprio paradigma decisorio della controversia poiché, nella ricostruzione
seguita dai giudici, tale principio viene ad assumere una preminenza
funzionale all’affermazione degli stessi diritti cui agli artt. 21 e 47 della
Carta e tale da consentire ai giudici di valutare (e, quindi, giudicare) la
controversia in senso coerente al nucleo dei valori identificativi dell’'Unione

530 In questo senso, si superano i limiti insiti nella clausola letterale della direttiva, che
aveva indotto attenta dottrina a ritenere che la mancata menzione del principio di
proporzionalita nel secondo paragrafo dell’art. 4 dovesse essere intesa come un sacrificio
(eccessivo) imposto nei confronti delle esigenze del lavoratore, incrementando
ulteriormente il favor nei confronti delle organizzazioni di tendenza. Cfr. sul punto, V.
PACILLO, Contributo allo studio del diritto di liberta religiosa nel rapporto di lavoro subordinato,
Giuffre, Milano, 2003, p. 293 ss.; M. CORTI, Profili laburistici, in Le confessioni religiose nel
diritto dell’Unione Europea, cit., pp. 151-154; M.P. AIMO, Le discriminazioni basate sulla
religione, in Il nuovo diritto antidiscriminatorio, cit., p. 65 ss.; A. VISCOMI, Organizzazioni
eticamente fondate e rapporti di lavoro, in Diritti lavori mercati, 2009, p. 380 ss.

531 Come sottolinea N. COLAIANNI, Divieto di discriminazione religiosa, cit., p. 6, nella
sentenza vi € un particolare argomentare che colpisce, ed € dato dal costante riferimento
all’art. 21 della Carta: «una Carta che si apre con l'affermazione della dignita umana e,
quindi, da linfa a quel che viene definito il “nuovo” diritto antidiscriminatorio. Il quale,
operando, come nel caso, nel campo dei diritti costituzionalmente garantiti, alla
valutazione comparativa, propria del giudizio antidiscriminatorio, assegna come termine
di paragone non il trattamento riservato ad altri rispetto ad un determinato standard ma,
in assoluto, il trattamento di giustizia o di congruita ipoteticamente dedotto e deducibile
dalla Carta e dalla Costituzione, come il nostro art. 3 cpv.: cioe un diritto assoluto a non
essere “svantaggiati” e non solo “pitt svantaggiati”»

182

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

nel settore di riferimento. E, allora, pitt che di plus-valenza della Carta -
benché abbia lo stesso valore giuridico dei trattati, come sancito dall’art. 6
TUE - o di riordino gerarchico dei criteri assiologici tra le Carte
(costituzionali e sovranazionali) in vigore negli Stati europei, e al principio
generale della proporzionalita che occorre guardare come paradigma
funzionale all’attuazione (giurisprudenziale) delle tutele previste
nell’ambito dei Trattati UE in materia di diritti e di liberta fondamentali.

In definitiva, la pronuncia, benché non risolutiva in senso stretto>3?,
offre una chiave di lettura destinata, verosimilmente, a incidere nel nuovo
corso delle relazioni politiche e giuridiche tra stati afferenti all'U.E. e le
stesse confessioni religiose. C’e da rilevare, infatti, come a differenza dei
noto caso Lombardi Vallauri, deciso dalla Corte EDU, in cui i giudici di
Strasburgo focalizzavano l’attenzione sugli aspetti procedurali, circa il
rispetto delle garanzie di cui all’art. 6 CEDU (sul diritto a un equo
processo)°33, nella sentenza in esame vi & un approccio sistematico, che pur
riconoscendo la legittima autonomia delle organizzazioni di tendenza, di
cui all’art. 17 TFUE, non compromette gli scopi generali definiti nell’ambito
dei Trattati®34; tra questi, il diritto antidiscriminatorio, formulato nella

532 Si ricorda, infatti, come chiarito nel comunicato stampa, che il rinvio pregiudiziale
consente ai giudici degli Stati membri, nell'ambito di una controversia della quale sono
investiti, di interpellare la Corte in merito all'interpretazione del diritto dell’'Unione o alla
validita di un atto dell’Unione. La Corte non risolve la controversia nazionale. Spetta al
giudice nazionale risolvere la causa conformemente alla decisione della Corte. Tale
decisione vincola egualmente gli altri giudici nazionali ai quali venga sottoposto un
problema simile.

33 Per un approfondimento critico in questo senso, cfr. S. COGLIEVINA, M.C.
RUSCAZIO, Liberta d’insegnamento nelle universita di tendenza: una singolare lettura della
Corte, tra ragioni procedurali e diritti sostanziali. Il caso «Lombardi Vallauri c. Italia», in Diritto e
religione in Europa, cit., pp. 195-224; D. DURISOTTO, Istituzioni europee e liberta religiosa,
cit., pp. 235-237; M. TOSCANO, Nuovi segnali di crisi: i casi Lombardi Vallauri e Lautsi
davanti alla Corte europea dei diritti dell’uomo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit.,
maggio 2010; M. CROCE, Il “Caso Lombardi Vallauri” dinnanzi alla C.e.d.u.: una riscossa della
liberta nella scuola?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., ottobre 2010.

534 Su questo aspetto rileva M. RANIERI, Il primo incontro, cit., come la Corte, con la
sentenza in esame, compie un «ulteriore passo in avanti assicurando in termini espliciti e
perentori la natura imperativa del divieto di discriminazione fondato (anche) sulla
religione o sulle convinzioni personali (quale principio generale del diritto europeo) e
precisando, altresi, che il divieto ex art. 21 ¢ sufficiente ad accordare ai singoli “un diritto
invocabile in quanto tale nell’ambito di una controversia che li vede opposti in un settore
disciplinato dal diritto dell'Unione”»; tuttavia, sottolinea 1’A., nonostante la centralita
argomentativa della Carta, accreditata all’art. 21 - che confermerebbe quella lettura che
attribuisce alla stessa il ruolo di “strumento potente” destinato ad assumere una rilevanza
maggiore rispetto ai Trattati - la potenziale efficacia espansiva della Carta troverebbe “un
ostacolo di non poco conto nella sua stessa struttura, stante 1’assenza di una gerarchia tra

183

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

direttiva 2000/78, pur avendo ricevuto nei singoli Stati traduzioni interne
ondivaghe, con differenti enucleazioni di principio rispetto al tenore
letterale della direttiva stessa®®, rimane un costante parametro di
commisurazione del grado di compatibilita delle normative pattizie e, in
generale, delle fisionomie politiche e giuridiche che caratterizzano i
rapporti tra gli ordinamenti interni e le singole confessioni, rispetto ai
principi generali (e alle loro specificazioni settoriali) riconducibili al diritto
comunitario®®®. In questo senso, la soluzione adottata in occasione
dell’accordo di revisione del concordato tra Stato italiano e Chiesa cattolica,
formalizzata nell’art. 6 del Protocollo addizionale¥”, che rinvia - seppure
per uno specifico ente, 1'Universita Cattolica del Sacro Cuore®® - alla

principi e valori”.

55 Anche il D.lgs n. 216/2003, attuativo della direttiva 2000/78/CE, ha ampliato le
deroghe alla parita di trattamento. Cfr. sul punto J. PASQUALI CERIOLI, II lavoro, in
Nozioni di diritto ecclesiastico, cit., p. 187; V. PACILLO, Contributo allo studio, cit., p. 301.

536 Osserva al riguardo M. RANIERI, Il primo incontro, cit., che la sentenza in questione
“sembra confermare la proposta teorica che individua nel principio di uguaglianza e non
discriminazione un limite generale ordinamentale e di chiusura del sfruttando i pertugi
interpretativi offerti dall’art. 4.2 - e primo fra tutti il richiamo ivi contenuto al rispetto dei
principi generali del diritto dell’'Unione - nonché, la funzione e il ruolo accordati a detto
principio nella dimensione europea”.

57 Come noto, I'art. 6 del Protocollo Addizionale del Nuovo Accordo del 1984 (ratificato
con legge n. 121 del 1985), rimanda alla sentenza n. 195 del 1972 (caso “Cordero”)
nell'interpretazione dell’art. 10 dello stesso accordo del 1984, il quale prevede, al terzo
comma, che «Le nomine dei docenti dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore e dei dipendenti
istituti sono subordinate al gradimento, sotto il profilo religioso, della competente autorita
ecclesiastica». Sul punto, osserva F. FINOCCHIARO, Diritto ecclesiastico, 11° ed., Zanichelli,
Bologna, 2012, pp. 301-302, come la tesi per la quale mancherebbe un collegamento logico
tra 'art. 10.3 dell’Accordo e il canone 810 (I) del c.j.c. poiché la previsione concordataria
prevede soltanto il gradimento dell’autorita ecclesiastica alla nomina del docente, solo
sotto il profilo religioso e non anche di quello morale, non € da considerarsi conforme alla
legge, poiché, spiega I'A. “[...]la valutazione di un docente, che si dica cattolico e sia
chiamato a operare in una scuola cattolica, non puo prescindere dall’'esame del profilo
morale avendo il rispetto dell’etica cattolica una parte non trascurabile nel giudizio di
conformita del comportamento ai precetti religiosi”, aggiungendo, inoltre come lo stesso
art. 6 del Protocollo addizionale dichiarando che I'art. 10.3 dell’Accordo non € innovativo
nei confronti dell’art. 38 del Concordato del 1929, non fa che confermare tale disposizione,
che, ai fini del rilascio del nullaosta da parte dell’autorita ecclesiastica, lega il giudizio
morale a quello religioso.

538 Sul tema, A. MANTINEO, Le Universita cattoliche nel diritto della Chiesa e dello Stato,
Giuffre, Milano, 1995. Per una prospettiva comparata, AA. VV., Organizzazioni di tendenza
e formazione universitaria. Esperienze europee e mediterranee a confronto, a cura di A.G.
Chizzoniti, il Mulino, Bologna, 2006.

184

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

sentenza n. 195 del 19725%, diviene ancora piu critico ove si consideri che
nel quadro sovra-ordinamentale euro-comunitario vi € un indirizzo volto a
salvaguardare, da un lato, quel margine di autonomia delle organizzazioni
di tendenza, ma, dall’altro lato, specifica la tutela dei profili individuali dei
singoli che, sia nell’'operato CEDU che in quello della Corte di Giustizia,
trovano importanti riferimenti di principio, sussumibili nell’alveo dei valori
fondanti gli stessi ordinamenti profani.

In definitiva, il caso Lombardi Vallauri, affrontato in sede Cedu, e la
sentenza in oggetto emanata dalla Corte di Giustizia, rappresentano due
segnali particolarmente importanti poiché, seppur nella differenza dei
meccanismi decisionali a livello giurisprudenziale, i due orientamenti
denotano una tendenziale relativizzazione del favor nei confronti
dell’autonomia confessionale>? che, lungi dall’essersi (concretamente)
ridimensionato, sembra assestarsi su di una, quanto mai opportuna,
prospettiva di bilanciamento valoriale, specificativa di un riposizionamento
ermeneutico in grado di equilibrare, coerentemente, le diverse pretese in
capo ai soggetti coinvolti.

59 Per un approfondimento sul caso, si veda M. CROCE, La liberta religiosa
nell’ordinamento costituzionale italiano, ETS, Pisa, 2012, pp.165-169.

50 Secondo G. D’ANGELO, Ordinamenti giuridici, cit., p. 212, la decisione sul caso
Lombardi Vallauri, rientra tra le decisioni della Corte che “maggiormente anticipano il suo
tentativo di andare oltre i compiti che per essa sono stati inizialmente delineati dalla
Convenzione, precostituendosi una strada per incidere in maniera pit significativa sul
terreno della discrezionalita nazionale”.

185

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



H!.F. Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

\

®

Costanza Nardocci
(Post-Doc Research Fellow in Constitutional Law, Department of Italian and
Supranational Public Law, University of Milan)

Equality & Non-discrimination between the European Court of Justice
and the European Court of Human Rights.
Challenges and Perspectives in the Religious Discourse

ABSTRACT: Whereas gender, race and ethnicity have been placed at the
very center of the rediscovery of European anti-discrimination law in the
last decades, religion seems to stand in the backyard of European Agenda.
Despite the increasing relevance of religion in the societal and public
debate, Europe seems to barely consider religion in legislation and
jurisprudence. No surprise therefore if the European Court of Justice
delivered no case before 2017 and only two cases in 2017, the European
Court of Human Rights rarely found violations of Article 9 ECHR
compared to other conventional rights violations and both Courts have
scarcely devoted the deserved attention to the discriminatory implications
of the scrutinized cases. Moving ahead and beyond the legal background
and given the cross-borders resonance of issues pertaining to human rights,
the paper discusses and compares the European Union Court of Justice and
the European Court of Human Rights approaches towards discrimination
claims on religious ground, by highlighting weaknesses and challenges
faced by the principle of equality and non-discrimination on account of
religious belief at the European level. The parallel and combined
investigation will thus offer an insight into the unsolved questions behind
the understanding and the legal awareness towards religious
discrimination.

SUMMARY: 1. Preliminary Remarks - Part One: Setting the Stage: Theory and Rationale
- 2. The Notion of Religion: Where to Situate Manifestations of Religious Beliefs - 3.
Direct & Indirect Discrimination under the EU and the ECHR system - 4. Balancing
Freedom of Religion: the Proportionality Test in the Light of States” Margin of
Appreciation - Part Two: Highlights Stemming from the ECtHR & the EUC] Case-Law -
5. Introduction - 6. Religion: a Sidelined Factor of Discrimination? - 7. Direct or Indirect
Discrimination. When the Comparator Makes the Difference - 8. Judiciary Self-Restraint
and States” Discretion in Religion-Based Discrimination Claims - 9. Concluding
Remarks. Beyond the Counter-Majoritarian Dilemma: Religious Minorities in the
European Multicultural Era.

186

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

1- Preliminary Remarks

Whereas gender, race and ethnicity have been placed at the very center of the
rediscovery of European anti-discrimination law in the last decades,
religion seems to stand in the backyard of European Agenda.

Despite the increasing relevance of religion in the societal and public
debate, Europe seems to barely consider religion in legislation and
jurisprudence.

No surprise therefore if the European Court of Justice delivered no
case before 2017 and only two cases in 2017, the European Court of Human
Rights rarely found violations of Article 9 ECHR compared to other
conventional rights violations and both Courts have scarcely devoted the
deserved attention to the discriminatory implications of the scrutinized
cases.

Be it for its contentious linkage with the concepts of “choice and
immutability”>41, efforts to tackle discriminations on religious belief have
not yet invested all areas of EU anti-discrimination law, whose preference
has been progressively devoted to other factors, even by leaving religion
aside from the material scope of the Race Directive 43/2000/CE. The
Employment Equality Directive, in fact, only prohibits discriminations on
religious grounds in the fields of employment and occupation, vocational
training, membership of employer and employee organizations, though
refraining from following the Race Directive approach as to the width of
protection.

Freedom of religion within the EU is then enshrined under Article
10, Freedom of thought, conscience and religion, of the EU Charter of
Fundamental Rights together with the general guarantee of non-
discrimination (Article 21) and that of cultural religious and linguistic
diversity (Article 22).

On the Council of Europe side, the European Convention - through
Article 9, 14 and, to some extent, 1, Protocol no. 12 - and the European Court
of Human Rights (ECtHR) have instead played a prominent role in
addressing issues pertaining to freedom of religion, though generally
disregarding the discriminatory implications of the scrutinized cases and
giving precedence to the safeguard of States” demand of neutrality in the
public sphere>2.

541 On this, arguably, EC], Achbita v. G4S Secure Solutions NV, AG KOKOTT, § 45 and §
116.

542 On this, see J. RINGELHEIM, Rights, Religion and the Public Sphere: the European Court
of Human Rights in Search of a Theory?, in C. Ungureanu, L. Zucca (editors), Law, State and

Religion in the New Europe. Debates and Dilemma, Cambridge University Press, 2012, p. 283
187

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

Moving ahead and beyond the legal background and given the cross-
borders resonance of issues pertaining to human rights, the paper intends
to discuss and compare the European Union Court of Justice (ECJ) and the
European Court of Human Rights (ECtHR) approaches towards
discrimination claims on religious ground, by highlighting weaknesses and
challenges faced by the principle of equality and non-discrimination on
account of religious belief at the European level.

The parallel and combined investigation will thus offer an insight
into the unsolved questions behind the understanding and the legal
awareness towards religious discrimination.

In following this path, a specific focus will be devoted to the
adequacy of approaching anti-discrimination claims by interlacing religion
and ethnicity, as to avoid an unequal or “levelling down” treatment among
grounds of discrimination, as well as to the challenges surrounding
supranational Courts” dependence on the comparator methodology.

As to its structure, part one presents a theoretical analysis of the
existing safeguards towards discrimination on religious ground whereas
part two investigates the ECtHR’s and the EC]’s approaches in examining
religious claims by focusing on the comparable and diverse system and
mechanisms of anti-discrimination protection.

Ultimately, the paper will pave the way to the ECtHR and EC]J
responses to the unavoidable question of “how much difference and
diversity an open and pluralistic European society must tolerate within its
borders and, conversely, [of] how much assimilation it is permitted to
require from certain minorities”>#3 through the lens of the principle of
equality and non-discrimination.

Part One
Setting the Stage: Theory and Rationale

2 - The Notion of Religion: Where to Situate Manifestations of Religious
Beliefs

Reluctance from defining religion continues to play a role in the case-law of
the ECtHR and the EC]J.

Ss.
543 Achbita v. G4S Secure Solutions NV, AG KOKOTT, § 3.
188

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Not only do Courts refrain from clarifying the notion of religion, but,
even before its increasing impact in shaping societies and individuals” ways
of life, the consistent case-law is likely to choose not to interfere with States’
preferences as to the relationship between religious faith and national
order.

Since EU law reflects the ECtHR’s developments in the interpretation
of the guarantees set forth under Article 9 of the ECHR5%, it is worth
framing the analysis within the fences of the Conventional system.

Even in the absence of a stark definition and partly because of that,
the ECtHR embraces a broad definition of religious belief.

The ECtHR has in fact progressively recognized an open-ended list
of religious beliefs and convictions protected under Article 954, following
the “loose and ill-defined”>4¢ criteria suggested in Campbell and Cosans v.
United Kingdom, where it spoke of “views that attain a certain level of
cogency, seriousness, cohesion and importance”347.

54 See ECJ, Asma Bougnaoui, Association de défense des droits de I"homme (ADDH) v.
Micropole SA, “[i]n accordance with that provision, that right includes freedom to change
religion or belief and freedom, either alone or in community with others and in public or
in private, to manifest religion or belief, in worship, teaching, practice and observance. As
is apparent from the explanations relating to the Charter of Fundamental Rights (O] 2007
C 303, p. 17), the right guaranteed in Article 10(1) of the Charter corresponds to the right
guaranteed in Article 9 of the ECHR and, in accordance with Article 52(3) of the Charter,
has the same meaning and scope. In so far as the ECHR and, subsequently, the Charter use
the term ‘religion” in a broad sense, in that they include in it the freedom of persons to
manifest their religion, the EU legislature must be considered to have intended to take the
same approach when adopting Directive 2000/78, and therefore the concept of ‘religion’
in Article 1 of that directive should be interpreted as covering both the forum internum,
that is the fact of having a belief, and the forum externum, that is the manifestation of
religious faith in public”, §§ 29, 30.

545 See, § 36. On this, see F.J. JACOBS, R. WHITE, C. OVEY, The European Convention on
Human Rights, Oxford University Press, 2012. Among others, see ECtHR, Jakobsky v. Poland
(Buddhism); Genov v. Bulgaria (Hinduism); W. v. United Kingdom (veganism); Jehovah’'s
Witnesses of Moscow and Others v. Russia (The Jehovah's Witnesses); Izzetin Dogan v. Turkey
(Alevism); Francesco Sessa v. Italy (Judaism); Leyla Sahin v. Turkey (Islam);

546 F.J. JACOBS, R. WHITE, C. OVEY, The European Convention on Human Rights, cit., p.
403.

547 A more elaborated reflection of what constitutes a religious belief can be found in
Eweida and Others v. UK, where the ECtHR argued that “[e]ven where the belief in question
attains the required level of cogency and importance, it cannot be said that every act which
is in some way inspired, motivated or influenced by it constitutes a ‘manifestation” of the
belief. Thus, for example, acts or omissions which do not directly express the belief
concerned or which are only remotely connected to a precept of faith fall outside the
protection of Article 9 § 1[...]. In order to count as a “manifestation” within the meaning of
Article 9, the act in question must be intimately linked to the religion or belief”, § 82. By

189

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Since the Kokkinakis v. Greece case and in the light of § 2, the ECtHR
has also expanded Article 9’s protection to the so-called forum externun
admitting that, alongside “matter[s] of individual conscience”548 dealing
with the forum internun aspect, religious freedom “implies [...] freedom to
‘manifest [one’s] religion”, meaning “freedom to hold or not to hold
religious beliefs and to practice or not to practice a religion”54 in fields such
as employment or education.

The dual dimension of the protection - in terms of its private and
public aspect together with its individual and collective resonance> -
echoes the prominent place of Article 9 within the Convention system as it
represents, as the Court suggested, “one of the most vital elements that go
to make up the identity of believers and their conception of life [...], a
precious asset for atheists, agnostics, sceptics and the unconcerned”>5! as
well as one of the foundations of a democratic society due to its linkage with
pluralism, tolerance and broadmindedness>>2.

Whereas freedom of religion (forum internum) is an absolute right
with no restrictions, freedom to manifest religious beliefs clearly illustrates
the challenges faced by multiethnic and multi-religious societies in
accommodating religious diversity within national borders or, conversely,
in preserving a policy of State neutrality.

contrast, a detailed indication of cases where the ECtHR refused to apply Article 9, § 1, can
be found in Guide on Article 9 of the European Convention on Human Rights, 2018, p. 13 ss.

548 ECtHR, Kokkinakis v. Greece, § 31.
59 ECtHR, Leyla Sahin v. Turkey, § 104.

550 In Article 9’s perspective, the community element “goes beyond the mere coming
together of individuals in the collective enjoyment of their individual freedom and extends
to the recognition of an associative life which is to be protected as a necessary expression
of that freedom. Within that religious associative life, individuals will be bound by its rules
and the primary protection for their right to freedom of thought, conscience and religion
lies in their being able to leave and disassociate themselves from the community. The state
is to avoid entering into religious or doctrinal questions within that associative life, other
than to test them for compatibility with the foundational convention values of democratic
governance, pluralism and tolerance. It is not for the Court to comment on the practices of
the religious community, although they may of course be limited in accordance with
Article 9(2)”, M.D. EVANS, Manual on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas,
Council of Europe Publishing, 2009, p. 34. In the case-law, see ECtHR, Metropolitan Church
of Bessarabia and Others v. Moldova, § 118; Izzetin Dogan and others v. Turkey; Moscow Branch
of the Salvation Army v. Russia.

551 ECtHR, Kokkinakis v. Greece, § 31.

%2 For an in-depth investigation, see J. RINGELHEIM, Diversité culturelle et droits de
I'homme. La protection des minorités par la Convention européenne des droits de I'homme,
Bruylant, Bruxelles, 2006.

190

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

It is therefore subjected to the limitations set forth under Article 9, §
2, keeping in mind the principles outlined in the ECtHR’s case law: the
preservation of a sentiment of “mutual tolerance between opposing
groups”®3; the safeguard of pluralism®4; the necessity to strike a balance
among opposite interests acknowledging the individual and collective
dimension of the claims in a non-majoritarian perspective.

Irrespectively on the model of society adopted by the Contracting
States, the ECtHR has thus provided some, although poor, guidance to the
question of what constitutes manifestation of religion or belief.

Moving beyond the adamant dichotomy between conducts that are
“motivated or influenced by a religion or belief”5%® and the relevant conduct
required by Article 9 § 1 as being a manifestation of the belief in
“practice”®, in Jakobski v. Poland the Court began to suggest a softer
approach qualifying, in that case, as a religious practice a meat-free dietary
request. Without so much delving into its qualification as an act motivated
by religion or as a pure manifestation of religion, the Court simply argued
that

“without deciding whether such decisions are taken in every case to
fulfil(sic) a religious duty [...] the Court considers that the applicant’s
decision to adhere to a vegetarian diet can be regarded as motivated or
inspired by a religion and was not unreasonable”5.

Similarly, overturning Dahlab v. Switzerland where it was described
as a “powerful external symbol” not protected under Article 9, the
consistent ECtHR’s case-law now plainly qualifies the Islamic headscarf as
a religious protected under Article 9 of the European Convention8.

Notwithstanding the wider approach reached by the more recent
case-law as to enlargement of the notion of religious manifestations, the
ECtHR has though not yet provided sufficient guidance as to the definition
of religion within the meaning of Article 9 and, mostly, with respect to the
admitted restrictions, especially when minorities are concerned.

Despite lack of clarity in defining grounds of discrimination recurs
in almost any branch of anti-discrimination law, the presumed non inherent
nature of religion, as a chosen rather than intrinsic human trait such as

553 [nter alia, ECtHR, Metropolitan Church of Bessarabia and Others v. Moldovia, § 123.
554 ECtHR, Serif v. Greece, § 53.
55 ECtHR, Pretty v. United Kingdom, § 123.

55 See on this the strict approach endorsed by the Commission in Arrowsmith v. United
Kingdom.

57 ECtHR, Jakobski v. Poland, § 45.
558 The reference here is specifically to S.a.s. v. France.
191

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

gender, sex or race - so greatly emphasized in the AG opinions in Achbita
and Bouagnoui as it will be further discussed -, seems to trigger the risk of
hierarchical approaches to religion-based discrimination claims3%°.

As to the status of religion confronted with other grounds of
discrimination, at least in one case the ECtHR has pooled religion with
ethnicity.

From this angle, a point worth mentioning revolves around the
relationship between religion and ethnicity due to the relationship
entertained by the latter with the notion of race.

Do ethnicity and religion complement each other or do they always
consist in two separate grounds of discrimination, entailing separate
reviews?

Neither the Strasbourg Court or EU law offer responses, but a
suggestion in the direction of a joint consideration of ethnicity and religion
was prompted by the ECtHR in Timishev v. Russia.

In the attempt to make a distinction between race and ethnicity, the
Court held that

“[e]thnicity and race are related and overlapping concepts. Whereas
the notion of race is rooted in the idea of biological classification of
human beings into subspecies according to morphological features
such as skin color or facial characteristics, ethnicity has its origin in the
idea of societal groups marked by common nationality, tribal affiliation,
religious faith, shared language, or cultural and traditional origins and
backgrounds”.

However, the established connection between religion and ethnicity,
as intertwined factors®%, leaves the door open to the treatment reserved to
the latter in the ECtHR case-law.

Whilst discriminations based on ethnicity require very weighty or
compelling reasons to be justified under the Convention®!, in that echoing
the safeguard afforded to race, even after Vojnity v. Hungary>62 in which for

%9 The topic will be further discussed under Part Two.
560 See, ECtHR, Milanovic v. Serbia (no.7) § 97.

51 For an analysis of the ECtHR’s case-law on racial and ethnic discrimination, see C.
NARDOCCI, Razza e etnia. La discriminazione tra individuo e gruppo nella dimensione
costituzionale e sovranazionale, Editoriale Scientifica, Napoli, 2016.

52 ECtHR, Vojnity v. Hungary, where the Court argued, for the very first time, that “in
the light of the importance of the rights enshrined in Article 9 of the Convention in
guaranteeing the individual’s self-fulfilment, such a treatment will only be compatible with
the Convention if very weighty reasons exist”, § 36. For a more detailed analysis of the
rationale upheld in the case, see J. GERARDS, The Margin of Appreciation Doctrine, the Very
Weighty Reasons Test and Grounds of Discrimination, in M. Balboni (ed), The principle of

192

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

the very first time the ECtHR spoke of religion as a suspected ground,
scrutiny on religion-based discriminations continues to rest on the wide
margin of appreciation afforded to the Contracting States and on a slightly
lenient review?>63.

3 - Direct & Indirect Discrimination under the EU and the ECHR system

Another facet warrant a preliminary reflection deals with the direct and
indirect forms of discrimination from their theorization to their concrete
application.

The European Convention and EU law recognize the
multidimensional nature of discrimination, sanctioning conducts that
imply differences in treatment based on suspected grounds and practices
that, although coached in neutral terms, cause disadvantages on a group.

How these notions of discrimination have been interpreted and
applied in the case-law on religious freedom will be further analyzed.

The purpose here is to briefly highlight the ongoing challenges
encountered by Courts in verifying the recurrence of either a direct or
indirect forms of discrimination in order to better investigate the case-law
analysis proposed in Part Two.

To begin with, the first one concerns the identification of the tertium
comparationis, be it the individual or the group, and its nature, be it concrete
or hypothetical.

In the former, dependent on the individual or group based approach
is the interpretation of the act at issue as direct or indirect discrimination,
which might be contested over trials due to the absolute prohibition of
direct discriminations versus the possible reasonable and objective
justification underneath a disparate impact or a particular disadvantage
suffered by the group.

discrimination and the European Convention of Human Rights, Editoriale Scientifica, Napoli; L

PERONI, “Very Weighty Reasons” for Religion: Vojnity v. Hungary, in StrasbourgObserver.com;
K. HENRARD, Duties of Reasonable Accommodation. In Relation to Religion and The European
Court of Human Rights: a Closer Look At The Prohibition of Discrimination, the Freedom of
Religion and Related Duties of State Neutrality, in Erasmus Law Review, 2012, p. 59.

563 On this, see S. FREDMAN, Emerging from the Shadows: Substantive Equality and Article
14 of the European Convention on Human Rights, in Human Rights Law Review, in Human Rights
Law Review, 2016, p. 273 ss.; O. ARNARDOTTIR, Vulnerability under Article 14 of the
European Convention on Human Rights Innovation or Business as Usual?, in Oslo Law Review,
p- 150 ss. In the ECtHR case-law, see Lautsi and Others v. Italy, and S.A.S. v. France.

193

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In the latter, the path from the traditional antidiscrimination model
centered on a merely comparative approach to the so-called substantive
rights model, endorsed by EU law, has brought about an extension of the
antidiscrimination principle in terms of its capability to intercept
discriminatory behaviors even when a concrete comparator is lacking.

This is especially true for EU law and for the suggested definition of
direct and indirect discrimination that came with the Race Directive
2000/43 and the Framework Directive 2000/78.

As to indirect discrimination, EU law does not require anymore the
proof of a disparate impact supported by a comparative analysis, but
merely the hypothetical feasibility of a particular disadvantage that might
occur on a disadvantaged social group64.

With respect to direct discrimination, following the Feryn case®, on
the interpretation of certain provisions of the Race Directive, the EC] has
paved the way to a new approach to direct discrimination, unleashing the
causal link between the conduct and the quest for a concrete detrimental
effect: in other words “the comparator need not ‘exist’; establishment of the
probability of ‘his” or ‘her’ better treatment will be enough”56¢.

Before the ECtHR however contours appear blurred.

Article 14’s weakness has largely impacted on the scarce
implementation of antidiscrimination cases together with the habit of the
ECtHR to neglect investigation over alleged violations of Article 14. This
results in few violations of Article 14 and in a less detailed theoretical
approach as to the distinction between direct and indirect discrimination -
the former is never explicitly mentioned in the case-law as such - and to the
role of the comparator methodology.

54 On this, EU law shows to follow the ECJ’s approach explained in the O’Flyn case
where the ECJ stated that: “unless objectively justified and proportionate to its aim, a
provision of national law must be regarded as indirectly discriminatory if it is intrinsically
able to affect migrant workers more than national workers and if there is a consequent risk
that it will place the former at a particular disadvantage. It is not necessary in this respect
to find that the provision in question does in practice affect a substantially higher
proportion of migrant workers. It is sufficient that it is liable to have such an effect. Further,
the reasons why a migrant worker chooses to make use of his freedom of movement within
the Community are not to be taken into account in assessing whether a national provision
is discriminatory. The possibility of exercising so fundamental a freedom as the freedom
of movement of persons cannot be limited by such considerations, which are purely
subjective”, § 20.

565 ECJ, Centrum voor gelijkheid van kansen en voor racismebestrijding contro Firma Feryn
NV.

%6 E. HOLZLEITHNER, Mainstreaming Equality: Dis/Entangling Grounds of
Discrimination, in Transnat’l L. & Contemp. Probs., 2005, p. 934.

194

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

Whereas the consistent interpretation of Article 14 has been
developed since the well-known Belgian Linguistic case on the criteria
revealing discrimination on suspected grounds, the very first case the
ECtHR found the recurrence of an indirect discrimination is fairly recent
and dates back in 2007 with the D.H. & Others case, where the Strasbourg
Court held that “a difference in treatment may take the form of
disproportionately prejudicial effects of a general policy or measure which,
though couched in neutral terms, discriminates against a group”5¢”.

Secondly, another difficulty might arise in the identification of the
“correct” or “true” comparator. As it will be further discussed, a wrongful
comparison might be sometimes used by Courts in the attempt to dismiss
cases or merely to deny the recurrence of a directly discriminatory
behavior>68,

A third argument that can possibly affect the choice of the
comparator regards the establishment of the individual’s membership or
affiliation to the targeted group.

To this regard, both systems openly recognize the possibility to
sanction discriminatory conducts even without a deep rooted investigation
on the victim’s affiliation and merely looking at his or hers presumed or
perceived characteristics (the so-called discrimination by association). This
is of crucial importance for a claim to be successful in cases covering
inherent individual traits such as gender, race, ethnicity and religion as
well5®, where the lack of definitions and of universally accepted criteria
establishing membership may impede Courts’ finding of alleged violations.

Beyond the implications surrounding the identification of the tertium
comparationis, stands the role of Courts in rooting out discriminatory
conducts. The extent to which Courts afford discretion in ascertaining who
is the comparator - the individual or the group - and from which perspective
- the concrete or the hypothetical one - may in fact very much affect the
qualification of a behavior as directly or indirectly discriminatory, the
subsequent severity of the scrutiny and eventually the outcome of the case.

Moving on from this line of reasoning, the group concept featuring
indirect discriminations impacts on a fourth challenge that involves
procedural issues in anti-discrimination law and, more specifically, the
gathering evidence process.

567 See, also, ECtHR, Biao v. Denmark, § 107.
568 See, S. HAVERKORT, p. 208, and Part Two.
569 See, ECJ, S. Coleman v. Attridge Law and Steve Law; ECtHR, §k0rjanec v. Croatia.
195

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

As to the evidence, since D.H. and Others v. Czech Republic, the ECtHR
has firmly established statistics as admitted evidence of indirect
discrimination and same is for the EC]J.

Difficulties for both forms of discrimination might though remain in
cases of conducts lacking data or whose not reliance on a normative legal
basis makes it complex to verify their concrete, and likely discriminatory,
realization.

Alongside statistics, another challenge has to do with the rules on the
burden of proof that might be sometimes shared between the complainant
and the respondent, meaning shifted from the former to the latter, as it has
been admittedly held by the ECtHR in hate-crime cases®”".

To sum up, the unbinding interlace between substantial and
procedural aspects encompasses both systems of anti-discrimination
strategy. What may make the difference is the supranational Courts’
tendency to avoid or, conversely, tackle discriminatory behaviors as the
jurisprudence on religious discrimination will reveal.

4 - Balancing Freedom of Religion: the Proportionality Test in the Light
of States” Margin of Appreciation

How Courts verify the recurrence of a violation of the principle of equality
and non-discrimination and the weight attached to the so-called
proportionality test also warrants reflection.

Both the ECJ and the ECtHR require that a fair balance among
competing interests, that of the individual and that of the community, needs
to be struck in order to reject a presumption of discrimination.

A three step analysis where appropriateness, necessity and the so-
called “proportionality strictu sensu” - in that it has to be established a
proportionality between “the aim(s) of the measure and the interest(s)
harmed” - or, in the case of the ECtHR, a more loose and sometimes lenient
scrutiny of reasonableness, need to be judicially ascertained.

It is beyond the scope of this paper to fully examine the ways in
which the ECJ] and the ECtHR undertake this test>’1. These mechanisms
nevertheless call into question Courts’ assessment of proportionality,
meaning the intensity of the review and the elements that come into play.

570 See ECtHR, Nachova and Others v. Bulgaria.

571 Inter alia, S. VAN DROOGHENBROECK, La proportionnalité dans le droit de la
Convention européenne des Droits de I'Homme. Prendre l'idée simple au sérieux, Bruylant,
Bruxelles, 2001.

196

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Firstly, the intensity of the proportionality test varies and performs
differently on account of the wide or wviceversa narrow margin of
appreciation afforded to national States®72. This means that the strictness of
the review largely depends on the width of control Courts accept to exercise
towards national States.

As it will be outlined below, in religion-based discriminatory claims,
the ECJ’s and the ECtHR’s stance appears that of softening the
proportionality test by giving precedence to States” margin of discretion,
therefore avoiding a thoroughly investigation on the invoked violation of
the non-discrimination principle. Be it for the assumed better placed
position enjoyed by national States, where ethics and moral have a say, or
for the lacking political representation affecting both Courts, when religious
discrimination enters the scene hardly Courts end up with the finding of
violations.

Secondly, though there is no explicit hierarchy among factors of
discrimination®73, the case-law on religion-based discrimination claims
reveals, in the writer’s perspective, a marked tendency in making use of the
margin of appreciation doctrine in cases involving religious freedom
through references to the lacking consensus among the member States.

Thirdly, the increasing “popularity” of secularism in deciding claims
- especially when conceived as implying the neutrality of public spaces - has
greatly affected the reasoning underling the proportionality test?’4. The
Strasbourg Court, in particular, has shown a preference to surrender
proportionality to secularism by interpreting it as an objective justification
of interferences with religious manifestations.

All these three aspects will be jointly considered in the light of the
selected case-law in Part two of the paper.

572 See, for an insight into the implication surrounding the margin of appreciation
doctrine, G. LETSAS, A theory of interpretation of the European Convention of Human rights,
Oxford University Press, 2007; E. BENVENISTI, Margin of Appreciation, Consensus, and
Universal Standards, in International Law and Politics, p. 843 ss.; E. BREMS, The Margin of
Appreciation Doctrine in the Case-Law of the European Court of Human Rights, in Journal of
international law, 1996, p. 240 ss.

573 For the European Union, see EU Commission, Communication, Non-Discrimination
and Equal Opportunities: A Renewed Commitment, 2008, 420 final, p. 4.

574 An example of this might be that of ECtHR’s Ebrahimian v. France with a specific
reference to the partially concurring opinion of Judge O’LEARY and to the dissenting
opinion of Judge DE GAETANO. See, likewise, ECtHRS.a.s. v. France.

197

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Part Two

Highlights Stemming from the ECtHR & the EUC]J Case-Law

5 - Introduction

The diverse nature of the ECJ and the ECtHR in handling human rights
claims results in a quantitative and qualitative diversity of the respective
case-law on religion-based discriminations.

Despite the non-extensive ECtHR's jurisprudence on Article 9 taken
alone and in conjunction with Article 14 compared to other conventional
rights violations, the ECtHR has nevertheless intervened in a variety of
sectors from education to employment, from religious minorities’
recognition to the status of Churches within the contracting States.

The ECJ has instead only in 2017 delivered its very first two cases on
religious manifestations in the private employment sector’5, therefore
suggesting to confine the here proposed comparative analysis within the
narrower borders of religion discrimination in the employment sector. The
choice won’t nevertheless limit the enrichment of the reasoning through
references to the overall ECtHR’s case-law on Article 9 and 14 of the
European Convention.

In the following section, the purpose is to closely compare ECJ’s
Achbita and Bougnaoui cases to the Strasbourg Court’s relevant
jurisprudence with a specific focus on Eweida & Others v. UK576 and
Ebrahimian v. France®”.

In doing so, three points will be addressed: the seemingly deficiency
of religion as ground of discrimination juxtaposed to its increasing
relevance in the societal debate and to other factors of inequalities; the

575 Following Achbita and Bougnaoui, the ECJ decided two other cases on the
implementation on the Employment Equality Directive: Vera Egenberger versus
Evangelisches Werk fiir Diakonie und Entwicklung e.V on the interpretation of Article 4(2) with
regard to the so-called autonomy rights of religious organizations versus the rights of their
employees to not be discriminated on the ground of religion (17t April 2018).

576 For a comment, see, inter alia, M. PEARSON, Article 9 at a Crossroads: Interference
before and after Eweida [notes]. Recent Developments, in Human Rights Law Review, 2013, p. 580
ss.

577 Inter alia, see, N. MARCHEI, Ebrahimian c. Francia: una nuova vittoria per il principio di
neutralita dello Stato, in Quaderni Costituzionali, 2016, p. 143 ss.; L. VICKERS, Freedom of
Religion or Belief and Employment Law, in Religion & Human Rights: An International Journal,
2017), p. 164 ss.

198

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

misleading consequences ensuing the choice of the comparator and Courts’
failure to adequately address religious discriminations; Courts’ tendency to
refrain from assessing religion-based discriminations, disregarding the
proportionality test, in the attempt to safeguard States” margin of
appreciation and the principle of secularism.

Before delving into these arguments, the facts at issue warrant a
preliminary examination.

Both Achbita and Bougnaoui concern the legal question as to whether
a private employer can prohibit the wearing of religious symbols at work
in the pursuit of a policy of neutrality within the framework of the
Employment Equality Directive.

In the first one, Achbita, a receptionist, after years of employment,
was notified that the workplace regulation would have no more consented
the wearing of any visible signs at work. Her refusal to comply with such
regulation was at the core of her dismissal, later on brought before the EC]J.
The preliminary question invested Article 2(2)(a) of Directive 2000/78 as
the referring Court asked whether the above mentioned provision

“must be interpreted as meaning that the prohibition on wearing an
Islamic headscarf, which arises from an internal rule of a private
undertaking imposing a blanket ban on the visible wearing of any
political, philosophical or religious sign in the workplace, constitutes
direct discrimination that is prohibited by that directive”.

Conversely, in Bougnaoui, the ban of wearing the Islamic headscarf
was put forward at the very beginning of the recruitment process, having
the private undertaking Micropole notified Ms Bougnaoui that “the wearing
of an Islamic headscarf might pose a problem when she was in contact with
customers of the company”>78. Despite Ms Bougnaoui’s option of wearing
the Islamic headscarf during the internship, Micropole first employed her
as a design engineer and later on dismissed her on account of the
complaints alleged by some company’s customers’ towards her meeting
them veiled. The preliminary question here was different in as much as it
concerned the exception to the prohibition of discrimination set forth under
Article 4(1)>7.

578 ECJ, Asma Bougnaoui, Association de défense des droits de I'homme (ADDH) v. Micropole
SA,§13.

579 Article 4(1): “Notwithstanding Article 2(1) and (2), Member States may provide that
a difference of treatment which is based on a characteristic related to any of the grounds
referred to in Article 1 shall not constitute discrimination where, by reason of the nature of
the particular occupational activities concerned or of the context in which they are carried
out, such a characteristic constitutes a genuine and determining occupational requirement,
provided that the objective is legitimate and the requirement is proportionate”.

199

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Eweida and Others v. the United Kindgom and Ebrahimian v. France
hinged instead upon the restrictions placed on the applicants’” wearing
religious symbols at work - a British Airways employee, a geriatrics nurse
and a hospital social worker - and their compatibility with Article 9 of the
European Convention, alone and in conjunction with Article 14.

6 - Religion: a Sidelined Factor of Discrimination?

“What is different about religion? Has anti-religious sentiment become so
normalized in Europe, that it has become invisible - the new normal?”58.

The above comment may be similarly paraphrased questioning what
is wrong with religion in the human rights realm.

Although the status of religion in international human rights law
goes well beyond the scope of the paper, yet the arena where the ECJ and
the ECtHR operate may provide some food for thoughts on this point.

In fact, ECJ’s cases on religious discrimination in the workplace
sharply brought about the question as to whether religion may need to be
placed on an equal footing with other grounds of discrimination.
Dismissing Chacén Navas’s rationale, as all grounds of discrimination
require equal treatment before the law, the interpretation suggested in
Achbita seems hardly consistent with that precedent.

On the opposite, the ECtHR has only recently overcome, at least
theoretically, its dubious approach naming religion as a suspected ground
of discrimination subjected to the so-called very weighty reasons test within
the meaning of Article 14. Nevertheless, arguably, assessments of Article 14
violations keeps on being a rare outcome, suggesting that religion may not
be so suspect as formally stated in Vojnity v. Hungary.

The purpose here is to list, in their essence, the arguments that
support the rationale of religion as being neglected as a suspected ground
in the European jurisprudence and, conversely, to advocate for the equal
treatment of religion-based discriminations.

Firstly, when religion is at stake, Courts appear to rely on a
“structural” or “ontological” argument, in as much as religion is perceived
as being inherently bonded with choice and personal autonomy.

580 E. BREMS, Analysis: European Court of Justice Allows Bans on Religious Dress in the
Workplace, in Blog of the IACL, AIDC 2017 (https://iacl-aidc-blog.org/2017/03/25/analysis-
european-court-of-justice-allows-bans-on-religious-dress-in-the-workplace). Talks about freedom
of religion as a human right “under pressure”, H. BIELEFELDT, Freedom of Religion or
Belief. A Human Right under Pressure, in Oxford Journal of Law and Religion, 2012, p. 15 ss.

200

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543


https://iacl-aidc-blog.org/2017/03/25/analysis-european-court-of-justice-allows-bans-on-religious-dress-in-the-workplace
https://iacl-aidc-blog.org/2017/03/25/analysis-european-court-of-justice-allows-bans-on-religious-dress-in-the-workplace

’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

The idea is that no one is born with a religious faith - that is
something that is believed as nursing across everyone’s life experiences and
education -, whereas all human beings may be somewhat classified
depending on their sex or race. The former may be gauged and tempered,
the latters don’t, affording them with higher protection.

To smooth the approach, Courts have dwelled on the dichotomy
forum internum/forum externum, suggesting that, when such a difference
applies, as long as manifestations of religious freedom is a matter of choice,
restrictions may be legitimate when justified under the proportionality
test581,

This line of reasoning has been explicitly advanced by AG Kokott in
Achbita, where she admitted that

“[w]hat constitutes ‘religion” is an inherently complex matter in which
objective factors combine with elements of each individual’s subjective
convictions”, arguing that “unlike sex, skin colour, ethnic origin,
sexual orientation, age or a person’s disability, the practice of religion
is not so much an unalterable fact as an aspect of an individual’s
private life, and one, moreover, over which the employees concerned
can choose to exert an influence. While an employee cannot ‘leave” his
sex, skin colour, ethnicity, sexual orientation, age or disability ‘at the
door” upon entering his employer’s premises, he may be expected to
moderate the exercise of his religion in the workplace”.

Despite the arguable equation - in that exterior manifestations of
individual affiliation may similarly take place with respect to cultural or
ethnic membership or even with sexual orientation - the statement is
debatable. As AG Sharpston in Bougnaoui pointed out

“to someone who is an observant member of a faith, religious identity
is an integral part of that person’s very being. Of course, depending on
the particular rules of the religion in question and the particular
individual’s level of observance, this or that element may be non-
compulsory for that individual and therefore negotiable. But it would
be entirely wrong to suppose that, whereas one’s sex and skin colour
accompany one everywhere, somehow one’s religion does not”.

Thus, in connecting religion with personal identity, the question
appears no more that of interpreting religion as an immutable or a chosen
factor in itself routinely banned from the proportionality analysis, but
rather that of whether religious manifestations may be balanced with other

581 Examples of this trend, although the ECtHR is not very consistent in undertaking the
proportionality analysis, may be found extensively in its case-law: see, inter alia, S.a.s. v.
France; Leyla Shain v. Turkey; Mann Singh v. France; Phull v. France; EI Morsli v. France;
Ebrahimian v. France.

201

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

competing interests in the justification test®®? and, most importantly,
through which reasonable accommodation strategies83.

In Achbita, the ECJ has steadily followed AG Kokott’s view as its
contentious theorization of direct discrimination, that “exists only when a
measure targets a single religion or a selection of religions, but not when a
measure targets all religions and beliefs”58, plainly shows>%.

To sum up on this first aspect, it emerges from the case-law: a trend
to isolate religion in reviewing discrimination claims, together with “a
failure to engage with the intersection of gender, religion and ethnicity”586;
subsequently, a likelihood that the protection afforded to it would be
insufficient as manifestations of religious freedom are often prevented from
being fairly balanced with their competing interests.

A further argument that buttresses the thesis of religion as a separate
ground arises out from the strictness of the review on alleged Article 14’s
breaches with respect to the “very weighty reasons test”587.

Although the ECtHR’s case-law is consistent in formally including
religion within the suspect grounds list, it nevertheless scarcely draws the
consequences from it, as the “very weighty reasons test” rarely applies.

One reason for it may be that the ECtHR highly relies on the margin
of appreciation doctrine and on its corollaries of subsidiarity and consensus.

Well-known is the key role of the margin of appreciation doctrine
towards suspect discrimination grounds, in that the more suspect the
ground is, the narrower the margin will be and viceversa. Yet, despite the
suspectness of religion, the ECtHR has still not often taken a coherent
approach when religion was involved.

An explanation to this may be found in the “common ground
approach” that calls for a widened margin of discretion when uniform
standards across the member States are lacking. The weight attributed to
the consensus argument is transparent in the ECtHR’s case-law on the

52 See, on this, L. VICKERS, ECJ headscarf series (2): the role of choice; and the margin of
appreciation (in www.strasbourgobserver.it).

53 On this, see K. HENRARD, Duties of Reasonable Accommodation, cit. With regard to
the UK’s developments on this issue following the Eweida and Others case, see E.
GRIFFITHS, The ‘reasonable accomodation’ of religion. Is this a better way of advancing equality
in cases of religious discrimination?,, in International Journal of Discrimination and the Law, 2016,
p- 161 ss.

54 E. BREMS, Analysis, cit.
55 On this, see paragraph 5.

56 M. BELL, Leaving Religion at the door? The European Court of Justice and Religious
Symbols in the Workplace, in Huma Rights Law Review, 2017, p. 791.

587 On this, for further analysis, J. GERARDS, The Margin of Appreciation Doctrine, cit.
202

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

display of religious symbols in the public sphere® and, to same extent,
even in EC]’s Achbita.

With the exceptions of Eweida v. UK and Hamidovic v. Bosnia
Erzegovina®®, where the ECtHR found a violation of Article 9 taken alone,
all other judgements rest in fact on the little common ground argument
among the member States to justify the legitimacy of the interference>.

Interestingly, Eweida and Hamidovic contradict the majoritatian
approach, since the ECtHR refused to confine Article 9’s protection to the
forum internum limb, admitting that

“[f]lreedom to manifest one’s religion is a fundamental right: not only
because a healthy democratic society needs to tolerate and sustain
pluralism and diversity, but also because of the importance to an individual
who has made religion a central tenet of his or her life to be able to
communicate that belief to others”>.

Beyond this, another reason for the limited applicability of the “very
weighty reasons test” lies in the rationale endorsed in Vojnity v. Hungary,
where the ECtHR stated that

“in the light of the importance of the rights enshrined in Article 9 of
the Convention in guaranteeing the individual’s self-fulfilment, such a
treatment will only be compatible with the Convention if very weighty
reasons exist”.

In connecting religion with the notion of self-fullfilment, the ECtHR has in
fact allowed “some room for differentiation, in that the ‘suspectness’ of the
discrimination may depend on the severity of the related interference with
the freedom of religion”>%2. On this note, the decision upheld in Chaplin v.

588 With a specific focus on education and religion, see, inter alia, E. HOWARD, Law and
the wearing of religious symbols: European bans on the wearing of religious symbols in education,
Routledge, 2013.

589 More recently, the ECtHR found another violation of Article 9 taken alone in Lachiri
v. Belgium, on the prohibition to wear the Islamic headscarf in a courtroom. In the
application though there was no reference to an alleged violation of Article 14, read in
conjunction with Article 9 of the ECHR, and therefore, despite the agreeable conclusion of
the ECtHR, the discriminatory facets of the case at issue again lack the deserved attention.
For a comment, see F. CRANMER, Hijabs again: Lachiri v Belgium (in lawandreligionuk.com).

590 ECtHR, S.a.s. v. France is a landmark case on this point. See §§ 154 ss.
91 ECtHR, Eweida and Others v. United Kingdom, § 94.

52 J. GERARDS, The Margin of Appreciation Doctrine, cit., p. 17. The A. concludes on this
that “it seems probable that religion is a ‘suspect’ ground justifying a very weighty reasons
test only in specific cases, namely if the discrimination is directly and essentially based on
religious convictions and application of a strict test is sufficiently supported by European
opinions”.

203

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

United Kingdom, where the ECtHR considered legitimate the interference
within the applicant’s right to wear a Christian cross while working as a
nurse at a State hospital juxtaposed to that in Eweida, collocates quite
coherently within this line of reasoning.

A tempered scrutiny in religious discrimination cases may also be
found in the ECJ’s jurisprudence when comparing CHEZ on indirect ethnic
discrimination and Achbita. The latter shows in fact a weakness in disclosing
indirect discriminations since the EC] denied to investigate, as it conversely
did in the former,

“whether the disadvantages caused by the practice at issue [were]
disproportionate to the aims”>3, meaning to balance “the needs of the
corporate policy with the disadvantages imposed on the individual
affected”>.

The morals facet that engages with religious freedom also plays a
role in broadening the margin of discretion, in that it is usually left to the
contracting States, better placed, the qualification of what morals is in a
democratic society5%. This leads us to the third argument that rightly lies in
the intersection between religion and morals and on their impact in
expanding States” margin of appreciation.

As religion is conceived as being filled with ethics and morals and
the latters often demand for a deference to the member States, the ECtHR is
used to following this approach by widening up the margin of appreciation
and abdicating to a stricter review on religion-based discriminations.

That was the case, inter alia, of S.a.s. v. France®%¢ in that the Court
pushed back the question of how to shape society before increasing
religious and cultural diversity. Although, it might be a welcome response,
due to the subsidiary role of the ECtHR and the democratic principle,
nonetheless, the departure from the justification test sheds light over the
suspected anti-minoritarian sentiment prevailing within the ECtHR5%7.

Ultimately, in the light of the foregoing - the structural difference of
religion as a ground of discrimination; the lenient review; the wide margin
of appreciation - the impression is that: a) the presumed heterogeneity of

98 ECJ, CHEZ Razpredelenie Bulgaria AD v. Komisia za zashtita ot diskriminatsia, § 123.
594 M. BELL, Leaving Religion at the door?, cit., p. 794.
595 ECtHR, Handyside v. United Kingdom, § 48.

596 For a comment, see, inter alia, H. YUSUF, S.A.S v France. Supporting ‘Living Together’
or Forced Assimilation?, in International Human Rights Law Review, 2014, p. 277 ss.; ]J.
MARSHALL, S.A.S. v France: Burqa Bans and the Control or Empowerment of Identities, in
Human Rights Law Review, 2015, p. 369 ss.

597 This point will further addressed in paragraph 6.
204

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

religion vis-a-vis to other grounds is not justified in that it constitutes an
integral part of a person’s very being; b) the twofold dimension underlying
the difference between the forum internum and externum would envision a
similar approach to ethnicity which may likely present exterior facets
colliding with the rights of others; c) the resort to a wide margin of
appreciation coupled with the consensus argument might entail risks of
disregarding minoritarian positions®3; d) deference to the member States
when it boils down to choices involving religion and morals, without a case-
by-case scrutiny on the proportionality of the interference, may result in the
abdication of the supervisory function of supranational Courts.

7 - Direct or Indirect Discrimination? When the Comparator Makes the
Difference

The concerns noted above regarding the isolation of religion may very well
be interfered in the ECJ’s and ECtHR’s jurisprudence when examining the
poor inquiry into alleged violations of the principle of equality and non-
discrimination on religious ground.

Notwithstanding both Courts elaborated on the distinction between
direct and indirect discrimination, poor signs of such theorization can be
traced in the case-law.

It is noteworthy that the ECtHR is consistent in disregarding the
notion of indirect discrimination on religious ground, deeming not
necessary to investigate invoked non-compliance with Article 14.

Despite the novelty endorsed in Thlimmenos v. Greece5®, in that it was
stated that

“[t]he right not to be discriminated against in the enjoyment of the
rights guaranteed under the Convention is also violated when States

58 See, inter alia, E. BENVENISTI, Margin of Appreciation, Consensus, and Universal
Standards, in International Law and Politics, 1999, p. 843 ss., who observes that “while resort
to the margins doctrine may be justified in certain matters that affect the general population
in a given society, the doctrine is inappropriate when conflicts between majorities and
minorities are examined. In such conflicts, which typically result in restrictions exclusively
or predominantly on the rights of the minorities, no deference to national institutions is
called for” (p. 847).

59 The case was about a Jehovah’s witness complaining about a Greek law excluding
persons convicted of a serious crime from appointment to a chartered accountant’s post
without distinguishing between persons convicted because of their religious beliefs and
those convicted on other grounds.

205

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

without an objective and reasonable justification fail to treat differently
persons whose situations are significantly different”600,

the ECtHR has nevertheless ever since denied any recurrence of indirect
discriminations, opting for a soft “hands-off” approach®l.

Following this trend, several applications, especially those involving
the display of religious symbols in the public sphere, have been declared
inadmissible by merely upholding the legitimacy of the aim pursued,
usually that of neutrality, and without delving into the proportionality of
the scrutinized balance.

In Mann Sigh v. France, the ECtHR did not condemn France for
requiring the applicant, a practicing Sikh, to compare bareheaded in
identity photographs for use on driving licences by stating that the rule
responded to the aim of ensuring public safety within the meaning of
Article 9 § 2, and therefore it fell within the State’s margin of appreciation.

Other cases have followed the same path. In Phull v. France, it has
been recognized as falling within the State’s margin of appreciation the
choice of whether or not considering mandatory the removal of turbans
during airport security checks for public safety reasons; in EI Morsli v.
France, the rationale was very similar, in that the ECtHR interpreted as
legitimate the request to have the applicant’s Islamic headscarf removed
during a security check at a Consular held by male personnel.

Besides the absence of any investigation on the proportionality of the
measures at stake in the light of Article 9, what warrant reflection is the
ECtHR’s indifference towards the discriminatory facet of the claims. In
Mann Sigh, the ECtHR simply stated that it “did not find any appearance of a
violation of the provision relied on”; in EI Morsli, it went further even
dismissing the applicant’s request of having her veil removed only in the
presence of a woman.

Certainly, not every difference of treatment amounts to an
illegitimate discrimination. Nonetheless, a deepener evaluation in the light
of the notion of indirect discrimination, taking into account the principle of
reasonable accommodation, when specifically invoked as it was in EI Morsli,
might very well increase the ECtHR's capability to eradicate discriminatory
behaviors.

It was noted above that the comparator also perfoms a crucial role in
acknowledging direct or indirect discriminations. Whereas the recurrence
of a discrimination can be easier to reveal when a concrete comparator

600 ECtHR, Thlimmenos v. Grecia, § 43.

601 On this, inter alia, S. BARTOLE, P. DE SENA, V. ZAGREBELSKY (editors),
Commentario breve alla Convenzione europea dei diritti dell’'uomo, Cedam, Padova, p. 395.

206

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

exists, by contrast, obstacles might occur before potential or hypothetical
comparators. Therefore, as much as the comparator is concrete, the
likelihood discriminatory claims will succeed increases.

Such a conclusion has proved to be of some consistency.

In Izzetin Dogan and Others v. Turkey, concerning the status of the
Alevi community as being treated less favorably than the Sunni branch of
Islam, the ECtHR found a violation of Article 9, taken in conjunction with
Article 14, arguing that “the applicants have received less favorable
treatment than the beneficiaries of the religious public service despite being
in a comparable situation”. This was a classic direct discrimination by
comparison case where the finding of a concrete comparison group would
not be that difficult. Moreover, not only was the comparator of simple
identification (the “other” Islamic group benefiting higher standard
benefits), but what’s more it was concrete.

Far from it, stand cases where the comparator demand becomes a
barrier. This usually happens with indirect discrimination cases, as those
mentioned above, where the disparate impact or the particular
disadvantage suffered by the alleged outgroup requires statistics, but even
more when the distinction between direct and indirect discrimination
slightly fades.

Unfortunately, the first hypothesis did not prove to be problematic
in that, as noted, the ECtHR refrains from engaging in the proportionality
test in indirect discrimination cases by merely acknowledging the
legitimacy of the interference®? as it did, among others, in S.a.s. v. France
holding that,

“while it may be considered that the ban imposed by the Law of 11
October 2010 has specific negative effects on the situation of Muslim
women who, for religious reasons, wish to wear the full-face veil in
public, this measure has an objective and reasonable justification”603,

meaning the “living together” idea.

The second, instead, takes place when it may be disputable whether
the interference is prescribed by the law, as long as the lack of a source of
law impacts on the data available on the applicability the policy at stake.

In Hamidovic v. Bosnia and Herzegovina, following an internal
regulation, a witness in a criminal trial was expelled from a courtroom,
convicted and fined for refusing to remove his skullcap. The ECtHR,

02 The so-called restrictions-based approach as underlined by AG SHARPSTON in
Bougnaoui.

603 ECtHR, S.a.s. v. France, § 161.
207

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

surprisingly®, found a breach of Article 9, because the interference was
disproportionate, but at the same time argued that there was no need to
examine the application under the perspective of Article 14.

This long-standing approach is questionable as it prevented the
ECtHR from a careful review on the alleged religion-based discrimination
suffered by the applicant. In this case, though, not only was a comparator
hard to find, but, even sooner, it was unclear whether the judge’s conduct
might be interpreted as directly or indirectly discriminatory.

To be interpreted as direct discrimination, the ECtHR would have
had to delve into the judge’s routinary approach in order to verify whether
the applicant’s religious affiliation was the sole justification behind the
order to remove the skullcap, through the identification of a comparator. By
contrast, the qualification of the judge’s conduct as indirectly
discriminatory without any statistics to rely on would have resulted in a
highly problematic search for data based on a non-existing rule of law
signaling the particular disadvantage suffered by muslims in comparison
with another group in a similar or comparable position. This ambivalence,
enhanced by the absence of a clear legal basis underlying the contested
obligation, was therefore, from the perspective here endorsed, decisive for
the unsuccessful outcome of the discrimination claim.

Moreover, noteworthy is that this case shows how anti-
discrimination strategies may be deficient when the difference in treatment
is motivated by irrational stereotyping against religious minorities. A trend
the ECtHR has slightly begun to nuance with respect to race®> and
gender®%, but not when religion is at the core, therefore boosting the thesis
that depicts it as an isolated ground.

Difficulties in addressing the difference between direct and indirect
discrimination with respect to the quest for the comparator seem to even
better feature the ECJ’s case-law on religious freedom.

While Bougnaoui is in line with the previous ECJ’s case-law in that it
considered that

“the willingness of an employer to take account of the wishes of a
customer no longer to have the services of that employer provided by

604 This was the second case, after Ahmet Arslan and Others v. Turkey, were a claim puts
forward by an applicant of Muslim faith was successful. For a comment, see E. BREMS,
Skullcap in the Courtroom: A rare case of mandatory accommodation of Islamic religious practice
(in www.strasbourgobserver.com).

605 See with a specific reference to ethnic minorities, ECtHR, Chapman v. United Kingdom;
Connors v. United Kingdom; Yordanova and Others v. Bulgaria; Winterstein and Others v. France.

606 See, for an example on this, ECtHR, Talpis v. Italy; Opuz v. Turkey.
208

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

a worker wearing an Islamic headscarf cannot be considered a genuine
and determining occupational requirement within the meaning of that
provision”,

Achbita offers some hints for reflection on at least two aspects.

The first observation deals with the rationale supporting the finding
of the non-existence of a direct discrimination, in that the internal rule,
banning all visible wearing of any political, philosophical or religious signs
in the workplace, “applies to all visible religious symbols without
distinction” therefore avoiding any discrimination between religions®”.

Besides the fact that it is

“astonishing that, in the eyes of the European Court, direct
discrimination on grounds of religion or belief exists only when a
measure targets a single religion or a selection of religions, but not
when a measure targets all religions and beliefs” 68,

AG Kokott’s argument, endorsed by the ECJ, may be criticized as much as
it relies on a wrong comparison®®.

By contrast, it has been argued, “a policy barring the headscarf,
turban, and kippah is not ‘neutral” between religions. To the contrary [sic],
such a policy disfavors persons whose religious beliefs require an outward
manifestation of those beliefs”; in this sense, the true comparator is not to
be found in who professes other religious beliefs, but rather in the employee
who doesn’t manifest any belief.

What’s more, the circumstance that a rule equally applies to
convictions other than religious does not in itself alters the fact that it targets
religion in a discriminatory manner, even if jointly considered with other
possible grounds of discrimination, such as personal convictions. On the

607 See, AG KOKOTT, § 49: “the ban at issue applies to all visible religious symbols
without distinction. There is therefore no discrimination between religions. In particular,
all of the information available to the Court indicates that the measure in question is not
one directed specifically against employees of Muslim faith, let alone specifically against
female employees of that religion. After all, a company rule such as that operated by G45
could just as easily affect a male employee of Jewish faith who comes to work wearing a
kippah, or a Sikh who wishes to perform his duties in a Dastar (turban), or male or female
employees of a Christian faith who wish to wear a clearly visible crucifix or a t-shirt bearing
the slogan ‘Jesus is great’ to work”.

608 E. BREMS, Analysis, cit.

609 S, OUALD-CHAIB, V. DAVID, European Court of Justice keeps the door to religious
discrimination in the private workplace opened. The European Court of Human Rights could close
it (in www.strasbourgobserver.com).

209

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

opposite, the impact of a rule as such might very well be that of causing
intersectional or multiple discriminatory effects®10.

Secondly and with respect to the indirect discrimination claim,
regretful is the fact that the EC] renounced to assess the proportionality of
the ban, considering that

“la]ln employer’s wish to project an image of neutrality towards
customers [...] is in principle, legitimate, notably where the employer
involves in its pursuit of that aim only those workers who are required
to come into contact with the employer’s customers” and when “that
policy is genuinely pursued in a consistent and systematic manner”6!1.

In the ECJ’s view, the question therefore shifts from that of verifying
whether the rule, although couched in neutral terms, imposes a particular
disadvantage on a group, to that of “whether the prohibition on the visible
wearing of any sign or clothing capable of being associated with a religious
faith or a political or philosophical belief covers only G4S workers who
interact with customers”¢1?; as long as this was the case and since the
applicant had been offered a back office position prior to the dismissal, the
prohibition must be considered strictly necessary®!3.

Nonetheless, this approach overlooks the harmed placed on the side
of the applicant, as long as it fails to engage in “any balancing of the needs
of the corporate policy with the disadvantages imposed on the individuals
affected”614.

In refraining from an inquiry into the proportionality of the ban,
Achbita clashes with the ECtHR’s finding in Eweida where the ECtHR, even
acknowledging that the Commission had dismissed cases on account that
changing job might be consider “enough” to exclude the interference,
recognized that

“[gliven the importance in a democratic society of freedom of religion
[...] where an individual complains of a restriction on freedom of
religion in the workplace, rather than holding that the possibility of
changing job would negate any interference with the right, the better

610 E. SPAVENTA, What is the point of minimum harmonization of fundamental rights? Some
further reflections on the Achbita case (in http://eulawanalysis.blogspot.com).

611 ECJ, Samira Achbita, Centrum voor gelijkheid van kansen en voor racismebestrijding v G4S
Secure Solutions NV, § 38.

612 ECJ, Samira Achbita, cit., § 42.

613 On the risks of neglecting diversity by hiding religious visible minorities, see K.
YOSHINO, Covering: The hidden assault on our civil rights, Random House Trade
Paperbacks, 2007, and S. OUALD-CHAIB, V. DAVID, European Court of Justice, cit.

614 M. BELL, Leaving Religion at the door?, cit., p. 794.
210

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

approach would be to weigh that possibility in the overall balance
when considering whether or not the restriction was proportionate”e15

and this, regrettably, was precisely what was missing in Achbita.

Besides the noted incoherence between the judgements and to
summarize on this point, the two jurisdictions appears rather consistent in
avoiding in-depth investigations into religion-based directly and indirectly
discriminatory behaviors.

With regard to direct discrimination, the non-unanimous
suspecteness of religion together with the wide margin of appreciation
afforded to national States has until now greatly affected the ECtHR’s “very
weighty reasons test”, as well as the restrictive and rather insensitive ECJ’s
approach, whose unfortunate reliance on the ECtHR’s trend has been
extensively confirmed by Bougnaoui and Achbita.

As to indirect discrimination, while the ECtHR does not even commit
into any examination limiting its scope to a non-interferences-based
approach, the ECJ has made its first (disappointing) attempt to delve into
an invoked indirect discrimination on religious ground.

From the standpoint of Bougnaoui and Achbita, it may therefore
conclusively be interfered that the major challenge in the scrutiny relied in
the identification of the true comparator which, in Achbita in particular,
proves to be fairly confusing. Beyond its deliberate or “naive” origin, it is
unclear whether “the other” to be compared with, had to be found in the
group of those who possess different religious belief (a), those who wish to
manifest a belief other than religious (b) or, conversely, all the employees
who do not share the need to display any individual affiliation (c). In that it
constitutes the prior logic to the following analysis, the troubling
identification of the comparator had been crucial in undermining the
successful assessment of the proportionality test.

8 - Judiciary Self-Restraint and States’” Discretion in Religion-Based
Discrimination Claims

The third and last challenge featuring religion-based discriminations covers
the leading role played by the margin of appreciation combined with
Courts’ tendency to excuse States” prohibitionist approaches through a
blanket reference to the principle of secularismo®.

615 ECtHR, Eweida and Others v. United Kingdom, § 83.

616 On this and within the Italian literature, see L. VANONI, Pluralismo religioso e Stato
(post) Secolare. Una sfida per la modernita, Giappichelli, Torino, 2016; ID., La laicita e liberta di
211

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

What seems to emerge from the ECtHR’s case-law in particular is, on
the one hand, a preference to let States deal individually with religious
manifestations as a way to effectively guarantee specific situations on a
national basis; on the other, a blanket use of the principle of secularism
which, deprived of its multifaceted dimensions, is proposed or imposed to
any Contracting States without the least investigation into its peculiar
implications within each State®!”.

The two detailed trends should serve each other in as much as the
principle of secularism is conceived as being filled with the specificities of
each State, acting as the rationale of the margin of appreciation doctrine.
However, the ECtHR has contained its open interpretation, opting for the
endorsement of a strict form of secularism, as Judge Costa positively
brought forward in the early 200008, though elsewhere referred to as
“intolerant”®1%, and as Judge Tulkens envisioned in her dissenting opinion
in Leyla Sahin v. Turkey520.

Whereas the ECtHR has never specified the principle’s contents in
the light of the Convention®?!, it has nevertheless suggested that not only
should it be included within the legitimate aims justifying an interference
within manifestations of religious beliefs, but, what’s more, it has often
interpreted it through the lens of the French Iaicité.

In taking this path, the principle has therefore been progressively
colored by neutrality, in that the case-law on religious symbols proves to

educazione. Il crocifisso nelle aule scolastiche in Italia e in Europea, Giuffre, Milano, 2013. For an
insight beyond the legal question surrounding the display of religious symbols in the
public sphere, see, also, L. VIOLINI, Bioetica e laicita, in Problemi pratici della laicita agli inizi
del secolo XXI (Atti del XXII Convegno nazionale dell’Associazione Italiana dei
Costituzionalisti, Napoli, 26-27 ottobre 2007), Cedam, Padova, 2008; Eadem (ed.), Temi e
problemi di diritto pubblico comparato, Maggioli, Sant'Arcangelo di Romagna, 2014.

617 On this, see, inter alia, I. RORIVE, Religious symbols in the public space: in search of a
European answer, in Cardozo Law Review, 2009, p. 2669 ss.

618 The reference is to the statement by Judge COSTA at the time of France’s debate on
the Stasi Commission when he admitted that “in the event that such statute was reviewed
by our Court, it would be considered as complying with the French model of secularism
and, consequently not in breach of the European Convention”.

619 This view is widespread in literature. See, inter alia, Z.R. CALO, Note, Pluralism,
Secularism and the European Court of Human Rights, in J.L. & Religion, 2010, p. 272; A.B.
KOLENC, Religion Lessons from Europe: Intolerant Secularism, Pluralistic Neutrality, and the
U.S. Supreme Court, in Pace International Law Review, 2017, p. 43 ss. In the ECtHR’s case-law,
this trend may be found in Dahlab v. Switzerland, but also in S.a.s. v. France.

620 See, § 7.

621 With the exception of Lautsi v. Italy where the ECtHR included secularism within the
meaning of “personal convictions”, see § 58.

212

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

have generally interlaced secularism with States” demand of avoiding
religious intrusions in the public domain.

References to such a construction of secularism may be found in Leyla
Sahin v. Turkey%??, where the ECtHR argued that

“it is the principle of secularism, [...] which is the paramount
consideration underlying the ban on the wearing of religious symbols
in universities. In such a context, [...] it is understandable that the
relevant authorities should wish to preserve the secular nature of the
institution concerned and so consider it contrary to such values to
allow religious attire, including, as in the present case, the Islamic
headscarf, to be worn”623,

Not differently, in Lautsi v. Italy%?*, the Grand Chamber took the view
that secularism might be included within the legitimate aim of the
“protection of the rights and freedoms of others”, within the meaning of
Article 9 § 2, and same conclusion was drawn in Hamidovic v. Bosnia
Herzegovina with no further indications, despite the embraceable remarks
highlighted by Judge De Gaetano in its concurring opinion.

The combined effect of these two elements - the wide margin of
appreciation and the preference accorded to a strict form of secularism -
have eventually greatly affected religious minorities in their attempt to
claim for a sensitive approach towards religious diversity.

The resort to a wide margin of appreciation and the application of
the neutrality principle have in fact largely contributed to the neglection of
the discriminatory facets of the claims, in that: first, by stating that the
interference is legitimate in the light of an abstract interpretation of
secularism, the ECtHR escapes the further analysis as to whether the
interference is “necessary in a democratic society”; second, and though
Article 14 might be violated even when no other conventional rights does,
dismissing the claim under Article 9 means no room for verifying the
compliance with Article 14.

622 On this, see S. LANGLAUDE, Indoctrination, Secularism, Religious Liberty, and the
ECHR, in The International and Comparative Law Quarterly, 2006, p. 929 ss.

623 ECtHR, Leyla Sahin v. Turkey, § 116.

624 ECtHR, Lautsi v. Italy. On this, see L. VANONI, Laicita e liberta di educazione. Il
crocifisso nelle aule scolastiche in Italia e in Europa, Giuffre, Milano, 2013; S. MANCINI, La
sentenza della Grande Camera sul crocifisso: e corretta solo l'opinione dissenziente, in Quaderni
costituzionali, 2011, p. 425 ss.; on the italian case and before the Grand Chamber’s
judgement, see the analysis offered in R. BIN, G. BRUNELLI, A. PUGIOTTO, P.
VERONESI (editors), La laicita crocifissa? Il nodo costituzionale dei simboli religiosi nei luoghi
pubblici (Atti del Seminario, Ferrara, 28 maggio 2004), Giappichelli, Torino, 2004.

213

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In so doing, the ECtHR gave way to a “smooth over approach”
towards religion across Europe, shrinking its chances to adequately protect
the rights of religious minorities®?>, and, more generally, neglecting room
for protection of the forum externum. In this sense, it has been emphasized
that “neutrality becomes invisibility and even exclusion”626.

On a last note, it is moreover disputable the argument that lies at the
core of the wide margin of appreciation in cases concerning religious
symbols, meaning the presumed lack of consensus among the member
States. On the opposite, this is a far-reaching conclusion when in fact only
few countries (Belgium and France) fully regulate on the display of
religious symbols in the public space®?’.

Turning briefly to EU law, it is worth mentioning that discussions on
the potential application of the margin of appreciation doctrine have been
prompted also within the context of the Employment Equality Directive
with contrasting suggestions by AG Kokott in Achbita and AG Sharpston in
Bougnaoui.

It is unclear whether the ECJ will take one side or the other, tying up
its case-law to the ECtHR’s or, conversely, releasing it. The hope is that the
ECJ will fully recognize the “centrality of the principle of equality”¢28,
rejecting reasonings on abstract principles, nurtured by references to States’
margin of appreciation, and favoring a more balanced and concrete
approach through the proportionality analysis®?.

25 See, on this, the dissenting opinion of Judges TULKENS in Leyla Shain v. Turkey.
626 M. BELL, Leaving Religion at the door?, cit., p. 796.

627 See, the jointly dissenting opinion of Judges NUSSBERGER and JADERBLOM in
S.a.s. v. France: “it is difficult to understand why the majority are not prepared to accept the
existence of a European consensus on the question of banning the full-face veil (see
paragraph 156 of the judgment). In the Court’s jurisprudence, three factors are relevant in
order to determine the existence of a European consensus: international treaty law,
comparative law and international soft law [...]. The fact that forty-five out of forty-seven
member States of the Council of Europe, and thus an overwhelming majority, have not
deemed it necessary to legislate in this area is a very strong indicator for a European
consensus [...]. Even if there might be reform discussions in some of the member States,
while in others the practice of wearing full-face veils is non-existent, the status quo is
undeniably clear”.

628 L. VICKERS, ECJ headscarf series (2), cit.

62 L. VICKERS, ECJ headscarf series (2), cit. See, also, the dissenting opinion of Judge
TULKENS in Leyla Shain v. Turkey, § 2, “the Court’s review must be conducted in concreto,
in principle by reference to three criteria: firstly, whether the interference, which must be
capable of protecting the legitimate interest that has been put at risk, was appropriate;
secondly, whether the measure that has been chosen is the measure that is the least
restrictive of the right or freedom concerned; and, lastly, whether the measure was

214

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

9 - Conclusiding Remarks. Beyond the Counter-Majoritarian Dilemma:
Religious Minorities in the European Multicultural Era

Religion appears to badly react with anti-discrimination principles at least
in the European scenario.

Although reluctance in taking religion seriously likewise resounds in
the lacking protection afforded to religious minorities under international
human rights law®30, same deference to national States and misconception
of direct and indirect discriminations is nowhere to be found.

Despite the problematic coordination between ECJ’s Achbita and
ECtHR’s Eweida, whose relevance has though been downsized by the
following Ebrahimian v. France case, both Courts show a poor insight into
the notion of direct and indirect discrimination when coupled with
manifestations of religious belief. The dichotomy forum internum/forum
externum has therefore been counterproductive in the safeguard of non-
discrimination and religious freedom, in that Courts refrain from
examining the reasons justifying interferences, allowing States to get away
with a wide margin of discretion and no proportionality assessment.

Nevertheless, and hopefully, this is not a one and only approach.

By contrast, the UN Human Rights Committee has developed a more
sensitive approach in religious discrimination cases®3!.

In Mann Sigh v. France and Ranjit Singh v. France, the Committee
overturned the ECtHR’ findings, welcoming the application of the
reasonable accommodation principle in religious discrimination cases and
a concrete proportionality assessment®32. Moreover, not only did the HRC
probe whether the interference was proportionate, but went on neglecting
that secularism might justify it in the first place, narrowing States” margin
of appreciation.

proportionate, a question which entails a balancing of the competing interests”.

630 See N. GHANEA, Are Religious Minorities Really Minorities?, in Oxford Journal of Law
and Religion, 2012, p. 57 ss.

631 See, on this, S.E. BERRY, A ‘good faith” interpretation of the right to manifest religion?
The diverging approaches of the European Court of Human Rights and the UN Human Rights
Committee, in Legal Studies, 2017, p. 672 ss.

632 See, § 8.4, “the State party has not explained why the wearing of a Sikh turban
covering the top of the head and a portion of the forehead but leaving the rest of the face
clearly visible would make it more difficult to identify the author than if he were to appear
bareheaded, since he wears his turban at all times. Nor has the State party explained how,
specifically, identity photographs in which people appear bareheaded help to avert the risk
of fraud or falsification of residence permits”. See, on this, S. BERRY, A ‘good faith’
interpretation, cit., p. 672 ss.

215

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Similarly, in the two landmark cases delivered on October 22nd 2018
against France®3, the UN Human Rights Committee once again challenged
the ECtHR'’s approach towards States” options to ban the wearing of the
Islamic headscarf in public spaces, arguing that the prohibition at issue
disproportionately affect the applicants’ right to manifest freedom of
religion.

Whether the ECtHR and the ECJ will side with the HRC in future
cases is hard to say®34.

As for now, in religion-based discrimination cases, the ECtHR - and,
to some extent, the EC]J - seems to be puzzling over the counter-majoritarian
dilemma, limiting its supervisory role to an endorsement of States’
(majoritarian) preferences through a massive resort to the margin of
appreciation doctrine.

What, conversely, might be advocated here is a case-by-case
evaluation of the interferences in those human rights, like religious
freedom, which, intrinsically counter-majoritarian, ask, at the very least, for
an assessment of their necessity in a democratic and - I would add -
multicultural and multi-religious society®%.

633 UN Human Righst Committee, Sonia Yaker v. France and Miriana Hebbadjl v. France.

634 An interesting case that might be investigated in order to unveil possible interactions
between the ECtHR and the UN Human Rights Committee is ECtHR, Lachiri v. Belgium.
More generally, on this subject, see E. BREMS, C. HERI, S. OUALD CHAIB, L.
VERDONCK, Head-Covering Bans in Belgian Courtrooms and Beyond: Headscarf Persecution
and the Complicity of Supranational Courts, in Human Rights Quarterly, 2017.

635 On the need to undergo a case-by-case analysis when conflicting rights are at stake,
see M. D’AMICO, [ diritti contesi. Problematiche attuali del costituzionalismo, FrancoAngeli,
Milano, 2016, and EAD., Laicita costituzionale e fondamentalismi tra Italia ed Europa:
considerazioni a partire da alcune decisioni giurisprudenziali, in Rivista AIC, 2015.

216

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\.4 e pluralismo confessionale

Alessandro Negri
(dottorando in Diritto ecclesiastico e canonico presso 1'Universita degli Studi di
Milano, Dipartimento di Scienze giuridiche “Cesare Beccaria”)

La sentenza Sahyouni c. Mamisch della Corte di giustizia UE:
un’occasione per tornare a riflettere sulla portata del principio
di non discriminazione nell’ordinamento dell’'Unione europea

EU Court of Justice’s Sahyouni v. Mamisch judgment:
an opportunity to reflect on the centrality
of the non-discrimination principle in EU law

ABSTRACT: A recent ruling by EU Court of Justice has clarified the
inapplicability of Rome III regulation to proceedings concerning separation
and divorce of exclusively religious nature. The ruling has not however
dispelled the doubts concerning the possibility of recognizing Islamic
repudiation-based divorces within EU legal order. Rome III regulation
requires that the foreign law which should apply to a divorce pursuant to
other provisions must be replaced by lex fori, in the event that the former
provides unequal access to the institution, due to the different sex of
spouses. What it is not clear is whether this discriminatory effect should be
assessed in the abstract or in concrete terms. This paper, starting from the
Sahyouni c. Mamisch case, analyzes the fundamental right to a non-
discriminatory treatment in face of talag, its scope, and the possibilities of
guaranteeing its observance, even though in constant application of the
principle of conferral that still limits EU activities in the field of
fundamental rights. European Union, as known, must necessarily remain
neutral in religious matters, in the name of an unavoidable neutrality, due
to the reluctance of the member States to renounce to their sovereignty in
an area so characterized in the sense of identity.

SOMMARIO: 1. La sentenza Sahyouni c. Mamisch e le questioni rimaste irrisolte - 2. Il
ripudio nel diritto islamico classico e in Siria - 3. L’art. 10 del regolamento UE n.
1259/2010 - 4. Una prima possibile interpretazione dell’art. 10: effetti discriminatori della
legge applicabile da valutarsi in concreto - 5. La seconda possibile interpretazione: la
superiorita assiologica del principio di non discriminazione.

217

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

1 - La sentenza Sahyouni c. Mamisch e le questioni rimaste irrisolte

Con la recente sentenza Sahyouni c. Mamisch%3, la Corte di giustizia
dell’Unione europea si e pronunciata sull’inapplicabilita del regolamento
UEn. 1259 del 2010 (c.d. Roma IIT) ai procedimenti in materia di separazione
e divorzio di natura esclusivamente religiosa.

La decisione, emanata in sede di rinvio pregiudiziale, ha, in
particolare, risolto la prima delle tre questioni sollevate dal giudice
nazionale®?: chiarendo che il divorzio islamico risultante da una
dichiarazione unilaterale di ripudio di uno dei coniugi davanti a un
tribunale religioso non rientrasse nella sfera di applicazione ratione materiae
del regolamento Roma III, la Corte di Lussemburgo ha, pero, lasciato senza
risposta gli ulteriori quesiti postile, subordinati all’ipotesi in cui, invece,
quella applicabilita fosse stata riconosciuta. In caso di risposta affermativa,
infatti, il remittente aveva sollecitato l'intervento del giudice europeo circa
I'interpretazione dell’art. 10 del regolamento, che impone di sostituire alla
legge straniera, applicabile a un divorzio ai sensi di altre disposizioni della
medesima fonte, la lex fori, nel caso in cui la prima non preveda il divorzio
o conceda ineguali modalita di accesso all’istituto, in ragione del diverso
sesso dei coniugi®3s.

Cio che l'art. 10 non chiarisce &, appunto, se tale ultimo effetto
discriminatorio debba essere valutato in astratto o, invece, in concreto: se,
in altre parole, sia sufficiente che la legge estera richiamata, perché possa
essere disapplicata, presenti un contenuto di per sé discriminatorio, oppure
se sia necessario verificarne l'effettiva portata penalizzante per uno dei
coniugi, alla luce del caso di specie. In questa circostanza, poi, sorgerebbe
un ulteriore tema, oggetto del terzo quesito posto dal giudice nazionale alla
Corte di giustizia UE, inerente alle conseguenze di un’eventuale adesione
al divorzio da parte del coniuge discriminato.

Per tentare di fornire una risposta alle questioni, che inevitabilmente
chiamano in causa il principio di non discriminazione, nella sua
declinazione di fondamentale principio della parita di genere tra coniugi, e
la sua portata nell’ordinamento dell’'Unione europea, appare opportuno,
preliminarmente, soffermarsi brevemente sull’istituto del ripudio islamico

636 Corte di giustizia UE, Sez. I, 20 dicembre 2017, C-372/16, Sahyouni c. Mamisch, all’url
https:/ftinyurl.com/y9hdnd26.

637 Corte di giustizia UE, C-372/16, cit., par. 25.

638 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010 del Consiglio del 20 dicembre 2010 relativo
all’attuazione di una cooperazione rafforzata nel settore della legge applicabile al divorzio
e alla separazione personale, art. 10, all'url https://tinyurl.com/yb47fv3c.

218

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

(c.d. talag), in particolare per come disciplinato in Siria, Stato di cittadinanza
dei coniugi nel caso di specie, per coglierne il fondamento religioso e le
eventuali sfumature discriminatorie a quest'ultimo direttamente legate.

2 - Il ripudio nel diritto islamico classico e in Siria

Tutte le tradizionali scuole giuridiche islamiche, pur ritenendo il talag una
condotta makruh, riprovevole®¥, concordano sul fatto che il marito disponga
del diritto unilaterale ed esclusivo di ripudiare la moglie e di porre dunque
fine al vincolo nuziale senza dover addurre specifiche motivazioni®4. In
sostanza, utilizzando una qualsiasi formula che contenga il termine talag o
equivalenti, da cui si possa desumere inequivocabilmente 1'intenzione di
voler sciogliere un valido contratto matrimoniale precedentemente
stipulato®!, ]'uomo ¢ in grado anche stragiudizialmente di liberarsi dal
legame con la moglie, persino in sua assenza e senza alcun obbligo non solo
di ottenerne il consenso, ma persino di informarla dell’avvenuta
dichiarazione®42.

Lo stesso diritto, naturalmente, non é riconosciuto alla donna®43, che
puo avvalersi esclusivamente di altre forme di divorzio, quali il khul’, che
richiede sempre il consenso del marito®, e il faskh, lo scioglimento del
matrimonio per via giudiziale®¥. Tale evidente disparita trova le sue origini,
e al contempo le sue motivazioni, nella stessa concezione islamica della
famiglia e nella diversita funzionale attribuita all'interno di questa a marito

639 F. CASTRO, Il modello islamico, Giappichelli, Torino, 2007, p. 52. Vedi anche M.
PAPA, L. ASCANIO, Shari’a, il Mulino, Bologna, 2014, p. 65, per cui, secondo il Profeta,
“tra tutte le cose lecite, il ripudio & la cosa pit odiosa al cospetto di Dio”.

640 S.N. SHAH-KAZEMI, Untying the Knot: Muslim Women, Divorce and the Shariah,
Nuffield Foundation, Londra, 2001, p. 7.

641 M. d’ARIENZO, Diritto di famiglia islamico e ordinamento giuridico italiano, in Dir. Fam.
Pers.,n. 1,2004, p. 203.

62 M. PAPA, L. ASCANIO, Shari’a, cit., p. 65.

043 F. CASTRO, II modello islamico, cit., p. 52. E solo il marito a poter godere della
possibilita di ripudiare, ma egli puo anche rinunciare a tale diritto, concedendo alla moglie
di pronunciare un talaq al verificarsi di determinate condizioni, espressamente previste
all’interno del contratto matrimoniale; su tutte, la stipula di nozze poligamiche. Sul punto,
vedi D. PEARL, W. MENSKI, Muslim Family Law, Sweet & Maxwell, Londra, 1998, p. 283.

64 A. MADERA, Lo scioglimento del matrimonio nei diritti confessionali, Giuffre, Milano,
2015, pp. 243-251.

645 D. PEARL, W. MENSKI, Muslim Family Law, cit., pp. 284-286.
219

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

e moglie®: ai coniugi, infatti, non spettano eguali diritti e doveri, ma la
posizione di naturale superiorita dell'uomo, derivata direttamente dalla
volonta divina®’, conferisce a quest’'ultimo una posizione di totale
prevalenza nei confronti della donna®4s.

Simile stato di minorita, anche giuridica, della figura femminile si
manifesta nella sua interezza proprio nell’istituto del ripudio®, concesso
solo al marito in quanto unico deputato a provvedere economicamente al
mantenimento della famiglia%; il diritto islamico classico intendeva, infatti,
evitare che la donna, che aveva tratto esclusivamente vantaggi economici
dal matrimonio, potesse oltretutto scioglierlo a suo piacimento e senza
dover necessariamente addurre specifiche motivazioni®s!.

Sul talag classico®?, gli Stati islamici moderni sono pero in vario
modo intervenuti, tutti allo scopo di ridurne la natura di atto squisitamente
di autonomia privata per assoggettarlo a forme di maggiore controllo
giurisdizionale%3. Le leggi di statuto personale di Algeria®* e Marocco®,
ad esempio, risalenti rispettivamente al 1984 e al 2004, non hanno abrogato
il ripudio, ma ne rappresentano due diversi modelli di ridimensionamento:
la prima ha previsto che il talaq possa essere stabilito esclusivamente da una
sentenza di un tribunale®®; la seconda ha espressamente richiesto la

646 Corano, 4:34.

647 E. GIARNIERI, Matrimonio islamico: caratteri e limiti di compatibilita con I'ordinamento
italiano, in AA. VV., Comunita islamiche in Italia. Identita e forme giuridiche, a cura di C.
Cardia, G. Dalla Torre, Giappichelli, Torino, 2015, p. 343.

648 Corano, 2:228. Vedi anche F. CASTRO, Il modello islamico, cit., p. 40.

649 R. BENIGNI, Identita culturale e regolazione dei rapporti di famiglia tra applicazioni
giurisprudenziali e dettami normativi, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., novembre
2008, p. 26.

050 F, CASTRO, Il modello islamico, cit., p. 51.

651 L.M. MOLLER, No Fear of Talag: A Reconsideration of Muslim Divorce Laws in Light of
the Rome III Regulation, in Journal of Private International Law, vol. 10, n. 3, dicembre 2014, p.
471.

652 Per una pilt esauriente analisi dell’istituto, e pitl in generale dell’intero diritto di
famiglia islamico, vedi D. PEARL, W. MENSKI, Muslim Family Law, cit.

03 A. MADERA, Lo scioglimento del matrimonio, cit., p. 237.

054 Codice della Famiglia, legge n. 84-11 del 9 giugno 1984, in AA. VV.,, Le leggi del diritto
di famiglia negli stati arabi del Nord-Africa, a cura di R. Aluffi Beck-Peccoz, Edizioni
Fondazione Giovanni Agnelli, Torino, 2004, pp. 35-62.

05 Al-Mudawwana, Codice di Statuto Personale Marocchino, entrato in vigore il 5
febbraio 2004 (all"url https://tinyurl.com/ycvs7wzj).

% Codice della Famiglia (Legge n. 84-11 del 9 giugno 1984), art. 49.
220

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

supervisione dello scioglimento del vincolo da parte di un giudice®”.
Entrambe, quindi, hanno eliminato, di fatto, la possibilita di un divorzio
interamente stragiudiziale®®®, pur non giungendo alla soluzione estrema,
adottata dalla sola Tunisia, di abrogare espressamente il ripudio®® e
disciplinare unicamente il divorzio quale mezzo di scioglimento del
matrimonio®0,

Le legislazioni moderne dei Paesi islamici, in ogni caso, non
sembrano volersi distaccare completamente dal modello patriarcale
tradizionale, parificando completamente le posizioni dei due coniugi:
piuttosto, loro tratto comune appare l'intenzione di apprestare garanzie
minime di tutela alla donna, quale la necessita che la dichiarazione di
ripudio, perché produca effetti, debba esserle almeno notificata®!. Le
specificita di ogni contesto nazionale®?, insieme a quella pluralita di
interpretazioni delle fonti divine che é tratto caratterizzante dell’esperienza
islamica, spiegano, pero, le diverse soluzioni adottate; interessante,
naturalmente, ai fini di questo contributo, € uno sguardo alla situazione
della Siria, Paese di cittadinanza della sig.ra Sahyouni e del sig. Mamisch,
in cui questi hanno contratto matrimonio religioso e dove il marito ha poi
ottenuto da wun tribunale sciaraitico il provvedimento dichiarativo
dell’intervenuto scioglimento del vincolo, dopo aver manifestato la propria
volonta unilaterale di divorziare 3.

Nel codice dello statuto personale siriano, promulgato nel 1953 e poi
modificato nel 1975664, la coesistenza dialettica del diritto islamico classico

657 Al-Mudawwana, Codice di Statuto Personale Marocchino, art. 78.

058 V.M. DONINI, D. SCOLART, La shari‘a e il mondo contemporaneo, Carocci, Roma,
2015, pp. 74-75.

09 G. OBERTO, Matrimoni misti e unioni paramatrimoniali: ordine pubblico e principi
sovranazionali, in Famiglia e diritto, n. 1, 2010, p. 80.

660 Codice dello Statuto Personale, decreto del 13 agosto 1956, art. 30, in AA. VV,, Le
leggi del diritto di famiglia, cit., p. 188.

61 A, MADERA, Lo scioglimento del matrimonio, cit., pp. 238-239.

662 Sulla legislazione in tema di matrimonio in Iraq, Giordania, Libano, Palestina e Siria,
vedi G. TABET, Women in Personal Status laws: Iraq, Jordan, Lebanon, Palestine, Syria, in SHS
Papers in Women's Studies/Gender Research, n. 4, luglio 2005.

663 Corte di giustizia UE, 20 dicembre 2017, cit., parr. 17-19.

664 Codice dello Statuto Personale Siriano, legge n. 59/1953 modificata dalla legge n.
34/1975. Gli articoli del codice che riguardano specificamente il divorzio sono riassunti, o
riportati integralmente, in G. TABET, Women in Personal Status laws, cit., pp. 26-27. La
prima versione del codice ¢ invece riportata in T. MAHMOQOD, Family Law Reform in the
Muslim World, Indian Law Institute, Nuova Delhi, 1975, pp. 92-98, e analizzata in J.N.D.
ANDERSON, The Syrian Law of Personal Status, in Bulletin of the School of Oriental and African

221

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

e di istanze di modernizzazione & particolarmente manifesta. I suoi
primissimi articoli, infatti, definiscono il matrimonio secondo i tipici
parametri sciaraitici, ma l’art. 40 prevede, perché le nozze possano essere
riconosciute civilmente, il compimento di formalita amministrative
sconosciute alla tradizione, quali la produzione di documenti che illustrino
lo stato civile delle parti e la registrazione del contratto di matrimonio
presso il tribunale religioso%.

Circa la poligamia, poi, la legislazione siriana & stata la prima a
introdurre una misura volta a limitarla ex antet®: 1’art. 17 del codice, gia
nella sua formulazione originaria, conferiva al giudice il potere di negare a
un uomo sposato l’autorizzazione a contrarre ulteriori nozze, qualora questi
non fosse stato in grado di dimostrare di poter provvedere al mantenimento
economico di due mogli®’. La riforma del 1975, poi, ha emendato la
disposizione, prevedendo altresi che I’autorita giurisdizionale possa esigere
dall’aspirante poligamo una valida giustificazione a contrarre un secondo
matrimonio (ad esempio, la sterilita della prima moglie)®68.

In tema di ripudio, allo stesso modo, il codice siriano ha introdotto
una significativa novita: 'art. 117 prevede, infatti, che il giudice, qualora
ritenga che il marito abbia ripudiato la moglie senza alcuna ragione
legittima e ’abbia posta in uno stato di indigenza, possa ordinare all'uomo
di versarle una somma a titolo di compensazione®®. Simile disposizione,
che rappresenta il primo concreto tentativo di un Paese islamico di
sottoporre a scrutinio giudiziale le motivazioni di una dichiarazione
unilaterale di ripudio®®, non ha perdo in alcun modo comportato
I'abrogazione del talag: quest’ultimo, infatti, € ancora espressamente
previsto, laddove, invece, la donna puo accedere esclusivamente ad altre
forme di divorzio, assoggettate ad azioni giudiziarie e vincolate a specifiche
condizioni, quali la malattia del marito®”!. Una evidente discriminazione,
legata al sesso dei coniugi e relativa alle modalita di accesso allistituto,

Studies, University of London, vol. 17, n. 1, 1955, pp. 34-49.
665 V.M. DONINI, D. SCOLART, La shari’a, cit., p. 146.
006 A, MADERA, Lo scioglimento del matrimonio, cit., p. 272.
07 D. PEARL, W. MENSKI, Muslim Family Law, cit., p. 241.
068 V.M. DONINI, D. SCOLART, La shari’a, cit., p. 146.

669 J.J. NASIR, The Status of Women under Islamic Law and Modern Islamic Legislation, Brill,
Leida, 2009, p. 157.

670 N.J. COULSON, A history of Islamic law, Edinburgh University Press, Edimburgo,
1964, p. 209.

671 Codice dello Statuto Personale Siriano, artt. 105-115.
222

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

permane, dunque, nell’ordinamento siriano e non potra essere sottovalutata
ai fini di questa analisi.

3 - L’art. 10 del regolamento UE n. 1259/2010

Come e noto, la principale innovazione introdotta dal regolamento Roma
III, che ha attuato una cooperazione rafforzata in materia di legge
applicabile al divorzio e alla separazione personale®’?, consiste nel ruolo
decisivo attribuito alla volonta dei coniugi nella scelta della lex divortii®’3in
tutte quelle “circostanze che comportino un conflitto di leggi”¢74.

Obiettivo capitale del regolamento & la concessione di maggiore
autonomia alle parti nell'individuazione della legge da applicarsi al loro
divorzio o alla loro separazione, nella convinzione che permettere ai
coniugi di raggiungere un accordo su tale questione incoraggi soluzioni
amichevoli e rappresenti un importante incentivo all’organizzazione in
anticipo delle conseguenze di un’eventuale rottura del rapporto
coniugale®”>. Simile scelta, che potrebbe persino riguardare, in nome del
carattere universale del regolamento, la normativa di uno Stato membro ma
non partecipante alla cooperazione rafforzata o addirittura quella di un
Paese non parte dell'Unione®”®, e comunque vincolata. Le leggi
individuabili dai coniugi possono, infatti, essere esclusivamente quelle
degli Stati con cui questi condividono un legame stretto, “a motivo della
loro residenza abituale o della loro ultima residenza abituale comune se uno
dei due vi risiede ancora, della cittadinanza di uno dei coniugi, e la legge
del foro”¢77.

672 Attualmente gli Stati membri che hanno aderito alla cooperazione rafforzata sono
diciassette: Austria, Belgio, Bulgaria, Estonia, Francia, Germania, Grecia, Italia, Lettonia,
Lituania, Lussemburgo, Malta, Portogallo, Romania, Slovenia, Spagna, Ungheria. Si tratta
della prima esperienza nella storia dell’'Unione europea di cooperazione rafforzata, istituto
per la cui analisi vedi R. ADAM, A. TIZZANO, Manuale di diritto dell’Unione europea,
Giappichelli, Torino, 2017, pp. 52-57.

673 F. FALCONI, II regolamento (UE) n. 1259/2010 sulla legge applicabile al divorzio e alla
separazione personale nella recente prassi giurisprudenziale italiana, in Cuadernos de Derecho
Transnacional, vol. 10, n. 1, marzo 2018, p. 569.

674 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 1, par. 1.

675 Proposta di Regolamento (UE) del Consiglio, COM (2010) 105 definitivo, 2010/0067
(CNS), 24 marzo 2010, punto 2.2, all'url https://tinyurl.com/ycylgzmp.

676 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 4.
677 Proposta di Regolamento (UE) del Consiglio, cit., punto 6, art. 3.
223

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

L’individuazione della normativa da applicarsi, poi, deve essere
effettuata dalle parti®’ di comune accordo e tale unione di intenti deve
necessariamente essere redatta in forma scritta, riportando la firma di
entrambi i coniugi®”®, di modo da escludere ogni manifestazione solo tacita
di volonta e da proteggere al tempo stesso il soggetto piti debole. In
mancanza di una decisione condivisa, la legge applicabile viene, invece,
determinata dal regolamento in base a una serie di criteri di collegamento
successivi, che condurranno, nella maggioranza dei casi, all’applicazione
della legge dell’autorita giurisdizionale adita%80.

In ogni caso, l'art. 10 del regolamento impone di sostituire alla
normativa in qualunque modo individuata la lex fori qualora la prima non
preveda il divorzio o non conceda pari condizioni di accesso all’istituto a
uno degli sposi, in quanto appartenente all'uno o all’altro sesso!. In questa
circostanza, quindj, il giudice non dovrebbe tenere conto della volonta delle
parti, e nemmeno applicare la legge che risulterebbe ai sensi di altre
disposizioni dello stesso regolamento: si tratta, appare evidente, di
un’ipotesi di ordine pubblico espressamente tipizzata dal legislatore
europeo in nome, innanzitutto, della sussistenza di un vero e proprio diritto
al divorzio®? e, poi, in tema di ineguali possibilita di accedere a
quest’ultimo, della necessita di evitare qualunque forma di discriminazione
tra coniugi®®3, come anche illustrato dalla relazione di accompagnamento
alla proposta di regolamento®84.

Mentre rarissimi sono oggi i Paesi che non prevedono l'istituto del
divorzio®®, la seconda parte dell’art. 10 pare essere stata espressamente
ideata proprio per porre un argine all’ipotesi di ingresso, negli ordinamenti
degli Stati che hanno aderito alla cooperazione rafforzata, di normative che

678 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 5.

679 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 7.

680 Proposta di Regolamento (UE) del Consiglio, cit., punto 6, art. 4.
681 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 10.

682 Analogamente, ai sensi dell’art. 31, secondo comma, della legge di riforma del
sistema di diritto internazionale privato italiano, la n. 218 del 1995, “la separazione
personale e lo scioglimento del matrimonio, qualora non siano previsti dalla legge straniera
applicabile, sono regolati dalla legge italiana”; vedi M. BLASI, G. SARNARI, I matrimoni
e le convivenze “internazionali”, Giappichelli, Torino, 2013, p. 29.

683 M.C. BARUFFI, La competenza dell’Unione europea in materia di separazione e divorzio,
con particolare riferimento alla legge applicabile, in Papers di diritto europeo, n. 2, 2013, p. 27.

684 Proposta di Regolamento (UE) del Consiglio, cit., punto 6, art. 5.

5 Dopo il referendum maltese del 2011, tutti gli Stati dell’'Unione europea hanno
introdotto il divorzio nella loro legislazione; a livello mondiale, solo Citta del Vaticano e le
Filippine non hanno legalizzato la separazione tra coniugi.

224

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

variamente disciplinano forme di ripudio unilaterale di derivazione
religiosa®®. Fonte di ispirazione della norma in esame ¢, infatti, I'’art. 107 del
codice civile spagnolo®¥, che, in tema di legge applicabile alla nullita, al
divorzio e alla separazione, dispone, al secondo comma, 1’applicazione
della disciplina spagnola ogniqualvolta la legge richiamata “non riconosca
la separazione o il divorzio, o lo faccia in forma discriminatoria [...]68”;
questa previsione, come si evince dalle parole dello stesso legislatore, &
espressamente volta a tutelare “mujeres extrangeras, fundamentalmente de
origen musulmdn’” 689,

Ancora, proprio uno dei motivi per cui la proposta di regolamento
non incontro, in sede di discussione, il favore di tutti gli Stati membri fu il
fatto che concedere liberta ai coniugi di decidere la legge applicabile
avrebbe comunque rischiato, in specie a opinione della Svezia®?, di
produrre risultati discriminatori nei confronti delle donne; la proposta non
avrebbe, infatti, nonostante 'art. 10, considerato adeguatamente gli effetti
dei recenti flussi migratori, in gran parte provenienti da Paesi in cui il
divorzio e disciplinato in modo disomogeneo per marito e moglie.

Suddetta disposizione, peraltro, non & la sola del regolamento
espressamente dedicata all’'ordine pubblico; l'art.12, infatti, prevede che
I'applicazione di una norma della legge designata possa essere esclusa “solo
qualora tale applicazione risulti manifestamente incompatibile con 1’ordine
pubblico del foro”®°1. Questa previsione, diversamente dall’art. 10, del tutto
innovativo, riprende in maniera identica uguali disposizioni gia presenti

686 P, FRANZINA, The law applicable to divorce and legal separation under Regulation (EU)
no. 1259/2010 of 20 December 2010, in Cuadernos de Derecho Transnacional, vol. 3, n. 2, ottobre
2011, p. 123.

687 L.M. MOLLER, No Fear of Talag, cit., p. 467.
688 Cédigo Civil, art. 107, secondo comma.

689 Boe 30-09-2003, Ley Orgdnica 11/2003, de 29 de septiembre, de medidas concretas en materia
de segquridad ciudadana, violencia doméstica e integracién social de los extranjeros, p. 4 (all'url
https:/ftinyurl.com/y8abfg9e).

690 M. JANTERA-JAREBORG, Jurisdiction and Applicable Law in Cross-Border Divorce
Cases in Europe, in J. Basedow, H. Baum, Y. Nishitani (a cura di), Japanese and European
Private International Law in Comparative Perspective, Mohr Siebeck, Tubinga, 2008, p. 340.

091 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., art. 12.
225

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

nei regolamenti Roma 12 e Roma II%® e, come queste ultime, intende
evitare che applicazioni in concreto di norme straniere possano entrare in
contrasto con l'ordine pubblico nazionale.

Gli articoli 10 e 12, dunque, condividono quantomeno la ratio, ma
presentano, sin da una prima lettura, almeno tre marcate differenze.
Innanzitutto, I'art. 10 e stato specificamente pensato per salvaguardare
principi dall’evidente rilevanza sovranazionale, quali il diritto al divorzio e
la non discriminazione, laddove la pit generale clausola di ordine pubblico
del foro chiama in causa anche fonti di stretto rilievo nazionale, purché
naturalmente conformi ai principi dell’Unione europea®®. In secondo
luogo, I'operare dell’art. 10 porta alla necessaria applicazione della legge
del foro, mentre 1’art. 12 non chiarisce, nel caso di contrasto con 1'ordine
pubblico, quale normativa debba essere individuata. Infine, e soprattutto,
l’art. 10 impone l’obbligo di non rispettare la volonta delle parti né i criteri
previsti dal regolamento in caso di mancata loro decisione comune; I’art. 12,
invece, prevede solo una facolta, per gli Stati membri, di disapplicare la
legge incompatibile con I'ordine pubblico®.

4 - Una prima possibile interpretazione dell’art. 10: effetti discriminatori
della legge applicabile da valutarsi in concreto

Tornando al caso di specie, con il secondo quesito, il remittente aveva
chiesto alla Corte di giustizia di chiarire la natura del confronto, previsto
dall’art. 10, volto ad accertare se la normativa straniera applicabile
concedesse eguali possibilita di accesso al divorzio a entrambi i coniugi.
Tale analisi, nel silenzio della norma, puo avere luogo in astratto, risultando
sufficiente, ai fini dell’esclusione della applicabilita della legge estera, che
quest’ultima subordini il diritto di accedere al divorzio di un coniuge, in
ragione del suo sesso, a condizioni procedurali e sostanziali diverse da
quelle previste per ’altro; oppure, pud occorrere in concreto, richiedendosi

02 Regolamento (UE) n. 593 del 2008 del Parlamento europeo e del Consiglio del 17
giugno 2010 sulla legge applicabile alle obbligazioni contrattuali, art. 21 (all'url
https:/ftinyurl.com/ya7gxnn4).

093 Regolamento (UE) n. 864 del 2007 del Consiglio del 20 dicembre 2010 dell’'11 luglio
2007 sulla legge applicabile alle obbligazioni extracontrattuali, art. 26 (all'url
https:/ftinyurl.com/y8dkudws).

094 M..C. BARUFF], La competenza dell’Unione europea, cit., p. 28.
09 P, FRANZINA, The law applicable to divorce, cit., p. 122.
226

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

altresi che l’applicazione della normativa straniera produca anche nel
singolo caso di specie effetti discriminatori®®.

Il tema e particolarmente discusso: autorevole dottrina®”, infatti, ha
sostenuto che ritenere bastevole un’analisi in astratto della legge applicabile
si ponga in contrasto con la recente tendenza di molti ordinamenti a
valorizzare l’autonomia delle parti e I’apporto negoziale dei coniugi anche
nella fase di scioglimento del vincolo matrimoniale®®8. Rimarrebbe
innegabile, quindi, 1'incompatibilita del ripudio unilaterale col principio
dell'uguaglianza tra coniugi®®, ma proprio una tutela sostanziale ed
effettiva di quest’ultimo dovrebbe consentire a una donna pienamente
consapevole dei suoi diritti la possibilita di accettare liberamente il talag,
trasformando cosi di fatto l'istituto in una sorta di divorzio consensuale?®.
Accordare, invece, una incondizionata preferenza in astratto al limite
previsto dall’art. 10 del regolamento finirebbe, di fatto, per penalizzare
proprio la parte discriminata che la norma intende tutelare, specialmente
nei casi in cui i coniugi avessero compiuto la loro scelta comune in modo
informato.

Ancora, una disapplicazione automatica di leggi straniere potrebbe
condurre a due wulteriori esiti indesiderabili: innanzitutto, nulla
impedirebbe in ogni caso al marito di manifestare a un tribunale sciaraitico
del suo Paese di provenienza, anche mediante un intermediario, la propria
volonta unilaterale di ripudiare la moglie. Ne conseguirebbe lo
scioglimento del matrimonio secondo l'ordinamento islamico, e persino
secondo quello civile del Paese in cui avesse sede la corte religiosa se li la
stessa fosse equiparata a un tribunale statale, ma non ai sensi della legge

0% Corte di giustizia UE, 20 dicembre 2017, cit., par. 25, punto 2).

097 A. LICASTRO, La questione della riconoscibilita civile del divorzio islamico al vaglio della
Corte di giustizia dell’Unione europea (a margine della pronunzia del 20 dicembre 2017, C-372/16),
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 13 del 2018, pp. 26-34.

098 A. LICASTRO, La questione della riconoscibilita civile, cit., p. 28, per cui anche il nostro
ordinamento non é rimasto estraneo a questi sviluppi, in specie con le novita introdotte
dall’art. 12 d. 1. n. 132 del 2014 che ha semplificato i procedimenti di separazione personale
e divorzio.

0% Sull’incompatibilita tra talag e ordine pubblico italiano, tra i tanti, vedi O. VANIN,
Ripudio islamico, principio del contraddittorio e ordine pubblico italiano, in La Nuova
Giurisprudenza Civile Commentata, anno XXXI, n. 11, novembre 2015, pp. 1029-1038; C.
CAMPIGLIO, Identita culturale, diritti umani e diritto internazionale privato, in Rivista di diritto
internazionale, n. 4, 2011, pp. 1029-1064; A. SINAGRA, Ripudio-divorzio islamico ed ordine
pubblico italiano, in Diritto di famiglia e delle persone, 2007, pp. 163-168; A. GALOPPINI, I/
ripudio e la sua rilevanza nell’ ordinamento italiano, in Diritto di famiglia e delle persone, n. 3, 2005,
PpP. 969-989.

70 A. LICASTRO, La questione della riconoscibilita civile, cit., pp. 33-34.

227

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

dello Stato europeo in cui le parti risiedessero. Un evidente caso di limping
marriage’0!, matrimonio zoppicante, che la stessa Corte europea dei diritti
dell'uomo e orientata a condannare in nome del diritto alla continuita degli status
personali”02.

Infine, su un piano meno strettamente giuridico, sussiste il dubbio
che una cosi severa presa di posizione nei riguardi delle discipline straniere
di ispirazione islamica possa essere considerata discriminatoria dai
musulmani residenti in Europa e valutata come wuna sorta di
categorizzazione a priori, una distinzione sommaria tra leggi accettabili e
inaccettabili”03.

5 - La seconda possibile interpretazione: la superiorita assiologica del
principio di non discriminazione

Sostiene posizioni opposte chi ritiene che I’art. 10 del regolamento Roma III
vada interpretato nel senso che 1’obbligo di applicazione della lex fori debba
operare allorché la legge straniera richiamata operi una discriminazione in
astratto, al di la degli effetti in concreto cui essa darebbe luogo nella
circostanza di specie.

Su tutti, I’Avvocato generale nel caso Sahyouni c. Mamisch: nelle sue
conclusioni’®, questi ha innanzitutto sottolineato che, se & vero che l'art. 10
non fornisce alcuna precisa indicazione rispetto al modo in cui valutare la
portata discriminatoria della normativa straniera, e altrettanto chiaro che la
disposizione non contiene alcun elemento da cui sarebbe possibile
desumere con certezza la necessita di un vaglio esclusivamente in
concreto’%. D’altronde, il considerando n. 24 del regolamento, che si
riferisce all’art. 10, specifica che

701 La questione dei limping marriage € particolarmente trattata in tema di corti islamiche
anglosassoni; le Sharia Court nascono proprio allo scopo di permettere alle donne
musulmane residenti nel Regno Unito, che possono naturalmente divorziare secondo il
diritto civile britannico, di farlo anche ai sensi del diritto islamico, non rimanendo cosi
vincolate all'unione contratta religiosamente. Per tutti, S. BANO, An exploratory study of
Shariah councils in England with respect to family law, University of Reading, Reading, 2012,
p-7.

702 C. CAMPIGLIO, Identita culturale, cit., p. 1053.

703 L.M. MOLLER, No Fear of Talag, cit., p. 466.

704 Conclusioni dell’Avvocato generale Henrik Saugmandsgaard e, presentate il 14
settembre 2017 (all'url https://tinyurl.com/y74xzu4k).

795 Conclusioni, cit., punto 75.
228

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

“in certe situazioni, quali quelle in cui la legge applicabile non prevede
il divorzio o non concede a uno dei coniugi, perché appartenente
all’'uno o all’altro sesso, pari condizioni di accesso al divorzio o alla
separazione personale, dovrebbe tuttavia applicarsi la legge
dell’autorita giurisdizionale adita”7%.

Sembra, quindi, che la lex fori debba prevalere in tutte quelle circostanze
descritte dal considerando, indipendentemente dall’esplicazione di effetti
discriminatori della legge estera nel caso di specie.

Di piti: qualora il legislatore europeo avesse voluto prevedere solo
una possibilita di disapplicazione della normativa straniera alla luce della
sua efficacia concreta, avrebbe formulato I’art. 10 in termini identici a quelli
utilizzati per l'art. 12. 11 diretto riferimento di quest’ultimo
all'incompatibilita con 1’ordine pubblico del foro della “applicazione” della
disposizione della legge individuata, e non della disposizione tout court, e
al fatto che oggetto dell’analisi del giudice debba essere “una norma della
legge designata”, e non l'intera legge estera, indicano inequivocabilmente
che la valutazione imposta dall’art. 12 non possa prescindere da un esame
in concreto degli effetti della disposizione parte della normativa straniera
individuata. A confermarlo, il considerando n. 25 del regolamento, secondo
cui I'art. 12 attribuisce alle autorita giurisdizionali degli Stati membri la
possibilita di disapplicare una disposizione della legge estera “qualora in
una data fattispecie sia manifestamente contraria all’ordine pubblico del
foro” 707,

Ebbene, quest’ultimo riferimento alla “data fattispecie” & del tutto
assente, come visto, nel considerando n. 24798, cosi come non esistono,
nell’art. 10, i riferimenti dell’art. 12 a una singola “norma della legge
designata” né a una “applicazione” della stessa. Cido permette, quindi, di
considerare l’art. 10 non quale una variante o una mera specificazione
dell’art. 12, ma come una sua deroga’®.

706 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., considerando n. 24.
707 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., considerando n. 25.
708 Conclusioni, cit., punto 83.

79 Conclusioni, cit., punto 82. Secondo I’Avvocato generale, 'art. 10 e formulato in
termini pitt ampi, visto che permette ai giudici nazionali di respingere l'intera legge
straniera e non solo una singola disposizione incompatibile con I'ordine pubblico. Inoltre,
non consente loro alcun margine discrezionale: non appena questi constatino che la
normativa individuata non preveda il divorzio o conceda ineguali modalita di accesso
all’istituto, in ragione del diverso sesso dei coniugi, sono tenuti a disapplicarla in maniera
automatica.

229

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Oltre alle considerazioni appena esposte, e a ulteriori di ordine
funzionale”19,1’Avvocato generale evidenzia, soprattutto, che la risoluzione
del quesito posto dal giudice del rinvio non possa prescindere dalla finalita
specifica dell’art. 10711: detta disposizione, infatti, € volta a tutelare il diritto
di poter divorziare in condizioni paritarie per uomini e donne, tanto
fondamentale da non consentire nessuna restrizione o eccezione. Una legge
straniera di per sé discriminatoria, dunque, quale quella siriana, non
potrebbe in alcun caso produrre i suoi effetti in uno Stato membro, anche
qualora non pregiudicasse in concreto l'eguaglianza tra coniugi, o
nemmeno qualora fosse stata individuata di comune accordo dagli stessi.

Il principio fondamentale della parita fra coniugi € oggi sancito,
infatti, sia dai Trattati fondativi europei (artt. 2 e 3, par. 3, secondo comma,
TUE?12, art. 8 TFUE"13), sia dalla Carta dei diritti fondamentali UE714 (artt.
21, primo comma, e 23), ormai a essi equiparata quanto a valore giuridico
con l’entrata in vigore del Trattato di Lisbona”!. Quest’ultimo ha apportato
un decisivo rafforzamento al divieto di discriminazione”!6, tanto sancendo
la vincolativita della Carta proclamata inizialmente a Nizza nel 2000 quanto
modificando le disposizioni dei Trattati istitutivi appena ricordate: l'art. 2
TUE, in particolare, richiama espressamente il valore fondamentale della
parita fra donne e wuomini, accanto all’'uguaglianza e alla non
discriminazione”!”. A cio si aggiunga che il nuovo art. 6 TUE ha anche
previsto la (futura) adesione dell’'Unione alla CEDU, che dunque rendera
vincolante a tutti gli effetti nell’'ordinamento europeo l'art. 14 della
Convenzione’!8. Lo stesso art. 6 TUE non menziona i Protocolli aggiuntivi
alla CEDU, ritenendosi, quindi, che la decisione di aderirvi debba essere
presa eventualmente in seguito’!?, ma, anche nell’attesa di simili sviluppi,

710 Conclusioni, cit., punto 87.
711 Conclusioni, cit., punto 84.
712 Trattato sull’'Unione europea, artt. 2 e 3, par. 3, 2° comma.

713 Trattato sul funzionamento dell'Unione europea, art. 8. Si devono perod
necessariamente menzionare anche gli artt. 10 e 19 TFUE, relativi all'impegno dell’'Unione
per rendere effettivo il principio di non discriminazione.

714 Carta dei diritti fondamentali dell’'Unione europea, artt. 21, 1° comma e 23.
715 Trattato sull'Unione europea, art. 6.

716 J. PASQUALI CERIOLI, Parita di trattamento e organizzazioni di tendenza religiose nel
“nuovo” diritto ecclesiastico europeo, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, n. 1, 2013, p.
76.

717 A. LICASTRO, Unione europea e “status” delle confessioni religiose. Fra tutela dei diritti
umani fondamentali e liberta costituzionali, Giuffre, Milano, 2014, p. 111.

718 Convenzione Europea dei Diritti dell’'Uomo, art. 14.

719 V. ZAGREBELSKY, La prevista adesione dell’Unione Europea alla Convenzione dei diritti
230

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

tanto l'art. 14 CEDU quanto l'art. 5 del Protocollo n. 7720 sono da
considerarsi parte del diritto dell’'Unione in quanto principi generali, ai
sensi dell’art. 6, terzo comma TUE: il primo perché garantito dalla CEDU, il
secondo perché proprio delle tradizioni costituzionali comuni agli Stati
membri.

Il divieto di discriminazione in ragione del sesso, a ben vedere,
costituisce da sempre, insieme a quello per motivi di nazionalita, la coppia
di assi portanti del sistema di diritto antidiscriminatorio europeo”?!: gia
I’art. 119 del Trattato di Roma lo sanciva, anche se, naturalmente, limitato
all’aspetto retributivo’?2. L’evoluzione della vocazione della Comunita
europea prima, e dell'Unione europea poi, da funzionalizzata a
un’integrazione di carattere prevalentemente economica a politica vera e
propria, ha portato, pero, col tempo, all’estensione degli ambiti tutelati da
detto principio, fino a giungere alla sua inclusione tra i valori su cui si fonda
I'UE ai sensi dell’art. 2 TUE e alla sua proclamazione in due distinte
disposizioni della Carta dei diritti fondamentali.

Proprio all’art. 21 di tale ultimo documento fa espresso riferimento il
considerando n. 30 del regolamento Roma III”?3, dichiarando l'esplicita
volonta di rispettarlo. E la pregnanza assiologica della garanzia della parita
tra coniugi, che nel caso di specie si manifesta sotto forma di eguale
possibilita di accesso al divorzio, a giustificare, quindi, pitt di ogni altro
argomento l'interpretazione dell’art. 10 del regolamento Roma III sostenuta
dall’Avvocato generale. Per questo, quindi, a detta disposizione & stato
conferito carattere imperativo, al punto da essere stata collocata dal
legislatore “al di fuori della libera disposizione dei loro diritti da parte dei
soggetti interessati”724.

L’impossibilita di arretrare rispetto a principi irrinunciabili, parte del
patrimonio fondante l’identita giuridica europea, si interseca
necessariamente con la ancora vigente incompetenza diretta dell’'Unione in

dell'uomo (in www.europeanrights.eu, 19 dicembre 2007).

720 Protocollo n. 7 alla Convenzione per la salvaguardia dei Diritti dell’'Uomo e delle
Liberta fondamentali, art. 5.

721 C. FAVILLI, La non discriminazione nell’Unione europea, il Mulino, Bologna, 2008, p.
18.

722 Trattato CEE, art. 119.

723 Regolamento (UE) n. 1259 del 2010, cit., considerando n. 30.

724 Conclusioni, cit., punto 103. Sul punto, ’Avvocato ricorda la sentenza CEDU Markin
c. Russia del 22 marzo 2012, in cui la Corte, al paragrafo 150, ha chiarito che “alla luce
dell'importanza fondamentale rivestita dal divieto di discriminazione fondata sul sesso,
non si pud ammettere la possibilita di rinunciare al diritto a non costituire 'oggetto di una
siffatta discriminazione [...]".

231

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

materia di diritti fondamentali’?>. Se il principio delle competenze attribuite
ancora limita ’attivita dell’UE in tale ambito72¢, ¢ altrettanto vero che i diritti
fondamentali, una volta riconosciuti e, di piti, individuati e definiti in una
specifica Carta, sono portati, per loro natura, a dirigere la rigidita del
sistema in termini di necessaria coerenza assiologica. Proprio alla luce della
caratteristica irriducibile di simile tutela di consentire una lettura unitaria
anche di situazione giuridiche appartenenti a materie di rigida competenza
comunitaria, da quando la Corte di giustizia si & impegnata a garantirne
I'osservanza, l'almeno parziale rilettura del tradizionale criterio di
inflessibile distribuzione di attribuzioni & diventata inevitabile”?’.

In altri termini, la Carta, elevata al rango dei Trattati fondativi, puo
costituire uno strumento di interpretazione in chiave teleologica del
principio di attribuzione delle competenze”?8; lungi dall’essere superato,
quest'ultimo e pero in grado di evolversi, di pari passo con I'espansione dei
principi di eguaglianza e non discriminazione”?.

L’Unione Europea - & bene ricordarlo - deve necessariamente
mantenersi neutrale in materia religiosa; in nome di una neutralita non
originata in termini costituenti, come pud essere quella di alcuni
ordinamenti nazionali, ma inevitabile a fronte della voluta ritrosia degli
Stati membri a rinunciare alla loro sovranita in un ambito tanto connotato
in senso identitario.

Cio non significa, tuttavia, un automatico disinteresse verso il
religioso. L’Europa, infatti, “non ha religione. Ma non & contraria alle
religioni”730; certamente ne e distinta, ma non le ignora, al punto da
mantenere con queste, come con le organizzazioni filosofiche e non
confessionali, quel dialogo aperto, trasparente e regolare previsto dal terzo
comma dell’art. 17 TFUE73L.

725 J. PASQUALI CERIOLI, Parita di trattamento, cit., p. 70.

726 ]1 principio non e stato infatti in alcun modo intaccato a seguito dell’entrata in vigore
del Trattato di Lisbona, come precisa l'art. 6 TUE. Sul complesso rapporto tra Carta dei
diritti fondamentali UE e principio di attribuzione, vedi A. AGUILAR CALAHORRO, I
test di applicazione della Carta dei diritti fondamentali dell’ Unione europea in Spagna, in Nomos.
Le attualita del diritto, n. 2, 2018.

727 A. LICASTRO, Unione europea e “status”, cit., p. 90.

728 A. AGUILAR CALAHORRO, Il test di applicazione, cit., p. 5.

729 M. VENTURA, L’articolo 17 TFUE come fondamento del diritto e della politica ecclesiastica
dell’Unione europea, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, n. 2, 2014, p. 301, secondo cui
i diritti fondamentali persino “spezzano i confini” delle competenze attribuite.

780 N. COLAIANNI, Religioni e ateismi: una complexio oppositorum alla base del neo-
separatismo europeo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., giugno 2011, p. 2.

781 Trattato sul funzionamento dell’'Unione europea, art. 17, terzo comma.
232

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Si tratta di una neutralita, pero, che significa separazione fra politica
e religione”: da intendersi, dunque, nelle perduranti difficolta di
individuazione di un modello europeo di principio di laicita’3, per sua
natura caratterizzante una singola forma di Stato, in quanto distinzione
degli ordini”34 e non identificazione in alcuna visione religiosa.

Tornando alla materia analizzata in questo contributo, dunque, &
proprio la neutralita religiosa dell'Unione a legittimare 1’applicazione
dell’art. 10 del regolamento Roma III suggerita dall’Avvocato generale: la
separazione che essa comporta rispetto al fenomeno religioso viene qui
rappresentata dalla garanzia della parita tra coniugi, che certo non puo
soccombere davanti a discriminazioni di genere dall’evidente matrice
fideistica. Il filtro dell’art. 10, infatti, non costituisce altro che una
manifestazione del principio della distinzione degli ordini, a sua volta
dimostrazione della neutralita dell’'Unione. In nome di quest’ultima,
appunto, sarebbe inaccettabile assicurare, sulla base di norme confessionali,
la creazione di “porti franchi”’% in cui valori fondamentali, quali quelli
richiamati all’art. 2 TUE, e le garanzie da essi derivanti, possano essere in
alcun modo messi in discussione.

782 R. MAZZOLA, Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose nell’ Unione
Europea tra speranze disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
cit.,, n. 3 del 2014, p. 14.

733 M. PARISI, Laicita europea. Riflessioni sull’identita politica dell’Europa nel pluralismo
ideale contemporaneo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2018, p. 10, per cui
I'impostazione sostanzialmente laica dei Trattati europei va intesa nel senso di una “laicita
per astensione o istituzionale”.

73 S, MONTESANO, Brevi riflessioni sull’art. 17 TFUE e sul progetto di Direttiva del
Consiglio recante disposizioni in materia di divieto di discriminazione, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 18 del 2015, p. 25. Vedi anche J. PASQUALI CERIOLI, L indipendenza
dello stato e delle confessioni religiose: contributo allo studio del principio di distinzione degli ordini
nell’ordinamento italiano, Giuffre, Milano, 2006, p. 25, per cui proprio dall'indipendenza tra
ordine degli stati e ordine delle confessioni si dovrebbe partire nel percorso di
individuazione di un tratto comune europeo del principio di laicita.

735 M. VENTURA, La laicita dell’Unione Europea, cit., p. 235.

233

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Marcello Toscano
(professore aggregato di Diritto ecclesiastico nell'Universita degli Studi di
Milano, Dipartimento di Scienze giuridiche “Cesare Beccaria”)

Perché temere il muro bianco?
Scuola, libera formazione della coscienza e principio di neutralita

Why fear an empty wall?
School, freedom of conscience and the principle of State neutrality

ABSTRACT: In this essay the author deals with the theme concerning the
display of religious symbols in public places and, in particular, within
institutional premises, with specific regard to public schools classrooms. He
remembers, first of all, as in the past the scientific doctrine that has dealt
with this theme has sided around the rigid ‘crucifix/white wall” alternative.
He then suggests, after summarizing the reasons for those who supported
the solution of the white wall or the exposure of the crucifix, that it is
possible to imagine another solution, which identifies in the recognition by
law, to all students, of the right to exhibit a religious, philosophical or non-
confessional symbol. Lastly, it deals with the practical ways in which this
right could be exercised, imagining a general discipline contained in a State
law, accompanied by a wide margin allowed to the school autonomy in
order to manage the practical ways of pluralistic confrontation.

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. Vi sono alternative alla soluzione del muro bianco? - 3.
Un'ipotesi de iure condendo: esposizione del crocifisso come esercizio del diritto di
liberta di coscienza e di religione - 4. Titolari, oggetto, modalita di esercizio - 5.
Conclusioni.

1 - Premessa

Tra gli inviti dei colleghi che hanno lanciato la call for papers vi era, in
relazione a questo secondo panel, quello a riflettere sulla delicata tematica
del ‘muro bianco’ e sulla presenza dei simboli religiosi nella sfera pubblica.
Ho scelto di occuparmi, in questo breve intervento, della sfera pubblica
istituzionale; in particolare, dell’esposizione del crocifisso nelle aule delle
scuole pubbliche, in quanto aule scolastiche (non, quindi, quali sedi di
seggio elettorale, nonostante siano impiegate anche a questo scopo).

234

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

Il tema e stato per lungo tempo, forse meritatamente, oggetto di
scarsa attenzione”3¢, per poi conoscere grande fortuna a partire dal c.d. ‘caso
Montagnana’ e, in seguito, grazie a una serie di controversie giudiziarie
intraprese nei primi anni duemila - casi Lautsi nel 2002, Adel Smith nel 2003,
Tosti nel 2004, per limitarsi a citarne alcuni tra i piu significativi - che hanno
goduto anche di ampia risonanza mediatica. Si accendeva cosi, con toni
inauditi, quella che e stata efficacemente chiamata “piccola guerra dei
crocifissi”7%, cui metteva provvisoriamente fine”38, dopo alterne vicende, la
sentenza del 2011 della Grande Camera della Corte europea dei diritti
dell'uomo nel caso Lautsi’.

Non e mia intenzione, in questa sede, riesaminare il tema nel suo
complesso’4? tornando su vicende note né, di queste ultime, analizzare gli
strascichi: il profilo pit interessante, quello concernente le ricadute
giurisdizionali interne della sentenza ‘Lautsi II’, & gia stato trattato ex professo
da Marco Croce. Vorrei invece muovere da una considerazione diffusa

73 G. CASUSCELLI, Il crocifisso nelle scuole: neutralita dello Stato e “regola della
precauzione”, ne Il diritto ecclesiastico, 2005, 1, p. 504 ss., specialmente p. 506 s., lo ha
paragonato sotto questo profilo a quello della bestemmia, “riservato all’analisi di pochi
tecnici e alla disattenzione generale”: in entrambi i casi si tratta di fattispecie dalla modesta
portata pratica cui fa perd da contraltare un’elevata carica ideologica (che traspare anche
dai rispettivi referenti normativi).

787 Cosi F. MARGIOTTA BROGLIO, II fenomeno religioso nel sistema giuridico dell’Unione
Europea, in Religioni e sistemi giuridici. Introduzione al diritto ecclesiastico comparato, a cura di
F. Margiotta Broglio, C. Mirabelli, F. Onida, Bologna, il Mulino, 1997, p. 87 ss., specialmente
p- 229.

7% La questione, infatti, non puo considerarsi chiusa né accantonata: rimanendo in
metafora bellica, allo scontro campale e - si potrebbe dire - ‘paneuropeo’ cui abbiamo
assistito negli anni a cavallo del 2010 hanno fatto seguito piccole battaglie locali,
combattute talvolta in sordina; tra queste, meritano di essere ricordate almeno quelle
innescate da vari interventi, a livello comunale, a sostegno dell’esposizione del crocifisso
(che non sono sfuggite alla dottrina piti attenta: vedi per esempio A. LICASTRO, ‘A ognuno
la sua croce’. Notazioni sparse in tema di ostensione istituzionale dei simboli cristiani nella sfera
pubblica europea [con particolare riferimento all’art. 28 della legge francese di separazione], in Stato,
Chiese e pluralismo confessionale, rivista telematica [www.statoechiese.it], n. 1 del 2018,
specialmente p. 4 ss.).

7% Corte europea dei diritti dell'uomo (Grande Camera), Lautsi e altri c. Italia, ric.
30814/06, sent. 18 marzo 2011 che, come & noto, fa seguito - rovesciandolo - a un giudizio
di prime cure emesso dalla II Sezione della stessa Corte il 3 novembre 2009.

740 Di recente, se ne sono occupati in lavori monografici C. CARDIA, Identita religiosa e
culturale europea. La questione del crocifisso, Torino, Umberto Allemandi & C., 2010; L. P.
VANONI, Laicita e liberta di educazione. 1l crocifisso nelle aule scolastiche in Italia e in Europa,
Milano, Giuffre, 2013 e, da ultimo, L. GIANNUZZO, Laicita europea e liberta religiosa alla
luce della giurisprudenza della Corte di Strasburgo in tema di simboli religiosi: ipotesi ricostruttive,
Tricase, Libellula, 2017.

235

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

ricordando come in quegli anni la dottrina, proprio perché sollecitata a
esprimersi dalla pendenza di controversie giudiziarie (anche davanti alle
massime giurisdizioni), si sia per lo piu schierata a sostegno di questa o
quella posizione dedotta in giudizio: cio ha condotto il confronto scientifico
di quegli anni - anche, e in misura maggiore, quello politico, che tuttavia
non interessa in questa sede - a polarizzarsi intorno all’alternativa radica -e
tra rimozione del crocifisso (all'insegna del ‘muro bianco’) e suo
mantenimento (non affiancato da altri simboli religiosi)741.

Devo ricordare, per onesta intellettuale, come a suo tempo anch’io
abbia commesso una sorta di ‘peccato d’istinto” - non voglio sostenere che
per tutti sia stato tale; per me, credo, lo e stato - e mi sia espresso a favore
di una rimozione del crocifisso ‘senza se e senza ma’, nella convinzione che
“nessuna soluzione diversa da una parete bianca é [...] compatibile con il
principio di laicita”742.

Anche oggi resto dell'idea che, nell’ambito di una controversia
giudiziaria con questo oggetto, la decisione del giudice non possa che
riposare sulla premessa per cui 1'esposizione del crocifisso all’interno di un
locale istituzionale confligge (quantomeno) con i principi di distinzione
degli ordini, di equidistanza e imparzialita, di neutralita dello Stato, che
costituiscono altrettanti “riflessi” o “corollari” del principio supremo di
laicita”3. Tuttavia, negli ultimi anni mi e capitato di riesaminare il tema e in
questo breve intervento vorrei provare a dare conto, in sintesi, di una
riflessione piu articolata, svincolata dalla rigida alternativa crocifisso
si/crocifisso no e orientata de iure condendo”44.

2 - Vi sono alternative alla soluzione del muro bianco?

741 Non ho intenzione (né avrei il tempo per farlo) di riesaminare le argomentazioni a
sostegno delle posizioni emerse in dottrina, che riprendero in parte solo dove necessario.
Mi limito quindi a rinviare, per un quadro d’insieme, ai lavori citati alla nota precedente.

742 Cfr. M. TOSCANO, La sentenza Lautsi e altri c. Italia della Corte europea dei diritti
dell’uomo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., ottobre 2011.

743 Termini ormai ampiamente utilizzati che riprendo, rispettivamente, da Corte cost.
sent. n. 508 del 20 novembre 2000 e da G. CASUSCELLI, “L’evoluzione della giurisprudenza
costituzionale” in materia di vilipendio della religione, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica,
2001, 3, p. 1119 ss.

74 Accolgo anch’io, in questo senso, I'invito di S. FERRARI, [ simboli religiosi nello spazio
pubblico, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2012, 1, p. 317 ss., che affermava la
necessita di abbandonare la “logica binaria basata sull’alternativa tra eliminazione di tutti
i simboli religiosi o esposizione del solo simbolo della religione di maggioranza” e di
tentare di “garantire la neutralita dello spazio istituzionale attraverso l'inclusione di una
pluralita di simboli religiosi e non religiosi” (p. 328 s.).

236

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Per muoversi in questa direzione € necessario innanzitutto affrontare il
problema del metodo d’intervento, per poi occuparsi delle questioni di
contenuto, che al primo sono ovviamente collegate.

Quanto al metodo, parto evidentemente dall’assunto che un
intervento di portata generale sia quanto mai necessario e che il tema non
possa essere abbandonato alla prassi come si e fatto sinora. Conosciamo
infatti esperienze in cui, grazie all’iniziativa di alcuni componenti della
comunita scolastica, si sono sperimentate soluzioni intelligenti e condivise;
tuttavia, gli esiti di questo genere d’operazione sono inevitabilmente molto
differenti da caso a caso e restano in fin dei conti affidati alla buona volonta
e al buon senso dei singoli, oltre che alla preesistenza di una sostanziale
concordia all’interno della comunita scolastica, in assenza della quale e
inevitabile il conflitto e, spesso, la conseguente azione giudiziaria’#.

Al contempo, la casistica ha evidenziato l'inadeguatezza della via
giurisprudenziale: si registrano soluzioni ampiamente divergenti sia tra i
giudici di merito, sia al livello delle massime giurisdizioni’#; la Corte
costituzionale non si € pronunciata nel merito’#” e, anche ammesso che lo

745 Cfr. per alcuni esempi L.P. VANONI, Laicita, cit., p. 120 ss.

746 Mi limito a ricordare per esempio come la Corte di cassazione, con la nota sent. n.
439 del 2000 pronunciata nel ‘caso Montagnana’, abbia mandato esente da ogni addebito
penale lo scrutatore di seggio che aveva rifiutato di assumere l'incarico, ritenendo che la
condotta, motivata sulla base della presenza del crocifisso all’'interno del seggio elettorale,
fosse sorretta da un “giustificato motivo” ex art. 108, d.P.R. 30 marzo 1957, n. 361 (in
particolare la Corte riconosceva il pericolo di “un grave turbamento di coscienza a causa
del conflitto interiore tra il dovere civile di svolgere un ufficio pubblico e il dovere morale
di osservare un dettame della propria coscienza sulla necessaria garanzia di laicita e di
imparzialita di quellufficio”). Dal canto suo il Consiglio di Stato, pronunciatosi con sent.
n. 556 del 13 febbraio 2006 (Sez. VI) nell’ambito del caso Lautsi, ha invece ritenuto che la
tradizione e i costumi del popolo italiano, riversati nell’ordinamento giuridico,
giustifichino 1’esposizione del crocifisso, considerato simbolicamente «nel suo orizzonte
“laico”, diverso da quello religioso che gli & proprio».

747 Mi riferisco alla ben nota ordinanza n. 389 del 15 dicembre 2004, avente ad oggetto
la legittimita costituzionale delle disposizioni di cui all’art. 118, r.d. 30 aprile 1924, n. 965
(“Ordinamento interno delle giunte e dei regi istituti di istruzione media”) e all’art. 119, r.d. 26
aprile 1928, n. 1297 (“Approvazione del regolamento generale sui servizi dell’istruzione
elementare”), in combinato disposto con la Tabella C allegata al secondo decreto. In quel
caso la Corte, confermando quanto previsto da larga parte della dottrina, dischiarava la
manifesta inammissibilita della questione, non ravvisando quel rapporto di necessaria
“integrazione e specificazione” tra le norme legislative in materia d’istruzione e le citate
disposizioni regolamentari che, esso solo, avrebbe consentito di estendere alle seconde il
sindacato (indiretto) di legittimita costituzionale.

237

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

faccia in futuro’® non potrebbe che farlo con sentenza meramente
ablativa”.

Per questi (e altri) motivi, da piu parti si fa appello alla responsabilita
normativa del Parlamento in questa materia e si afferma la necessita di una
disciplina legislativa statale’® che, tra l’altro, avrebbe il vantaggio di
risolvere in via definitiva alcune perduranti incertezze sistematiche”5!.
Quanto al contenuto di una possibile legge, da tempo qualcuno suggerisce
di prendere a modello la soluzione di compromesso adottata nel 1996 dal
legislatore bavarese’?; ancora di recente, e stata indicata la via della

748 Oggetto del giudizio potrebbe essere la legge regionale lombarda n. 18 del 25
novembre 2011 (Esposizione del crocifisso negli immobili regionali), ai sensi della quale la
Regione “riconosce i valori storico-culturali e sociali delle sue radici giudaico-cristiane” (art. 1) ed
“espone il crocifisso nelle sale istituzionali e all'ingresso degli immobili regionali e di quelli in uso
all’'amministrazione regionale” (art. 2 c. 1).

749 S, CECCANTI, E se la Corte andasse in Baviera?, in La laicita crocifissa?. Il nodo
costituzionale dei simboli religiosi nei luoghi pubblici, a cura di R. Bin, G. Brunelli, A. Pugiotto,
P. Veronesi, Torino, Giappichelli, 2004, p. 1 ss., specialmente p. 21 s., scrivendo alla vigilia
della citata ord. n. 389 del 2004, riteneva invece che la Corte potesse procedere con
pronuncia additiva, dichiarando l'illegittimita delle conferenti disposizioni nella parte in
cui non prevedevano “che, sulla base dell’autonomia scolastica, anche attraverso i regolamenti
d’istituto, i presidi o i direttori didattici, in raccordo con gli organi collegiali, possano, in seguito
alla contestazione del crocifisso ove percepito come simbolo religioso sulla base di convinzioni
religiose o filosofiche [...], trovare soluzioni adeguate al caso singolo, dopo un dialogo con lo
studente, se maggiorenne, o con i genitori se minorenne” (corsivo dell’A.).

7850 Cfr. per tutti C. MARTINELLI, La questione del crocifisso tra esperienza giurisprudenziale
e intervento parlamentare, in I simboli religiosi tra diritto e culture, a cura di E. Dieni, A. Ferrari,
V. Pacillo, Milano, Giuffre, 2006, p. 147 ss., specialmente p. 161 s.

751 In particolare, sulla questione della vigenza delle disposizioni richiamate alla nota
12, vedi per tutti N. MARCHEI, La vigenza delle norme regolamentari a seguito dell’entrata in
vigore della Carta costituzionale, in La laicita crocifissa?, cit., p. 201 ss.

752 Come € noto, in quel caso l'intervento del legislatore si rese necessario per rimediare
alla dichiarazione d’illegittimita costituzionale della legge che imponeva l'esposizione del
crocifisso nelle aule scolastiche: sulla pronuncia del 16 maggio 1995 dell’Erster Senat del
Bundesverfassungsgericht vedi V. PACILLO, J. PASQUALI CERIOLI, I simboli religiosi.
Profili di diritto ecclesiastico italiano e comparato, Torino, Giappichelli, 2005, p. 63 ss. La
traduzione italiana dell’art. 7.3 della legge bavarese sulle istituzioni dell’educazione e della
scuola, come conseguente alla novella resa necessaria dall'intervento della Corte, e
riportata da J. LUTHER, La croce della democrazia (prime riflessioni su una controversia non
risolta), in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1996, 3, p. 681 ss., sul punto p. 685: “[v]iste
le impronte della storia e della cultura nella Baviera in ogni aula di classe scolastica viene
affissa una croce. In tal modo si esprime la volonta di realizzare i supremi obiettivi di
educazione della costituzione sulla base di valori cristiani ed occidentali nel rispetto della
liberta di fede. Se i titolari del diritto di educazione si oppongono all’affissione della croce
per motivi seri e comprensibili inerenti alla fede o a una visione del mondo, il direttore
della scuola intraprende un tentativo di conciliazione. Se la conciliazione non riesce egli

238

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

mediazione come la pitt adeguata, osservandosi come quelli sui simboli
siano a tutti gli effetti conflitti (anche) culturali e come tali si prestino piu a
essere composti, piuttosto che risolti in via giudiziaria”>.

3 - Un’ipotesi de iure condendo: esposizione del crocifisso come esercizio
del diritto di liberta di coscienza e di religione

Quella che vado formulando e quindi un’ipotesi de iure condendo che prende
spunto sia da queste ultime indicazioni, sia dalle opinioni di coloro che
hanno voluto leggere nell’esposizione del crocifisso una modalita di tutela
del diritto di liberta religiosa (rifiutandone per questo motivo la rimozione),
compatibile con il principio supremo di laicita se non addirittura
doverosa’>.

Per quanto concerne quest'ultimo aspetto, mi sentirei di escludere
che I'esposizione del simbolo - qualsiasi simbolo - da parte della pubblica
amministrazione possa essere considerata oggetto di un diritto soggettivo
da parte di chicchessia: chi volesse affrontare la questione in questi termini
dovrebbe, credo, abbandonare 1'idea di un diritto a vedere esposto e ragionare
piuttosto, a parita di soggetto titolare (in ipotesi, gli alunni e tutt’al pitii loro
genitori), circa la configurabilita di un diritto a esporre”.

adotta, dopo aver informato l'amministrazione scolastica, per il caso singolo una
disposizione che rispetta la liberta di fede dell’opponente e opera un bilanciamento equo
tra le convinzioni religiose e ideologiche di tutti gli interessati della classe; va rispettata
anche la volonta della maggioranza nella misura del possibile”.

7% Su questo tema rinvio, per tutti, a P. CONSORTI, Conflitti, mediazione e diritto
interculturale, Pisa, Pisa University Press, 2013. Con specifico riguardo al tema dei simboli
vedi N. COLAIANNI, Simboli religiosi e processo di mediazione, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 1 del 2014, specialmente p. 11, laddove afferma che “[i] conflitti
interculturali [...] pitt che giudicati vanno adeguatamente gestiti ad iniziare dal livello
della comunicazione, ordinariamente inesistente”.

754 Mi sembra che sia questa, per esempio, I'opinione di M. CANONICO, II crocifisso
nelle aule scolastiche: una questione ancora aperta, ne Il diritto ecclesiastico, 2004, I, p. 259 ss.,
specialmente p. 284 s.

755 Cfr. J. PASQUALI CERIOLI, Laicita dello Stato ed esposizione del crocifisso nelle strutture
pubbliche, in I simboli religiosi, cit., p. 125 ss., su questo punto p. 139, che ritiene ammissibile
una soluzione aperta, mirata a salvaguardare la liberta dei discenti; N. COLAIANNI,
Diritto pubblico delle religioni. Equaglianza e differenze nello Stato costituzionale, Bologna, il
Mulino, 2012, p. 104 (che suggerisce un sistema in cui sia consentita 1’esposizione dei
simboli richiesti dagli studenti e in cui, in caso di contestazione, la soluzione sia affidata a
un meccanismo conciliativo sul modello bavarese).

239

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In ogni caso, anche questo rovesciamento di prospettiva dovrebbe,
innanzitutto, essere vagliato alla luce del principio supremo di laicita.

In quest’ottica, ritengo senz’altro che il crocifisso ‘istituzionale” non
possa che essere (0 essere considerato) rappresentativo dello Stato-persona
e che, come tale, la sua esposizione contrasti (quantomeno) con i principi di
uguaglianza, equidistanza e imparzialita, distinzione degli ordini.

Al contempo, pero, deve essere tenuto in conto che la laicita c.d.
‘all’italiana” implica “non indifferenza dello Stato dinanzi alle religioni ma
garanzia dello Stato per la salvaguardia della liberta di religione”75¢. Inteso
in questa sua accezione, il principio non solo consente ma addirittura
impone che l'intervento dei poteri repubblicani si ponga al servizio della
liberta di coscienza e di religione, la cui tutela concorre - in uno con quella
di tutti gli altri diritti fondamentali - al “pieno sviluppo della persona umana”
(art. 3.2 Cost.). Volendo intendere magis ut valeat la portata del principio ne
consegue, sotto questo profilo, che in tutti i casi in cui possano rilevare
specifiche modalita di esercizio della liberta di coscienza & dovere della
Repubblica garantirne al massimo livello la soddisfazione.

In aggiunta ai limiti generali cui dovrebbe sottostare 1’assolvimento
da parte dello Stato di questo suo compito - limiti che derivano dal
bilanciamento con tutti gli interessi costituzionalmente rilevanti - vi e pero
almeno un limite specifico e per cosi dire ‘interno’, che discende cioé dalla
stessa natura composita del principio di laicita (per come definito dal
giudice delle leggi), che impone si una tutela promozionale della liberta di
religione, ma la costringe anche entro i vincoli ineludibili di un pluralismo
aperto’’. In altri termini, come ha efficacemente espresso anche la Corte di
cassazione nel ‘caso Tosti’7?8, e lecita (e doverosa) ogni forma di tutela della

7% Corte cost., sent. n. 203 del 1989, § 4. Vedi anche § 7, laddove si legge: “I'attitudine
laica dello Stato-comunita [...] risponde non a postulati ideologizzati ed astratti di
estraneita, ostilita o confessione dello Stato-persona o dei suoi gruppi dirigenti, rispetto
alla religione o ad un particolare credo, ma si pone a servizio di concrete istanze della
coscienza civile e religiosa dei cittadini”.

757 Cosl, ancora, la citata sentenza n. 203, § 4, che qualifica “confessionale e culturale” il
regime di contesto in cui deve operare la tutela del fattore religioso. Lungi dall’essere una
semplice clausola stilistica, la connotazione pluralistica deve essere considerata
coessenziale allo stesso principio-matrice, al pari della stessa tutela della liberta religiosa:
la sua centralita assiologica e testimoniata, da ultimo, dalla sentenza n. 67 del 2017 della
Corte costituzionale (in materia di edilizia di culto), che contiene un riferimento al
pluralismo religioso non solo come elemento di contesto ma addirittura come oggetto
primario della tutela (cfr. § 2.1, laddove la laicita viene appunto definita come “tutela del
pluralismo, a sostegno della massima espansione della liberta di tutti, secondo criteri di
imparzialita”).

788 Cfr. Cass. civ., sez. un., sent. n. 5924 del 14 marzo 2011, § 6.6: “[¢€] vero che sul piano

240

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

liberta di coscienza, a condizione che ci0 possa essere fatto nel pieno rispetto
della cornice pluralistica, che comporta la pari legittimazione di tutte le
convinzioni religiose e filosofiche”>.

Date queste premesse, € necessario allora chiedersi se il ‘muro
bianco’ sia 'unica via o se invece ne siano date altre, che realizzino una
migliore soddisfazione della liberta di coscienza senza al contempo violare
il principio di laicita nella sua connotazione pluralistica”: ¢ doveroso porre
la questione poiché, se altre vie fossero possibili a queste condizioni, la
rinuncia a percorrerle in favore del muro bianco potrebbe essere
considerata espressione di illegittima “indifferenza dello Stato davanti alle
religioni”761.

L’unica strada che mi sembra percorribile, sia sul piano della
fattibilita pratica sia dal punto di vista della legalita costituzionale, & quella
- simile ad altre gia sperimentate’®? - di escludere ogni ostensione

teorico il principio di laicita € compatibile sia con un modello di equiparazione verso l'alto
(laicita per addizione) che consenta ad ogni soggetto di vedere rappresentati nei luoghi
pubblici i simboli della propria religione, sia con un modello di equiparazione verso il
basso (laicita per sottrazione). Tale scelta legislativa, pero, presuppone che siano valutati
una pluralita di profili, prim[o] tra tutti [...] il bilanciamento tra garanzia del pluralismo e
possibili conflitti tra una pluralita di identita religiose tra loro incompatibili”.

759 Merita di essere ricordata, ancora, la sentenza di Cassazione n. 439 del 2000, laddove
riconosce “l'esistenza di una pluralita di sistemi di senso e di valore, di scelte personali
riferibili allo spirito o al pensiero, che sono dotati di pari dignita e, si potrebbe dire,
nobilta”.

760 Questa stessa impostazione di metodo si ritrova in M. RICCA, Chi vuole il crocifisso?
Domande semplici, democrazia interculturale, fede personale, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., novembre 2009, che scrive: “[u]na laicita orientata al silenzio normativo e
pedagogico a proposito della religione rispecchierebbe quindi un atteggiamento tutt’altro
che neutro rispetto a una lettura del soggetto di diritto rivisto nella sua totalita
antropologica”.

761 Per questo motivo non sono convinto che sul piano giuridico — e al di la di
comprensibili considerazioni di ordine sociale e politico: cfr. N. COLAIANNI, Simboli
religiosi, cit., p. 8 s., il quale intuisce che sarebbe tutto pit facile se si partisse “da zero”,
ragionando di un muro che & sempre stato spoglio —la questione si ponga in termini diversi
sol perché, nel caso dell’ltalia, il risultato del muro bianco si otterrebbe per la via
dell’eliminazione del (solo) crocifisso.

762 Penso all’art. 58 c. 2 del d.P.R. 30 giugno 2000, n. 230, Regolamento recante norme
sull’ordinamento penitenziario e sulle misure privative e limitative della liberta, ai sensi del quale
“[&] consentito ai detenuti e agli internati che lo desiderino di esporre, nella propria camera
individuale o nel proprio spazio di appartenenza nella camera a pitt posti, immagini e simboli della
propria confessione religiosa”. A questo proposito sottolinea giustamente L.P. VANONI,
Laicita, cit., p. 269, che “I'eventuale presenza di tali simboli sulle pareti delle celle carcerarie
non manifesta quindi l'identificazione dello Stato-istituzione [...] ma la libera espressione
di appartenenza dei singoli detenuti”.

241

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

‘istituzionale’”®3 e al contempo riconoscere a tutti il diritto di esporre,
nell’aula scolastica ove si svolge la propria vita di studente, un simbolo
identitario, che rappresenti la propria appartenenza e/o le proprie
convinzioni di senso.

Se si ammette la configurabilita di un simile diritto, & necessario pero
provare a individuarne con precisione anche titolari, oggetto e modalita di
esercizio.

4 - Titolari, oggetto, modalita di esercizio

Per quanto riguarda il primo aspetto credo che, anche per ragioni di
coerenza ordinamentale, il riconoscimento del diritto possa seguire regole
analoghe a quelle che la normativa concordataria riserva alla liberta di
scegliere se avvalersi o meno dell'insegnamento di religione cattolica. A
questo proposito, I’art. 9.2 dell’Accordo di Villa Madama prevede che

“Inlel rispetto della liberta di coscienza e della responsabilita educativa dei
genitori, é garantito a ciascuno il diritto di scegliere [...]. All’atto
dell’iscrizione gli studenti o i loro genitori eserciteranno tale diritto su
richiesta dell’autorita scolastica, senza che la loro scelta possa dar luogo ad
alcuna forma di discriminazione”.

In attuazione della normativa pattizia, la legge n. 281 del 1986 stabilisce che
gli studenti della scuola secondaria superiore “esercitano personalmente |...]
il diritto di scegliere”, anche in relazione “a quanto previsto da eventuali intese
con altre confessioni”764.

La ratio sottostante a questa disciplina risiede da un lato nella tutela
immediata della liberta di coscienza dello studente, quando possibile;
dall’altro, per i casi di soggetti ancora troppo giovani per poter essere
considerati capaci di una consapevole “interrogazione della coscienza””65,
nella tutela del diritto dei genitori a educare e vedere educati i figli in un
contesto rispettoso delle proprie convinzioni’®®. Credo che anche

763 Anche nella forma compromissoria prevista dalla legislazione bavarese (vedi supra,
nota 17), che pure ha ispirato diversi disegni di legge anche in Italia e gode di largo e
autorevole sostegno: vedi M. CARTABIA, II crocifisso e il calamaio, in La laicita crocifissa?,
cit., p. 63 ss., sul punto p. 68 s.

764 Cfr. legge 18 giugno 1986, n. 281, Capacita di scelte scolastiche e di iscrizione nelle scuole
secondarie superiori, rispettivamente all’art. 1, primo e secondo comma.
765 Cosi, ancora, Corte cost., sent. n. 203 del 1989, § 9.

766 Insieme all’art. 30, primo comma, Cost. merita di essere ricordato, tra i referenti
normativi primari, I’art. 2 del I Protocollo addizionale alla Convenzione europea dei diritti
dell'uomo, ai sensi del quale “[i]! diritto all’istruzione non puo essere rifiutato a nessuno. Lo

242

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

un’eventuale disciplina legislativa in materia di simboli religiosi potrebbe
ispirarsi alla medesima logica.

Quanto invece alla portata oggettiva, il riconoscimento di questo
nuovo diritto dovrebbe necessariamente affrancarsi dalla prospettiva
dell’appartenenza confessionale, a suo tempo adottata dagli estensori della
citata disciplina dell’ordinamento penitenziario’®” ma, oggi, da considerarsi
superata: insieme ai simboli di appartenenza confessionale dovrebbe quindi
essere consentito esporre almeno quelli riconducibili a organizzazioni
“filosofiche e non confessionali”768 o, in termini ancora pit ampi, quelli
espressivi di qualunque convinzione dotata di sufficiente “cogenza, serieta,
coerenza e importanza”76.

Sul fronte, poi, delle modalita di esercizio, alcune esperienze gia
maturate nella prassi’’? portano a credere che il significato pitt profondo e
al contempo le maggiori potenzialita di un ‘pluralismo simbolico’ realizzato
a scuola possano emergere qualora all’individuazione dei simboli da parte
degli aventi diritto si accompagni la possibilita di confrontarsi con gli altri
sul loro significato soggettivo’’!. Pertanto, immagino un contesto lato sensu
mediatorio nel quale il dialogo verterebbe non sull’individuazione di quali

Stato, nell’esercizio delle funzioni che assume nel campo dell’educazione e dell insegnamento, deve
rispettare il diritto dei genitori di provvedere a tale educazione e a tale insegnamento secondo le loro
convinzioni religiose e filosofiche”.

767 Vedi supra, nota 27.

768 Mutuo la terminologia dalla proposta di legge “in materia di liberta di coscienza e di
religione” formulata dal ‘gruppo di studio Astrid” (sulla quale vedi A. FERRARI, La
proposta di legge in materia di liberta religiosa nei lavori del gruppo di studio Astrid. Le scelte di
fondo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 20 del 2017, 20), allineata sotto questo
profilo con quanto disposto dall’art. 17.2 del Trattato sul funzionamento dell’Unione
europea (che a sua volta eredita contenuto e formulazione della Dichiarazione n. 11
allegata al Trattato di Amsterdam del 2 ottobre 1997).

769 Questo, come € noto, il paradigma utilizzato dalla Corte europea dei diritti
dell'uomo, a partire dal caso Campbell e Cosans c. Regno Unito, ricc. 7511/76, 7743 /76, sent.
25 febbraio 1982, per distinguere la “convinzione” (che gode della protezione accordata
alla liberta di coscienza e di religione dall’art. 9 della Convenzione europea dei diritti
dell’'uomo) dalla semplice “opinione” (che ricade nella tutela ex art. 10 in materia di liberta
di manifestazione del pensiero).

770 Ne riporta alcuni esempi L.P. VANONI, Laicita, cit., p. 259 ss., che cita i risultati delle
ricerche di L. MENTASTI, C. OTTAVIANO, Cento cieli in classe. Pratiche, segni e simboli
religiosi nella scuola multiculturale, Milano, Unicopli, 2008.

771 Sul significato soggettivo del simbolo, potenzialmente diverso da quello che gli e
attribuito (in via esclusiva o primaria) all’interno di un’organizzazione religiosa, vedi L.
MANCINI, Simboli religiosi e conflitti nelle societa multiculturali, in I simboli religiosi tra diritto
e culture, cit., p. 1 ss., specialmente p. 8.

243

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

simboli esporre’’? - questo aspetto sarebbe sottratto alla disponibilita
negoziale delle ‘parti’, in quanto oggetto di un vero e proprio diritto - bensi
sul loro significato, sulle ragioni (soggettive) della loro esposizione. In
questo modo si contribuirebbe a valorizzare appieno, declinandola anche
sul piano del dialogo interreligioso e interculturale, la connotazione
formativa del contesto scolastico che deve mirare, come suo primo fine-
valore, alla “piena formazione della personalita degli alunni” per mezzo di un
“confronto aperto di posizioni culturali”773.

In altri termini, ritengo che gli aspetti pratici relativi alle modalita del
confronto possano essere oggetto di una disciplina legislativa sommaria (o
addirittura di nessuna disciplina), che lasci all’autonomia scolastica la
possibilita di esplicarsi nei modi pit confacenti alle specificita dei diversi
contesti educativi.

5 - Conclusioni

Sono trascorsi ormai diversi anni dalla sentenza della Corte europea dei
diritti dell'uvomo che ha posto fine alla vicenda Lautsi; ciononostante,
restano ancora oggi frustrate le speranze di chi allora auspicava un
intervento meditato, in questa materia, da parte del legislatore statale.
All'opposto, anche il tema dei simboli religiosi sconta il generale
imbarbarimento che oggi caratterizza il dialogo e l'agire politico; le
resistenze ideologiche contro il cambiamento (peraltro inevitabile)
impediscono di governarlo con sguardo lucido, rischiando di produrre
danni irreparabili.

772 Cosl e previsto, invece, dalla legislazione bavarese (vedi supra, nota 17), che sconta
sotto questo profilo diversi punti deboli: per esempio, stabilisce di default 1'esposizione del
crocifisso ‘di Stato’, prevedendo una procedura di mediazione solo nel caso in cui vi sia
contestazione da parte di chi la ritenga illegittima (facendo cosi oggetto di onere ciod che
dovrebbe essere oggetto di diritto); attribuisce all’amministrazione scolastica una
discrezionalita che travalica ampiamente i suoi compiti e i suoi poteri; finisce per assegnare
rilevanza dirimente all’orientamento della maggioranza (quando e noto che in materia di
diritti fondamentali l'approccio normativo deve essere, anche pitt che altrove,
contromaggioritario); in ultimo, pecca in termini di fattibilita pratica: € difficile immaginare
che una procedura scaturita da un conflitto possa condurre a un “giusto contemperamento
delle convinzioni religiose e ideologiche di tutti gli alunni della classe”.

773 Cosi recita l'art. 1, secondo comma, d. Igs. 16 aprile 1994, n. 297, Approvazione del testo
unico delle disposizioni legislative vigenti in materia di istruzione, relative alle scuole di ogni ordine
e grado (c.d. Testo unico sull’istruzione); all’art. 2 si precisa che “[1] ‘azione di promozione di
cui all’articolo 1 e attuata nel rispetto della coscienza morale e civile degli alunni”.

244

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Consola constatare che talvolta, a livello locale e particolare, la buona
volonta e il buon senso prevalgono sul senso comune, come dimostrano
alcune felici esperienze gia sperimentate nelle scuole italiane. Tuttavia, in
generale, oggi non sembrano esservi le condizioni per un dibattito
parlamentare maturo e meditato su questo tema’’4; data questa premessa,
ipotizzando quindi che il potere legislativo continui a latitare anche su
questo fronte e che la risoluzione di singole controversie sul crocifisso resti
affidata alla via giurisdizionale, costretta quindi nella rigida alternativa
muro bianco/crocifisso, resto dell'idea che sia preferibile la prima delle due
opzioni.

Al contempo, non sono (pit1) del tutto convinto che questa soluzione
sia capace di realizzare nella massima misura, in questa materia, tutti gli
interessi costituzionali. Questultimo risultato potrebbe invece essere
raggiunto mediante un confronto aperto, che coinvolga tutti i soggetti
interessati e che tuttavia, per essere davvero tale - non c’é confronto senza
parita delle armi - deve poter contare sulla solida premessa di un diritto
soggettivo riconosciuto a tutti per legge. Un sistema cosi congegnato
segnerebbe la distanza da esperienze ispirate pii a un’ottica di
neutralizzazione dell’ambiente scolastico’””> e potrebbe costituire
inveramento pratico del principio di laicita inteso anche nel suo contenuto
di metodo”76, dimostrando un’apertura della scuola pubblica (quindi dello

774 Basti rilevare la carica ideologica che ispira la proposta di legge presentata alla
Camera il 26 marzo 2018 dai deputati Saltamartini, Fedriga, Castiello, Grimoldi, Guidesi:
premesso all’art. 1 che “[i]l Crocifisso, emblema di valore universale della civilta e della
cultura cristiana, & riconosciuto quale elemento essenziale e costitutivo e percio
irrinunciabile del patrimonio storico e civico-culturale dell’Italia, indipendentemente da
una specifica confessione religiosa”, si stabilisce (art. 3) che “[n]elle aule delle scuole di
ogni ordine e grado e delle universita e accademie del sistema pubblico integrato
d’istruzione [...] & fatto obbligo di esporre in luogo elevato e ben visibile I'immagine del
Crocifisso”; all’art. 4 si prevedono, poi, sanzioni penali (ammenda da 500 a 1000 euro) per
chi lo rimuova o rifiuti di esporlo.

775 Penso soprattutto alla legge francese del 15 marzo 2004, n. 228, “encadrant, en
application du principe de laicité, le port de signes ou de tenues manifestant une appartenance
religieuse dans les écoles, colleges et lycées publics”, che introduce nel codice dell’educazione
una disposizione siffatta: “[d]ans les écoles, les colleges et les lycées publics, le port de signes ou
tenues par lesquels les éleves manifestent ostensiblement une appartenance religieuse est interdit.
Le reglement intérieur rappelle que la mise en oeuvre d'une procédure disciplinaire est précédée d'un
dialogue avec I'éleve” .

776 Da intendersi come metodo che, nel campo del diritto e in relazione allo specifico
religioso, “si caratterizza per essere una ragione pratica volta ad analizzare contesti ed
esperienze e a soppesare le motivazioni che gli individui e le diverse componenti del corpo
sociale sono in grado di elaborare al fine di pervenire ad un consenso”: cosi L. VIOLINI,
Bioetica e laicita, in Problemi pratici della laicita agli inizi del secolo XXI, Padova, Cedam, 2007,

245

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

O\h.g e pluralismo confessionale

Stato) nel segno dell’interculturalita, anziché una chiusura su posizioni
assimilazionistiche.

Torno quindi, per concludere, al titolo di questo intervento. Ritengo
che dal punto di vista della legalita costituzionale non vi siano ragioni per
temere la soluzione del ‘muro bianco’, che non & piu illegittima
dell’esposizione del crocifisso: il muro bianco deve essere visto per quel che
¢, un contenitore vuoto; ma, come tutti i contenitori che restano vuoti,
potrebbe essere un’occasione sprecata.

p- 225 ss. (cit. a p. 231). Sul ‘metodo laico” vedi per tutti A. BARBERA, La laicita come metodo,
in Il cortile dei gentili. Credenti e non credenti di fronte al mondo di 0ggi, a cura di L. Mazas,
Roma, Donzelli, 2011, p. 61 ss.

246

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



=

\

®

A

N Stato, Chiese
.\@

\S . pluralismo confessionale

iy

Alessia Tranfo
(dottoranda in Diritto costituzionale interno, comparato ed europeo
nell’Universita degli Studi di Genova)

L’'incidenza del fattore religioso
sul riconoscimento della protezione internazionale

SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. Religione, liberta religiosa e persecuzione religiosa
nelle fonti sovranazionali - 3. La liberta di religione in relazione alle domande di asilo
vista dalle giurisdizioni sovranazionali - 4. Il fedele autenticamente credente e il fedele
per opportunita: il delicato profilo della credibilita delle dichiarazioni del migrante 5.
Le fattispecie con cui si interseca la liberta religiosa: la tutela del richiedente asilo
omosessuale - 6. (segue) Il caso del perseguitato obiettore di coscienza - 7. Cenni
conclusivi.

1 - Introduzione

Nell'ultimo decennio i confini esterni dell’'Unione europea sono stati
oggetto di forti pressioni dovute all'implementarsi dei flussi migratori
diretti verso il nostro continente. Se fino al primo decennio degli anni
Duemila erano prevalse le migrazioni irregolari dovute a ragioni
economiche e gli arrivi potevano ancora dirsi contingentati, dall’inizio del
2015 i dati relativi ai flussi migratori hanno iniziato a subire una notevole
crescita. Fattori quali lo scoppio della guerra civile siriana, altre crisi
concomitanti, la presenza di focolai bellici nell’ Africa sub-sahariana (a titolo
meramente esemplificativo: in Mali, Nigeria e Sudan), gravi situazioni di
carestia e I'emergere di movimenti ispirati al fondamentalismo religioso
hanno favorito I'incremento delle richieste di asilo in Europa”””.

Benché le ragioni addotte dai migranti a sostegno delle domande di
protezione internazionale siano perlopitu legate all’instabilita politica dei
Paesi di provenienza, esiste un filone argomentativo minoritario che il
presente studio ambisce a esaminare: si tratta delle persecuzioni per motivi

777 Le richieste di asilo presentate negli Stati membri sono state 1.322.170 nel 2015, a
fronte delle 663.270 domande presentate l'anno precedente (va notato, tuttavia, che la
registrazione di informazioni statistiche in Europa nel 2015 comprende molti casi di doppio
conteggio, dovuto al cosiddetto fenomeno dell’asylum shopping). Secondo le statistiche delle
istituzioni europee, i principali paesi di origine dei richiedenti asilo nel 2015 erano la Siria
(675.700), 1’Afghanistan (406.300) e IIraq (253.600). I dati sono consultabili su
http://data.unhcr. org/mediterranean/regional.php.

247

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

religiosi’’8. Indiscutibilmente il fattore religioso € un potente elemento di
appartenenza, capace di creare forti legami tra gli appartenenti ma anche
un netto distinguo tra gli aderenti e i non aderenti a una certa religione
suscitando non raramente contrasti che talvolta sfociano in vere e proprie
persecuzioni.

Si precisa fin da ora che in relazione alle persecuzioni per motivi
religiosi pare improprio parlare di diritto di asilo poiché la tutela riservata
dai Paesi membri dell’'Unione europea a uno straniero, perseguitato nel
proprio Paese d’origine, e definita “protezione internazionale” che puo
assumere due diverse vesti: da un lato, il riconoscimento dello status di
rifugiato’”® e, dall’altro, in via residuale, qualora non ricorrano le condizioni
per la concessione di tale status, rimane percorribile la via della protezione
sussidiaria”s?.

Come meglio si scrivera in seguito, la dimostrazione del fondato
timore del migrante di subire persecuzioni di natura religiosa integra una
delle condizioni per il riconoscimento dello status di rifugiato. Pertanto,
risulta cruciale ricostruire la definizione di religione e liberta di culto per
poi concentrarsi sul contenuto della persecuzione per motivi religiosi
attraverso la lettura congiunta dei testi normativi sovranazionali e della
giurisprudenza promanante dalla Corte europea dei diritti dell'uomo e

778 A. LICASTRO, Liberta religiosa, convivenza e discriminazioni, a cura di E. Camassa,
Democrazie e religioni, Editoriale Scientifica, Napoli, 2016, p. 84.

779 Infra.

780 E ammissibile alla protezione sussidiaria ai sensi dell’art. 2, lett. e) della direttiva
europea n. 2004/83/CE “il cittadino di un paese terzo o apolide che non possiede i requisiti
per essere riconosciuto come rifugiato ma nei cui confronti sussistono fondati motivi di
ritenere che, se ritornasse nel Paese di origine o, se ritornasse nel paese nel quale aveva
precedentemente la dimora abituale, correrebbe un rischio effettivo di subire un grave
danno (...) e il quale non puo, o a causa di tale rischio, non vuole avvalersi della protezione
di detto paese”. Sul tema la letteratura & sconfinata, si rimanda, tra gli altri, ad A.
ADINOLFI, Riconoscimento dello status di rifugiato e della protezione sussidiaria: verso un
sistema comune europeo?,, in Rivista di diritto internazionale, n. 3 del 2009, p. 669; P. BONETTI,
11 diritto d’asilo in Italia dopo I'attuazione della direttiva comunitaria sulle qualifiche e sugli status
di rifugiato e di protezione sussidiaria, in Diritto, immigrazione e cittadinanza, n. 1 del 2008, pp.
13 ss. Sul distinguo tra i due strumenti di protezione internazionale, si richiamano, tra gli
altri, P. BALBO, Immigrazione e asilo: differenze e commistione, a cura di P. Costanzo, S.
Mordeglia, L. Trucco, Immigrazioni e diritti umani nel quadro legislativo attuale, Giuffre,
Milano, 2008, p. 139; a cura di C. Favilli, Procedure e garanzie del diritto d’asilo, Cedam,
Padova, 2011; L. GRASSO, L'asilo costituzionale in Europa: analogie e divergenze di un
generalizzato declino, in Diritto pubblico comparato ed europeo, Torino, 2012, vol. IV, p. 1498; S.
LIPPARINI, Il diritto di asilo nel diritto comunitario: ['evoluzione dal 1958 sino alla
comunitarizzazione dell’acquis di Schengen e le prospettive future, in Diritto, Immigrazione e
Cittadinanza, 2001.

248

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

della Corte di Giustizia dell’'Unione europea. Quest'ultime, benché non
abbiano avuto molte occasioni per pronunciarsi sul tema, hanno offerto un
contributo determinante nel delineare il significato della tutela della liberta
religiosa, nella consapevolezza che, da un lato, la protezione internazionale
svolge un ruolo essenziale in relazione alla salvaguardia e promozione del
diritto alla liberta di culto senza, dall’altro lato, dimenticare che non tutte le
violazione della liberta religiosa possano tradursi in un atto di persecuzione
tale da imporre agli Stati il riconoscimento di una delle forme di protezione
garantite dal diritto dell’Unione europea o dal diritto internazionale.

2 - Religione, liberta religiosa e persecuzione religiosa nelle fonti
sovranazionali

La nozione di persecuzione perpetrata per motivi religiosi e menzionata sia
a livello universale dalla Convenzione relativa allo status dei rifugiati,
firmata a Ginevra il 28 luglio 1951781 dalla Conferenza dei Plenipotenziari
delle Nazioni Unite, modificata dal Protocollo di New York del 31 gennaio
1967782; che a livello europeo dalla c.d. direttiva qualifiche 2004/83/CE -
recepita in Italia nel d. Igs. n. 251 del 2007 - poi modificata con la direttiva
2011/95/UE del Parlamento europeo e del Consiglio del 13 dicembre
2011783,

781 Gli Stati Uniti d’America, temendo dopo la Seconda guerra mondiale di diventare la
destinazione principale di un eccessivo numero di profughi, non sottoscrissero la
Convezione del 1951, ma firmarono e ratificarono il Protocollo del 1967. Ad oggi
aderiscono alla Convenzione centoquarantaquattro Stati e ne rimangono esclusi, fra gli
altri, Arabia Saudita, Corea del Nord, Emirati, Giamaica, India, Indonesia, Malesia,
Nigeria, Pakistan, Tailandia, Vietnam.

782 In particolare, all’art. 1A(2) si legge che «Ai fini della presente Convenzione, il
termine di “rifugiato” & applicabile: a chiunque nel giustificato timore d’essere
perseguitato per la sua razza, la sua religione, la sua cittadinanza, la sua appartenenza a
un determinato gruppo sociale o le sue opinioni politiche, si trova fuori dello Stato di cui
possiede la cittadinanza e non puo o, per tale timore, non vuole domandare la protezione
di detto Stato; oppure a chiunque, essendo apolide e trovandosi fuori dal suo Stato di
domicilio in seguito a tali avvenimenti, non puo o, per il timore sopra indicato, non vuole

ritornarvi».

783 In particolare, all’art. 2, lett. d) si legge la definizione di «”rifugiato”: cittadino di un
paese terzo il quale, per il timore fondato di essere perseguitato per motivi di razza,
religione, nazionalita, opinione politica o appartenenza a un determinato gruppo sociale,
si trova fuori dal paese di cui ha la cittadinanza e non puo o, a causa di tale timore, non
vuole avvalersi della protezione di detto paese, oppure apolide che si trova fuori dal paese
nel quale aveva precedentemente la dimora abituale per le stesse ragioni succitate e non
puo o, a causa di siffatto timore, non vuole farvi ritorno, e al quale non si applica 1’articolo

249

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Tali testi normativi annoverano il “timore fondato” di subire una
“persecuzione per motivi religiosi” tra le condizioni per ottenere il
riconoscimento dello status di rifugiato in uno degli Stati aderenti alla
Convenzione di Ginevra o in uno degli Stati membri dell’'Unione
europea’s.

Se da un lato la normativa sovranazionale ha tentato di concretizzare
la nozione di persecuzione, fornendo un elenco esemplificativo di quali atti
possano darvi luogo’®, dall’altro, entrambi i dettati normativi
summenzionati si limitano a prevedere la fattispecie del fenomeno
persecutorio associato ai motivi religiosi senza individuare quali siano i
caratteri qualificanti dello stesso. Infatti, pur in presenza di norme a livello
sovranazionale e internazionale che garantiscono la salvaguardia della
liberta religiosa e di coscienza (si pensi all’art. 10 della Carta dei diritti
fondamentali dell’'Unione europea, all’art. 9 della Convenzione europea dei
diritti dell’'uomo e delle liberta fondamentali, all’art. 18 della Convenzione
Internazionale sui diritti civili e politici del 1966 e all’art. 18 della
Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo), i confini entro i quali si
possa ravvisare una violazione della liberta religiosa - tale da definirsi
persecuzione religiosa - non risultano particolarmente nitidi.

In tal senso e stato notevolmente proficuo l'intervento di soft law
dell’Alto Commissariato per i rifugiati (d’ora in avanti UNHCR) che nel
2004 ha fornito specifiche linee guida riguardanti le persecuzioni per motivi
religiosi’8¢. Al paragrafo 5 si legge che una domanda per il riconoscimento

12 della Direttiva».

784 Non sorprende che la direttiva qualifiche ricalchi il contenuto della Convenzione di
Ginevra. Il Consiglio europeo, infatti, nella riunione straordinaria di Tampere del 15 e 16
ottobre 1999, ha convenuto di lavorare allistituzione di un regime europeo comune in
materia di asilo (oggi definito “Common European Asylum System”) basato
sull’applicazione, in ogni sua componente, della Convenzione di Ginevra relativa allo
status dei rifugiati del 1951 integrata dal protocollo di New York del 1967, e di garantire in
tal modo che nessuno sia nuovamente esposto alla persecuzione, in ottemperanza al
principio di “non respingimento” (divieto di rimpatrio a rischio di persecuzione) in essa
affermato. La base giuridica della direttiva qualifiche non a caso era l’art. 63 del Trattato
della Comunita europea, che consentiva l’adozione da parte della Comunita di norme
minime in materia di asilo, oggi confluito e modificato nell’art. 78 del Trattato sul
Funzionamento dell’'Unione Europea che stabilisce come la politica comune in materia di
asilo debba essere conforme alla Convenzione di Ginevra del 1951. Quest’ultima viene
richiamata anche nell’art. 18 della Carta dei diritti fondamentali dell'Unione Europea ove
si legge che “Il diritto di asilo € garantito nel rispetto delle norme stabilite dalla
Convenzione di Ginevra del 28 luglio 1951 e dal protocollo del 31 gennaio 1967, e a norma
del trattato che istituisce la Comunita europea”.

785 Art. 9, paragrafo 2, della direttiva qualifiche.

786 Guidelines on International Protection: Religion-Based Refugee Claims under Article 1A(2)
250

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



=

\

®

ZN

N Stato, Chiese
.\@

\.4 e pluralismo confessionale
p

iy

dello status di rifugiato, basata sulle vessazioni subite per aver aderito a un
certo credo, puo coinvolgere alternativamente o simultaneamente tre
diverse accezioni del concetto di religione: 1) religione come liberta di
pensiero 2) religione come liberta di coscienza 3) religione come “modo di
vita”787,

La prima delle tre sfaccettature sopraccitate si riferisce all’insieme di
concezioni teistiche, non teistiche e ateistiche, includendovi dunque non
solo le religioni tradizionali e i culti assimilabili a confessioni riconosciute
in un determinato Stato, bensi annoverando tra i perseguitati religiosi anche
i credenti culti minoritari, emarginati, se non addirittura perseguitati dai
membri pitt ortodossi appartenenti alla medesima tradizione religiosa,
come viene chiaramente espresso nel testo delle Guidelines: “Claimants may
also be considered heretics, apostates, schismatic, pagans or superstitious,
even by other adherents of their religious tradition and be persecuted for
that reason”.

La seconda accezione richiamata dallUNHCR si lega
indissolubilmente all’identita di ciascuno e alla volonta di appartenere a un
gruppo sociale con cui si condividono rituali, tradizioni e radici comuni che
altro non sono che 1'esternazione della propria personalita”ss.

Infine, I'ultima accezione assunta dalla religione evoca il rapporto tra
il credente e il mondo esterno, secondo I'UNHCR si puo infatti parlare di
religione anche in relazione all'insieme di quelle condotte della vita
quotidiana modellate sulla base della fede praticata, si pensi - tra le altre -
alla scelta di indossare un particolare abbigliamento, di consumare
determinate pietanze, di destinare talune giornate alla preghiera
precludendo l'esercizio di qualsiasi attivita lavorativa.

Alla luce della descrizione appena svolta, si evince come le tre
interpretazioni attribuite al concetto di religione siano legate non solo alla
sfera personale del richiedente protezione, ossia al c.d. forum internum, & il
caso delle prime due, bensi anche al c.d. forum externum, come definito nella
terza accezione di religione fornita dalle Guidelines’8°. Dunque, gia nel 2004,

of the 1951 Convention and/or the 1967 Protocol relating to the Status of Refugees, pubblicate il
28 aprile del 2004 dall'UNHCR (d’ora in avanti “Guidelines”).

787 F. LENZERINI, Asilo e diritti umani. L’evoluzione del diritto di asilo nel diritto
internazionale, Giuffre, Milano, 2009, p. 273.

788 D. FERRARI, Lo status di rifugiato religioso nelle fonti del diritto internazionale: le nuove
frontiere delle liberta dello spirito, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica
(www.statoechiese.it), n. 39 del 2017, p. 9.

78 R. BOTTA, Appartenenza confessionale e liberta individuali, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica, n. 1 del 2000, p. 135; P. CONSORTI, Diritto e religione, Laterza, Roma-Bari,

2010, pp. 4-86; L. MUSSELLLI, Liberta religiosa e di coscienza, in Dig. disc. pubbl., vol. IX, Utet,
251

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

I'UNHCR intendeva evitare di dare rilevanza esclusivamente alla
persecuzione religiosa afferente al nucleo essenziale del forum internum,
ritenendo infatti di dover accludere alla definizione di persecuzione per
motivi religiosi ogni condotta posta in essere dal c.d. agente persecutore
idonea a coartare 1'espressione della liberta religiosa di ciascun individuo
anche nella sua dimensione pubblica. Tale impostazione e stata ricalcata
dalla normativa europea, in particolare all’art. 10, paragrafo 1, lett. b) della
direttiva 2004 /83 /CE”0.

Per completare il quadro, si precisa, inoltre, che, sia secondo
I"UNHCR sia in base al dettato normativo europeo gia citato, la nozione di
religione, in rapporto alla persecuzione, non deve essere limitata alle sole
religioni tradizionalmente professate bensi, al di la di un’adesione in
positivo a una pratica trascendente, dovra ricevere adeguata tutela anche
chi non crede, non pratica o si rifiuta di aderire a una religione”!.

Torino, 1994, pp. 215 ss; C. MIRABELLI, L appartenenza confessionale, Padova, Cedam, 1975,
p- 150. Sul punto, velatamente, anche la Corte europea dei diritti dell'uomo si & pronunciata
con la sentenza del 25 maggio 1993, nel caso Kokkinakis v. Greece.

790 «]l termine “religione” include in particolare le convinzioni teiste, non teiste e ateiste,
la partecipazione a, o l'astensione da, riti di culto celebrati in privato o in pubblico, sia
singolarmente sia in comunita, altri atti religiosi o professioni di fede, nonché le forme di
comportamento persona e o sociale fondate su un credo religioso o da esso prescritte».

791 Paragrafo 4 delle Guidelines: «[...] “religion” is not limited [...] to traditional religions
or to religions and beliefs with institutional characteristics or practices analogous to those
of traditional religions. It also broadly covers acts of failing or refusing to observe a religion
or to hold any particular religious belief». Mentre, come gia richiamato, l'art. 10 della
direttiva 83/2004/CE menziona esplicitamente la possibilita di “astensione da riti di
culto”. Le disposizioni fino ad ora descritte confermano una dottrina risalente nel tempo e
ben consolidata sul punto, si legga P.A. D’AVACK, Trattato di diritto ecclesiastico, Giuffre,
Milano, 1978, p. 445; N. BOBBIO, Pro e contro un’etica laica, in Il Mulino, 1984, p. 159 ss., ora
in ID., Elogio della mitezza e altri scritti morali, Il Saggiatore, Milano, 2014, pp. 135 ss.; F.
RUFFINI, La liberta religiosa: storia dell’idea, Torino, 1911, ried. Feltrinelli, Milano, 1991, p.
7. Anche la giurisprudenza costituzionale ha assunto tale prospettiva di tutela del fedele
parimenti al non credente, si legga Corte cost. n. 117 del 1979 «L’opinione prevalente fa
ormai rientrare la tutela della c.d. liberta di coscienza dei non credenti in quella della piu
ampia liberta in materia religiosa assicurata dall” art. 19 Cost., il quale garantirebbe altresi
(analogamente a quanto avviene per altre liberta: ad es. gli articoli 18 e 21 Cost.) la
corrispondente liberta “negativa” [...]». Sulla scorta di detta pronuncia, si legga anche
Corte cost. n. 334 del 1996 “La liberta di coscienza in relazione all’esperienza religiosa [...]
rappresenta un aspetto della dignita della persona umana, riconosciuta e dichiarata
inviolabile dall’art. 2 Cost. Esso spetta ugualmente tanto ai credenti quanto ai non credenti,
siano essi atei o agnostici e comporta la conseguenza, valida nei confronti degli uni e degli
altri, che in nessun caso il compimento di atti appartenenti, nella loro essenza, alla sfera
della religione possa essere l'oggetto di prescrizioni obbligatorie derivanti
dall'ordinamento giuridico dello Stato”. Sul tema anche la Corte europea dei diritti
dell'uvomo ha avuto occasione di affermare nella sentenza Alexandridis v. Greece del 21

252

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

In definitiva, anche se la Convenzione di Ginevra del 1951 all’articolo
1A (2) richiama, in senso generale, le persecuzioni religiose, la violazione
della liberta religiosa presuppone una concezione di fede intesa in una delle
tre accezioni sopraelencate, da leggersi dunque nella doppia prospettiva di
liberta di credere o non credere. Le linee guida del 2004 vantano il merito di
aver con chiarezza ampliato notevolmente la portata della tutela della
liberta religiosa ai fini della concessione dello status di rifugiato fornendo le
coordinate su cui poco dopo sono state elaborate le fonti europee”?.

La persecuzione per motivi religiosi puo assumere dunque diverse
forme: da un lato, una modalita persecutoria pitt nitida e facilmente
individuabile consistente nell'imposizione di praticare un certo rito,
astenersi da certe pratiche o convertirsi al credo degli agenti persecutori
sotto la minaccia di pene severe; dall’altro, una forma piu sfumata che
consta di tutti i trattamenti discriminatori o modalita di compressione della
liberta di professare la religione di appartenenza - qualsiasi sia I’accezione
del concetto di religione che si intende abbracciare - perpetrati in danno del
fedele. A prescindere dalle diverse forme con cui viene coartata la liberta di
culto, esclusivamente ove si tratti di una “grave violazione della liberta
religiosa” essa assume i connotati di una persecuzione. Questultima
precisazione ¢ determinante determinante per scindere i casi di mera
discriminazione e/o lesione alla liberta di fede da quelli che invece danno
luogo a una vera e propria persecuzione tale da giustificare lo status di
rifugiato.

Il principio secondo cui non tutte le violazioni della liberta religiosa
legittimerebbero il riconoscimento della protezione internazionale e
affermato per la prima volta nella sentenza del 5 settembre 2012 della Corte
di Giustizia dell'Unione europea (d’ora in avanti CGUE) nelle cause riunite
C-71 del 2011 e C-99 del 2011, Germany v. Y e Z7%, in occasione delle quali la

febbraio 2008 avvalendosi dell’art. 9 della Convenzione europea dei diritti dell'uomo e
delle liberta fondamentali “appare, nella sua dimensione religiosa, fra gli elementi piti
essenziali dell’identita di chi crede e della sua concezione della vita, ma € anche un bene
prezioso per gli atei, gli agnostici, gli scettici o gli indifferenti”.

792 Non € un caso che la prima direttiva qualifiche 2004/83/CE sia stata approvata il
giorno immediatamente successivo alla pubblicazione delle Guidlines da parte
dell'UNHCR. In senso critico rispetto al contenuto delle Guidelines si ¢ espressa F. PERES
MADRID, Asylum in cases of religious persecution, in La liberta religiosa secondo il diritto
internazionale e il conflitto globale dei valori, a cura di M. Lugato, Giappichelli, Torino, 2015,
p- 79.

793 Per un commento della sentenza si rimanda, oltre a quanto si dira nel successivo
paragrafo, ad A. APOSTOLI, La Corte di Giustizia si pronuncia su richieste di riconoscimento
dello status di rifugiato per motivi religiosi, in Giurisprudenza costituzionale, n. 5 del 2012, p.
3772 ss.

253

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

CGUE e stata chiamata a chiarire l'interpretazione dell’art. 9, par. 1, lett. a)
della direttiva 2004/83/CE. I giudici di Lussemburgo evidenziano come
dallo stesso dettato normativo si evinca che, affinché gli atti in questione
possano essere considerati una persecuzione che obblighi le autorita
competenti a concedere alla vittima di tale violazione lo status di rifugiato
ai sensi dell’articolo 2, lettera d), della direttiva, occorra una “violazione
grave” di detta liberta che colpisca l'interessato in modo significativo. La
CGUE sottolinea che non sarebbe opportuno ritenere violazione gravi solo
quelle che intaccano il “nucleo essenziale” della liberta religiosa,
identificabile con tutto cio che attiene al foro interiore, escludendo i casi in
cui gli atti persecutori colpiscano il forum externum (punto 72, in diritto);
dunque, la Corte, in risposta alle questioni pregiudiziali sollevate, ribadisce
I'unicita del concetto di religione, sia qualora quest'ultima venga vissuta
nella propria riservatezza sia qualora venga professata in modo manifesto,
in quanto entrambi i profili rientrano nel concetto di religione stabilito
dall’art. 10, paragrafo 1, lett. b) della direttiva qualifiche. Partendo da questo
assunto, la soglia di gravita delle lesioni alla liberta religiosa non e da
individuarsi in funzione del profilo della liberta di religione che viene leso,
bensi in relazione alla natura della repressione esercitata sull’interessato e
alle conseguenze di quest’ultima sul richiedente. Pertanto, non &
determinante il carattere pubblico o privato della pratica religiosa
ostacolata, bensi il grado di gravita e coercizione delle misure e delle
sanzioni, potenziali o effettivamente adottate, nei confronti del richiedente.

Appurato dunque cosa si intenda per violazione della liberta di
religione, le Guidelines approfondiscono e chiariscono un tema delicato e
ampiamente dibattuto”* circa la “soglia di religiosita” che dovrebbe
possedere il richiedente asilo per essere ritenuto meritevole di protezione.
Al paragrafo 9 si legge

«it may also not be necessary for the claimant to know or understand
anything about the religion, if he or she has been identified by others
as belonging to that group and fears persecution as a result. An
individual (or group) may be persecuted on the basis of religion, even
if the individual or other members of the group adamantly deny that
their belief, identity and/or way of life constitute a “religion”».

Si desume ancora una volta come cio che conti sia l'atteggiamento
degli agenti persecutori, non quello del perseguitato. Quest'ultimo dovra
provare l'elemento soggettivo della persecuzione per motivi religiosi, ossia
la percezione personale di correre un effettivo rischio di grave violazione

794 A. LICASTRO, Unione Europea e “Status” delle confessioni religiose, Giuffre, Milano,
2014, p. 102.

254

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



=

\

®

!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

della liberta religiosa, e di quella oggettiva, da intendersi come la
ragionevole fondatezza della condotta temuta, legittimando cosi la richiesta
di asilo senza che occorra dar prova di conoscere nel dettaglio i dogmi della
religione a causa della quale si e subita o si potrebbe subire la
persecuzione’?.

Al contrario, il paragrafo 32 richiede una buona conoscenza della
dottrina e dei contenuti del culto di cui si afferma essere aderenti e/o
praticanti solo quando a chiedere asilo politico sia qualcuno che sostiene di
essere il capo spirituale di un gruppo religioso e, pertanto, perseguitato in
quanto figura di riferimento dei fedeli.

Un’ultima sfumatura che puo assumere la persecuzione religiosa
concerne il caso in cui il richiedente protezione internazionale non sia
propriamente un fedele della religione perseguitata ma abbia contatti,
intessa relazioni o si prodighi per la difesa di fedeli vittime di persecuzioni
e per tali ragioni sia egli stesso soggetto a minacce e atti persecutori. Simili
legami infatti potrebbero essere forieri di atti persecutori per colui che si
rifiuta di recidere i rapporti con il gruppo perseguitato benché non si
identifichi con quest’ultimo. In tali casi si crea una situazione dai contorni
poco nitidi, ove un soggetto € estraneo sia al gruppo perseguitato - che si
presume sia espressione di una minoranza - che al gruppo dei c.d. agenti
persecutori con cui non condivide alcun valore. Si tratta di una fattispecie
particolarmente delicata poiché la posizione soggettiva in questione non
trovera facilmente protezione né da parte della maggioranza, che anzi ¢ la
fonte da cui proviene il pericolo, né dal gruppo minoritario di cui non € mai
stato membro; si trova cosi vittima di atti persecutori sulla base di motivi
religiosi, senza pero avere la possibilita di trovare riparo sotto il cappello
della protezione internazionale”.

3 - La liberta di religione in relazione alle domande di asilo vista dalle
giurisdizioni sovranazionali europee

La giurisprudenza sul tema delle persecuzioni religiose € accomunata dalla
volonta delle Corti di evitare che quanti vogliano emigrare in Europa

795 Infra.

79 In taluni casi, laddove venga dimostrato il rischio che si correrebbe facendo ritorno
nel proprio Paese, le domande vengono accolte sulla base dell’assunto che la persecuzione
religiosa offra una copertura piti ampia possibile che garantisce tutela ai perseguitati per
motivi religiosi anche in senso lato. In Italia, si vedano Corte di appello di Palermo, sent.
n. 281 del 15 febbraio 2016; Trib. Salerno, ord. del 20 marzo 2017.

255

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

fingano di correre il rischio di subire atti persecutori nel proprio Paese, pur
di ottenere una delle forme di protezione internazionale.

Un caso particolarmente delicato riguarda le cosiddette richieste di
asilo sur place che si verificano quando il fedele lascia il proprio Paese per
ragioni diverse dalla persecuzione per motivi religiosi, spesso per ragioni
puramente economiche, e si converte ad altro culto quando si trova gia sul
territorio dello Stato a cui chiede protezione. Le domande di asilo per queste
fattispecie sono basate sull’asserito timore di subire trattamenti inumani e
degradanti a causa delle accuse di apostasia che verrebbero mosse al
richiedente qualora facesse ritorno nel Paese di origine.

Si anticipa che le sentenze sul tema pronunciate dalla Corte europea
dei diritti dell'uomo (d’ora in avanti Corte EDU), non potendo contare su
un esplicito riconoscimento del diritto di asilo all'interno della Convenzione
europea dei diritti dell'uomo e delle liberta fondamentali (d’ora in avanti
CEDU), garantiscono una forma di tutela ai richiedenti asilo per mezzo del
contenuto degli artt. 2 (diritto alla vita) e 3 (divieto di tortura) della CEDU
che verrebbero violati se si avvallasse il rimpatrio del richiedente asilo?”. Si
potrebbe erroneamente pensare di invocare 1'art. 9 della CEDU che, come
gia detto tutela la liberta religiosa, nei casi di richiedenti asilo sur place che
temono di divenire vittime di maltrattamenti qualora rimpatriati. Avvalersi
dell’art. 9 della CEDU imporrebbe, tuttavia, agli Stati firmatari della
Convenzione di assurgere indirettamente a ruolo di garanti della liberta di
culto per tutti i Paesi del mondo, anche quelli non firmatari”.

797 F. CHERUBINI, L’asilo dalla Convenzione di Ginevra al diritto dell’Unione europea,
Cacucci Editore, Bari, 2012, p. 104.

798 Sul punto, sentenza IV Sezione della Corte EDU relativa al caso Z. e T. v. United
Kingdom del 28 febbraio 2006, causa n. 27034 del 2005. I giudici di Strasburgo sono stati
chiamati a decidere se uno Stato contraente possa essere considerato responsabile ai sensi
dell’articolo 9 della CEDU quando rifiuta di concedere lo status di rifugiato a un individuo
che, al suo ritorno nel paese d’origine, sarebbe privato del diritto di vivere apertamente e
liberamente la propria fede. Nel caso di specie, due cittadine pakistane di confessione
cristiana sostenevano che al loro ritorno nel paese d’origine non avrebbero potuto vivere
da cristiane senza rischiare di essere destinatarie di una certa ostilita da parte della
comunita o senza dover prendere misure per dissimulare la propria fede cristiana. Secondo
le richiedenti, esigere da loro, in pratica, “un cambiamento di comportamento,
dissimulando 1’adesione al cristianesimo e rinunciando alla possibilita di parlare della loro
fede e di testimoniarla presso gli altri, equivaleva, in sé, a negare loro il diritto alla liberta
di religione”. La Corte EDU si & pronunciata con una sentenza di irricevibilita sulla base di
una netta distinzione fra le garanzie fondamentali - sancite dagli articoli da 2 a 6 della
CEDU - e le altre disposizioni, tra cui l’art. 9. La Corte ha percio riaffermato che uno Stato
contraente pud essere considerato responsabile solo qualora l'espulsione metta a
repentaglio la vita del richiedente asilo o lo ponga nella condizione di rischiare di subire
trattamenti inumani e degradanti e/o torture.

256

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Sul tema dei richiedenti asilo convertiti sur place, si & pronunciata
recentemente la Corte EDU nel caso A. v. Switzerland”®. 1l caso origina dal
ricorso di un cittadino iraniano emigrato in Svizzera e li convertito al
cristianesimo. Secondo le argomentazioni del ricorrente, 1’adesione alla
religione cristiana avrebbe rappresentato un rischio effettivo di venire
ucciso o torturato in caso di rimpatrio. Tuttavia, la Corte EDU osserva che
secondo le autorita svizzere le persone convertite al cristianesimo
correrebbero un rischio di trattamento inumano e degradante in caso di
ritorno in Iran solo qualora la fede cristiana fosse professata in maniera tale
da essere percepita dalle autorita iraniane come una minaccia. Cio
accadrebbe se il richiedente fosse particolarmente esposto pubblicamente,
situazione che non corrisponde a quella del ricorrente. Dunque, la Corte
all'unanimita non ravvisa nessuna violazione degli articoli 2 e 3 della CEDU
in caso di rimpatrio dello straniero.

A conclusioni diametralmente opposte & pervenuta la Grand Chambre
della Corte EDU nel caso F.G. v. Sweden8%. Il ricorrente e un cittadino
iraniano richiedente asilo in Svezia a causa delle proprie opinioni politiche,
contrarie al governo centrale iraniano. Le autorita svedesi respingevano la
domanda di asilo, considerando l'attivita politica del ricorrente limitata ad
azioni saltuarie e non particolarmente incisive, ed evidenziando come il
richiedente non fosse stato ulteriormente ricercato dal governo iraniano dal
2009, né la sua famiglia avesse subito ritorsioni. Il ricorrente chiedeva allora
la sospensione dell’'ordine di espulsione, motivandola con la sua
conversione alla religione cristiana; le autorita rigettavano nuovamente la
richiesta, poiché l’elemento addotto non era una circostanza nuova e,
pertanto, non giustificava un riesame del caso. La Corte EDU in un primo
momento8?! si conforma alle conclusioni delle autorita nazionali,
osservando come la conversione di F.G. sia effettivamente genuina, ma
precisando che, non avendo il richiedente mai professato pubblicamente la
religione cristiana e non essendo un attivista religioso, non sarebbe stato
oggetto di ripercussioni in Iran ove la pratica privata del cristianesimo non
e motivo di persecuzione sistematica, salvo per taluni casi nei quali pero
non sarebbe rientrato il ricorrente. Tuttavia, la decisione della Grande
Chambre del 2016 ribalta la precedente pronuncia e stabilisce che le autorita
svedesi incorreranno in una violazione degli obblighi positivi discendenti
dagli artt. 2 e 3 CEDU se non procederanno a un riesame completo della

79 Sentenza III Sezione della Corte EDU del 19 dicembre 2017, causa n. 60342 del 2016.

800 Sentenza Grande Camera della Corte EDU del 23 marzo 2016, causa n. 43611 del
2011.

801 Sentenza V Sezione della Corte EDU del 16 gennaio 2014, causa n. 423 del 2012.
257

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

domanda di asilo sulla base della conversione religiosa del ricorrente. La
Grande Camera, infatti, tra le righe, non condivide la tesi secondo cui il fatto
di vivere la propria conversione in maniera riservata e intima possa
costituire argomento a sfavore del riconoscimento del diritto di asilo802.

Meno numerose sono le pronunce in tema di persecuzioni per motivi
religiosi decisi dalla CGUE. Cio pero non impedisce di individuare un
leading case8® relativo alle persecuzioni religiose, nel caso di specie, contro
la minoranza Ahmadyya perpetrate in Pakistan®4. Detta sentenza ha non
pochi punti di contatto con quello che, abbiamo visto, anni pit tardi
affermera la Corte EDU nel caso F.G. v. Sweden. In particolare, il giudice di
rinvio chiedeva, tra le altre questioni sollevate, ai giudici di Lussemburgo
di chiarire se secondo la direttiva 2004 /83 /CE potesse escludersi l’elemento
del fondato timore di una persecuzione, qualora il richiedente avesse
rinunciato ad alcune pratiche religiose, soprattutto quelle comportanti
'esternazione della propria fede. Posto che, come detto nel precedente
paragrafo, la liberta religiosa sia da considerarsi meritevole di tutela sia in
relazione al forum interno che a quello esterno, la Corte nega che ci si possa
ragionevolmente aspettare che il richiedente si astenga da tali pratiche e
releghi la propria sfera religiosa al mero foro interiore. Inoltre, la CGUE,
adottando una nozione di liberta religiosa piuttosto ampia, riconosce una
prospettiva soggettivistica di tale nozione, stabilendo che per configurarsi
una violazione grave della liberta religiosa, tale da legittimare lo status di
rifugiato, dovranno essere colpite non necessariamente le pratiche
prescritte dalla dottrina religiosa ma anche quelle condotte, forse meno
condivise e ortodosse, che pero il singolo credente percepisce come
imprescindibili.

Le Corti sovranazionali qui richiamate hanno senz’altro con le loro
decisioni permesso di promuovere e rafforzare la garanzia della liberta
religiosa e hanno assicurato maggiori tutele ai richiedenti asilo, mitigando
I'ostilita che spesso le autorita nazionali degli Stati membri hanno mostrato
in occasione della valutazione circa la concessione o meno di una forma di
protezione.

Tuttavia, vale la pena accennare a un limite che pone il ruolo di dette
Corti. Da un lato, infatti, non si puo negare che le sentenze della Corte EDU

802 Di analogo tenore sono le sentenze della Corte EDU, Z.N.S. v. Turkey del 19 gennaio
2010, causa n. 21896 del 2008; N.K. v. France del 19 dicembre 2013, causa n. 7974 del 11; M.E.
v. France del 6 giugno 2013, causa n. 50094 del 10

803 Ut supra, nota 653: sentenza della Corte di Giustizia dell’'Unione europea, Y. e Z. v.
Germany del 5 settembre 2012, cause riunite n. 71 del 2011 e 99 del 2011.

804 £ punito con l'ergastolo o la pena di morte 'oltraggio del nome del profeta Allah.
258

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

non sempre godano di un sistema di esecuzione particolarmente funzionale
in quanto la fase di esecuzione & ispirata al principio di sussidiarieta che
rimette ai singoli Stati la scelta delle misure con cui conformarsi alla
decisione dei giudici di Strasburgo, dall’altro la Corte di Giustizia pare
assumere giurisdizione in materia di asilo senza pero avere le risorse
necessarie per espletare al meglio questo ruolo e garantire un’approfondita
valutazione circa la veridicita dei fatti oggetto del giudizio principale80.

4 -1l fedele autenticamente credente e il fedele per opportunita: Il delicato
profilo della credibilita delle dichiarazioni del migrante

Speculare a quanto detto fino a ora e il tema della credibilita del
richiedente8% su cui grava 1'onere di provare la sussistenza degli elementi
che legittimerebbero la concessione dello status di rifugiato8®’.

Il giudizio in tema di persecuzioni religiose, a differenza di giudizi
su altri motivi persecutori, incontra non solo le consuete difficolta circa la
sussistenza o meno del pericolo effettivo in caso di ritorno nel proprio Paese
di origine e in relazione alla veridicita delle dichiarazioni circa gli atti
persecutori subiti, ma si deve confrontare anche con il tema
dell’accertabilita della qualifica di fedele del richiedente. Si tratta di una
valutazione particolarmente ardua perché attiene a una sfera strettamente
intima dell’identita di ciascuno e quindi difficilmente dimostrabile. Infatti,
il giudizio, che spetta in primis alle autorita amministrative nazionali
competenti per le domande di asilo e, in casi eventuali e successivi,
all’autorita giudiziaria adita dal migrante per ricorrere avverso i
provvedimenti di diniego, verte inevitabilmente sulla effettiva adesione del
richiedente a una determinata fede e, solo in via consequenziale, il
ragionamento si muovera sul piano fattuale relativo alla persecuzione
subita per motivi religiosi. Dunque, le autorita competenti non potranno
che fondarsi, se vi sono, su elementi sostanziali ed elementi formali e,
sovente, esclusivamente sulla auto-qualificazione da parte dell'interessato.

805 M. BOSSUYT, The Court of Strasbourg Acting as an Asylum Court, in Eur. Constitutional
Law Review, 2012, p. 243.

806 M. ABU SALEM, N. FIORITA, Protezione internazionale e persecuzione per motivi
religiosi: la giurisprudenza piit recente, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, in Rivista
telematica (www.statoechiese.it), n. 37 del 2016, p. 7 ss.

807 La CGUE nella sentenza M.M. del 22 novembre 2012, C-277 del 2011, precisa che
“rimane il fatto che & dovere dello Stato membro cooperare con il richiedente nel momento
in cui si tratta di stabilire gli elementi rilevanti di quella domanda di protezione”. Possono
dunque essere acquisite prove anche d’ufficio dall’autorita competente.

259

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Un accertamento di tipo sostanziale consiste nella verifica
dell’appartenenza religiosa sulla base dell’adesione e della conoscenza o
meno dell'interessato a precetti sostanziali peculiari della religione a cui il
richiedente asserisce di aderire®®. In questo senso taluni Stati membri
hanno adottato test da sottoporre ai richiedenti per valutare il livello di
conoscenza dei dogmi religiosi da cui desumere la veridicita o meno dei
racconti del singolo straniero circa l’affiliazione e/o l’adesione a un
determinato culto8®.

Il rischio che si corre e quello di elaborare una definizione giuridica
di una certa religione, trasporla in uno schematico test presupponendo che
ciascun fedele di una medesima religione debba percepire, conoscere e
praticare la stessa in modo eguale, pretendendo cosi una sorta di livello
minimo di conoscenza del credo e ignorando la dimensione della eventuale
libera elaborazione e reinterpretazione dell’appartenenza religiosa da parte
dei credenti. Pertanto, un accertamento esclusivamente di tipo sostanziale
non puo che essere stigmatizzato poiche escluderebbe che sia meritevole di
tutela il richiedente qualora non aderisse a una religione tradizionalmente
intesa. Cio0 sarebbe contrario alla ratio stessa della protezione internazionale
per motivi religiosi che e appunto uno strumento con cui si tutela la liberta
religiosa e quest’ultima non copre solo i culti pit classici e 'appartenenza
agli stessi ma si spinge oltre, verso la tutela del pitt ampio concetto di
sentimento religioso, ossia cio che il credente ritiene essere conforme a
proprie esigenze di realizzazione spirituale che non necessariamente
rientrano in una visione stereotipata di fede.

Talvolta, altresi, le autorita tentano di esperire un accertamento di
tipo formale-amministrativo®!0 circa l'effettiva appartenenza religiosa del
fedele. Secondo tale impostazione le autorita nazionali dovrebbero fare

808 E. DIENI, Appartenenza religiosa e diritti della donna: per una mappatura preliminare del
campo d'indagine, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, n. 1 del 2000, p. 218.

809 Si allude al sistema di esame del richiedente adottato in Regno Unito ove la
commissione sottopone allo straniero una serie di domande puntuali per sondare la
conoscenza della Bibbia da parte dei richiedenti che si dichiarino convertiti al cristianesimo
e, pertanto, verserebbero nell'impossibilita di tornare nel proprio Paese d’origine dove
verrebbero perseguitati a causa dell’adesione ai principi cristiani. A tal proposito si legga
un interessante studio elaborato dall’associazione Asylum Advocacy Group e dal All-Party
Parliamentary Group for International Freedom of Religion or Belief intitolato Fleeing
Persecution: Asylum Claims in the UK on Religious Freedom Grounds, con particolare
riferimento a p. 28 (reperibile su https://appgfreedomofreligionorbelief.org/media/flecing-
persecution-asylum-claims-in-the-uk-on-religious-freedom-grounds.pdf).

810 M. ACIERNO, M. FLAMINI, Il dovere di cooperazione del giudice, nell’acquisizione e
nella valutazione della prova, in Diritto, immigrazione e cittadinanza, n. 1 del 2017, p. 15.

260

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

riferimento a elementi documentali e formali®!!, quali la partecipazione a
riti di iniziazione, dichiarazioni di espulsione dalla comunita religiosa - che
presuppongono avervi precedentemente fatto parte -, o attestazioni su
registri del richiedente protezione per motivi religiosi. Questo approccio
puo senz’altro portare a esiti positivi ma non e esente da critiche, in quanto
difficilmente simili documenti esistono e sono fruibili in comunita religiose
che non sempre sono dotate di una struttura burocratica e istituzionalizzata.
Inoltre, proprio nelle realta ove le minoranze religiose sono oggetto di
vessazione, gli stessi capi religiosi tenderanno a evitare di lasciare traccia
dei dati dei fedeli o comunque saranno proprio questi ultimi a mostrare una
certa reticenza verso qualsiasi forma di registrazione.

Non resta dunque che affidarsi alle dichiarazioni del fedele,
I'esposizione della storia personale assume cosi un’importanza decisiva,
posto che, nei procedimenti in esame, il giudizio si fonda, nella grande
maggioranza dei casi, quasi esclusivamente sulla valutazione della
attendibilita del richiedente. Non sfugge come siffatto genere di
accertamenti possa lasciare spazio a condotte strategiche e a distorsioni
della realta. Non a caso sul punto intervengano nuovamente fonti di soft
law; in particolare la guida pratica pubblicata dall’European Asylum Support
Office circa la valutazione delle prove intende fornire criteri comuni alle
autorita amministrative e giudiziarie chiamate a decidere sulle domande di
protezione8!2,

Solo il ricorrente, infatti, & in possesso delle informazioni relative alla
sua storia personale e alle componenti che delineano la sua identita, tra le
quali senz’altro si annovera il credo religioso di appartenenza. Pertanto,
spetta al migrante indicare tutte le circostanze utili per comprendere le
ragioni per le quali richiede protezione, pur non allegando alcuna prova
documentale. Fattori incisivi per la valutazione di credibilita del richiedente
sono appunto la coerenza del racconto e 1’esito positivo di un confronto tra
i riscontri rinvenibili dall’acquisizione di aggiornate informazioni dal Paese
d’origine e le dichiarazioni del migrante.

Sara dunque onere dell'organo giudicante valutare I'auto
qualificazione dello straniero come persona perseguitata e meritevole di
tutela, sulla base di fattori quali la tempestivita della domanda, la presenza
di tutte le informazioni disponibili per il ricorrente e la plausibilita logica
delle dichiarazioni.

811 CGUE M. M. v Ireland, sent. del 22 novembre 2012, C-277 del 2011, in tema di
valutazione delle prove documentali e fattuali emerse nel corso del giudizio nanti alle
autorita nazionali competenti.

812 Pratical guide about Evidence Assessment, Lussemburgo, marzo 2015.
261

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

5 - Le due fattispecie con cui si interseca la liberta religiosa: la tutela del
richiedente asilo omosessuale

La ricostruzione sul contenuto della persecuzione religiosa non puo
ignorare il fatto che in vari casi la persecuzione temuta derivi da pit1 di una
delle fattispecie previste dalla Convenzione di Ginevra. Piti precisamente,
una domanda per il riconoscimento dello status di rifugiato basata su motivi
religiosi potrebbe essere analizzata anche in termini di appartenenza a un
particolare gruppo sociale o in relazione alle opinioni politiche.

Infatti, non di rado la nozione di persecuzione per motivi religiosi -
intesa come fondato pericolo di subire limiti e restrizioni gravi alla liberta
di coscienza - assume contorni meno netti rispetto a quelli descritti fino a
ora, si pensi ai casi in cui la persecuzione venga perpetrata per ragioni legate
all’orientamento sessuale o al genere del richiedente8!3 o per il rifiuto da
parte del singolo di espletare il servizio militare obbligatorio, su cui si
tornera nel successivo paragrafo. Il richiamo a queste due specifiche
fattispecie e utile per mettere in luce la fluidita della nozione di liberta di
coscienza che spesso finisce per estendersi al di 1a della sua accezione piu
tradizionale.

In relazione al primo caso, un soggetto omosessuale puo subire
persecuzioni sia a causa del proprio orientamento sessuale sia in qualita di
credente omosessuale, discriminato rispetto agli altri credenti eterosessuali
che aderiscono al medesimo culto8!4. In particolare, non sorprende che una
persona che non rispetti gli insegnamenti di una particolare religione a
causa del proprio orientamento sessuale - o della sua identita di genere -, e
sia conseguentemente soggetta a gravi offese o punizioni, potrebbe avere
un fondato motivo di vedersi riconoscere una forma di protezione
internazionale. Sessualita e appartenenza religiosa possono considerarsi
dunque due distinti motivi di persecuzione o, in taluni casi, intrecciarsi fino
a sovrapporsi, soprattutto in societa in cui il confine tra istituzioni statali,
leggi e dottrine religiose e particolarmente sottile.

813 Non potendo dedicare adeguato spazio al tema della doppia vulnerabilita dovuta a
persecuzioni causate da motivi religiosi e di genere, si rimanda al contributo di A.
MADERA, Quando la religione si interseca con la tutela di genere: quale impatto sulle dinamiche
dell’accoglienza?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 14 del 2018; E. RIGO, La
protezione internazionale alla prova del genere: elementi di analisi e problematiche aperte, in
Questione giustizia, n. 2 del 2018.

814 Sul punto si veda il paragrafo 42 delle Guidelines on international protection n. 9: claims
to refugee status based on sexual orientation and/or gender identity within the context of article
1a(2) of the 1951Cconvention and/or its 1967 protocol relating to the status of refugees, pubblicate
il 23 ottobre 2012.

262

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

In tema di orientamento sessuale vi sono varie differenze tra le
dottrine delle principali religioni del mondo, talvolta evolutesi nell’arco
della storia, talaltra ancora molto rigide nei confronti dell’omosessualitas’>.

In questo ultimo caso l’autore della persecuzione dunque potrebbe
identificarsi nell’autorita statale, integrando cosi la fattispecie della
persecuzione per appartenenza a un gruppo sociale di cui all’art. 10, lett. d)
della direttiva qualifiche®'®, ma finanche in esponenti della comunita
religiosa stessa che non accolgono con favore I’'omosessualita di un fedele,
in tal caso la persecuzione sarebbe fondata su motivi religiosi®!”.

815 Si pensi al codice penale della Mauritania al cui art. 309 e affermato che “ogni
musulmano adulto che commetta atti indecenti o contro natura con un individuo dello
stesso sesso, subira la pena di morte attraverso pubblica lapidazione”. Analogamente e
punita con la pena di morte la consumazione di atti omosessuali in altri Stati a maggioranza
musulmana, si pensi all’ Arabia Saudita, Iran, Nigeria, Pakistan, Sudan, Somalia, Emirati
Arabi Uniti, Qatar e Yemen. La medesima pena & prevista anche in Paesi a prevalenza
cristiana, a titolo meramente esemplificativo, si pensi all'Uganda. Per una accurata
descrizione della percezione dell’'omosessualita in chiave storica nel mondo greco-romano
si richiama E. CANTARELLA, Secondo natura. La bisessualita nel mondo antico, Editori
Riuniti, Roma, 1988; piu recente, invece, ¢ l'approfondimento in tema di fenomeno
migratorio e omosessualita di D. FERRARI, Status giuridico e orientamento sessuale,
Primiceri Editore, Padova, 2016, p. 140 ss.

816 La recente ordinanza n. 2875 del 06 febbraio 2018 della Corte di Cassazione italiana
acclara che in Gambia I’omosessualita € punita con la pena della reclusione per un minimo
edittale di quattordici anni e, a seguito della legge voluta nel 2014 dal dittatore Yammeh,
coloro che sono considerati omosessuali “recidivi” o sono malati di Aids rischiano
I'ergastolo. Appurato il contesto sociopolitico del Gambia, la Corte di Cassazione conferma
la propria ormai consolidata giurisprudenza secondo cui la previsione della sanzione
penale pone in essere di per sé una condizione oggettiva di persecuzione e discriminazione,
costituendo una grave limitazione della liberta personale e ponendo in una situazione
oggettiva di pericolo il soggetto omosessuale che, pertanto, avrebbe diritto a vedersi
riconosciuta la protezione internazionale. Tuttavia, si precisa che, affinché il timore fondato
di persecuzione sussista, occorre che la pena trovi effettivamente applicazione nel Paese
d’origine che ha adottato una simile legislazione. Di medesimo tenore ¢ la giurisprudenza
di merito sul tema (ad esempio, Trib. Genova 7 marzo 2018). Tali decisioni nazionali si
inseriscono pienamente nel solco della sentenza 7 novembre 2013 della Corte di Giustizia
dell’Unione europea, relativa alle cause riunite C-199 del 2012, C-200 del 2012, C-201 del
12, secondo cui la mera esistenza di una legislazione che qualifica come reato gli atti
omosessuali non puo essere ritenuta un atto che incida sul richiedente in maniera cosi
rilevante da raggiungere il livello di gravita necessario per ritenere che detta qualificazione
penale costituisca una persecuzione ai sensi dell’articolo 9, paragrafo 1, lett. a) della
direttiva qualifiche. Perché la persecuzione si realizzi occorre determinare se, nel paese
d’origine, la pena detentiva trovi applicazione sistematica nella prassi.

817 Spesso accade che le autorita statali formalmente non compiano atti di violenza
contro gli omosessuali, tuttavia si limitano a tollerare e avallare gli atti persecutori
commessi dagli aderenti di un culto maggioritario a scapito della comunita LGBT. Non a
caso, detta fattispecie e prevista dall’art. 6, lett. c) della direttiva qualifiche ove & previsto

263

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Benché la giurisprudenza in tema di persecuzione perpetrata per
motivi religiosi a causa dell’'omosessualita del richiedente sia abbastanza
ridotta, vale la pena richiamare una sentenza del Tribunale di Catanzaro del
2 luglio 2015 con cui ¢ stata riconosciuta la protezione internazionale a un
apolide, residente abituale in Bangladesh, costretto a fuggire perché
sorpreso a intrattenere una relazione omosessuale e denunciato al mullah
che aveva, pertanto, emesso una fatwa a suo carico accusandolo, peraltro,
anche di appartenere alla minoranza etnico-religiosa Rohingya. Il Tribunale
dunque prende in considerazione entrambi i motivi persecutori per
acclarare il diritto del ricorrente a vedersi riconosciuto lo status di rifugiato.
Si nota come l'allargamento delle maglie della protezione internazionale si
coniughi con la propensione a considerare 1’elemento religioso non piti solo
in via diretta, ma nell’ambito di un insieme di fattori socio-culturali e di un
assetto di valori da cui scaturisce un contesto ostile che talvolta sfocia in
forme di persecuzione verso l'identita stessa del richiedente.

Rimanendo in tema del contenuto della persecuzione per ragioni di
orientamento sessuale, addirittura, anche le persone non omosessuali, nel
caso in cui siano considerate per errore tali, o nel caso in cui difendano i
diritti degli omosessuali, o si presume che lo facciano, possono essere
soggette a persecuzione da capi religiosi o da gruppi religiosi intolleranti
verso 1'omosessualita e pertanto ottenere lo status di rifugiato®!8.

Anche in questa particolare fattispecie il tema della credibilita del
richiedente pare decisivo poiché, dimostrare la propria omosessualita,
spesso significa gettare le basi per la valutazione circa la persecuzione di
carattere religioso consequenziale all’orientamento sessuale. Sul punto e
diffuso, in pendenza dell’esame della commissione competente per la
domanda di asilo, 1'impiego di perizie psicologiche®!® per valutare

che i responsabili della persecuzione possano essere anche soggetti estranei all’apparato
statale a cui perd non e impedito dalle autorita pubbliche la commissione di violenze a
scapito degli omosessuali.

818 L’art. 10, paragrafo 2 della direttiva qualifiche stabilisce che nell’'esaminare se un
richiedente abbia un timore fondato di essere perseguitato, ¢ irrilevante che il richiedente
possegga effettivamente le caratteristiche razziali, religiose, nazionali, sociali o politiche
che provocano gli atti di persecuzione, purché una siffatta caratteristica gli venga attribuita
dall’autore delle persecuzioni. Disposizione recepita nell’ordinamento italiano nell’art. 8,
secondo comma, d. Igs. n. 251 del 19 novembre 2007.

819 In Ungheria, ad esempio, sono previste perizie di diversa natura consistenti in un
esame esplorativo, un esame della personalita e vari test di personalita tar cui i test di
Rorschach e Szondi.

Recentemente la CGUE si & pronunciata con decisione del 25 gennaio 2018, relativa alla
causa C-473 del 2016, sull'impiego di perizie psicologiche e/o domande invasive poste al
richiedente che assume di essere stato perseguitato per il proprio orientamento sessuale. Il

264

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

I'autenticita dell’omosessualita del richiedente e, dunque, acclarare la
fondatezza della persecuzione per motivi religiosi. Tali strumenti si
avvalgono di indagini e procedure standard che “appiattiscono”
inevitabilmente 1'indagine e sembrano ignorare l'obbligo imposto alle
autorita competenti di procedere alla valutazione tenendo conto della
situazione individuale e delle circostanze personali del richiedente ai sensi
dell’art. 4, par. 3, lett. c) della direttiva 2004/83 e dell’art. 13, par. 3, lett. a),
della direttiva 2005/85 che richiede alle autorita di condurre il colloquio
tenendo conto della situazione personale in cui si inserisce la richiesta
d’asilo.

6 - (segue) 11 caso del perseguitato obiettore di coscienza
Muovendoci ora sul piano della possibile intersezione tra persecuzione per

motivi religiosi e obiezione di coscienza, non pare arbitrario ribadire che il
diritto di obiezione sia una delle possibili estrinsecazioni della liberta di

giudice di rinvio chiede alla CGUE se l’art. 4 della direttiva debba essere interpretato nel
senso che osta a che l'autorita competente per 1'esame delle domande di protezione
internazionale disponga una perizia nell’ambito dell’esame dei fatti e delle circostanze
riguardanti l'asserito orientamento sessuale di un richiedente, al fine di valutarne la
veridicita. A questo proposito la Corte, nel dare risposta alle questioni pregiudiziali,
ricorda che la normativa europea non limita i mezzi di cui possono disporre le autorita e,
in particolare, non esclude il ricorso alle perizie nell’ambito del processo di valutazione dei
fatti e delle circostanze al fine di stabilire con maggiore precisione le reali esigenze di
protezione internazionale del richiedente.

Tuttavia, I'impiego di una perizia, deve essere conforme alle altre disposizioni di diritto
dell’'Unione pertinenti, in particolare ai diritti fondamentali garantiti dalla Carta dei diritti
fondamentali, quali il diritto al rispetto della dignita umana, sancito all’articolo 1 della
predetta Carta, nonché il diritto al rispetto della vita privata e familiare, garantito
dall’articolo 7 della medesima. Dunque, se € pur vero che non si possa escludere che, nel
particolare contesto della valutazione delle dichiarazioni di un richiedente protezione
internazionale relative al suo orientamento sessuale, alcune forme di consulenza si rivelino
utili per l'esame dei fatti e si possa ricorrere ad esse senza compromettere i diritti
fondamentali di tale richiedente, e altrettanto vero che l'autorita accertante non possa
fondare la propria decisione solo sulle conclusioni di una relazione peritale e che tale
autorita non possa, a fortiori, essere vincolata da tali conclusioni nel valutare le
dichiarazioni relative all’orientamento sessuale del richiedente (punto 45, in diritto). La
CGUE precisa, tuttavia, che la perizia non possa in alcun modo tentare di vagliare la
veridicita dell’orientamento sessuale acclarato dal richiedente. Similmente, si era
pronunciata la CGUE nella sentenza del 2 dicembre 2014 relativa alle cause riunite C-148
del 2013, C-149 del 2013, C-150 del 2013 evidenziando come le autorita competenti ad
esaminare la domanda di asilo non possano avvalersi di perizie e/o domande fondate
unicamente su “nozioni stereotipate riguardo agli omosessuali” (punto 61, in diritto) o di
interrogatori “dettagliati circa le pratiche sessuali” (punto 64, in diritto).

265

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



\

®

y!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

coscienza. Dunque, la liberta religiosa, nella sua accezione piti ampia di
liberta di coscienza, puod anche costituire il fondamento della concessione
dell’asilo fondato sul pericolo di persecuzione derivante da diserzione o
renitenza. E il caso del fedele la cui religione, o comunque principi etico-
morali, gli impongano il rifiuto di ogni forma di violenza, quale la
partecipazione ad azioni militari, siano esse simulate in tempo di pace ai
soli fini dell’addestramento o reali.

Come gia detto anche in relazione al tema dell’orientamento
sessuale, non e scontato il riconoscimento della protezione internazionale
nei casi di obiettori di coscienza che provengano da Paesi nei quali sottrarsi
al servizio di leva comporti sanzioni penali. La sanzione penale deve essere
iniqua, fortemente sproporzionata e discriminatoria per integrare la
fattispecie della persecuzione per uno dei motivi di cui all’art. 1(A)2 della
Convenzione di Ginevra. Tali considerazioni sono state ribadite dalla
CGUE nella sentenza Shepherd v. Germany del 26 febbraio 2015 relativa al
giudizio C-472 del 2013 ove la Corte é stata chiamata a risolvere, tra le altre,
una questione pregiudiziale circa l'interpretazione dell’articolo 9, paragrafo
2, lett. b), c) della direttiva qualifiche. In sintesi, un cittadino statunitense
arruolato da pit di tre anni chiedeva il riconoscimento dello status di
rifugiato in Germania a causa della decisione di disertare le forze armate da
cui aveva ricevuto un ordine di missione per 1'Iraq. In sintesi, il richiedente
percepiva la partecipazione al conflitto come una lesione della propria
liberta di coscienza. Tuttavia, la CGUE ravvisa che le asserite ripercussioni,
di cui il richiedente sarebbe stato colpito al suo ritorno in USA, si sarebbero
limitate all’applicazione di una pena detentiva per diserzione compresa tra
i 100 giorni e i 15 mesi e al congedo per disonore: provvedimenti, pertanto,
privi di carattere persecutorio, discriminatorio o sproporzionato (punto 56,
in diritto) tali da giustificare I'accoglimento della domanda di asilo. Si
evince quindi che la CGUE non sia disposta a dare tutela a qualsiasi pratica
percepita come lesiva della liberta di coscienza di ciascuno ma stringa
ragionevolmente il campo ai soli casi in cui la sanzione risulti
particolarmente afflittiva.

Sulla scorta dei principi affermati dai giudici di Lussemburgo, non
sorprende riscontrare che anche nel panorama giurisprudenziale italiano si
assista a un’apertura dei Tribunali - in sede di ricorso avverso
provvedimenti di diniego di protezione internazionale - a concedere lo
status di rifugiato con un certo automatismo laddove nel Paese di origine
siano previste pene detentive sproporzionate derivanti dal rifiuto di
prestare il servizio militare3?0. Ne emerge quindi un quadro nazionale in cui

820 Solo per citarne alcune: Trib. Milano con decisione 8 luglio 2014 concede lo status di
266

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

talvolta la liberta di coscienza fa pendere 1’ago della bilancia verso una
maggior propensione all’accoglimento delle domande degli obiettori di
coscienza richiedenti asilo.

7 - Cenni conclusivi

Lo studio svolto fa emergere come a fronte di un sistema normativo talvolta
eccessivamente generico e lacunoso e a causa sia della riluttanza delle
autorita nazionali a concedere la protezione internazionale per motivi
religiosi che dell’ostilita degli Stati membri a convenire strumenti di tutela
multilivello a garanzia dei diritti dei migranti%?!, subentrino con
prepotenza, da un lato, talune fonti alternative alla tradizionale normazione
legislativa, dall’altro, la funzione mitigatrice delle pronunce delle Corti
sovranazionali e, talvolta, dei giudici di merito.

In relazione all'impiego degli strumenti di non-state law, quali le
Guidelines del'UNHCR o il manuale pratico circa la valutazione della
credibilita del migrante pubblicato dall’European Asylum Support Office
dell’Unione europea, si ritiene che esse confermino un andamento piuttosto
consolidato circa l'impiego di una sorta di “diritto alternativo” per garantire
la tutela dei diritti umani che non a caso pare essere I'ambito in cui prolifera
maggiormente il soft lawd?2. Laddove l'intervento del legislatore non sia
adeguato, si lascia spazio a fonti meno perentorie ma in grado di sollecitare
la tutela di quei fattori costitutivi dell’identita di ciascun individuo, quali
appunto la componente religiosa. La peculiarita del soft law & proprio la sua
idoneita a fornire un indirizzo che esprima una cooperazione in ambiti in
cui i centri di decisione sono variegati e plurimi ma al contempo sussistono
finalita comuni.

A titolo esemplificativo, pare a opinione di chi scrive che le Guidelines
del'UNHCR, volte a orientare gli Stati aderenti, le autorita amministrative
e giudiziarie, abbiano il merito di fornire una immediata risposta alla

rifugiato al cittadino turco di etnia curda che rifiuta di espletare il servizio militare in
Turchia; sia il Trib. Perugia con la decisione del 26 maggio 2017 che il Trib. Genova con la
decisione del 3 febbraio 2018 concedono lo status di rifugiato a due cittadini ucraini
obiettori di coscienza a fronte di una normativa ucraina che prevede fino a dieci anni di
reclusione per i casi pit gravi di diserzione.

821 Si pensi alle difficolta con cui é stata ratificata la Convenzione internazionale sulla
protezione dei diritti dei lavoratori migranti e dei membri delle loro famiglie, approvata
nel 1990 ma entrata in vigore solo nel 2003 e mai ratificata dagli Stati membri dell’'Unione
europea.

82 L. SENDEN, Soft Law in European Community Law, Hart Publishing, Oxford, 2004.
267

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

complessita giuridica della globalizzazione e agli spunti relativi alla
pluralita degli scenari geo-religiosi esistenti a livello mondiale che le
domande dei richiedenti asilo per motivi di coscienza sottendono. Benché
si tratti di una fonte estranea al circuito di produzione legislativa
tradizionalmente inteso®?3 e benché gli enti deputati alla loro produzione
non siano né statali, locali né sovranazionali, ma espressivi di un potere
privo di carattere territoriale, a siffatte norme deve essere riconosciuta la
capacita di “raddrizzare il tiro” di una fonte legislativa, chiarificare cio che
risulta nebuloso e di difficile interpretazione e finanche orientare sia il
legislatore che il giudice. Nonostante si tratti di un diritto alla cui
inosservanza non consegua alcuna sanzione, sono comunque dotate di una
certa incisivitad?4 - le Guidelines ad esempio esse sono adottate all'unanimita
- in quanto permeate da uno spirito esortativo e connotate da un grado di
flessibilita che le rende meglio adattabili ai mutamenti sociali e politici®?°.

In ordine, invece, al ruolo dei giudici si richiama quanto si é gia detto
nei precedenti paragrafi sottolineando in conclusione come talune corti di
merito degli Stati membri e pit spesso le Corti sovranazionali siano spinte
dalla volonta di accettare la sfida dell’accoglienza e dell'integrazione nel
nome del rispetto della dignita della persona, pur mantenendo salda
'esigenza di accertare la veridicita dei fatti narrati nelle domande di asilo.
Non pare arbitrario infatti affermare che i grandi fenomeni sociali del nostro
tempo, quali I'immigrazione, attribuiscano alla tutela della liberta religiosa,
nella sua accezione pitt ampia, il ruolo di garantire una soglia minima di
salvaguardia della dignita umana e di cid0 sembrano ben consce le Corti
sovranazionali, come si ha avuto modo di evincere dalla giurisprudenza
richiamata nel corso del presente lavoro.

823 Fortemente criticata e la diffusione di strumenti alternativi alle fonti atto, taluni
autori si riferiscono al soft-law con 1’espressione di “ectoplasmi normativi”, R. BIN, Soft law,
no law, in L. Desanti, P. Ferretti, A.D. Manfredini (a cura di), Per il settantesimo compleanno
di Pierpaolo Zamorani, Giuffre, Ferrara, 2009, p. 19.

824 Per un’accurata analisi dello strumento del soft-law a livello europeo si rimanda ad
A. POGGI, Soft law nell’ordinamento comunitario, in AA. VV., L'integrazione dei sistemi
costituzionali europeo e nazionali, Atti del XX Convegno Annuale (Catania, 14-15 ottobre
2005), Cedam, Padova, 2007, p. 370.

825 Lo strumento soft-law sembra inserirsi all’interno di quel processo di erosione della
sovranita statale a favore di un’idea di ordinamento globale ove le fonti, soprattutto quelle
attinenti ai diritti fondamentali, sono garantite a piti livelli. G. SILVESTRI, La parabola della
sovranita. Ascesa, declino e trasfigurazione di un concetto, in Riv. dir. cost., n. 1 del 1996, p. 4 ss.

268

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



N

\

®

!.F@ Stato, Chiese
)= - pluralismo confessionale

iy

Giovanni Zaccaroni
(Postdoctoral Researcher, University of Luxembourg)

Egenberger, or the place of non-discrimination
on the ground of religion in the EU constitutional legal order

ABSTRACT: 11 divieto di ogni discriminazione occupa un posto speciale
all'interno delle fonti del diritto costituzionale dell'Unione europea, al
punto che la Corte di Giustizia ne ha assicurato l'applicazione ben al di la
dei limiti previsti dal diritto primario. La Corte di giustizia ha, infatti,
garantito 'applicazione del divieto di discriminazione nei confronti delle
categorie protette in casi in cui lo strumento giuridico preso in
considerazione, soprattutto direttive, non sarebbe stato applicabile. E
questo il caso in cui la Corte di giustizia ha applicato il divieto di
discriminazione a una controversia tra privati, avverando quello che
solitamente viene definito come I'effetto diretto orizzontale degli strumenti
giuridici del diritto dell'Unione. Come nella recente sentenza della Corte di
giustizia dell'Unione europea, Egenberger, dove una candidata per una
posizione lavorativa riguardante una consulenza legale in materia di diritti
fondamentali in una associazione affiliata alla Chiesa Protestante Tedesca
ha impugnato il rifiuto di assumerla del datore di lavoro. La decisione della
Corte di applicare il principio di non discriminazione sulla base della
religione pud dunque considerarsi un tentativo di affermare il valore
specifico e fondamentale che ha il principio di non discriminazione
nell'ordinamento costituzionale dell'Unione? E quale e il rapporto fra
principio di uguaglianza e la liberta religiosa? Questo saggio tentera di
rispondere a queste domande.

SUMMARY: 1. Introduction: the increasing central role of non-discrimination on the
ground of religion in the case law of the Court of Justice of the European Union - 2. The
case of Vera Egenberger: non-discrimination and religious autonomy - 3. The horizontal
application of the principle of non-discrimination on the ground of religion and the
balance between equality and religious autonomy - 3.1. The horizontal application of
the principle of non-discrimination - 3.2. A summary of the previous case law on
horizontal direct effect of the principle of non discrimination - 3.3. Understanding the
legal rationale of the Court of Justice - i. The complex relationship between the principle
of non-discrimination and other sources of EU law: a principle that is applied to
supplement the directive? - 7i. A principle that has been codified by the Charter? - 4. The
balance between equality and religious autonomy 5. Some reflections over the
importance of the principle of non-discrimination on the ground of religion for the EU
constitutional legal order - 6. Conclusion.

269

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

1 - Introduction: the increasing central role of non-discrimination on the
ground of religion in the case law of the Court of Justice of the
European Union

Art. 13 TEC of the Treaty of Amsterdam®¢ introduced for the first time a
legal basis for the adoption of legislative acts to fight discrimination on
grounds other than nationality. At the same time, the Charter of
Fundamental Rights of the European Union, solemnly proclaimed in 2001,
which became binding with the entrance into force of the Lisbon Treaty, in
December 2009, contains an express prohibition of discrimination, inter alia,
on the ground of religion8?’. To this legal framework should be added the
flourishing secondary legislation, as Directive 2000/78/EC88 on
discrimination in the working place and Directive 2000/43/EC8% on racial
and ethnic discrimination.

Despite the abundance of legal provisions, for long time there has
been little if no application at European level of the prohibition of
discrimination on the ground of religion, and, as a consequence, almost no
litigation in front of the Court of Justice of the European Union(CJEU)830.
This is most likely attributable to multiple factors. Discrimination on the
ground of religion®! depends strictly on the definition of religion, which is

826 Now Art. 19 TFEU.

827 See Title III - Equality. In particular Art. 21, Charter of Fundamental Rights of the
European Union (CFREU): "1. Any discrimination based on any ground such as sex, race,
colour, ethnic or social origin, genetic features, language, religion or belief, political or any
other opinion, membership of a national minority, property, birth, disability, age or sexual
orientation shall be prohibited. 2. Within the scope of application of the Treaties and
without prejudice to any of their specific provisions, any discrimination on grounds of
nationality shall be prohibited".

828 Council Directive 2000/78/EC of 27 November 2000 establishing a general
framework for equal treatment in employment and occupation, OJ L 303, 2.12.2000, p. 16-
22.

829 Council Directive 2000/43/EC of 29 June 2000 implementing the principle of equal
treatment between persons irrespective of racial or ethnic origin, OJ L 180, 19.7.2000, p. 22-
26.

830 It should be however recalled that one of the seminal judgments of the Court of
Justice of the European Union (hereinafter CJEU), Van Duyn, had a link with religion. Ms
Van Duyn was a Dutch employee of the Church of Scientology (whose status as fully-
fledged religion is however debated) who was denied the permit to enter as a worker in
the United Kingdom. At that time there was however no legal basis to enter in the dispute
if the facts of the case were, at the same time, also representing a discrimination on the
ground of religion. CJEU, Case 41-74, 4 December 1974, Yvonne van Duyn v Home Office,
EU:C:1974:133.

831 See e.g. M. Hill (ed.), Religion and Discrimination Law in the European Union, Institute
270

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

not equal along the different Member States. At the same time, it depends
also on the specific role that religion plays in the public sphere in the various
Member States, which is often reflected by the Constitutional status that
religion enjoys in various European countries?32.

These are some of the reasons that have created, over the years, a
number of exception to the prohibition of religious discrimination. One of
these exceptions is at the heart of the dispute: Art. 4.2 of Directive
2000/78/EC833. This provision contains a safeguard clause that is addressed
into preserving the existing practices connected to religion in employment
law that could result in a difference of treatment between religious and non-
religious employees. A clause like the one at hand is not at ease with the
overall system of protection of fundamental rights at EU level and in
particular with the Charter of Fundamental Rights of the European Union.
It was accordingly predictable that, with the application of the protection
agreed by the Charter after its entrance into force, sooner or later, a case

for European Constitutional Law, Trier, 2012. L. ZUCCA, A Secular Europe. Law and Religion
in the European Constitutional Landscape, Oxford University Press, Oxford, 2012; L. Zucca,
C. Ungureanu (eds.), Law State and Religion and in the New Europe: Debates and Dilemmas,
Cambridge University Press, Cambridge, 2012; F. CASOLARI, L’azione dell’Unione europea
contro le discriminazioni basate sulla religione: I'impatto della giurisprudenza della Corte europea
dei diritti umani, in Diritti Umani e Diritto Internazionale, 2012, vol. 3, p. 475 ss.; R. McCREA,
Religion and the Public Order of the European Union, Oxford University Press, Oxford, 2010.
L.N. LEUSTEAN, ].T.S. MADELEY, Religion, Politics and Law in the European Union,
Routledge, Abingdon, 2009. See also D. DURISOTTO, Unione europea, chiese e
organizzazioni filosofiche non confessionali (art. 17 TFUE) in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), 23/2016, p. 8.

832 In this sense should be seen the difference between at least three different approaches
to religion in Europe: the purely secularist approach (reflected by France) which does not
recognize a specific status to any religion; the official recognition of the role played by
religion (as in Italy or Spain), without an express favour towards a specific religion; and
States where a specific religion enjoys a recognized constitutional status, as the head of
State is also the head of the Church (United Kingdom, Denmark, Sweden).

833 Art. 4.2, Directive 2000/78/EC: “Member States may maintain national legislation in
force at the date of adoption of this Directive or provide for future legislation incorporating
national practices existing at the date of adoption of this Directive pursuant to which, in
the case of occupational activities within churches and other public or private
organisations the ethos of which is based on religion or belief, a difference of treatment
based on a person's religion or belief shall not constitute discrimination where, by reason
of the nature of these activities or of the context in which they are carried out, a person's
religion or belief constitute a genuine, legitimate and justified occupational requirement,
having regard to the organisation's ethos. This difference of treatment shall be
implemented taking account of Member States' constitutional provisions and principles, as
well as the general principles of Community law, and should not justify discrimination on
another ground”.

271

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

requiring to find a balance between the prohibition of non-discrimination
and the freedom of religion of the employer would have reached the Court
of Justice.

It must be said that the rulings of the Luxembourg Court83* have been
preceded by at least a decade by the European Court of Human Rights. The
ECHR had several opportunities to rule on discrimination on the ground
on religion33, as well as on the principle of religious autonomy?3. Although
the protection afforded by the European Union and by the Council of
Europe systems presents several points in common, different approaches to
the content of fundamental rights persists®7. As it will be outlined along
this article, this is one of the cases where the different approach emerges.
This is linked in particular to the nature of the two legal orders: while the
Council of Europe is a purely international legal order, based on the
consensus of the High Contracting Parties, the EU is, on the other side,
based on the principle of conferred powers. This allowed the EU, over the
years, to build a quasi-constitutional legal order that applies its
characterising rights, principles and values also when there might be a
conflict with their interpretation at national level. This is well represented
by the doctrine of direct effect®38, of central importance for the argument of
the present essay. On the contrary, the ECHR has developed the doctrine of
the margin of appreciation®, that allows the Contracting Parties to enjoy a
wider margin of discretion in the implementation of certain, specific, rights
that are part of the Convention system. This might explains why the results
of the protection afforded in the case law of the Court of Justice on

834 See CJEU (Grand Chamber) of 14 March 2017, case C-157/15, Samira Achbita and
Centrum voor gelijkheid van kansen en voor racismebestrijding v G4S Secure Solutions NV,
EU:C:2017:203; CJEU (Grand Chamber) of 14 March 2017, Case C-188/15, Asma Bougnaoui
and Association de défense des droits de I'homme (ADDH) v Micropole SA, EU:C:2017:204; CJEU
(Grand Chamber) of 29 May 2018, case C-426/16, Liga van Moskeeén en Islamitische
Organisaties Provincie Antwerpen, VZW and Others v Viaams Gewest, EU:C:2018:335.

8% E.g. European Court of Human Rights (hereinafter ECHR), Eweida and Others v. the
United Kingdom, application Nos. 48420/10, 59842 /10, 51671/10 and 36516/10, judgment
of 15 January 2013.

836 E.g. ECHR, Sindicatul “Pdastorul cel Bun” v. Romania [GC], application No. 2330/09,
judgment of 9 July 2013.

837 See K. LENAERTS, The European Court of Human Rights and the Court of Justice of the
European Union: Creating Synergies, in the Field of Fundamental Rights Protection, in Il Diritto
dell’Unione Europea, 2018, p. 9 ss.

838 CJEU of 5 February 1963, case 26-62, NV Algemene Transport- en Expeditie Onderneming
van Gend & Loos v Netherlands Inland Revenue Administration, EU:C:1963:1.

8% E.g., S. GREER, The Margin of Appreciation: Interpretation and Discretion under the
European Convention of Human Rights, Council of Europe Publishing, Strasbourg, 2000.

272

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

discrimination and religious freedom are surely well below in number, but
appears to ensure a higher standard of protection (although a similar
statement is highly debatable). A last factor that has negatively impacted
the amount of case law on religious discrimination and religious autonomy
is the potential conflict between the content of the right at EU level and the
content of the rights at constitutional level. In this sense, the recent case law
of the Court of Justice84 has shown, although in different fields of European
law, the necessity for an increased cooperation between the national and the
European level in order to avoid misunderstandings that could end up with
an ultra vires judgment by national constitutional courts841.

2 - The case of Vera Egenberger: non-discrimination and religious
autonomy

After the Achbita and Bougnauoi decisions and a few weeks before the Liga
Van Moskeen case®42, the Court of Justice has been asked to rule on
Egenberger®3, a preliminary ruling coming from the Federal Labour Court
of Germany. The circumstances of the case had to do with a person of no
religious affiliation (of “no denomination”) applying for a fixed term
position at the Evangelisches Werk fiir Diakonie und Entwicklung (Protestant
Agency for Diakonia and Development). The position entailed the
preparation of a legal report on the UN International Convention on the
Elimination of All Forms of Racial Discriminations. In the job offer was
clearly stated that the affiliation to one of the German Protestant Churches
was considered as a pre-condition for taking up the job: ““We presuppose
membership of a Protestant church or a church belonging to the [Working Group
of Christian Churches in Germany] and identification with the diaconal mission.
Please state your church membership in your curriculum vitae”84. This right of
the religious employer to demand for a religious affiliation was also
reflected by the German legislation84>. Paragraph 9 of the General Law on

80 E.g., see CJEU of 19 April 2016, C-441/14, Dansk Industri (DI), acting on behalf of Ajos
A/S v Estate of Karsten Eigil Rasmussen, EU:C:2016:278; CJEU of 5 December 2017, C-42/17,
Criminal proceedings against M.A.S. and M.B., EU:C:2017:936.

841 See Danish Supreme Court, judgment of 6 December 2016, Case 15/2014.
842 The number of the decisions are quoted supra at 8.

883 CJEU (Grand Chamber) of 17 April 2018, case C-414/16, Vera Egenberger v
Evangelisches Werk fiir Diakonie und Entwicklung e.V., EU:C:2018:257.

84 CJEU, Egenberger, para 25, cit. supra at 18.

845 Allgemeines Gleichbehandlungsgesetz (General Law on equal treatment) of 14
273

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

equal treatment (Allgemeines Gleichbehandlungsgesetz) - which implements
Directive 2000/78/EC and in particular its Art. 4.2 - states that “difference of
treatment on grounds of religion or belief [...] shall also be permitted if a particular
religion or belief constitutes a justified occupational requirement”. This “justified
occupation requirement” corresponds to the “genuine, legitimate and
justified occupational requirement” of Art. 4.2 of Directive 2000/78/EC.

As a preliminary remark, it should be noted that the scope of
application of the exception in Para 9 of the Allgemeines
Gleichbehandlungsgesetz seems to be wider than the one established by the
Directive. This, in principle, seems to contradict the EU rules that establish
that Member States enjoy discretion in the implementation of a directive. In
this case seems that the German legislator has painted well outside the
frame of the Directive. Art. 4.2 of the Directive provides in fact for a clear
time frame for the operationalization of the exceptions on religious
autonomy: “Member States may maintain national legislation in force at the date
of adoption of this Directive or provide for future legislation incorporating national
practices existing at the date of adoption of this Directive”. Para 9 of the
Allgemeines Gleichbehandlungsgesetz does not contain any kind of temporal
limitation. This is a first factor to consider to contextualize the interpretation
of the facts of the case to the cultural and social background. In Germany,
the Cristian Churches (both Catholics and Protestants) are relevant and
influential actors that, also thanks to a tax regime that provides for their
financing84, are often acting as employers. Ms Egenberger action for
damages against the refusal to employ was partly allowed - by the Berlin
Labour Court (Arbeitsgericht Berlin) - and then dismissed by the Higher
Labour Court for Berlin and Brandeburg (Landesarbeitsgericht Berlin-
Brandenburg)®’. The Federal Labour Court, being court of last instance,
decided to stay the proceeding and refer three questions for preliminary
ruling to the Court of Justice of the EU in order to ascertain if the German
legislation complies with Directive 2000/78/EC and in particular with its
Article 4.2.

3 - The horizontal application of the principle of non-discrimination on
the ground of religion

August 2006 (BGBL. 2006 I, p. 1897).

846 S, HOFFER, Caesar As God’s Banker: Using Germany ‘s Church Tax As an Example of
Non-Geographically Bounded Taxing Jurisdiction in Washington University Global Studies Law
Review, vol. 9 (2010), p. 595 ss.

847 CJEU, Egenberger, para 29, cit. supra.
274

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

The Egenberger judgment is a seminal decision, and for various reasons. 1)
Represents another step towards the systematization of the horizontal
application of direct effect and its relationship with indirect effect, 2) for the
first time the Court of Justice is confronted with a balance between equality
and religious freedom and 3) it tackles - again for the first time - the issue of
the autonomy of religious organizations. For practical reasons, in the next
sub-paragraphs we will divide this three-headed problem under two labels:
in the first sub-paragraph, we will focus on the application of horizontal
direct effect and indirect effect to this judgment. In the third sub-paragraph,
after a second one devoted to the previous case law of the Court of Justice,
we will try to understand the legal rationale of the Court of Justice, before
going, in the last two paragraphs, into the discussion on the balance
between religious autonomy and non discrimination and on the place of
non discrimination in the EU constitutional legal order.

3.1 - The horizontal application of the principle of non-discrimination

This decision gives the opportunity to reflect further on the development of
the theory of direct effect by the Court of Justice of the EU and its
application. The theory on direct effect has been created by the Court of
Justice to ensure the effectiveness of EU law, entrusting individuals with
the power to invoke provisions of EU legislative and non-legislative acts in
front of national jurisdictions848.

The need to boost the effectiveness of EU law came from the various
limitations to its scope of application3¥. These limitations were linked to its
hybrid nature, defined by the Court of Justice as a sui generis legal order80.
While the evolution of the European Union has increasingly led to a corpus
of legislation (the acquis communautaire) that is independent from the
national one, it is widely accepted in doctrine, although not unanimously,
that certain legal instruments, as directives, are addressed towards the
Member States and cannot as such impose obligations on EU citizens, but
only rights®!. In cases as Egenberger, accordingly, where the case turns

84 D. LECZYKIEWICZ, Effectiveness of EU Law before National Courts: Direct Effect,
Effective Judicial Protection, and State Liability in D. Chalmers, A. Arnull (eds.) The Oxford
Handbook of European Union Law, Oxford University Press, Oxford, 2015.

89 E.g., see the examples of limitations to the scope of application of EU law: the internal
market, the Charter, the persistence of the unanimity vote in the Council.

850 CJEU of 25 February 1988, C-296/83, Parti Ecologiste “Les Verts” v. European
Parliament, EU:C:1988:94.

81 E.g., see P. CRAIG, The legal effect of Directives: policy, rules and exceptions in European
Law Review, 2009, vol. 3, p. 349 ss.

275

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

around the application and interpretation of a provision of national law in
light of Directive 2000/78/EC to a dispute between two individuals, the
application and interpretation of the Directive would go against this rule,
imposing to the Protestant Church the obligation to comply with EU
legislation, that is responsibility of the German State. In a case such as the
one we are analysing, the traditional interpretation of the theory of direct
effect would leave to Ms Egenberger only one remedy: the action for State
liability against Germany?®52.

3.2 - A summary of the previous case law on horizontal direct effect of the
principle of non discrimination

The Court of Justice has applied, over the years, the theory of direct effect
also to general principles of law, and to the general principles of non-
discrimination833. General principles of law are, according to the ICJ Statute,
the principles of law that are common to the States$>4. Within EU law,
general principles are defined under Art. 6 TEU, but more in detail within
the case law of the Court of Justice.

According to the view of many scholars, however, general principles
of law are principles of interpretation, and does not seem to confer rights
on individuals®?. This is the case of the general principle of non-
discrimination, that the Court of Justice has used to confer rights on
individuals in various occasions®¢. If this conferral of rights, obtained
through the application of the theory of direct effect, is applied within a
dispute between an individual and a public administration, then in
principle this does not represent a problem. If on the contrary this conferral
happens within a dispute within two individuals, this enters into a conflict
with the traditional theory of direct effect, as long as the legal instrument

82 This, however, taking into account the strict procedural and substantial rules to
which this action is subjected in front of the Court of Justice. See A. DI MARCO, La
responsabilita extracontrattuale dello stato per violazioni del diritto dell’UE, Editoriale
Scientifica, Napoli, 2017.

853 P, CABRAL, R. NEVES, General Principles of EU Law and Horizontal Direct Effect, in
European Public Law, 2011, vol. 3, p. 437 ss.

854 Art. 38 of the Statute of the International Court of Justice.

85 E.g., T. HARTLEY, The Foundations of European Union Law, Oxford University Press,
Oxford, 2010.

8% See the reconstruction of the principle and the argument made in C. AMALFITANO,
General Principles of EU law and the Protection of Fundamental Rights, Edward Elgar
Publishing, London, 2018, p. 6. Si licet, see also G. ZACCARONI, Dialogue and conflict
between supreme European courts in Dansk Industri, in Federalismi, n. 9/2018.

276

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

involved is a directive. To provide effectiveness to EU law, the Court of
Justice has started to apply horizontally the principle of non-discrimination
in various occasions8¥”. This is linked to the fact that the anti-discrimination
law of the European Union is governed by directives (if we except the
Treaties and the Charter), and in particular by Directive 2000/78/EC and
Directive 2000/43/EC.

The first occasion in which the Court started to enforce the principle
of non-discrimination has been Mangold®8, where the Court has recognized
that the principle of non-discrimination on the ground of age was applicable
notwithstanding the inapplicability of Directive 2000/78/EC, since the
dispute was involving two private parties. In Bartsch®® however the Court
of Justice seemed to do a step back, declaring a situation similar to the one
in Mangold not presenting a sufficient link with EU law to apply the
principle of non-discrimination. Then in Kucukdeveci®®® the Court of Justice
did not follow the line of the “sufficient link” in Bartsch and went on with
the Mangold approach. In Dansk Industri(DI)%!1, the Court of Justice resumed
the Mangold approach, declaring, in a preliminary ruling received from the
Danish Supreme Court (the highest jurisdictional authority in Denmark)
that the principle of non-discrimination on the ground of age required the
national judge to interpret the national legislation in order to ensure
compliance with the prohibition of non-discrimination. In the event that the
interpretation of the national legislation according to EU law was not
possible, than the national court should have proceeded with the
disapplication of the national legislation contrasting with the principle of
non-discrimination.

Until Egenberger, however, it was disputed if this approach was
applicable only to discrimination on the ground of age or was, on the other
side, applicable also to the other grounds of discrimination prohibited by
the Treaties. This also in sight of the fact that, after Dansk Industri(DI), the

857 It should also be noted that the fact that general principles of law enjoys direct effect
is present within EU law since the Defrenne case law, when the Court recognized that the
general principle of non-discrimination was applicable to a dispute between two private
parties. See CJEU of 8 April 1976, 43-75, Gabrielle Defrenne v Société anonyme belge de
navigation aérienne Sabena [Defrenne 1], EU:C:1976:56.

88 CJEU of 22 November 2005, C-144/04, Werner Mangold v Riidiger Helm,
EU:C:2005:709.

859 CJEU of 23 September 2008, C-427/06, Birgit Bartsch v Bosch und Siemens Hausgeriite
(BSH) Altersfiirsorge GmbH, EU:C:2008:517

860 CJEU of 19 January 2010, C-555/07, Seda Kiiciikdeveci v Swedex GmbH & Co. KG.,
EU:C:2010:21.

861 See CJEU, Dansk Industri (DI), cit. supra.

277

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

Danish Supreme Court has declared as ultra vires the horizontal application
of the principle of non-discrimination8¢2, for contrasting with the principle
of conferred powers. In Egenberger, however, the Court of Justice decides to
reaffirm, for discrimination on the ground of religion and belief, its case law
on the principle of non-discrimination on the ground of age, reinforcing the
opinion that the horizontal application of the principle non-discrimination
is not a case by case approach of the Court of Justice but that it is rather a
consistent application of a fundamental element of the EU constitutional
legal order, and that might well be valid for all the grounds of
discrimination protected by the Treaties. It is not by chance, perhaps, that
the Court of Justice quotes Dansk Industri(DI) several times?83 along its legal
rationale, demonstrating the validity of its previous case law even in spite of
the ultra vires judgment of the Danish Supreme Court.

3.c - Understanding the legal rationale of the Court of Justice

The judgment of the Court of Justice in Egenberger gives the opportunity to
reflect further also on the rationale behind the horizontal application of the
principle non-discrimination. If in the previous Mangold-Kucukdeveci case
law the Court was putting the emphasis on the disapplication of the
national legislation contrasting with the principle of non-discrimination, in
Egenberger the Court underlines the fact that the horizontal application -
which in any case is for the national court - should be resorted only if it is
not possible to interpret the national legislation according to EU law,
ensuring the “indirect effect”864 of legal instruments of EU law. According
to the Court of Justice, first in Dansk Industri and then in Egenberger, the
national court is deemed to disapply the contrasting national legislation
even in the case this provision has been consistently interpreted in a manner
that is incompatible with EU law?86.

862 See Danish Supreme Court, cit. supra.

863 CJEU, Egenberger, paras 71-72-73, cit. supra.

864 The indirect effect, as part of the doctrine of direct effect, states that while the EU
primary legislation (in this case, a directive) is not applicable national courts have to
interpret national legislation in accordance with EU law. CJEU of 10 April 1984, case 14/83,
Sabine von Colson and Elisabeth Kamann v Land Nordrhein-Westfalen, EU:C:1984:153, para. 26.
CJEU of 13 November 1990, C-106/89, Marleasing SA v La Comercial Internacional de
Alimentacion SA., EU:C:1990:395. See e.g. P. CRAIG, Direct Effect, Indirect Effect and the
Construction of National Legislation in European Law Review, 1997, p. 519 ss.

865 CJEU, Egenberger, para 73, cit. supra at 18.

278

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

i - The complex relationship between the principle of non-discrimination
and other sources of EU law: a principle that is applied to supplement
the directive?

The principle of non-discrimination holds a particular place among the EU
general principles. Although it cannot be held as being hierarchically above
the others, it is one that has been accorded horizontal direct effect¢6. In
order however to govern the (potentially) unlimited use of this principle at
national level®¢”, the Court of Justice has attempted to link its use to primary
and secondary sources of law. In Egenberger, the Court of Justice has, in
similar way to what the Court has been doing in Dansk Industri (DI) decided
to put the emphasis on the relationship between, in first instance, the
general principle of non-discrimination and the directive. In paragraph 47
of the judgment, the Court of Justice holds that:

“As regards, secondly, the objective of Directive 2000/78 and the context of
Article 4(2) of the directive, it must be recalled that that directive’s objective,
as stated in Article 1, is to lay down a general framework for combating
discrimination on the grounds inter alia of religion or belief as regards
employment and occupation, with a view to putting into effect in the Member
States the principle of equal treatment. The directive is thus a specific
expression, in the field covered by it, of the general prohibition of
discrimination laid down in Article 21 of the Charter’ses.

The last sentence is of particular interest for the argument brought
forward by the CJEU. The directive is “a the specific expression [...] of the

8% The principle of the protection of fundamental rights has been also declared
horizontally directly effective. See the Kadi case law of the CJEU of 3 September 2008, joined
cases C-402/05 P and C-415/05 P, Kadi and Al Barakaat International Foundation / Council and
Commission, EU:C:2008:461.

867 In this sense, the Court of Justice seems to be aware of the comments made by several
national constitutional judges, reflected (inter alia) in A. BARBERA, La Carta dei diritti: per
un dialogo fra la Corte italiana e la Corte di giustizia in Quaderni Costituzionali, 2018, vol. 1, p.
149 ss. This stance reflects also the move made by the Italian Constitutional Court on dual
preliminarity in late 2017 (Italian Constitutional Court, decision n. 269/2017, on which see
P. FARAGUNA, Constitutional Rights First: The Italian Constitutional Court fine-tunes its
”Europarechts-freundlichkeit, in Verfassungblog, 14 March 2018, and L.S. ROSSI, Il “triangolo
giurisdizionale” e la difficile applicazione della sentenza 269/17 della Corte costituzionale italiana’,
in Federalismi n. 16/2018), in order to ensure that the national courts, if the matter deals
with a constitutional right, give precedence to the a guo constitutional legitimacy procedure
instead of referring directly to the Court of Justice. This move, while protecting the Italian
system of constitutional review, might have consequences in light of the role of national
judges as EU judges, as well as on the effectiveness of the preliminary ruling procedure.

868 CJEU, Egenberger, para 47, cit. supra.
279

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

general prohibition of discrimination laid down in Article 21 of the Charter”. This
phrase seems to be in line with what the Court has affirmed previously in
Dansk Industri:

“It should then be noted that, as Directive 2000/78 does not itself lay down
the general principle prohibiting discrimination on grounds of age but simply
gives concrete expression to that principle in relation to employment and
occupation, the scope of the protection conferred by the directive does not go
beyond that afforded by that principle”ss.

In both cases, the Court states that the Directive is the expression of
the general prohibition non-discrimination, and, in particular in Dansk
Industri, it seems to regard the general principle as an unwritten source of
law. This has no consequences for the legal status of the Directive, nor it
has, as commentators or national Courts might argue, for the principle of
conferred powers. It states that the principle of non-discrimination is the
rationale and the background of the Directive, confirming the special place
that the principle retains in the EU legal order. This however has
consequences on the position and on the rights of the parties in the dispute.
The principle of non-discrimination is, in Egenberger as well as in Dansk
Industri (DI), applicable precisely because the Directive is not applicable
and it is not possible, in the opinion of the national court, to interpret
national legislation in conformity with EU law. In Dansk Industri (DI) the
Court repeats the need to disapply contrasting national legislation when it
is not possible to interpret it in conformity with EU law:

“That point having been made clear, it should be added that even if a national
court seised of a dispute that calls into question the general principle
prohibiting discrimination on grounds of age, as given concrete expression in
Directive 2000/78, does in fact find it impossible to arrive at an interpretation
of national law that is consistent with the directive, it is nonetheless under an
obligation to provide, within the limits of its jurisdiction, the legal protection
which individuals derive from EU law and to ensure the full effectiveness of
that law, disapplying if need be any provision of national legislation contrary
to that principle (judgment in Kiiciikdeveci, C-555/07, EU:C:2010:21,
paragraph 51) 870,

This argument is developed further in paragraph 36:

“Moreover, it is apparent from paragraph 47 of the judgment in Association
de médiation sociale (C-176/12, EU:C:2014:2) that the principle prohibiting
discrimination on grounds of age confers on private persons an individual
right which they may invoke as such and which, even in disputes between

869 CJEU, Dansk Industri, para 27, cit. supra.
870 CJEU, Dansk Industri, para 35, cit. supra at 15.
280

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

private persons, requires the national courts to disapply national provisions
that do not comply with that principle”s:.

In Egenberger the Court expresses a very similar position and takes
the argument of the link between the Directive and the principle of non-
discrimination farther:

“In the event that it is impossible to interpret the national provision at issue
in the main proceedings in conformity with EU law, it must be pointed out,
first, that Directive 2000/78 does not itself establish the principle of equal
treatment in the field of employment and occupation, which originates in
various international instruments and the constitutional traditions common
to the Member States, but has the sole purpose of laying down, in that field, a
general framework for combating discrimination on various grounds,

including religion and belief, as may be seen from its title and from Article
17872,

From these reflections we can draw a preliminary conclusion: in the
opinion of the Court of Justice (which, as we know, has been strongly
confronted by national Constitutional Courts), the principle of non-
discrimination is an autonomous source of rights, to the extent that it can
be applied when a legal instrument (a Directive) of the EU is not per se
applicable and it is not possible to interpret the national legislation
according to EU law.

ii - A principle that has been codified by the Charter?

The reading of the legal reasoning of the Court of Justice in Egenberger leads
however to a step further in providing the rationale of the direct effect of
Directives:

“The prohibition of all discrimination on grounds of religion or belief is
mandatory as a general principle of EU law. That prohibition, which is laid
down in Article 21(1) of the Charter, is sufficient in itself to confer on
individuals a right which they may rely on as such in disputes between them
in a field covered by EU law”873,

While in its previous case law the Court of Justice, to give reasons
about the application of the general principle, made reference to its nature
of independent source of rights, in Egenberger takes a different decision. The
Court maintains that the prohibition of all discriminations on the grounds

871 CJEU, Dansk Industri, para 36, cit. supra at 15.
872 CJEU, Egenberger, para 75, cit. supra at 18.
873 CJEU, Egenberger, para 76, cit. supra at 18.
281

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

of religion or belief “is laid down in Article 21(1) of the Charter”. In the
opinion of the Court of Justice is the Charter itself, rather than the
Directive®74, that justifies the horizontal application of the general principle
of non-discrimination on the grounds of religion and belief. It should be
noted that, according to the case law of the Court of Justice as well as to Art.
51 of the Charter itself, for the Charter to be applicable is necessary that 1)
the matter falls within its scope of application and 2) since the Charter is
addressed to the Member States, that the dispute involves at least one public
administration or a subject with a link with the State administration. While
we know that the Court of Justice maintains that the condition under point
1) is satisfied, the Court still seems not to clarify why, again, the principle
should be applied to a dispute where the Charter should not be applied
(point 2). The reason might be that, as the Court of Justice maintains in
Dansk Industri(DI), we are handling a principle that enjoys a particular, sui
generis, status in the EU constitutional legal order: “the fundamental principle
of equal treatment, the general principle prohibiting discrimination on grounds of
age being merely a specific expression of that principle”87>.

4 - The balance between equality and religious autonomy

These first paragraphs allow to see in perspective the relationship between
equality and religious autonomy.

Although it is the first time that the Court of Justice has been called
to interpret Art. 4.2 of Directive 2000/78/EC, in the last years the Court of
Justice has been asked several times to judge on religious freedom and on
discrimination on the ground of religion. The European Court of Human
Rights (ECHR) has already developed its own case law on various aspects
of equality and religious belief, under the scope of Art. 9 of the
Convention®¢, Art. 10 of the Convention?”” as well as on religious autonomy
with decisions on Art. 11878 and on Art. 8%7°. The protection of fundamental

874 Although the Court of Justice, as said in the paragraph before, also mentions the
Directive 2000/78/EC.

875 CJEU, Dansk Industri (DI), para 26, cit. supra at 15.
876 ECHR, Eweida and Others v. the United Kingdom, cit. supra at 10.

877 ECHR, Lombardi Vallauri v Italy, application No. 39128/05, judgment of 20 October
2009.

878 ECHR, Sindicatul “Pdstorul cel Bun” v. Romania [GC], cit. supra at 11. In this case the
ECHR found no violation of Art. 11 of the Convention.

879 ECHR, Fernandez Martinez v. Spain [GC], application No. 56030/07, judgment of 12
June 2014. Equally, in this decision the ECHR found no violation of Art. 8 of the
282

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

rights offered by Council of Europe, although presenting several
similarities, is different from the one of the European Union. According to
the case law of the Strasbourg Court, the High Contracting Parties enjoy a
wider margin of discretion when two rights which are at the core of the
protection offered by the Convention enters into conflict, as equality and
religious freedom.

Hence, in the Convention system, the choice of the Contracting
Parties to let prevail in turn religious autonomy8® or equality®! is usually
upheld. This is due to the main technique used by the Strasbourg Court to
solve conflict of rights, the doctrine of the margin of appreciation382.
Through this technique, the European Court of Human Rights has
governed the exercise of this discretion by the High Contracting Parties,
balancing competing rights with a result that has often been questioneds.
In front of the Court of Justice, however, the possibility to obtain deeper
review is higher, since, although the discretion of the Member States is
appreciated, the Court of Justice has demonstrated, over the years, to be
committed to defend in various ways the specific and distinctive elements
of the EU legal order. Egenberger is no exception, since the Court holds that
the conditions established by Art. 4.2 of Directive 2000/78/EC are to be
interpreted in a narrow way.

In order for a religious organisation to take profit of the exception of
religious autonomy, the genuine, legitimate and justified occupational
requirement by the employer should be necessary and objectively dictated
by the nature of the occupational activity concerned or the circumstances in
which it is carried out, and cannot cover considerations which have no
connection with that ethos or with the right of autonomy of the church or

Convention, because of the religious autonomy of the religious organization involved.

880 See Fernandez Martinez, cit. supra at 53.

881 See ECHR, Leila Sahin v Turkey, Application no. 44774 /98, judgment of 29 June 2004.

882 Cfr. M. LUGATO, The "Margin of Appreciation” and Freedom of Religion: Between Treaty
Interpretation and Subsidiarity in Journal of Catholic Legal Studies, 2017, vol. 52, p. 43 ss.; R
SAPIENZA, L’interpretazione della Convenzione tra margine d’apprezzamento e vincolo di
interpretazione conforme. Profili sistematici in F. Salerno, R. Sapienza (a cura di), La
Convenzione europea dei diritti dell’uomo e il giudice italiano, Giappichelli, Torino, 2011, p. 169
ss.; M. DELMAS-MARTY, M.L. IZORCHE, Marge nationale d'appréciation et
internationalisation du droit. Réflexions sur la validité formelle d'un droit commun pluraliste, in
Revue internationale de droit comparé, 2000, vol. 4, p. 753 ss., especially p. 763.

83 O.M. ARNARDOTTIR, Rethinking the Two Margins of Appreciation in European
Constitutional Law Review, 2016, p. 27 ss. See in particular the reconstruction and the
literature review of the margin of appreciation doctrine at pp. 28-29.

283

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



2 . .
@‘\g e pluralismo confessionale

B -
Jlfg‘ Stato, Chiese

organization®4. The Court of Justice is accordingly suggesting that, albeit in
very exceptional circumstances, the balance between equality and religious
autonomy should be resolved in favour of equality. A further confirmation
of this trend can be found in Achbita885, where the Court maintained that
even a neutral policy addressed into limiting the display of religious
symbols in a working environment can be regarded as an indirect
discrimination.

5 - Some reflections over the importance of the principle of non-
discrimination on the ground of religion for the EU constitutional
legal order

As we have learned through this analysis of the case law of the Court of
Justice, the principle of non-discrimination is a sui generis general principle.
It is an autonomous source of rights, and, although the Court of Justice has
attempted to reconcile it with the primary sources of law of the European
Union, it seems to enjoy a specific place among the sources of EU law.

This “constitutive” value of the principle of non-discrimination,
affirmed for the first time on the ground of age and now on the ground on
religion, is linked to the role that the “fundamental principle of equal
treatment” plays in the EU constitutional legal order. The prohibition of
non-discrimination has been, since the outset of the European Coal and
Steel Community and of the European Economic Community, the medium
iuris through which the Court and the EU institutions have shaped the
internal market. After its completion in 1992 and 1997, the very same
principle is now forging the construction of the “ever closer Union"”88, that
reflected the vision of the EU founding fathers: the synthesis between
economic and social Europe.

The fact that the Court of Justice rules that the balancing between
non-discrimination on the ground of religion and religious freedom is to be,
pursuant to European law, resolved in favour of the first, and that the
contrasting national legislation should be disapplied (provided that the
national judge does not find an interpretation of the national legislation that

884 CJEU, Egenberger, cit. supra, para 69.

885 See Achbita, cit. supra, in particular para. 35, where the Court of Justice maintains that
it is not inconceivable that the national referring court rules that a neutral policy which
forbids the display of religious symbols in the working place might be indirectly
discriminatory against “active” religious symbols, as the veil.

886 Solemn Declaration on European Union. European Council, Stuttgart 19 June 1983.
Bulletin of the European Communities, No. 6/1983, 24-29.

284

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



’l’g‘ Stato, Chiese

O\_ e pluralismo confessionale

complies with EU law), reveals that, differently from what has been
maintained, for instance, by the European Court of Human Rights, non-
discrimination can prevail over religious autonomy. The decision in
Egenberger allows us also to reflect on the place of the principle of non
discrimination on the ground of religion among the sources of EU law. The
primacy of non discrimination over the autonomy of religious organisations
is relevant in two senses: first, it allows to state that the principle of non
discrimination is an autonomous source of law. Second, that the importance
of the principle in the EU legal order leaves much less room for the
autonomy of religious organisations. This in particular - as in Egenberger8s”
- when the genuine occupational requirement that allows to derogate from
the prohibition of non-discrimination present no actual link with the job
description.

6 - Conclusion

According to what we have been going through, the Court of Justice in
Egenberger has reinforced and reaffirmed the interpretation of the general
principle of non-discrimination as a “fundamental element” of the EU
constitutional legal order. This précising the previous case law in Mangold,
Kucukdeveci and Dansk Industri (DI), where the principle of non-
discrimination appeared to be applicable without a link to primary EU
legislation. In Egenberger the Court of Justice moves forward, underlining
that the principle is now enshrined in the Charter of Fundamental Rights of
the EU. This tries to reconcile with the objection to its application made by
the Danish Supreme Court, that retained the general principle an unwritten
law, unable to produce effects on the legal position of individuals without
violating the principle of conferred powers?ss.

At the same time, the limitation to the use of Art. 4.2 of Directive
2000/78/EC, underlining the need for judicial review of the decisions of the
Churches when examining jobs applicants and advocating for a strict
interpretation of the notion of “genuine occupational requirement”
suggests that the Court of Justice has a clear solution to the balance between

887 See also the recent IR v JQ case, CJEU (Grand Chamber) of 11 September 2018, case
C-68/17, IR v JQ, EU:C:2018:696.

888 Danish Supreme Court, cit. supra. See in particular p. 47 (English version - translation
courtesy of the DSC): “In summary, we accordingly find that the Law on accession does
not provide the legal basis to allow the unwritten principle prohibiting discrimination on
grounds of age to take precedence over Paragraph 2a(3) of the Law on salaried employees
in so far as the provision is contrary to the prohibition”.

285

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0\_ e pluralismo confessionale

the two competing rights and that it will be very difficult for the national
court to provide a different solution. At the same time, however, the
position of the Court of Justice calls into question a balance between two
competing fundamental rights at European and national level. If the
national judge decides to ask to the Bundesverfassungericht if this balance of
rights complies with the German Constitution, then there will be another
open confrontation that will lead to an uncertain end. It should be also taken
into account that the reference made to the link with the Charter does not
seem to reinforce the legal reasoning of the Court of Justice much more than
the previous mention of Directive 2000/78/EC as being an expression of
the general principle of non-discrimination. This decision is a confirmation
that the Court of Justice regards the principle of non-discrimination on the
ground of religion as a fundamental element of the EU constitutional legal
order.

By virtue of the primacy of EU law, this should suffice for the
national judges to enforce this decision at national level. But the limit of the
national constitutional rights and their interpretation might well be there,
and in the event of another decision like the Dansk Industri one of the Danish
Supreme Court, the Court of Justice will have no weapons to fight.

286

Rivista telematica (wwuw.statoechiese.it), n. 3 del 2019 ISSN 1971- 8543



