12 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

.= Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Carlo Cardia
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Roma Tre)

Liberta religiosa e autonomia confessionale *

SOMMARIO: 1. Normativa internazionale, liberta religiosa, autonomia
istituzionale delle confessioni religiose - 2. Modernita e liberta religiosa. Crollo del
totalitarismo e tramonto del giurisdizionalismo nei rapporti con le Chiese - 3.
Forme residue di giurisdizionalismo benevolo. Organismi confessionali creati per
legge statale e condizionamento delle Chiese - 4. Segue. Finanziamento pubblico
delle Chiese, incidenza sulla liberta dei fedeli e sulla autonomia confessionale - 5.
Conclusioni. Prospettive riformatrici, diritti dello Stato, diritti delle Chiese.

1 - Normativa internazionale, liberta religiosa, autonomia
istituzionale delle confessioni religiose

I1 Novecento e stato il secolo delle tragedie e della sconfitta della liberta
religiosa (poi della sua rinascita), soprattutto a causa dei regimi
dittatoriali che si sono imposti in vasti spazi d’Europa, per alcuni anni
in Occidente con il totalitarismo di destra, per lungo tempo in quasi
tutta 'Europa orientale con il totalitarismo di sinistra. Piu che in
precedenza la liberta religiosa ha seguito il destino delle altre liberta, e
dallinferno dei diritti umani, realizzato dai regimi nazista e comunista,
¢ nata la domanda di Hanna Arendt di una nuova garanzia per la
dignita umana, di “nuova legge sulla terra per I'intera umanita”, cioé
di un nuovo Sinai capace di restituire liberta e dignita agli esseri umani.
Questa nuova legge non e stata scritta con poche parole, ma si &
inverata nelle Carte internazionali sui diritti della persona, nelle
costituzioni democratiche che hanno ridisegnato gli ordinamenti
europei, negli accordi che gli Stati hanno stipulato con le Chiese e che si
sono moltiplicati negli ultimi decenni.

La rinascita e lo sviluppo della liberta religiosa nell’epoca post-
totalitaria, pero, non hanno riportato indietro le lancette della storia, ma

* Relazione Convegno di Lugano - 3 novembre 2008

1H. ARENDT, Le origini del totalitarismo (1951), Milano, 1967, p. 594.



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

hanno indotto a riflettere anche sul passato, sulle asperita del
separatismo ottocentesco, sulle tante forme di giurisdizionalismo
imposte alle Chiese cristiane in ogni parte del vecchio continente. Si e
avviata, cioe, una riflessione pitt ampia e generale sul rapporto tra
religione e modernita, e si ¢ determinata una revisione complessiva,
tuttora in corso, delle relazioni ecclesiastiche, limitando gli interventi
dello Stato all’essenziale, ed esaltando i diritti intangibili delle Chiese e
delle confessioni?.

In poco tempo sono caduti pregiudizi e tabli apparentemente
insuperabili, che si erano nutriti di due secoli di conflitti tra Stato e
Chiese. Viene meno il disegno totalitario volto a cancellare le religioni
dalla societa e ci si accorge che in realta la religione & piu forte di
qualsiasi strumento coercitivo. Si consuma il vecchio anticlericalismo,
con le sue satire e blasfemie, anche perché dopo le tragedie mondiali gli
uomini non hanno piu voglia di indulgere alle sciocchezze. Scompaiono
le pulsioni confessioniste delle Chiese che si rendono conto che la
liberta religiosa e 1'unico habitat naturale nel quale esse possono vivere,
e proporsi alla coscienza degli uomini. Ma si consumano anche le
antiche tentazioni dello Stato di invadere il campo delle Chiese, di
utilizzarle a propri fini, di dettare leggi che incidono sulla struttura
istituzionale ecclesiastica. Lo Stato avverte di aver bisogno della
religione come di un cemento etico e spirituale della societa, e le Chiese
vedono in una societa aperta a tutte le fedi la migliore opportunita per
la propria liberta. Per queste ragioni oggi non c’e ordinamento europeo,
tra quelli ex-totalitari, che non abbia ripreso il cammino democratico
con il riconoscimento ampio del diritto del cittadino di aderire ad una
religione, e delle confessioni religiose di strutturarsi, e agire, sulla base
della propria identita, degli ordinamenti che esse si sono date. Ma
anche i Paesi a democrazia consolidata hanno avviato la revisione delle
negativita presenti nelle proprie tradizioni, intrise di confessionismo o
di ostilita antireligiosa, di giurisdizionalismo, di privilegio
nazionalistico per alcune di esse. E un cammino lungo ma in pieno
svolgimento. Si definisce cosi un nuovo patto fondamentale tra Stato e
Chiesa sul finire del secondo millennio, basato sull'impegno a non
compiere piu gli errori del passato, ma a riconoscersi reciprocamente ed
a collaborare insieme per il bene della collettivita.

I riferimenti alle trasformazioni normative che vanno in questa
direzione sono pressoché infiniti, e non possono essere riassunti in
breve spazio. Si possono, invece, individuare quelle che sono le colonne
d’Ercole del diritto di liberta religiosa, come definito dalla normativa

2 Sull’argomento, C. CARDIA, Le sfide della laicita, Ed. San Paolo, 2007, pp. 77 ss.



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

internazionale, e nazionale, contemporanea: il diritto individuale di
aderire ad un credo religioso, di cambiarlo, di non averne alcuno, e il
diritto delle confessioni di vivere liberamente con le strutture, gli
ordinamenti, la disciplina che ritengano pit opportuni. Liberta
dell'individuo, autonomia istituzionale delle confessioni, sono i pilastri
della moderna liberta religiosa, che vivono in continua simbiosi, anche
perché non c’e liberta individuale se manca la liberta istituzionale delle
Chiese. Se fosse lo Stato a decidere come le confessioni devono
organizzarsi, al cittadino non sarebbe riconosciuto il diritto di aderire
ad una religione, bensi quello di inserirsi in realta confessionali stabilite,
o condizionate, dallo Stato3.

Vanno in questa direzione le norme fondamentali della
Dichiarazione dei diritti dell'uomo del 1948 e della Convenzione
europea dei diritti dell'uomo (CEDU) del 1950 per la quale, oltre a
garantire la liberta di religione, e previsto che non esistono limiti alla
liberta religiosa se non quelle necessarie per la sicurezza pubblica, la
protezione dell’ordine, della salute o della moralita pubblica o la
protezione dei diritti e delle liberta di altri (art. 9). Queste norme si
riproducono costantemente in altre Convenzioni e Trattati

3 Si puo dire, in termini generali, che non esiste ordinamento europeo che non
riconosca la liberta di autodeterminazione delle confessioni religiose. Per fare solo
qualche esempio “il diritto di autodeterminazione, definito dall’art. 137 par. 3 WRV
unitamente all’art. 140 GG, puo essere considerato il punto di riferimento centrale di
tutta l'esistenza giuridica e sociale delle comunita religiose nella Repubblica federale
di Germania. Ogni comunita religiosa disciplina ed amministra i propri affare entro i
limiti della legge valida per tutti. Ogni comunita religiosa gode quindi di autonomia
nella disciplina dei propri affari indipendentemente dallo status giuridico che essa
possiede. Il diritto di autodeterminazione riguarda materie come la dottrina e
I'insegnamento religioso, le nomine agli uffici, i servizi religiosi, I'organizzazione delle
attivita assistenziali, le questioni che attengono al nucleo centrale delle relazioni tra
datore di lavoro e lavoratore, la protezione delle informazioni”. Pero. “questo elenco
esemplificativo non deve fare supporre che il diritto di autodeterminazione sia
limitato a questi casi né che la sua sfera di operativita debba essere limitata ad alcune
aree definite” (G. ROBBERS, Stato e Chiesa in Germania, in AA. VV., Stato e Chiesa
nell’'Unione Europea, Milano, 1996, p. 65). In Austria “I’art. 15 della StGG costituisce la
principale base costituzionale dello Statuto giuridico proprio delle chiese e comunita
religiose riconosciute: ognuna di queste ha il diritto di esercitare pubblicamente e
collettivamente il culto, di regolare e condurre i propri affari interni in piena
indipendenza” (R. POTZ, Stato e Chiesa in Austria, in AA. VV., Stato e Chiesa nell’Unione
Europea, cit., p. 257). La Costituzione Italiana afferma all’articolo 7 che “Stato e Chiesa
cattolica sono, ciascuno nel suo ordine, indipendenti e sovrani”, mentre per I’articolo 8
“le confessioni religiose diverse dalla cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i
propri statuti, in quanto non contrastino con I’'ordinamento giuridico italiano”.



.I'" Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
U Wi Noverbre 2008 ISSN 1971 - 8543

internazionali, ad esempio nell’articolo 18 del Patto internazionale
relativo ai diritti civili e politici del 1966. Un richiamo particolare merita
il Documento finale della C.S.C.E di Vienna del 1989 nel quale sono
previsti diritti specifici delle comunita religiose, e tra questi il diritto
“organizzarsi secondo la propria struttura gerarchica e istituzionale”, e
il diritto di “scegliere, nominare e sostituire il proprio personale
conformemente alle rispettiva esigenze e alle proprie norme nonché a
qualsiasi intesa liberamente accettata fra esse e il proprio Stato”. Si
tratta di una previsione particolarmente significativa non tanto per il
suo contenuto, gia implicito nel riconoscimento del diritto di liberta
religiosa, quanto perché essa risponde a quella esigenza di autonomia, e
di liberta di autogoverno, che le Chiese sentivano soprattutto nei Paesi
dell’est europeo, ormai sull’orlo del collasso che avverra nello spazio di
pochi mesi, in antitesi ai tentativi che nell’area a egemonia comunista
erano stati realizzati per creare Chiese parallele, comunque influenzate
dalle autorita politiche mediante pesanti ingerenze nella loro vita
interna.

Di particolare significato, ancora, e la giurisprudenza della Corte
di Strasburgo, la quale pit volte ha richiamato I'esigenza di riconoscere
I'autonomia delle confessioni religiose come “istituzioni di tendenza”,
alle quali ciascuno aderisce liberamente ma nelle quali si agisce nel
rispetto delle regole giuridiche che ciascuna Chiesa si & data* La piena
liberta di adesione ad una Chiesa comporta che il singolo, fedele o
ministri di culto, adempia ad obblighi previsti dall’ordinamento
istituzionale ecclesiastico, dal momento che “gli Stati non sono tenuti ad
intervenire perché le Chiese garantiscano ai loro ministri o ai loro
membri liberta di religione o di opinione. Persone che ritengano di
subire dalla Chiesa imposizioni in conflitto con le proprie opinioni
devono avere il diritto di lasciare il proprio incarico: questa &, secondo
la Commissione, una garanzia di liberta di pensiero, di coscienza e di
religione”?

2 - Modernita a liberta religiosa. Crollo del totalitarismo e tramonto
del giurisdizionalismo nei rapporti tra Stato e Chiese

4 Cfr. M. VENTURA, La laicita dell’Unione Europea, Torino, 2001, pp. 82 ss. Ventura
ricorda che “la giurisprudenza ha interpretato l'art. 9 (della CEDU) nel senso della
subordinazione del diritto individuale di un fedele al diritto collettivo del gruppo di
appartenenza, facendo prevalere la autonomia delle confessioni religiose, in caso di
conflitto, sulla liberta religiosa individuale dei singoli membri” (pp. 82-83).

55 R. TOREF, Stati e Chiese nella Comunita europea, in “Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica”, 1993, 1, p. 29.



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Negli ultimi due decenni abbiamo assistito in Europa al crollo, quasi
sempre repentino, di tutti i regimi che erano sorti in opposizione e in
odio alla religione e alle Chiese. Ma abbiamo assistito, e stiamo
assistendo tuttora, ad un lento e meno appariscente erodersi di altri
modelli ottocenteschi di relazioni ecclesiastiche, quelli ispirati al
separatismo illuminista, e quelli che hanno dato vita alle Chiese
territoriali di Stato di matrice protestante, soprattutto nel nord Europa.
Cio e stato il frutto di una maturazione politica epocale, e del crescente
radicarsi nei nostri ordinamenti dei principi, appena ricordati, contenuti
nelle Carte internazionali dei diritti umani, e nelle Costituzioni
democratiche dei Paesi europei.

A molti in Occidente il crollo del sistema comunista € sembrato
una cosa ovvia. Ma non é cosi. Non soltanto perché con la sconfitta dei
regimi totalitari si e avuta la pitt grande rivincita dello spirito di liberta
conosciuta dalla storia contemporanea, ma perché in quasi tutti i Paesi
ex comunisti noi troviamo oggi alcune tra le legislazioni pitt moderne in
materia di liberta religiosa, e troviamo definiti ancor meglio che in
alcuni ordinamenti occidentali i rapporti tra Stato e Chiese che si
sviluppano senza alcuna ingerenza, né della Chiesa sullo Stato, né dello
Stato sulle Chiese®. Cido & dipeso anche dal fatto che questi Paesi

¢ Dal punto di vista della liberta di autogoverno per le confessioni religiose, &
sufficiente in questa sede ricordare che in base ai principi contenuti nella Costituzione
Russa: “le associazioni religiose svolgono le proprie attivita in conformita con la
propria struttura gerarchica ed istituzionale; eleggono, nominano, sostituiscono il
personale interno in conformita con le proprie norme e non partecipano alle elezioni
di organi governativi statali e comunali” (L. SIMKIN, Chiesa e Stato in Russia, in AA.
VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, Bologna, 2004, p. 359). Per I'art. 13
della Costituzione della Bulgaria le confessioni religiose sono libere ed autonome nelle
loro convinzioni e nella loro organizzazione interna. Nel 1992 la Corte costituzionale
bulgara ha interpretato la norma costituzionale nel senso che “non & ammissibile
I'interferenza da parte del Governo e dello Stato nella vita organizzativa interna delle
comunita e degli istituti religiosi” (J. PETEVA, Chiesa e Stato in Bulgaria, in AA. VV.,
Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit., p. 54). In Albania “per quanto riguarda
le norme statutarie ed interne, le comunita religiose hanno diritto di
autodeterminazione nel rispetto della normativa statale. In tal senso, I'articolo 10 della
Costituzione stabilisce il diritto per le comunita religiose di amministrare i propri beni
a patto che non siano violati gli interessi di una terza parte” (E. KARANDREA, Chiesa
e Stato in Albania, in AA. VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit., p. 40).
Per l'articolo 25, n. 3, della Costituzione polacca, “le relazioni fra lo Stato e le Chiese
nonché le altre confessioni religiose si fondano sul principio del rispetto della loro
autonomia e dell'indipendenza di ciascuno nel proprio ambito nonché sulla
cooperazione in difesa dell'uomo e per il bene comune”. Deriva da questa
disposizione che “le confessioni hanno il diritto di governarsi nell’ambito degli affari
interni (autonomia), di esercitare in piena liberta il potere spirituale e, infine, di gestire



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

avevano vissuto l'esperienza del pit aspro giurisdizionalismo
antireligioso storicamente conosciuto (quello sovietico), con il quale lo
Stato, oltre alle limitazioni della liberta religiosa individuale, dettava
I'organizzazione delle Chiese secondo schemi imposti dalle leggi civili.
E nella Russia sovietica che le Chiese perdono la propria identita,
possono organizzarsi soltanto con lo schema delle “associazioni di
culto”, di cui la legge predetermina numero di aderenti, area territoriale
di competenza, attivita da esercitare e attivita proibite’. Le Chiese
perdono lidentita originaria, vengono smembrate in micro-
organizzazioni quasi sconosciute le une dalle altre, si riducono a
strumenti del potere e con fievole rappresentanza degli interessi delle
proprie comunita. Con questo tipo di giurisdizionalismo, I'individuo &
poco, le Chiese sono nulla, perché quasi tutto & nelle mani dello Stato.
Con le nuove Costituzioni, tutto I'est europeo ha voltato pagina, e i
diversi paesi hanno ripreso le fila della propria tradizione, non senza
dare rilievo anche alle religioni tradizionali di ciascuno di essi, sia essa
quella ortodossa?, o quella cattolica®.

la propria vita organizzativa (autogoverno). Le confessioni religiose sono libere di
emanare e modificare norme di diritto interno senza che lo Stato interferisca in questa
loro attivita” (M. PIETRZAK, Chiesa e Stato in Polonia, in AA. VV., Diritto e religione
nell’Europa post-comunista, cit., pp. 305-306). Oltre alle disposizioni normative che
garantiscono la liberta religiosa individuale e collettiva, in Ungheria la Corte
costituzionale ha interpretato il principio di autonomia delle Chiese in una duplice
direzione, nel senso che “lo Stato non deve interferire con lo svolgimento delle attivita
interne delle Chiese”, e perché lo Stato “non puo esercitare alcuna pressione atta a
favorire I'applicazione delle leggi e delle norme interne di una Chiesa” (B. SHANDA,
Chiesa e Stato in Ungheria, in AA. VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit.,
p. 168).

7 11 Decreto dell’8 aprile del 1929 non ammette riconoscimento di Chiese nazionali,
ma soltanto la possibilita per le associazioni religiose (senza personalita giuridica, e
priva di ogni consistenza patrimoniale) di esercitare il culto se munite del permesso
governativo. Si rinviene in questo ordinamento la norma pit totalitaria (se cosi puo
dirsi) che sia mai stata concepita, dal momento che é fatto divieto di “organizzare
riunioni religiose o d’altro genere, destinata in modo speciale ai fanciulli, ai giovani e
alle donne, come pure riunioni, gruppi, sezioni, circoli generali a carattere letterario o
biblico ovvero che abbiano come oggetto il cucito, i lavori manuali, 'insegnamento
religioso ecc.,, come pure organizzare escursioni e giochi per bambini, aprire
biblioteche e sale di lettura, organizzare sanatori e assistenza medica” (cfr. C.
CARDIA, Manuale di diritto ecclesiastico, Bologna, 1999, p. 135).

8 Si rileva agevolmente che negli ordinamenti a tradizione ortodossa le rispettive
chiese nazionali hanno ottenuto qualche riconoscimento a volte formale, altre volte
pitt sostanziale. Cosi, ad esempio l’articolo 13 della Costituzione bulgara riconosce il
cristianesimo ortodosso orientale come religione tradizionale della Bulgaria, mentre la
Corte costituzionale ha sottolineato “il ruolo culturale e storico e il contributo dato”
dalla Chiesa ortodossa “allo Stato bulgaro e l'importanza tuttora rivestita nelle
vicende dello Stato cosi come evidenziato dal sistema delle festivita nazionali” (Decis.



4.["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
. '.. Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Il prototipo sovietico non era stato inventato dalle autorita
comuniste, dal momento che vantava importanti precedenti nelle
esperienze illuministe, soprattutto francesi, in quella rivoluzionaria del
1789, e in quella del 1905. Questi precedenti prendono corpo in regimi
politici formalmente democratici (dico formalmente perché e difficile
parlare di democrazia nella fase terroristica della rivoluzione francese),
ed hanno l'obiettivo esplicito, soprattutto nei confronti della religione
cattolica, di imporle una struttura autonoma rispetto alla Chiesa
universale, e ridurla ad entita nazionale esposta a pressioni, ingerenze,
condizionamenti di ogni tipo, delle autorita politiche. 1l
giurisdizionalismo francese ha puntato quasi tutto su due elementi,
ridurre la religione ad affare privato, recidendo i rapporti tra Chiesa e
articolazioni della societa civile, e imporre un modello organizzativo
che prescindesse dal diritto naturale alla auto-organizzazione, e
ignorasse il diritto canonico suo proprio. Questa duplice tenaglia &
pienamente operativa nella Loi de séparation del 1905 quando si
ripropone il vecchio sogno francese di fare della Chiesa una
organizzazione democratica nella quale la elezione dei vescovi e dei
parroci fosse nelle mani dei cittadini-fedeli (anzi solo dei cittadini,
anche non cattolici) del distretto di residenza. L’organizzazione

Corte costituzionale n. 2, 18 febbraio 1998). Per quanto riguarda la Russia, il
preambolo della Legge del 1997 sulla liberta religiosa riconosce “il contributo speciale
dato dall’ortodossia alla formazione dello Stato in Russia e al suo sviluppo spirituale e
culturale”. Un residuo del rapporto stretto (di tipo giurisdizionalista) esistente in
Romania tra Stato e Chiesa ortodossa é rintracciabile nel Decreto Legge n. 86 del 1990,
nel quale si delinea 'organizzazione della Chiesa ortodossa rumena “secondo un
sistema comprendente un patriarcato con cinque diocesi metropolitane, quindici sedi
episcopali e una massima autorita, il Santo Sinodo” (R.R. IORDACHE, Chiesa e Stato in
Romania, in AA. VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit., p. 331).

9 Soprattutto nei Concordati stipulati da alcuni Paesi ex-comunisti si rinvengono
espressioni che non soltanto richiamano il ruolo storico del cattolicesimo ai fini
dell’identita nazionale, ma esprimono come una sorta di riconoscenza per I'impegno e
capacita di resistenza che la Chiesa ha dimostrato nei confronti del comunismo. Il
Concordato con la Polonia richiama “la missione della Chiesa cattolica, il ruolo che la
Chiesa ha svolto nella storia millenaria dello Stato polacco, nonché il significato del
pontificato di Sua Santita Giovanni Paolo II per la storia contemporanea della
Polonia”. Il Concordato con la Lettonia riconosce “il positivo contributo offerto dalla
Chiesa cattolica allo sviluppo religioso e morale, alla riabilitazione e reintegrazione
sociale della Repubblica di Lettonia”. Ancora, la Slovenia richiama, nell’accordo con la
Santa Sede, il “plurisecolare legame fra la Chiesa cattolica e il popolo sloveno”, mentre
la Slovacchia fa riferimento “alla missione autorevole della Chiesa cattolica nella storia
della Slovacchia, nonché al suo ruolo attuale in campo sociale, morale e culturale”. La
Croazia evoca “il ruolo insostituibile della Chiesa cattolica nella educazione del
popolo croato e il suo ruolo storico e attuale nel campo sociale, culturale e
pedagogico”.



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

obbligata delle associations cultuelles!® aprono un conflitto con Roma
che si protrae per alcuni anni e si conclude con la sostanziale vittoria
della Chiesa. Attraverso una interpretazione larga della Legge del 1905,
ed in seguito all'intervento del Consiglio di Stato, il meccanismo
elettivo-democratico viene sostanzialmente azzerato!!.

Oggi in Francia del giurisdizionalismo illuminista, e dei suoi
corollari, non resta quasi nulla. Forse l'epigono pitt autentico lo
possiamo ritrovare nella legge sui simboli religiosi che, negli anni
scorsi, ha voluto porre un argine esterno alla presenza religiosa nella
societa, vietando a chiunque di portare, negli ambienti di lavoro,
simboli religiosi se non di piccole dimensioni. Ma, al di la di questo
scivolone, quasi tutto e cambiato nelle relazioni ecclesiastiche in
Francia, non soltanto perché le Chiese fruiscono di una piena liberta di
auto-organizzazione ed auto-governo, ma perché lo Stato ha finito con
'accettare una presenza privata in settori cruciali della societa come
quello dell’istruzione. Basti considerare che, in base ad una riforma
degli anni "50 - ‘60 del secolo scorso, esiste in Francia una rete scolastica
privata quasi interamente finanziata dallo Stato, e che il 90 per cento di
queste scuole private sono gestite dalla Chiesa cattolica o da sue
organizzazioni.

L’obiettivo di democratizzare la struttura della Chiesa affonda le
radici nell’orizzonte culturale di un neo-giurisdizionalismo liberale che
ogni tanto riaffiora in forme spurie, e certamente pit limitate rispetto al
modello giacobino. Nell’Europa cattolica, ad esempio, e stata forte la
tentazione dello Stato di raggiungere 1'obiettivo che era stato conseguito
nei paesi protestanti, dove le Chiese riformate erano diventate Chiese
locali, o nazionali, molto accondiscendenti ai desideri delle autorita
politiche. Tale obiettivo costituiva un controsenso rispetto alla cultura
liberale piu autentica, la quale aveva come punto d’onore quello di

10 Si rinvia a F. RUFFINI, La separazione dello Stato dalla Chiesa in Francia, in 1D.,
Scritti giuridici minori, Milano, 1936, p. 330 ss.

11 Le associazioni cultuali, strutturate secondo il principio democratico, dovevano
provvedere “alle spese, al mantenimento e all’esercizio del culto”. La soluzione del
conflitto con la Chiesa cattolica porto al riconoscimento da parte del Consiglio di Stato
dello Statuto-tipo di “associazioni diocesane”, il cui articolo 2 prevede che esse
agiscono “sotto l'autorita del vescovo, in comunione con la Santa Sede e
conformemente alla costituzione della Chiesa cattolica”. Sull’argomento cfr. B.
BASDEVANT-GAUDEMET, Stato e Chiesa in Francia, in AA. VV., Stato e Chiesa
nell’Unione Europea, cit., p. 133; L. GOVERNATORI RENZONI, La separazione tra Stato e
Chiese in Francia e la tutela degli interessi religiosi, Milano, 1977, pp. 70 ss. Piu
ampiamente, E. POULAT, Les Diocésaines. Republique francaise, Eglise catholique: Loi de
1905 et associations cultuelles, le dossier d'un litige et de sa solution (1903-2003), Paris, La
documentation Francaise, 2007.



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

rispettare i privati nella loro autonomia, e capacita di auto-
organizzazione. Insieme a questo obiettivo tipicamente antiliberale ne
emergeva un altro che e presente ancora oggi, qua e 1a, anche in sistemi
non statocratici (ad esempio in quello statunitense e nel mondo
anglosassone). Esso consiste nel volere che in qualche modo
I'organizzazione democratica della societa si rifletta nella struttura
ecclesiastica, e influenzi i rapporti interni ed il governo delle cose sacre,
quasi a riprodurre i meccanismi della societa esterna.

Ho ricordato gli Stati Uniti perché, pur in un conteso di grande
favore per la religione, tuttavia si fece sentire forte nel secolo XIX
I'influenza protestante che tendeva a conformare le strutture
ecclesiastiche a modelli democratici o di gestione autonoma, come ad
esempio il Trust, o la Corporation sole, la Religious society'?. Negli Stati
Uniti questo tentativo viene superato abbastanza presto, anche se a
prezzo di qualche conflitto religioso, e ciascuna confessione ha potuto
organizzarsi ed agire secondo le proprie peculiarita di credenza e di
organizzazione. Ci ricorda Francesco Ruffini che, con il superamento
della tendenze democraticiste, le confessioni religiose hanno finito con
I'avere, negli Stati Uniti, “poteri tali che non hanno riscontro in alcun
altro paese del continente europeo, salvo che non si risalga all'Eta di
mezzo”13. Ma gia Alexis de Tocqueville aveva osservato nel suo testo
sulla democrazia americana che “fra le varie confessioni cristiane, il
cattolicesimo (¢) una delle pit favorevoli all’eguaglianza delle
condizioni”1¥, perché si adatta meglio a vivere in un sistema
democratico, senza che le sia di ostacolo il collegamento con la Chiesa
di Roma. Si puo osservare, quindi, che con il tempo, e oggi sotto
I'influenza determinante delle Carte internazionali sui diritti umani, si
stemperano fino all’esaurimento le forme storiche conosciute di
giurisdizionalismo illuministica. E si puo aggiungere che il nuovo
rapporto tra modernita e liberta religiosa sta portando al tramonto
anche le forme di giurisdizionalismo, che possiamo definire
confessionista, compromissorio, o comunque benevolo verso le Chiese.
Sta venendo meno, cioe, l'altra grande tradizione giurisdizionalista di
derivazione seicentesca che non partiva da disegni antireligiosi, ma da
una prospettiva protezionistica nei confronti delle Chiese nazionali, e

12 Cfr. F. RUFFINYI, Corso di diritto ecclesiastico italiano. La liberta religiosa come diritto
pubblico subiettivo, Torino, 1924, pp. 256 ss.

13 Jbidem, p. 264. Segnala Ruffini che nel separatismo statunitense “la comunita dei
fedeli e pertanto tagliata fuori da ogni ingerenza nell’amministrazione delle cose
ecclesiastiche, in modo piut reciso, che non in qualunque ordinamento degli Stati
europei” (ibidem).

14 A. DE TOCQUEVILLE, La democrazia in America (1835-1840), Milano, 1999, p. 291.



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

che tuttavia pur in un’ottica protettiva, comportava condizionamenti e
ingerenze dello Stato nella vita e nella organizzazione ecclesiastica.

Nei Paesi cattolici, la riforma dei Concordati ha fatto venir meno
ogni forma di intromissione dell’autorita statale nella nomina dei
parroci e dei vescovi, ogni ingerenza nelle strutture interne, anche
finanziarie, della Chiesa, abolendo le residue forme di compromissione
tra le due istituzioni. Ma va segnalato con particolare soddisfazione che
di recente si e venuto erodendo il piu antico giurisdizionalismo
confessionista, proprio degli ordinamenti del nord Europa, nel quale la
prevalenza di Chiese riformate aveva plasmato 1'ordinamento e
caratterizzato la stessa forma monarchica dello Stato. Si tratta di un
giurisdizionalismo assolutamente benevolo (anche se discriminatorio
verso altri culti) legato alla storia delle Chiese territoriali di Stato, che
privilegia fortemente le Chiese ufficiali (luterana, anglicana) sul piano
giuridico ed economico, inserendole nel sistema costituzionale,
addirittura dinastico, dello Stato. Sappiamo tutti, ad esempio, che in
Gran Bretagna l'intero impianto costituzionale e tuttora legato al
rapporto tra monarchia e anglicanesimo, al punto che il Re & tuttora
capo della Chiesa anglicana, che al trono non puo accedere chi non
appartenga alla religione ufficiale, che Vescovi e clero superiore sono
soggetti per piu versi al potere politico, dal quale ricevono peraltro
privilegi e prebende notevolil>. Ma forse non tutti sanno che il limite
dinastico esiste anche in altri Paesi del nord Europa, che in questi Paesi
la religione ufficiale e retta da leggi dello Stato definite dal Parlamento.
Ad esempio pochi sono a conoscenza del fatto che in Norvegia la
Costituzione prevede addirittura che la maggioranza del Consiglio dei
ministri sia di appartenenza luterana e che, quando il Consiglio deve
decidere questioni relative alla Chiesa i ministri non appartenenti alla
religione ufficiale non partecipino alle riunioni collegiali. In Norvegia si
e avviato un processo di riforma, che e per sua natura lungo e laborioso,
ma nei fatti la situazione attuale e ancora quella di due secoli addietro.

Anche questo sistema di giurisdizionalismo benevolo sta
lentamente franando, proprio in ragione dell’erosione continua che la

15 Cfr. D. MCLEAN, Stato e Chiesa nel Regno Unito, in AA. VV., Stato e Chiesa
nell’Unione Europea, cit., pp. 331 ss. Osserva 1’ Autore che “paradossalmente, proprio la
posizione privilegiata della Chiesa d’'Inghilterra in quanto Chiesa ufficiale pregiudica
la sua autonomia sotto pitt d'un profilo” (p. 338). Tra le limitazioni all’autonomia della
Chiesa vengono indicate quelle relative al “controllo parlamentare sull’esercizio degli
speciali poteri legislativi spettanti nelle questioni ecclesiastiche al Sinodo Generale”
(ibidem), la “limitazione della liberta della Chiesa derivante dal diritto del Sovrano
(che agisce su indicazione del Primo Ministro) di nominare gli arcivescovi ed i vescovi
diocesani della Chiesa d’Inghilterra” (p. 339).

10



4.["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
. '.. Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

normativa internazionale, e comunitaria, provoca nelle categorie
giuridiche e culturali della vecchia Europa. In Svezia il sistema
giurisdizionalista e stato abolito ormai da qualche anno, e vi & stato
introdotto un sistema rispettoso della liberta religiosa e
dell’eguaglianza dei culti, in Norvegia ¢ in stato avanzato analoga
riforma, in Gran Bretagna da tempo si parla espressamente di modifica
dell'intero sistema cesaropapista tuttora in vigorels. E evidente che si
tratta di riforme che avvengono con serenita e in un clima di buoni
rapporti tra Stato e Chiese, anche perché stiamo parlando di
ordinamenti saldamente democratici, nei quali il peso della tradizione
appare ormai per cio che ¢, come semplice residuo del passato. Di fatto,
pero, 'eredita protezionistica e giurisdizionalista che ci viene da secoli
lontani, impallidisce sempre pitt e finisce con lo scomparire pezzo a
pezzo, pur in un clima di indifferenza abbastanza generale.

3 - Forme residue di giurisdizionalismo benevolo. Organismi
confessionali creati per legge statale e condizionamento delle Chiese

I giurisdizionalismo benevolo di cui ho parlato non esiste soltanto nei
Paesi del nord Europa, ma vanta una propria tradizione anche nel
centro Europa, cioe in Germania, Austria e alcuni cantoni della
Svizzera. E un giurisdizionalismo del tutto sui generis, perché non si
fonda tanto sulla supremazia delle Chiese protestanti, quanto sulla
convivenza privilegiata di cattolici e protestanti, che hanno trovato
nella alleanza con lo Stato uno strumento buono per evitare conflitti e
lacerazioni di tipo religioso. Anche questo giurisdizionalismo & erede
dell’antico sistema confessionista che sosteneva e appoggiava le Chiese
ma chiedeva poi una contropartita in termini di controllo e ingerenza
nei fatti interni ecclesiastici. Oggi, questa forma di relazioni
ecclesiastiche appare complessivamente in contrasto con la normativa
internazionale e comunitaria sulla liberta religiosa, e deve essere

16 La Gran Bretagna resta ancora oggi il Paese delle contraddizioni religiose.
Mentre si segnalano da pitt parti conversioni al cattolicesimo, anche di personaggi di
primo piano della vita politica (per una serie di motivi legati anche all’evoluzione
dell’anglicanesimo), resistono antiche norme o prassi derivate dalla simbiosi tra
dinastia e Chiesa anglicana. René REMOND, ad esempio, ricorda che “il principe del
Galles, erede al trono, di passaggio a Roma, si & visto proibire di assistere alla messa
privata di Giovanni Paolo II, in nome della tradizione costituzionale e dei suoi
obblighi” (La secolarizzazione. Religione e societd nell’Europa contemporanea (1998), Roma-
Bari, 2003, p. 77).

11



4.["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
. '.. Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

esaminata alla luce della secolarizzazione che le nostre societa stanno
vivendo.

Il profilo allettante di questo giurisdizionalismo consiste nel fatto
che viene riconosciuta alla Chiesa uno status pubblicistico, che
comporta sulla scia della tradizione tedesca la definizione di
Corporazione di diritto pubblico, con i benefici che ne conseguono, in
termini di legittimazione sociale, di stabilita giuridica, di solidita anche
economica in ragione del finanziamento pubblico'”. L’altra faccia della
medaglia, pero, consiste nel fatto che in alcuni casi lo Stato detta
unilateralmente delle norme per creare degli organismi ecclesiastici che
non hanno riscontro nel diritto confessionale proprio, e agiscono sulla
base di un principio democratico che comporta la formazione di
maggioranze e di minoranze e la inevitabile prevalenza della
maggioranza nelle decisioni da adottare. E questo, soprattutto, il caso
della Svizzera, o almeno di alcuni suoi Cantonil8. Quali sono le
conseguenze di un sistema nel quale la legge civile diventa di fatto
fonte del diritto delle Chiese, con la creazione di strutture autonome
rispetto agli organismi propri della confessione interessata, con
competenze specifiche ed esclusive in materia di gestione finanziaria.
Questo e il problema che vorrei analizzare nella seconda parte della mia
Relazione, in rapporto sempre al diritto di liberta religioso quale
delineato nella normativa internazionale e comunitaria.

La prima conseguenza e che la Chiesa ¢, pro parte disciplinata
dallo Stato, e tale disciplina, come e nata unilateralmente, altrettanto

17 Sull’argomento, G. ROBBERS, Stato e Chiesa in Germania, cit., pp. 59 ss.

18 Bisogna tenere presenti, in effetti, analogie e differenze tra il sistema tedesco e
quello svizzero. Si vedra pitt avanti che mentre l'analogia pit rilevante & quella
relativa al sistema dell'imposta ecclesiastica obbligatoria, ben diversa e la concezione
delle Chiese, nei due ordinamenti, come corporazioni di diritto pubblico. Infatti,
“mentre in Germania con la concessione della qualita di ente di diritto pubblico lo
Stato riconosce che le comunita religiose possiedono, in un campo circoscritto, un
potere legislativo originario, e dunque sono riconosciute come tali, in Svizzera
“riconoscimento” significa che lo Stato fissa un quadro di norme legali in materia di
organizzazione, senza curarsi del diritto canonico - che le Chiese devono utilizzare se
vogliono essere riconosciute come enti di diritto pubblico - e che lo Stato si riserva il
diritto di alta vigilanza sugli affari esterni della Chiesa”: cfr. G. EISENRIGN, I problemi
del rapporto Chiesa-Stato in Svizzera: il caso del Cantone di Zurigo (riflessioni su una
monografia), in “Il Diritto ecclesiastico”, 1994, n. 4, p. 984. 1l testo, di cui l'articolo di
Eisenring costituisce una recensione, & di M. GRICHTING, Chiesa e Stato nel Cantone di
Zurigo. Un caso unico nel diritto ecclesiastico dello Stato nei confronti della Chiesa cattolica,
Roma-Freiburg-Wien, 1997. 1l testo di Grichting ripropone molte critiche rivolte
proprio ai profili giurisdizionalisti del sistema giuridico svizzero, che si presentano
ormai come una eccezione nell’ambito della evoluzione europea delle relazioni
ecclesiastiche.

12



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

unilateralmente puo essere modificata. Si viola, in questo modo, quel
principio che ho ricordato prima, e che riconosce il diritto delle Chiese
di organizzarsi e autogovernarsi in piena autonomia, senza ingerenza
dei poteri pubblici’®. La seconda conseguenza e che si crea una scissione
tra struttura gerarchica della Chiesa, rispondente ai criteri canonistici
classici, e struttura preposta alla gestione finanziaria che e affidata a
soggetti nominati sulla base di leggi dello Stato, e agiscono secondo la
metodologia democratica. La terza conseguenza é che tale scissione si
realizza sia a livello locale, con la parrocchia che vive accanto al
“Comune ecclesiastico”, sia a livello centrale (recte: cantonale), con la
direzione episcopale che vive accanto alla “Commissione centrale” (o
denominazione analoga). Il rapporto tra organismi statali e organismi
canonici e scolpito dal fatto che vescovo e parroco possono consigliare il
Comune ecclesiastico e la Commissione centrale su come utilizzare e
gestire il finanziamento, ma Comune e Commissione agiscono
autonomamente senza vincolo gerarchico nei confronti delle autorita
ecclesiastiche. Con riferimento a questo modello di relazioni
ecclesiastiche esistente in alcuni cantoni svizzeri Eugenio Corecco parlo
nel 1970 di “sdoppiamento istituzionale”?0. Ed evoco con particolare
acume l’analogo sistema attuato per qualche tempo negli Stati Uniti
dove vennero creati quegli organismi (che ho richiamato in precedenza)
che amministravano le finanze della Chiesa e iniziarono a rivendicare il
diritto di nominare o rimuovere i parroci?l. Si puo aggiungere oggi che
“con questo sistema di diritto ecclesiastico, 'ambito interno della
Chiesa, amministrato dal vescovo diocesano e dai suoi collaboratori, e
ridotto ad una appendice dipendente dalle istituzioni create dallo
Stato”22.

L’analisi, e le definizioni, di Corecco sono ancora oggi valide ed
acute?’. Ma io aggiungerei delle considerazioni desumibili dall’attuale
fase di secolarizzazione che investe 1'Europa nel suo complesso, e
quindi anche Paesi come la Germania, la Svizzera e 1’Austria. Il

19 Cfr. A. CATTANEO, Le anomalie del Diritto ecclesiastico in Svizzera, in “Rivista
Teologica di Lugano”, 2005, n. 10, pp. 273 ss.

20 E. CORECCO, Katholische “LandesKirche” im Kanton Luzern. Das Problem der
Autonomie und der synodalen Struktur der Kirche, in “Archiv fur katholisches
Kirchenrecht”, 1970, 139, pp. 3-42.

2L E. CORECCO, La funzione della Chiesa cattolica negli Stati Uniti d’America attraverso
Uattivita sinodale con particolare riquardo al problema dell’amministrazione dei beni
ecclesiastici, Brescia, 1970.

2 A. CATTANEO, Le anomalie del Diritto ecclesiastico in Svizzera, cit., p. 275.

2 Sull’argomento, M. GRICHTING, Le diffide profetiche di Eugenio Corecco in
riferimento ad evoluzioni odierne del diritto ecclesiastico svizzero, in AA. VV., Metodi, fonti e
soggetti nel diritto canonico, cit., pp. 242 ss.

13



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

problema, infatti, non e soltanto legato ad un discutibile, e deleterio,
sdoppiamento istituzionale che si viene a creare nell’ambito
dell’organizzazione ecclesiastica, ma alle conseguenze che questo
sdoppiamento puo provocare nella gerarchia dei rapporti tra i due
livelli istituzionali e nel cuore della comunita religiosa di riferimento.
L’istituzione ecclesiastica originaria (vescovo e parroci) & privata di due
diritti fondamentali riconosciuti dal diritto canonico, e dalla normativa
internazionale sulla liberta religiosa, quello di amministrare la
comunita religiosa sulla base del proprio ordinamento, e l'altro di
gestire sulla base dei propri ordinamenti la massa finanziaria
disponibile per le necessita della comunita. La competenza, legittimata
in alcuni casi dalla legislazione civile, degli organismi di gestione
finanziaria in materia di elezione del parroco deve far riflettere sul
rischio che viene a correre la comunita religiosa. Il rischio della
formazione di gruppi di pressione che, avendo la disponibilita degli
strumenti finanziari, con il tempo si strutturino e si attrezzino per
influenzare in modo decisivo la nomina dei parroci, e in prospettiva,
degli stessi vescovi. Attenzione a questo punto, perché tutte le
esperienze storiche di giurisdizionalismo, di ogni epoca e natura, da
quelle piu invasive e antireligiose alle altre protezionistiche e benevole,
determinano inevitabilmente il condizionamento del processo di
formazione e nomina del personale ecclesiastico, con una possibile
conflittualita estranea al sistema cattolico della trasmissione della
potesta d’ordine e di giurisdizione.

Bisogna valutare la situazione anche da un’altra visuale, dal
momento che anche i parroci e i vescovi eventualmente nominati in
ragione della sollecitazione, o dell’accettazione, degli organismi di
gestione finanziaria, diverrebbero esecutori della volonta delle
rispettive maggioranze, e sarebbero progressivamente privati
dell’autonomia necessaria a governare con capacita e pienezza di poteri.
In altri termini, occorre sfuggire alla tentazione, che esiste in alcuni
settori ecclesiastici, di adagiarsi al c.d. sistema democraticista di matrice
protestante con 1'illusione che, comunque i responsabili della gestione
eletti dalle assemblee poggerebbero su un consenso democratico. Si
tratta di una illusione, perché I"autonomia degli organismi finanziari si
traduce molto spesso in frantumazione delle opinioni, degli interessi,
delle decisioni, ed il parroco ed il vescovo sarebbero costretti ad
inseguire la volubilita di organismi cosi formati perché, come dicevo
prima, sono in ogni caso loro debitori?.

2 Per una controversia in tema di nomine episcopali si rinvia all’analisi di P.V.
AIMONE, Sistemi di finanziamento della Chiesa cattolica in Svizzera, in “Il Diritto

14



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Occorre poi riflettere sulle conseguenze che, prospetticamente,
possono riversarsi allinterno della comunita cattolica. Anche al di la
delle questioni di principio, appena ricordate, & opportuno osservare
che in una fase di secolarizzazione come l'attuale gli organismi direttivi
finanziari creati dallo Stato possono, alla lunga, apparire agli occhi dei
cattolici come veri e organismi confessionali (soprattutto se avallati
dalla consuetudine, o da una giurisprudenza che li tutela e li conferma),
la cui appartenenza si intreccia e si confonde con l'appartenenza al
corpus ecclesiale vero e proprio. La secolarizzazione puo incidere su un
altro versante ancora, perché qualora si creassero delle divergenze di
opinioni, e di atteggiamento, tra organismi di direzione finanziaria e
organismi canonici veri e propri (anche in materie delicate di dottrina e
di morale), queste divergenze possono ripercuotersi nella comunita
cattolica in quanto tale, provocando tendenze contrapposte, divisioni
che possono con il tempo riguardare profili finanziari ma anche
comunitari, od orientamenti culturali e dottrinali?>.

La possibilita della confusione tra organismi ecclesiastici ed
organismi di gestione finanziaria & facilmente desumibile da una
sentenza del 2002 del Tribunale Federale Svizzero in relazione alla
richiesta di dimissioni di un cittadino cattolico dal Comune ecclesiastico

ecclesiastico”, 1995, n. 2, pp. 310 ss. Aimone mette in rilievo come nell’ambito della
controversia sulla nomina del Vescovo di Coira si sono verificati episodi minori, ma
significativi, relativi all’amministrazione finanziaria della Chiesa locale. In particolare
ricorda che nel giugno del 1990 la commissione centrale del cantone di Zurigo
condiziona il versamento del salario al nuovo vicario generale alla eventuale fiducia
dei sacerdoti di Zurigo. Nel novembre dello stesso anno il parlamento della Chiesa
cantonale di Nidwald decide di non versare piti denaro alla diocesi. Nel maggio del
1991 la chiesa cantonale di Uri riduce il contributo economico alla diocesi di circa 1’80
per cento. Nel giugno del 1991 il sinodo del cantone di Zurigo ribadisce il rifiuto di
versare il salario al vicario generale e di contribuire alla diocesi. Nel dicembre del 1991
il sinodo dei cattolici di Zurigo decide la creazione di un fondo della diocesi di Zurigo,
alimentato con parte di quanto dovuto alla diocesi di Coira e il cui versamento & stato
versato. Al di la dei singoli episodi, si intravede facilmente come la questione
economica si intreccia di fatto con le vicende ecclesiastiche, e pud accrescere le
divisioni della comunita anche attraverso il potere di disponibilita finanziaria che
hanno i diversi soggetti.

25 11 Vescovo di Basilea, Kurt Koch ha rilevato un’altra anomalia che si viene a
creare a seguito del sistema giurisdizionalista svizzero, in quanto con il tempo &
venuta meno “una vera discussione teologica sulle strutture concrete della Chiesa
cattolica in Svizzera. (...) Proprio nella difficile situazione di oggi la Chiesa puo
continuare la sua strada verso il futuro in modo credibile, conscia della sua identita,
solo se trova delle strutture che non ostacolino o impediscano la sua identita
ecclesiologica, ma la esprimano e la rafforzino in modo adeguato” (K. KOCH, I sistemi
di diritto ecclesiastico nella Svizzera tedesca e l'ecclesiologia del Concilio Vaticano II.
Un’analisi teologica della situazione attuale, in “Ius Ecclesiae”, 2001, n. 13, pp. 58, 70).

15



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

del Cantone di Lucerna. Sembra che le dimissioni fossero motivate dal
desiderio di non piu pagare la tassa ecclesiastica (obbligatoria per
legge), ma proprio questa motivazione molto terrena induceva
I'interessato a precisare che esse andavano intese come riguardanti
soltanto il Comune ecclesiastico non gia la Chiesa cattolica in quanto
tale, alla quale anzi egli confermava di voler appartenere. La risposta da
parte della Chiesa cantonale si & fondata sul fatto che non sono
concepibili dimissioni pro parte, e che chi vuole dimettersi dagli
organismi locali si trova contestualmente fuori dalla Chiesa cattolica nel
suo complesso.

Pitt avanti esaminerd la questione della tassa ecclesiastica
obbligatoria, e delle modalita di dimissioni per sfuggire ad essa. Qui mi
interessa rilevare che il Tribunale Federale al quale l'interessato fece
ricorso, lo respinse, sul presupposto che gli organismi locali, disciplinati
dall’ordinamento statale, “sono al contempo organi dell’istituzione
suprema, e agiscono in suo favore e per suo incarico”. Si scorge
agevolmente che il primo passo compiuto in ottica giurisdizionalista
(con organismi creati dallo Stato) espone poi al rischio che sia lo Stato, e
il giudice, a decidere quasi siano gli organismi della Chiesa cattolica, e
come debba intendersi il rapporto di appartenenza del fedele alla
Chiesa locale e a quella universale. I fedeli si trovano cosi a vivere la
propria appartenenza confessionale non in un rapporto esclusivo con la
Chiesa cattolica, bensi in un complicato triangolo (Chiesa universale,
organismi locali, tribunali dello Stato) nel quale la parola definitiva puo
averla il giudice civile?6. Ma cio che pilt sconcerta, in questa e in altre
sentenze, ¢ la competenza che i tribunali civili si attribuiscono di
decidere in che misura, e con quali modalita, i fedeli possano dimettersi
dalla Chiesa cattolica, entrando nel merito di decisioni che in un sistema
fondato sulla liberta religiosa spetterebbero esclusivamente alle autorita
confessionali. Infatti, anche da una sentenza del 2007, pur piu attenta
alle esigenze dell’istituzione cattolica, si puo trarre la convinzione che
spetta comunque al giudice dello Stato decidere dell’appartenenza, o
meno, di un cittadino alla Chiesa cattolica. Ma questa competenza e in

26 Per la sentenza del 2002 si veda A. CATTANEO, Le anomalie del Diritto
ecclesiastico svizzero, cit., pp. 282-283. Una piil recente sentenza, del 16 novembre 2007,
relativa ad un fatto analogo accaduto nello stesso Cantone di Lucerna conferma
indirettamente il principio per il quale “& sufficiente ai fini dell’uscita della Chiesa una
dichiarazione che si riferisca alla “Chiesa regionale”. Al contrario, va contro la
Costituzione l'interpretazione data dal Consiglio sinodale, in base alla quale si
dovrebbe dichiarare espressamente di non appartenere pitt alla confessione, Chiesa o
comunita religiosa cattolica romana”.

16



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

contrasto con il principio di auto-governo delle chiese come delineato
dalla normativa internazionale sulla liberta religiosa.

4 - Segue. Finanziamento pubblico delle Chiese, incidenza sulla
liberta dei fedeli e sulla autonomia confessionale

Il caso giurisprudenziale citato ci porta ad esaminare la questione del
finanziamento pubblico delle Chiese, e del suo rapporto con il diritto di
liberta religiosa individuale e con i diritti delle confessioni interessate. E
noto che le forme di finanziamento delle Chiese assumono negli
ordinamenti occidentali le forme piu diverse, e sono per il solito
collegate alla tradizione nazionale in materia di rapporti tra sfera
pubblica e sfera privata. Non a caso esse investono tanto le Chiese in sé
considerate quanto le strutture scolastiche e assistenziali confessionali.
La tradizione pitt antica nell’Occidente democratico puod essere
considerata quella americana, nella quale lo strumento dell’esenzione
fiscale si e venuto estendendo praticamente a tutte le iniziative
privatistiche, in campo religioso, assistenziale, scolastico, al punto che
I'espansione della sfera pubblica si e evidenziata abbastanza tardi
rispetto alle origini dell’ordinamento statunitense. Donazioni per le
confessioni religiose, per le scuole e universita private, per attivita
assistenziali, stipendi per i ministri di culto, fondi gestiti dalle chiese
per le attivita istituzionali religiose, godono da sempre negli Stati Uniti
di un favore fiscale che non si e attenuato sino ai giorni nostri?’. Si
spiega anche cosi come non sia mai sorto un problema di sostentamento
delle confessioni religiose, e come la rete scolastica privata, in
maggioranza a gestione confessionale, superi ancora oggi il 10 per cento
delle strutture scolastiche nazionali.

Il sistema americano dell’esenzione fiscale si & venuto di recente
estendendo ad alcuni Paesi europei, ma sempre con difficolta, essendo
la tradizione del vecchio continente assai pit frastagliata e complessa, e
generalmente fondata su una netta prevalenza del pubblico sul privato.
Cio ha comportato che quando si e riaffacciata I'esigenza di un sostegno
finanziario nei confronti delle Chiese, ad est come ad ovest, questo &
molto spesso passato attraverso l'intervento, diretto o indiretto, dello
Stato a favore delle confessioni. Si e attenuata, in molti Paesi, la

2711 largo favore fiscale nei confronti delle confessioni religiose si fonda, negli Stati
Uniti, su un principio costantemente difesa dalla giurisprudenza americana, per il
quale “il culto e la pratica religiosa rappresentano un bene per la societa in quanto
indirettamente cooperano a promuovere la moralita e il sano senso civico” (F. ONIDA,
Uguaglianza e liberta religiosa nel separatismo statunitense, Milano, 1970, p. 312).

17



4.["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
. '.. Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

diffidenza verso il privato anche confessionale, e oggi vediamo che la
maggioranza degli Stati concorre finanziariamente a sostenere strutture
assistenziali, culturali, spesso scolastiche, gestite da soggetti non
pubblici. Cio si verifica un po” dovunque, dall’'Italia alla Spagna, dalla
Russia alla Polonia, dalla Romania alla Germania, al Portogallo a quasi
tutti i Paesi ex comunisti?®. Addirittura, come ho accennato in
precedenza, nella Francia ancora orgogliosa (almeno nominalmente)
della propria tradizione separatista, esiste da decenni una rete scolastica
privata massicciamente finanziata dallo Stato che raggiunge il livello
del 16 per cento della rete scolastica nazionale, e che e al 90 per cento a
gestione cattolica. E il caso di osservare che per tutto cid che riguarda
questo ambito di contribuzione finanziaria non esistono problemi
relativi alla liberta istituzionale delle confessioni religiose, nel senso che
il finanziamento e condizionato soltanto al rispetto di alcuni standard
positivi cui devono adeguarsi le strutture private: non discriminazione
degli utenti, rispetto dei diritti fondamentali, conformita ai principi
ordinamentali in materia sanitaria, assistenziale, ecc.?9.

2 In quasi tutti i Paesi ex-comunisti sono state introdotte molteplici forme di
finanziamento delle confessioni religiose, soprattutto a favore delle rispettive strutture
scolastiche, assistenziali, sanitarie. Cio € dipeso anche dal fatto che, dopo I'esperienza
totalitaria, lo Stato si & trovato in una situazione di sostanziale incapacita di far fronte
ai crescenti bisogni sociali della popolazione, in conseguenza dell’inesistenza di
strutture privatistiche con funzioni sociali. Il comunismo, infatti, hanno distrutto tutto
cio che poteva essere frutto dell’iniziativa privata. Il ricorso alle confessioni religiose, e
alle loro strutture e organizzazioni benefiche, riflette il bisogno dello Stato di
appoggiarsi a soggetti non pubblici impegnati a favore dei pitt deboli, e dei meno
fortunati, nella societa civile. Sull’argomento, osserva S. FERRARI che “appare ancor
piut significativo lo sviluppo di un sistema di finanziamento pubblico delle Chiese,
considerate le difficolta economiche che gli attuali Governi hanno ereditato dai
precedenti regimi e lo sforzo finanziario compiuto da molti Stati per compensare le
confessioni religiose della confisca dei beni subita durante il periodo comunista: gran
parte dei paesi post-comunisti hanno introdotto agevolazioni e/o esenzioni fiscali per
le comunita religioso ed un numero consistente di essi prevedono anche un sostegno
economico diretto, in alcuni casi erogato in base alle scelte individuali (sulla falsariga
del modello di finanziamento vigente in Spagna e in Italia, adottato in Ungheria) e in
altri attraverso il pagamento degli stipendi dei ministri di culto (Repubblica Ceca,
Romania, Slovacchia) e/o il trasferimento di fondi statali alle confessioni religiose
(Slovacchia, Romania, Estonia, Croazia)” (Chiesa e Stato nell’Europa post-comunista, in
AA.VV,, Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit., pp. 512-513).

2 Sull’'argomento, cfr. A. FERRARI, Liberta scolastiche e laicita dello Stato in Italia e in
Francia, Torino, 2002, pp. 371 ss. Rileva I’ Autore che, a seguito della Riforma Debré del
1959, “per le classi legate allo Stato con contratto d’associazione, risultano finanziati
con fonti pubblici non soltanto gli stipendi del personale docente, come avviene anche
per le classi che hanno stipulato un contratto semplice, ma pure le spese per il
personale non insegnante e gli oneri derivanti da tutte le altre spese relative al
funzionamento c.d. materiale” (p. 376). Si comprende come la Legge Debré, sulla

18



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Il problema torna ad emergere, invece, nel caso del
finanziamento diretto alla confessione in quanto tale, in particolare
quando é legato in qualche modo al trattamento fiscale delle persone
tisiche. Mi riferisco a quella porzione di gettito fiscale, 8, 6 0 7, per mille
che sia, che viene trasferito alle confessione in ragione della
dichiarazione dei redditi, e/o della scelta espressa da parte dei
contribuenti. Questo sistema, a sua volta si distingue in due
sottosistemi, 1'uno di matrice tedesca, l'altro di derivazione italo-
spagnola.

Il secondo sistema e stato elaborato, almeno in Italia, in ragione
della peculiare sensibilita nazionale, ma anche tenendo presenti i
problemi insorti con il modello tedesco. In Italia collegare direttamente
il finanziamento delle Chiese alle imposte personali, e quindi prevedere
che il cittadino versasse una parte del proprio reddito alla Chiesa di
appartenenza (per la stragrande maggioranza alla Chiesa cattolica)
avrebbe comportato un rigetto psicologico di straordinaria dimensione,
ed avrebbe alimentato una antipatia verso la Chiesa quale non e mai
esistita in un Paese che, nonostante le polemiche, riconosce alla Chiesa
di Roma e al Pontefice un ruolo di rappresentanza e di salvaguardia
morale indiscutibile. Si € quindi scelta la strada di trasferire 1'onere
tinanziario che gia lo Stato sopportava, in ragione dei supplementi di
congrua di ottocentesca memoria, all’interno del gettito complessivo
IRPEF e commisurarlo al consenso, del tutto libero e annualmente
modificabile, dei contribuenti. In altre parole, in Italia chi fa la
dichiarazione dei redditi e libero di dare il suo otto per mille (entita
nominale, non proporzionata al reddito) a chi vuole, alla Chiesa
cattolica, ad una delle altre 6 confessioni per il momento accreditate, o
allo Stato. Ed e libero di cambiare il suo voto ogni anno, cosa che pur in
dimensioni limitate avviene effettivamente.

quale é tuttora fondato il sistema scolastico integrato in Francia, suscito forti contrasti,
e venne criticata soprattutto da quanti ritenevano che essa violasse il principio di
laicita dello Stato. E gia nel 1960 B. MEGRINE osservo che “la legge del 31 dicembre
1959 & nella sostanza gia un piccolo Concordato dal momento che & stata votata con
I'accordo tacito dell’episcopato” (La question scolaire en France, Paris, 1960, p. 119.

%0 Si avvicina al sistema italiano di finanziamento dei culti quello ungherese,
introdotto nel 1997, con il quale ¢ lasciata la possibilita ai contribuenti di versare 1'1
per cento delle proprie imposte a favore di un fondo pubblico oppure di una Chiesa di
loro scelta (un altro 1 per cento pud essere versato a favore di ONG, musei, teatri e
altri istituzioni pubbliche). II meccanismo & simile a quello italiano perché il
contribuente ha piena liberta di scelta, senza essere vincolato all’appartenenza
confessionale. E, perd, differente per il fatto che 11 per cento & calcolato sull'imposta
del contribuente, con la conseguenza che “coloro che hanno un reddito pii elevato e,
in proporzione, pagano un’imposta sul reddito pitt alta, hanno maggiore voce in

19



["'." Stato, Chiese e pluralismo confessionale

o
.{\! Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Dicevo, pero, che questo sistema e stato elaborato anche per
evitare gli inconvenienti che nel frattempo si sono evidenziati nel
sistema tedesco, ed in quelli che ad esso si rifanno3!. Sono inconvenienti
che investono la liberta religiosa del cittadino, o se vogliamo del fedele,
e i diritti dell’istituzione ecclesiastica, con una ingerenza da parte dello
Stato che finisce per sfiorare la parte pitt intima della coscienza della
persona, la sua adesione alla confessione, o Chiesa di appartenenza®. E
noto che, per evitare il versamento di una aliquota del proprio reddito
alla Chiesa di appartenenza, ogni anno un numero crescente di cattolici,
e di protestanti, si dimettono formalmente dalla propria Chiesa e
comunicano tali dimissioni all’ufficio statale competente33. Bisogna fare
attenzione, perché non possono chiedere di essere cancellati dal ruolo
dei contribuenti tenuti all’'obbligo della tassa verso la Chiesa di
appartenenza, ma devono dimettersi formalmente dalla Chiesa stessa.
Cioe fare un atto che, rettamente inteso, & di vera e propria apostasia e
di abbandono nei confronti della comunita confessionale.

capitolo per quanto riguarda la distribuzione del denaro dello Stato” (B. SCHANDA,
Chiesa e Stato in Ungheria, in AA. VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, cit.,
p- 183).

31 Una qualche connessione con il sistema tedesco & rintracciabile in Austria dove, a
seguito di una riforma introdotta nel 1939, “tutti i membri adulti di una chiesa sono
soggetti alla contribuzione, indipendentemente dal fatto che si avvalgano o meno dei
servizi ecclesiastici. L’ammontare della contribuzione e la sua riscossione e stabilita
con un’ordinanza adottata da ¢ ciascuna chiesa. Questa ordinanza ha carattere
vincolante per i membri di una chiesa in virtti della loro appartenenza alla chiesa
stessa, come stabilito dalle norme che regolano le relazioni giuridiche intercorrenti tra
fedeli e chiesa” (R. POTZ, Stato e Chiesa in Austria, in AA. VV., Stato e Chiesa
nell’Unione Europea, cit., p. 272).

32 Tra gli inconvenienti dei sistemi che prevedono l'obbligo dell'imposta
ecclesiastica é stato segnalato quello del “particolarismo fiscale”, per il quale il calcolo
dell'imposta, e il suo versamento, sono previsti soltanto a livello locale, senza alcun
meccanismo di perequazione a livello centrale. Si possono dare, infatti, delle Chiese
locali che fruiscono di entrate ingenti, ed altre che sono meno fortunate. Oltre il fatto
economico-perequativo, inoltre, & stato osservato che “siffatto particolarismo e detto
sistema misconoscono il principio di universalita della chiesa cattolica” (P. V.
AIMONIE, Sistemi di finanziamento della Chiesa cattolica in Svizzera, cit., p. 323), perché é
di fatto impedito all’autorita ecclesiastica di utilizzare i contributi finanziari in
un’ottica distributiva piti ampia, e con l'attenzione ai bisogni dei diverse soggetti
ecclesiali, considerati dal punto di vista territoriale e della qualita dei loro impegni.

3 Per quanto riguarda la normativa tedesca, ricorda G. ROBBERS che “quanti lo
desiderano possono liberarsi dall’obbligo di pagamento dell'imposta ecclesiastica
abbandonando la Chiesa con un atto che abbia validita giuridica civile. L’abbandono
della Chiesa si attua attraverso una dichiarazione prestata davanti il competente
funzionario statale: attraverso di essa viene meno, a tutti gli effetti civili,
I'appartenenza di un soggetto ad una Chiesa” (op. cit., p. 72).

20



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

Naturalmente la Chiesa puo far finta di nulla, pud non
considerare l'atto di dimissioni nei suoi profili ed esiti canonistici
estremi. E cosi sembra faccia la Chiesa cattolica, forse consapevole
dell'umana debolezza, e della doppia verita contenuta nell’atto di
dimissioni: una verita fiscale, di abbandono ufficiale della Chiesa, e una
verita confessionale, e di coscienza, che tiene ferma la propria
appartenenza34. Certamente, pero, si determina un disagio
ecclesiologico grave, e praticamente unico nel suo genere, dal momento
che “non esiste, per la fede cattolica, una uscita dalla Chiesa tranne che
per eresia o defezione dalla fede”, e d’altra parte esiste il pericolo della
prassi del Diritto ecclesiastico di identificare, nonostante il rispetto della
visione cattolica, l'appartenenza canonica alla Chiesa con lessere
membro del Comune ecclesiastico di residenza”3>. Se qualcuno non lo
ritiene blasfemo, vorrei ricordare la prassi che gli islamici
introducevano nei territori da loro conquistati, di imporre una tassa
(testatico - gizya) per gli appartenenti alle altre religioni del libro (ebrei e
cristiani). Ci si poteva sottrarre a questa imposizione fiscale soltanto
abbandonando la propria comunita religiosa di appartenenza e
aderendo all'lslam. La storia ci dice che con il passar del tempo, le
defezioni da ebraismo e cristianesimo divennero massicce, al punto che
alcuni governatori impedivano questi abbandoni anche perché si
rendevano conto che a subirne le conseguenze era anzitutto 1'erario,
privato di ingenti entrate dovute appunto al testatico®. Insomma, anche
allora si realizzo una commistione assai poco edificante tra fisco e fede
religiosa, con dei condizionamenti della coscienza che nel tempo ebbero
esiti drammatici.

Se guardiamo alla sostanza del problema dobbiamo convenire
che per piu versi viene violata la liberta religiosa individuale, e sono lesi
in qualche modo i legittimi interessi dell’istituzione ecclesiastica®’. Dal

3 Per G. ROBBERS “la maggior parte delle Chiese evangeliche considerano questo
atto come un effettivo abbandono della Chiesa. Per la Chiesa cattolica 1'abbandono
rappresenta, in linea generale, una grave violazione degli obblighi di un fedele verso
la Chiesa, anche se la sua appartenenza alla Chiesa stessa non é posta in discussione”
(op. cit., p. 72). La Santa Sede ¢ intervenuta sull’argomento, con un documento.

% K. KOCH, I sistemi di diritto ecclesiastico nella Svizzera tedesca e I'ecclesiologia del
Concilio Vaticano I1, cit., p. 60.

36 Cfr. C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico, Torino, 2005, p. 55.

37 11 sistema dell'imposta ecclesiastica obbligatoria puo essere particolarmente
invasiva, in relazione alle opinioni religiose dei cittadini, nel momento in cui deve
regolare le fattispecie che contemplano la diversita di appartenenza confessionale dei
coniugi. Sull’argomento, e sulle complicazione che derivano da queste fattispecie, cfr.
R. ASTORRI, L’esperienza della Repubblica Federale Tedesca, in AA. VV., Enti di culto e
finanziamento delle confessioni religiose, Bologna, 2007, pp. 299 ss.

21



.I'" Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
U Wi Noverbre 2008 ISSN 1971 - 8543

primo punto di vista, & del tutto evidente che il fedele, nel momento in
cui si vede sottoposto ad un onere fiscale obbligatorio non lo avverte
come il frutto di un impegno ecclesiale, e puo sentire quel fastidio che
chiunque di noi prova di fronte ad una tassa aggiuntiva. Ed e
altrettanto evidente che, laddove trova scritto nelle leggi dello Stato che
puo non pagare la tassa ecclesiastica dimettendosi dalla Chiesa (o
dichiarando di non appartenervi piu, il che e lo stesso) si determina in
lui un incentivo ad operare in questa direzione, con una conseguente
lesione della sua liberta interiore. Questa, infatti, & piena soltanto se non
e soggetta a lusinghe, a condizionamenti, ad incentivi contrari, e via di
seguito.

Non minori le lesioni della liberta della Chiesa, la quale si trova
costretta a scegliere tra due comportamenti, entrambi discutibili e
deprecabili dal punto di vista ecclesiologico. Da un lato, si puo ignorare
la volonta di abbandonare la Chiesa, ritenendola riferita soltanto al
profilo fiscale e comunque dipendente dalla debolezza individuale,
Dall’altro, si puo prendere alla lettera la manifestazione di volonta
espressa con le dimissioni e considerare linteressato non piu
appartenente al corpus ecclesiale. Si tratta, come si vede, di
comportamenti entrambi criticabili. II primo, perché determina un
vulnus nel sistema giuridico, e perché viola il principio di eguaglianza
dei fedeli: finirebbero con l'essere mortificati proprio coloro che non
cedono alla tentazione di dimettersi. Il secondo, perché in realta fa
dipendere 1'abbandono della Chiesa (con tutte le conseguenze che esso
comporta) da una volonta che essa sa essere non sincera, non diretta
cioe all’abbandono della fede e della comunita, ma da altre pitt umane
motivazioni. Al riguardo e opportuno segnalare una precisazione del
competente Consiglio Pontificio della Santa Sede relativa a cosa debba
intendersi per atto formale che determina la defezione dalla Chiesa
cattolica. In base a questa pronuncia “l'actus defectionis ab Ecclesia
catholica perché possa essere validamente configurato come actus
formalis agli effetti di cui ai cann. 1086, par. 1, 1117 e 1124 CIC, deve
concretizzarsi in: a) una decisione interna di uscire dalla Chiesa
cattolica; b) I'attuazione e manifestazione esterna di questa decisione; c)
recezione diretta da parte dell’autorita ecclesiastica competente di tale
decisione”. Il documento del Pontificio Consiglio per i Testi Legislativi
aggiunge che “l'atto giuridico-amministrativo dell’abbandono della
Chiesa di per sé non puo costituire un atto formale di defezione nel
senso inteso dal CIC, giacché potrebbe rimanere la volonta di
preservare nella comunione di fede”. Si puo legittimamente dedurre
che le dimissioni presentate di fronte ad una autorita civile, soprattutto

22



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

se motivate dalla volonta di sottrarsi all’obbligo dalla tassa ecclesiastica,
non integrano un vero distacco dalla Chiesa33.

5 - Conclusioni. Prospettive riformatrici, diritti dello Stato, diritti
delle Chiese

Tutto quanto ho detto non sta a significare che il rapporto tra Stato e
Chiesa debba essere visto in un’ottica drasticamente separatista, come
se la struttura della Chiesa debba essere lontana ed estranea rispetto
all’'ordinamento giuridico, e lo Stato non abbia nulla da dire sul
funzionamento degli organismi ecclesiastici. Questa concezione, prima
che errata, non corrisponde alla realta del mondo giuridico e delle
relazioni effettive tra societa religiosa e societa civile.

Ad esempio, in tutti gli ordinamenti vi e sempre il limite
dell’ordine pubblico, o dei principi fondamentali dell’ordinamento
giuridico, che deve essere rispettato dalle Chiese, e dai loro
comportamenti. Inoltre, soprattutto in materia finanziaria, vi € una
esigenza di controllo dello Stato perfettamente legittima, che giova
anche agli interessi della Chiesa, che puo avere diverse applicazioni.
Esso riguarda 1'utilizzazione effettiva del finanziamento pubblico alle
finalita religiose (o caritative, o assistenziali), che ad esempio nei Paesi
ove esiste il sistema dell’'8 per mille (o altra percentuale), viene
realizzato sia con I'obbligo della rendicontazione, e della pubblicita dei
rendiconti annuali, sia attraverso una verifica periodica in sede di
commissioni paritetiche (Stato-Chiesa) dell’andamento del meccanismo
tinanziario e dell’'utilizzazione effettiva dei finanziamenti. Il controllo
statale si realizza anche attraverso la sottomissione al diritto comune di
tutte le attivita economiche e patrimoniali della Chiesa, con la
conseguenza che da questo punto di vista le Chiese e le confessioni

% 11 documento approvato 1'8 dicembre 2005 dal Pontificio Consiglio per
I'interpretazione dei testi legislativi precisa ancora che “il contenuto dell’atto di
volonta deve essere la rottura di quei vincoli di comunione - fede, sacramenti,
governo pastorale - che permettono ai fedeli di ricevere la vita di grazia all’interno
della Chiesa. Cio significa che un tale atto formale non ha soltanto un carattere
giuridico-amministrativo (1'uscire dalla Chiesa nel senso anagrafico con le rispettive
conseguenze civili), ma si configura come una vera separazione dagli elementi
costitutivi della vita della Chiesa: suppone quindi un atto di apostasia, eresia o
scisma”. Ancora, secondo l'orientamento formulato dal Pontificio consiglio “si
richiede, inoltre, che l'atto venga manifestato personalmente dall’interessato in forma
scritta, davanti alla competente autorita della Chiesa cattolica: Ordinario o parroco
proprio al quale unicamente compete giudicare 1'esistenza o meno nell’atto di volonta
del contenuto espresso al n. 2”.

23



.["' Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\\. Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)
l.-- Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

religiose non fruiscono né di privilegi fiscali (che non siano le esenzioni
che spettano ad altri soggetti privati), né possono impostare programmi
patrimoniali e progetti di investimenti diretti all'incremento
immotivato dei propri beni e delle proprie ricchezze.

Ma questi controlli, questi limiti fisiologici per ogni ordinamento
statale che miri al corretto funzionamento delle attivita economiche
anche delle Chiese, non hanno nulla a che vedere con la tendenza neo-
giurisdizionalista che porta le autorita pubbliche a voler condizionare,
se non proprio a determinare, la struttura ecclesiastica, il suo
funzionamento, le sue dinamiche interne. Quando, per il tramite del
contributo finanziario dello Stato, si pongono limiti alla liberta religiosa
individuale (come abbiamo visto che accade la tassa ecclesiastica
collegata all’appartenenza confessionale), si finisce comunque col
realizzare una commistione tra Stato e Chiesa, tra sfera religiosa e sfera
civile, che & destinata a ripercuotersi prima o poi sugli assetti, e sugli
equilibri interni della Chiesa. I primi a subire le conseguenze della
creazione (per legge dello Stato) di autonomi organismi di gestione
finanziaria sono i ministri ecclesiastici che devono attendere, per agire
liberamente, le determinazioni di chi di fatto ha in mano il potere
economico e finanziario. Pensare di poter scindere questi due aspetti,
gestione della struttura ecclesiastica e gestione dei suoi profili
finanziari, & una idea sostanzialmente illusoria. In alcuni microcosmi
locali cio e possibile, perché la compattezza di piccole comunita puo
garantire da tensioni o fratture interne. Ma in termini di macro-realta,
ed in un’epoca caratterizzata da una secolarizzazione crescente,
separare il diritto di auto-governarsi dal diritto di disporre delle risorse
finanziarie e concepire qualcosa che e contro natura. Come se una
famiglia dovesse ricorrere ad un soggetto autonomo che amministra i
suoi beni e adotta le decisioni per le spese dell’abbigliamento, della
scuola, delle vacanze, del voluttuario, e via di seguito. Sarebbe una
famiglia dimezzata, privata di quell'unione interna che richiede
solidarieta anche nel compiere le scelte che incidono nella vita
quotidiana dei suoi membri. Per queste ragioni, oggi si pone il
problema di un superamento di quel giurisdizionalismo benevolo che
ancora esiste nei Paesi del nord e del centro Europa, che appare in
oggettivo contrasto con I'evoluzione della disciplina che tutela il diritto
di liberta religiosa a livello internazionale, a livello comunitario, e in

% Sui controlli diretti e indiretti previsti dalla legislazione di derivazione
concordataria italiana nei confronti della gestione finanziaria della Chiesa, si rinvia al
volume di AA. VV., Enti di culto e finanziamento delle confessioni religiose, gia citato, e in
particolare agli interventi di C. CARDIA, Otto per mille e offerte deducibili, ivi, pp. 225, e
di P. FLORIS, La remunerazione del clero, ivi, pp. 253 ss.

24



Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (Wwww.statoechiese.it)

Novembre 2008 ISSN 1971 - 8543

moltissimi ordinamenti del nostro continente che hanno rivisto le
rispettive legislazioni in materia ecclesiastica.

25



