
 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre  2011                                                                          ISSN 1971- 8543 

 

Angela Patrizia Tavani 
(ricercatrice di Diritto Canonico ed Ecclesiastico nella I Facoltà di 

Giurisprudenza dell’Università degli Studi di Bari Aldo Moro) 

 

“Frate sole” e il fotovoltaico. 

Il ruolo della parrocchia e la tutela dell’ambiente tra 

normativa statale e Magistero della Chiesa cattolica  

 

 
SOMMARIO: 1. Premessa – 2. L’ente religioso imprenditore – 3. Rinnovata 

centralità di “frate sole” nel III millennio: le parrocchie e il fotovoltaico – 4. Il 

Magistero della Chiesa cattolica in tema di salvaguardia dell’ambiente – 5. 

Considerazioni conclusive. 

 

 

1. - Premessa 
 
Viene denominata “impresa sociale”1 ogni organizzazione privata che 
“esercita in via stabile e principale un’attività economica organizzata al 
fine della produzione o dello scambio di beni o servizi di utilità sociale, 
diretta a realizzare finalità di interesse generale” (art. 1, comma 1 D.lgs. 
24 marzo 2006, n. 155)2.  

                                                           

Il contributo è destinato alla pubblicazione nella rivista Diritto e Religioni, 2 (2011). 
 
 
1Sull’argomento cfr. F. ALLEVA, L’impresa sociale italiana, Giuffrè, Milano, 2007; A. 

FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale. Commento al decreto legislativo 155/2006, in 
N.L.C.C., n. 1, 2007, pp. 317-336; G. VITTADINI, A proposito di impresa sociale, in Non 

profit, n. 4, 2006, pp. 643-652; P. CLEMENTI, Il “ramo onlus” dell’ente ecclesiastico, in 

exLege, n. 2, 2006, pp. 53-60; F. CAFAGGI, La legge delega sull’impresa sociale: riflessioni 

critiche tra passato (prossimo) e futuro (immediato), in Impresa sociale, n. 2, 2005, pp. 62-73; 
P. CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale e il 5 per mille, in QDPE, n. 2, 2006, pp. 

457-474; A. BETTETINI, Ente ecclesiastico civilmente riconosciuto e disciplina dell’impresa 
sociale. L’esercizio in forma economica di attività socialmente utili da parte di un ente religioso, 
in Ius Ecclesiae, n. 18, 2006, pp. 719-740; A. URICCHIO, Verso una disciplina tributaria 

dell’impresa sociale: prime considerazioni alla luce del d.lgs. 24 marzo 2006 n. 155, nel vol. 
Annali della Facoltà di Giurisprudenza di Taranto Anno I, vol. 1, Cacucci, Bari, 2008, pp. 
277-289. 

2 Precisa il legislatore: ivi compresi gli enti di cui al libro V del codice civile. In tal modo 
si sancisce per legge che anche società nate al fine di esercitare attività economiche con lo scopo 
di dividerne gli utili, possono al tempo stesso escludere lo scopo lucrativo, e se le attività 
esercitate sono di utilità sociale accedono alla qualifica di impresa sociale. Così P. 

CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 464. Inoltre, per attività principale, 
si intende quella per la quale i relativi ricavi sono superiori al sessanta per cento dei 
ricavi complessivi dell’organizzazione che esercita impresa sociale. I criteri per il 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 2 

I “beni e servizi di utilità sociale” sono quelli prodotti in specifici 
settori di attività: l’assistenza sociale, l’assistenza sanitaria e socio-
sanitaria, l’educazione, istruzione e formazione, la tutela dell’ambiente 
e dell’ecosistema, la valorizzazione del patrimonio culturale, il turismo 
sociale, la formazione universitaria e post-universitaria, la ricerca ed 
erogazione di servizi culturali, la formazione extra-scolastica, 
finalizzata alla prevenzione della dispersione scolastica ed al successo 
scolastico e formativo, i servizi strumentali alle imprese sociali (art. 2, 
comma 1)3. 

Il decreto legislativo sull’impresa sociale si rivolge oltre che a 
tutte le organizzazioni private, le quali, in presenza di determinati 
requisiti espressi dalla normativa, esercitano in via stabile e principale 
un’attività economica organizzata al fine della produzione o dello 
scambio di beni o servizi di utilità sociale, diretta a realizzare finalità di 
interesse generale, anche agli enti ecclesiastici e agli enti delle 
confessioni religiose con le quali lo Stato ha stipulato patti, accordi o 
intese (art. 1, 3° comma)4. 

La suddetta normativa recentemente introdotta ha prodotto un 
ampliamento dello spettro delle attività di utilità sociale che un ente di 
ispirazione religiosa può svolgere: a quelle tipicamente diverse di 
assistenza e beneficenza si aggiungono altre attività finalizzate ad 
assicurare una migliore qualità delle condizioni di vita, che attualmente 
sono oggetto di specifica attenzione da parte del legislatore statale e 
non solo. In particolare ci riferiamo al settore della tutela dell’ambiente 

                                                                                                                                                         

computo di tale percentuale sono definiti con decreto del Ministro delle attività 
produttive e del Ministro del lavoro e delle politiche sociali (art. 2, comma 3).  

3 Giova rilevare che i settori delle attività non coincidono con quelli indicati 
nell’art. 10 del d.lgs. 460/1997 in materia di Onlus. Infatti nel recente decreto 
mancano, oltre lo sport dilettantistico, i settori della beneficenza e della tutela dei 
diritti civili. Sono, invece, stati inseriti il turismo sociale, la formazione universitaria e 
post-universitaria, la ricerca ed erogazione di servizi culturali, la formazione 
extrascolastica finalizzata alla prevenzione della dispersione scolastica ed al successo 

scolastico e formativo. La dottrina giuscivilistica ha rilevato una vistosissima omissione 
dell’ambito sportivo dilettantistico, forse ricomprensibile, all’interno della formazione 
extrascolastica. Cfr. F. ALLEVA, L’impresa sociale italiana, cit., p. 86. 

4 Il requisito causale e finalistico dell’impresa sociale è dato da un lato dall’utilità 
sociale dell’attività svolta, cui è strettamente connessa la finalità non lucrativa che si 
ravvisa proprio nei vincoli imposti dal legislatore: il primo è quello di destinazione 
degli utili o avanzi di gestione che devono essere impiegati per lo svolgimento 
dell’attività statutaria o ad incremento del patrimonio (art. 3, comma 1); il secondo è 
rappresentato dal divieto di distribuzione, anche indiretta, di utili o avanzi di gestione 

(art. 3, comma 2). Sull’argomento del non distribution constraint cfr. G. PIEPOLI, Gli 

enti «non profit», nel vol. Diritto privato europeo, a cura di N. Lipari, Cedam, Padova, 
1997, pp. 347 ss. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 3 

e dell’ecosistema, che, come vedremo, è destinato a trovare spazio 
rispetto alle aree di attività tipicamente svolte dagli enti ecclesiastici. 
Sintomo questo dell’attenzione sempre più crescente nella nostra 
società verso il ruolo giocato dal fattore religioso, anche attraverso la 
normativa unilaterale statale, come quella sull’impresa sociale, che in 
dottrina viene interpretata come “nuova modalità di tutela della libertà 
religiosa”5. 

Non sono oggetto di analisi nel presente lavoro i requisiti formali 
previsti dalla normativa sull’impresa sociale con riguardo agli enti 
religiosi definiti in dottrina, enti di struttura6. Né pare opportuno in 
questa sede soffermarsi sulla disparità di trattamento tra confessioni 
munite di intesa e confessioni non convenzionate con lo Stato, più volte 
rilevata in dottrina7. 

Riteniamo utile evidenziare che gli enti religiosi imprenditori, 
laddove abbiano ottenuto il riconoscimento della personalità giuridica 
da parte dello Stato, assumono la qualifica di “ecclesiastici” e 
posseggono in quanto tali, sotto il profilo fiscale, la natura di enti “non 
commerciali”, non esercitando in modo prevalente ed esclusivo 
un’attività commerciale8.   

Certamente, come evidenziato in dottrina fin da subito, si ha 
l’impressione che i termini utilizzati dal legislatore sull’impresa sociale 
non offrono una qualificazione appropriata del fenomeno delle forme 
organizzative influenzate dal fattore religioso, “per cui occorreranno 
vari atti di coraggio nell’interpretazione del testo, al fine di assumere 
una nozione di ente ecclesiastico nel sistema dell’impresa sociale, 
condivisibile almeno dai più”9. 

                                                           
5 Cfr. A. FUCCILLO, Giustizia e religione, vol. I, Giappichelli, Torino, 2011, p. 62. 
6 Per una analitica ripartizione degli adattamenti previsti dal d. lgs. 155/2006 tra 

enti di struttura (enti ecclesiastici civilmente riconosciuti) ed enti di funzione (enti che 
possono avere un collegamento formale o teleologico con la confessione cui si 

ispirano), cfr. A. FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 323 ss., e A. 

BETTETINI, S. GIACCHI, Gli enti ecclesiastici e la disciplina dell’impresa sociale, in Il 

Diritto Ecclesiastico, n. 2, 2010, p. 144 ss. 
7 La disparità di trattamento tra confessioni che hanno stipulato intese e confessioni 

che non ne abbiano stipulato sembrerebbe costituire una violazione del principio di 
uguaglianza nel suo combinato con quello di libertà religiosa. Cfr. per tutti A. 

BETTETINI, Ente ecclesiastico civilmente riconosciuto, cit., pp. 727-729. Sul possibile 
contrasto col principio di equiparazione, operante agli effetti tributari (sebbene con 
riguardo al d.lgs. 460/1997 sulle Onlus), cfr. A. GUARINO, Diritto ecclesiastico 

tributario e art. 20 della Costituzione, Jovene, Napoli, 2001, p. 143 ss.  
8 Sono attività commerciali le cessioni di beni e le prestazioni di servizi a terzi 

dietro pagamento di corrispettivo.  
9 A. FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 321. A tal proposito, la 

dottrina sembra essere divisa sulla possibilità che gli enti c.d. funzionali possano 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 4 

Al fine di favorire un ordine sistematico delle varie realtà 
ecclesiali che ambiscono a diventare impresa sociale alcuni autori 
hanno fatto rientrare gli enti civilmente riconosciuti (c.d. enti di 
struttura) nella locuzione “enti ecclesiastici” utilizzata dal legislatore 
delegato, in quanto l’ecclesiasticità è un elemento che appartiene alla 
struttura dell’ente e non già alla sua attività10. Si tratta di quegli enti 
che, oltre all’erezione o approvazione da parte dell’autorità ecclesiastica 
competente, hanno ottenuto il riconoscimento della personalità 
giuridica attraverso un’apposita procedura all’esito della quale sia stata 
accertata la presenza di una attività di religione o di culto. 

Gli stessi autori sostengono che rientrerebbero nella seconda 
categoria degli “enti delle confessioni religiose” (c.d. enti di funzione)11 
tutti gli enti che possono definirsi “ecclesiastici” non perché abbiano 
ottenuto il riconoscimento della personalità giuridica, ma per le finalità 
che si prefiggono, a patto che per questi ultimi venga seguita la 
procedura costitutiva utilizzando la forma solenne12. Trattasi di enti la 
cui “ecclesialità” è stata riconosciuta dalla sola confessione di 
appartenenza; in tal caso, il collegamento formale con la confessione, 
per gli enti cattolici, si dimostrerebbe attraverso la costituzione o 
approvazione dell’ente religioso-impresa sociale con decreto della 
competente autorità ecclesiastica (come potrebbe avvenire nel caso di 
un’associazione privata di fedeli che sia già in possesso di un 
riconoscimento dalla diocesi e che intenda costituirsi impresa sociale), 

                                                                                                                                                         

assumere la qualifica d’impresa sociale; si sostiene, infatti, da parte di alcuni autori 
che questa sia riservata esclusivamente ali enti di struttura. Cfr. L. MUSSELLI, V. 

TOZZI, Manuale di diritto ecclesiastico, Cacucci, Bari, 2000, p. 220. I sostenitori di questa 
tesi più restrittiva fondano le proprie ragioni sulla previsione di cui all’art. 5, comma 4 
del d.lgs. 155/2006 in virtù del quale l’ente ecclesiastico civilmente riconosciuto che 
voglia costituire un’impresa sociale non deve farlo per mezzo di un atto pubblico, ma 
semplicemente con il deposito del regolamento; tali enti avrebbero, infatti, già 
«superato lo scoglio procedurale della loro specifica costituzione in “forma solenne”, 
vale a dire il riconoscimento da parte dello Stato e, dunque, tecnicamente già 
costituiti». Si argomenta al proposito che la previsione dello strumento del solo 
regolamento, a fronte dell’atto pubblico, confermerebbe tale interpretazione 
restrittiva, atteso che “la sua adozione è tipicamente successiva alla costituzione 
dell’ente ed è volta alla definizione analitica dei profili disciplinari già sanciti dallo 
statuto”. Cfr. F. ALLEVA, L’impresa sociale italiana, cit., p. 165. Peraltro, la scelta dello 
strumento del regolamento sarebbe giustificata proprio dal fatto che l’attività 
d’impresa sociale sarebbe secondaria e strumentale rispetto a quella di religione o di 
culto prevalente o esclusiva, così come accertata in sede di riconoscimento civile. 

10  L. MUSSELLI, V. TOZZI, Manuale, cit., p. 222. 
11 A. FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 322. 
12 A. FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale, cit., pp. 325-326. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 5 

per quelli delle confessioni diverse dalla cattolica con la dimostrazione 
delle proprie origini confessionali.  

Nella categoria degli enti funzionali dovrebbero farsi rientrare 
anche tutti gli enti di “ispirazione religiosa” che pur non possedendo 
un decreto formale di approvazione della confessione cui 
appartengono, tuttavia si ispirano ad essa e al suo credo. Può trattarsi, 
in questi casi di associazioni c.d. di fatto che sono legate alla confessione 
religiosa attraverso un collegamento teleologico. 
 

 

2. - L’ente religioso imprenditore 

 
Per poter qualificare un ente religioso come imprenditore sociale oltre 
al collegamento con la confessione di appartenenza è all’attività 
realmente svolta dall’ente che bisogna guardare: per tale ragione nel 
regolamento (al cui deposito, come abbiamo visto, è obbligato l’ente 
ecclesiastico imprenditore sociale a fronte dell’atto pubblico per gli altri 
enti ecclesiali o di ispirazione religiosa) deve indicarsi necessariamente 
“quale attività”, tra quelle rientranti nell’art. 2, comma 1 del d. lgs. n. 
155/2006, si intende effettivamente svolgere. La precisazione formale 
contenuta nel regolamento, accompagnata dall’esercizio effettivo di 
quella stessa attività, diviene conditio sine qua non per costituire e 
mantenere in vita l’impresa sociale dell’ente ecclesiastico.  

Al riguardo si è rilevato che “non è l’ente in quanto tale ad 
assumere la qualifica, ma la sua branca di attività imprenditoriale 
socialmente utile”13. Nel caso dell’ente ecclesiastico, infatti,  

 

“prevale la necessità pratica di adattare la disciplina prevista per 
un soggetto che svolge in via principale attività di utilità sociale, 
ad un soggetto che svolge, fra le altre, anche attività di utilità 
sociale, che in ogni caso non possono essere prevalenti, né 
costitutive (altrimenti cesserebbe di essere un ente 
ecclesiastico!)”14 . 

 

Non vi è contrasto tra la natura specifica di ente ecclesiastico e 
l’esercizio da parte di questo di attività economiche socialmente utili, 
tanto che spesso accade che molte delle attività svolte dagli enti delle 
confessioni, segnatamente quella cattolica, sono attività di utilità 
sociale15. 

                                                           
13 Cfr. A. BETTETINI., Ente ecclesiastico civilmente riconosciuto, cit., p. 727. 
14 P. CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 469. 
15 Sulla compatibilità tra attività commerciale e fine di religione o di culto in 

dottrina e giurisprudenza cfr. A. BETTETINI, S. GIACCHI, Gli enti ecclesiastici e la 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 6 

Già la normativa pattizia ha disciplinato lo svolgimento delle 
attività “diverse” da parte degli enti ecclesiastici (artt. 7, n. 3 § 2 della L. 
121/1985 e 15 della L. 222/1985), sebbene devono risultare sempre 
strumentali e compatibili rispetto a quella prevalente di religione o di 
culto16.  

Un’attività che si qualifichi “imprenditoriale” non presuppone 
tanto il perseguimento del fine di lucro oggettivo, ma piuttosto il 
rispetto del paradigma fissato nell’ art. 2082 cod. civ. e cioè che l’ente 
agisca con metodo economico, ovvero tendente alla equiparazione tra 
costi e ricavi.  

Pertanto l’ente ecclesiastico è imprenditore non in quanto 
esercita un’attività allo scopo di produrre ricavi superiori ai costi, 
oppure perché tesa alla ripartizione degli utili fra i soci, ma piuttosto in 
quanto agisce con metodo economico, perseguendo l’equivalenza tra 
costi e ricavi. L’attività economica svolta al fine di procurare i mezzi 
patrimoniali necessari al perseguimento del fine di religione o di culto, 
come vedremo, non può mutare la natura dell’ente ecclesiastico, ma 
anzi ne rafforza l’essenza. Ciò che importa è che l’attività economica e 
commerciale non sia prevalente rispetto a quella di religione o di culto, 
ma ad essa strumentale. Per questa ragione la giurisprudenza ha 
definito imprenditore un ente ecclesiastico civilmente riconosciuto 
svolgente attività ospedaliera ricorrendo i requisiti della professionalità, 
dell’organizzazione e della natura economica dell’attività17. 

                                                                                                                                                         

disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 141. In particolare, sulla irrilevanza del dato 
strutturale ai fini della qualificazione imprenditoriale di un ente ecclesiastico cfr. S. 

LANDOLFI, Considerazioni sugli enti ecclesiastici imprenditori, Diritto e giurisprudenza, 
XXXI, 1975, p. 481. 

16 Cfr. A. BETTETINI, Ente ecclesiastico civilmente riconosciuto, cit., p. 730. Il fine 
costitutivo ed essenziale di religione o di culto non impedisce all’ente di svolgere 
anche attività diverse (art. 15, L. 222/1985). Tali attività sono soggette alle leggi dello 
Stato, ivi compreso il regime tributario. Il principio è stato sancito fin dal Concordato 
del 1929 (Cf. art. 5 della L. n. 848 del 1929) ed è stato ribadito nell’Accordo di Villa 
Madama del 1984, con la legge n. 222 del 1984, laddove l’art. 7.3 precisa espressamente 
che ciò avvenga “nel rispetto della struttura e della finalità di tali enti”. Il fine di 
religione o di culto costitutivo ed essenziale, dice la norma, può essere connesso a 
finalità caritative, ma soltanto a queste. “Altre attività, di istruzione, cultura, 
educazione, di lucro, editoriale, possono essere svolte ma devono mantenere un ruolo 
marginale e non assurgere al rango di finalità: esse cioè non devono, per la loro 
preponderanza o per la loro importanza qualitativa, condizionare la vita dell’enti”. 
Cfr. C. CARDIA, Manuale di diritto ecclesiastico, 2ª ed., il Mulino, Bologna, 1996, p. 339. 

17 A. BETTETINI, L’attività commerciale di un ente ecclesiastico, nel vol. Enti 

ecclesiastici e controllo dello Stato, a cura di Juan Ignacio Arrieta, Marcianum Press, 
Venezia, 2007, p. 194. Per la giurisprudenza recente cfr. A. FUCCILLO, Giustizia e 

religione, cit., pp. 42-57. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 7 

Peraltro “l’assenza dello scopo lucrativo inteso nella forma del no 
distribution constraint non costituisce un ostacolo per gli enti 
ecclesiastici, in quanto appare coessenziale alla ecclesiasticità”18, anche 
se non può sottovalutarsi che è il fine di religione e di culto ad attribuire 
all’ente la qualifica di “ecclesiastico”, quando questo è prevalente 
rispetto alle altre attività “profane”19. Il fine di religione o di culto 
diviene il termine di raffronto per verificare la compatibilità rispetto 
all’attività esercitata dall’ente ecclesiastico imprenditore. 

All’ente ecclesiastico imprenditore dovrà necessariamente 
guardarsi  

 

“nell’ottica dell’equilibrio tra attività esercitata e finalità perseguita 
senza giungere a forzature che finiscono con l’assorbire l’elemento 
soggettivo dentro quello oggettivo, come talvolta la dottrina 
sembra aver proposto in ordine alla compatibilità fra la qualifica di 
imprenditore e quella di ente ecclesiastico”20. 

 

Infatti, appare sempre più necessario non dimenticare la 
specialità dell’ente ecclesiastico, derivante sì dall’appartenenza 
confessionale, ma soprattutto dal fine costitutivo ed essenziale di 
religione e di culto. La legislazione pattizia (v. art. 7 dell’Accordo di 
Villa Madama modificativo del Concordato del 1929) non nega che nel 
perseguire il fine di religione e di culto l’ente ecclesiastico sia 
legittimato a svolgere anche un’attività di carattere economico e che 
pertanto questa attività possa essere soggetta alle leggi dello Stato; 
tuttavia si segnala che tale assoggettamento non deve provocare 
“modifiche nella natura soggettiva che dà luogo alla ecclesiasticità 
dell’ente” 21.  

Oltre all’attività di impresa sociale svolta dagli enti ecclesiastici 
di struttura va presa in considerazione anche quella svolta dai c.d. enti 
funzionali, cioè gli enti delle confessioni religiose e gli enti di 
ispirazione religiosa. Mentre i primi sono organicamente strutturati e 
collegati alla confessione di appartenenza e ciò è facilmente 
riscontrabile, essendo questi iscritti nel registro delle persone giuridiche 
(es. parrocchie), i secondi, pur se approvati dalla confessione di 
appartenenza, sono privi di un riconoscimento civile (es. associazioni 
private di fedeli riconosciute dalla Diocesi); gli enti di ispirazione 
religiosa sono semplici organizzazioni di fatto che non sono riconosciuti 

                                                           
18 P. CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 470. 
19 C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico. Tradizione europea legislazione italiana, 

Giappichelli, Torino, 2005, p. 289.  
20 P. CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 470. 
21 P. CONSORTI, La disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 470. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 8 

neanche dalla confessione di appartenenza o perché il riconoscimento 
non è stato mai richiesto o perché mai laudatae vel commendatae (es. mere 
associazioni private), che esistono a prescindere da qualsiasi intervento 
dell’autorità ecclesiastica e che, pertanto, si sottraggono ai controlli di 
questa per essere disciplinati dalle leggi civili22. 

Come è stato rilevato in dottrina, “l’organizzazione che persegua 
finalità anche lato sensu religiose … esiste senza che debba 
necessariamente (ai fini della sua specifica soggettività) collegarsi ad 
una confessione”23.  

Riferendoci in questa sede solo alla realtà della confessione 
cattolica, non si può negare la presenza di imprese sociali (nonché di 
Onlus successivamente trasformate in imprese sociali), che nascono da 
mere organizzazioni di ispirazione religiosa sorte su iniziativa di laici 
ma anche di chierici e non solo da enti ecclesiastici civilmente 
riconosciuti o da enti ecclesiali che possano fregiarsi della qualifica di 
“cattolici”. 

In effetti, ad esempio, la costituzione di un’associazione, come 
strumento per la realizzazione della missione del laico nella Chiesa e 
nel mondo24, non necessita di un riconoscimento formale né canonico, 
né civile. Così come non mancano associazioni o fondazioni di 
ispirazione religiosa che, pur non essendo riconosciute come cattoliche 
dall’autorità ecclesiastica, vedono come promotore e rappresentate 
legale pro tempore proprio la figura di un chierico. 

Nella società odierna, più che mai, esigenze contingenti da un 
lato e la normativa statuale incentivante dall’altro hanno consentito ad 
enti ed associazioni di ispirazione religiosa italiani di apportare un 
significativo contributo in vari settori di attività di rilevanza sociale, 
dall’istruzione fino all’assistenza socio-sanitaria, un tempo riservati 
esclusivamente allo Stato25. 

                                                           
22 M. TEDESCHI, Associazioni ecclesiastiche e autonomia negoziale, in Il Diritto 

Ecclesiastico, 1994, p. 543. 
23 A. FUCCILLO, Disciplina dell’impresa sociale, cit., p. 322, nota 44. Lo stesso Autore 

analiticamente individua i soggetti destinatari delle norme di cui di volta in volta ne 
evidenzia i profili applicativi conformemente all’art. 20 Cost. (cfr. ivi, p. 327). 

24 Il dovere specifico del fedele laico, trasfuso nel can. 225, par. 2, consiste 
“nell’animare e perfezionare l’ordine delle realtà temporali con lo spirito evangelico e 
in tal modo di rendere testimonianza a Cristo, particolarmente nel trattare tali realtà e 
nell’esercizio dei compiti secolari”. 

25 A. ZANOTTI, Le modificazioni delle organizzazioni ecclesiastiche e i nuovi poteri, nel 

vol. Federalismo, regionalismo e principio di sussidiarietà orizzontale. Le azioni, le strutture, 
le regole della collaborazione con enti confessionali, a cura di Giovanni Cimbalo, José 
Ignacio Alonso Pèrez, Giappichelli, Torino, 2005, p. 331; sulle associazioni di 
promozione sociale cfr. P. CAVANA, Verso nuove forme di organizzazione religiosa 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 9 

Ciò a prescindere dalla configurazione giuridica che tali enti 
possano assumere; alle associazioni a carattere meramente civile26 si 
affiancano associazioni private di fedeli dotate o meno di personalità 
giuridica ai sensi del diritto canonico27, o ancora fondazioni.   

Le considerazioni che precedono portano a ritenere che il singolo 
cittadino, animato dalla volontà di svolgere attività di impresa sociale 
religiosamente caratterizzata trovi nella realtà associativa un 
appropriato ed efficace  

 

“strumento tecnico-giuridico con cui realizzare strutture più 
complesse, nelle quali possano trovare più ampia e più efficace 
esplicitazione le funzioni propriamente laicali. E ancora: il 
fenomeno associativo è strumento attraverso cui l’individuo, nel 
perseguimento di determinate finalità, cerca di superare i propri 
limiti e di esaltare le proprie potenzialità”28. Per tale ragione si dice 
che le associazioni rappresentano la proiezione delle condizioni 
personali29. 

 
 
3. - Rinnovata centralità di “frate sole” nel III millennio: le parrocchie 

e il fotovoltaico 

 
Fin dal Medioevo il monastero come realtà di per sé autosufficiente di 
vita religiosa, cui si accompagnano le diverse attività a cui i monaci in 
esso si dedicano, costituisce un modello di società e di economia civile e 

                                                                                                                                                         

nell’ordinamento italiano: le associazioni di promozione sociale con «finalità di ricerca etica e 
spirituale», in Il Diritto Ecclesiastico, n. 1, 2003, pp. 493-531. 

26 Vi sono associazioni, fondazioni, comitati, ONG, Onlus di ispirazione cristiana 
che sono organismi più civili che ecclesiali, anche quando l’iniziativa è promossa da 
cristiani. Cfr. C.E.I. COMMISSIONE EPISCOPALE PER L’APOSTOLATO DEI 

LAICI, Nota pastorale Criteri di ecclesialità dei gruppi, movimenti, associazioni, 22 maggio 

1981, n. 11, e le considerazioni svolte da L. NAVARRO, Il carattere ecclesiale delle 

associazioni dei fedeli, Ius Ecclesiae, n. 6, 1994, p. 302. Sulla espansione dell’autonomia 
privata dei movimenti ecclesiali e sulla comunione ecclesiale cui questi sono tenuti, 
cfr. R. BACCARI, Il diritto di associazione dei laici nell’ordinamento canonico, in Scritti 

minori, I, Cacucci, Bari, 1997, p. 353; ID., Associazioni laicali, in Scritti minori, cit., p. 468. 
27 Nel primo caso può trattarsi, ad esempio, di associazioni private di fedeli 

riconosciute dall’autorità ecclesiastica tramite la recognitio statutorum di cui al can. 299 
§ 3. Le caratteristiche di tali enti e le differenze con le associazioni dotate di 
personalità giuridica sono illustrate in L. NAVARRO, Diritto di associazione e 

associazione di fedeli, Giuffrè, Milano, 1999, passim. 
28 L. NAVARRO, Diritto di associazione, cit., p. 100. 
29 G. DALLA TORRE, Ecclesialità e ministerialità nelle associazioni laicali, in Periodica 

de re morali, canonica, liturgica 87, n. 4, 1998, p. 550. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 10 

solidaristica; il Todeschini infatti definisce i monasteri come “esempi 
viventi di gestione amministrativa30, o anche palestra economica”31. 

In altre parole il monastero, quale modello organizzativo socio-
economico destinato a normare la vita dei religiosi e orientato nella 
salvifica prospettiva celeste, finisce con l’assurgere un ruolo 
paradigmatico anche per la vita terrena dell’intera comunità di 
credenti32.  

 

«Non si tratta dunque, nei testi monastici delle origini, di proporre 
ai “laici” un modello di ripudio dei beni del mondo, ma piuttosto 
di realizzare praticamente e quotidianamente, all’interno del 
monastero, “città ideale” fuori della città, un insieme di 
comportamenti di cui i “laici” potranno fruire»33.   

 

Un riverbero significativo del ruolo del monastero come 
paradigma di vita cristianamente orientata è costituito dalla previsione, 
presente nei testi normativi prodotti per i monaci italiani dell’inizio del 
VI secolo, in base a cui il surplus dei prodotti agricoli, frutto del lavoro 
dei monaci, può essere rivenduto all’esterno, immesso dunque “nella 
società dei laici alimentandone il mercato, a patto però che questa 
rivendita avvenga a prezzi più bassi di quelli correnti”34. 

                                                           
30 G. TODESCHINI, I mercanti e il tempio. La società cristiana e il circolo virtuoso della 

ricchezza fra Medioevo ed Età moderna, il Mulino, Bologna, 2002, p. 27. 
31 G. TODESCHINI, I mercanti e il tempio, cit., p. 27. 
32 G. TODESCHINI, I mercanti e il tempio, cit., pp. 17-18. 
33 G. TODESCHINI, I mercanti e il tempio, cit., p. 20. Zamagni in proposito parla di 

una tensione vitale che si realizzava tra il monastero e la città degli uomini (cfr. L. 

BRUNI, S. ZAMAGNI, Economia civile. Efficienza, equità, felicità pubblica, il Mulino, 
Bologna, 2004, p. 32). 

34 G. TODESCHINI, I mercanti e il tempio, cit., pp. 36-37. Lo stesso Autore precisa: 
«Il soggetto monastico … si presenta…come un operatore che, pur riconoscendo 
l’esistenza di un prezzo di mercato “giusto”, ne prescinde per ragioni morali» (Ibidem., 
p. 38). Molto efficacemente l’Autore distingue al riguardo ciò che è utile all’interno del 
monastero da ciò che è superfluo: “Il risultato è che la descrizione dell’avere dei 
monaci, dei cristiani “perfetti”, oscilla costantemente tra una rappresentazione di 
modalità di funzionamento direttamente utili per il monastero (le terre del monastero 
vengono coltivate perché i monaci e i dipendenti del monastero possano mangiare e 
vestirsi) e la rappresentazione di modalità di funzionamento indirettamente 
all’origine di un sistema di transazioni e scambi esterno al monastero (le eccedenze 
agricole del monastero, o i prodotti degli artigiani del monastero, ove sovrabbondanti, 
possono essere venduti all’esterno)” (Ibidem., p. 39). Sempre il Todeschini, in Ricchezza 
francescana. Dalla povertà volontaria alla società di mercato (l Mulino, Bologna, 2004, p. 17 
ss), individua “due modelli di imprenditorialità monastica”: quella dei monaci 
benedettini dell’Ordine di Cluny, e quella dei monaci, sempre benedettini dell’Ordine 
di Citeaux. Il primo modello, quello cluniacense, è definito come “economicamente 
perdente” in quanto la tesaurizzazione dei beni in oggetti di lusso ed edifici sfarzosi 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 11 

Esempio moderno non solo di economia civile, ma anche di 
buona gestione dell’energia, delle risorse e della salvaguardia 
dell’ambiente è rappresentato dal consorzio35 di sette parrocchie della 
Diocesi di Mantova, che hanno dato vita ad un’impresa “verde”, le 
quali tra le attività proposte dalla normativa sull’impresa sociale hanno 
scelto di svolgere quella nel settore dell’ambiente e dell’ecosistema, in 
particolare nel settore della produzione e vendita di energia elettrica 
mediante impianti fotovoltaici integrati36, inaugurati il 2 ottobre 2010.  

Definito da autorevole dottrina come un “nuovo bene 
giuridico”37, l’impianto fotovoltaico è un prodotto della più evoluta 
tecnologia finalizzato alla fruizione della energia solare.   

Le parrocchie consorziate perseguono un duplice scopo: 
produrre energia pulita, con un impatto ambientale positivo connesso 
alla notevole riduzione dell’uso di prodotti petroliferi e al calo di 
emissioni in atmosfera di anidride carbonica e polveri sottili; altro 
scopo, che ci riguarda più da vicino per la sua rilevanza tecnico-
scientifica, è quello di utilizzare il ricavato derivante dalla vendita 
dell’energia elettrica prodotta a GSE S.p.A. (Gestore Servizi Energetici) 

                                                                                                                                                         

avrebbe come conseguenza l’immobilizzazione della ricchezza; il secondo, quello 
cistercense, è invece definito “vincente” in quanto orientato verso scelte economiche 
più produttive operate attraverso il reinvestimento dei profitti dell’Ordine. Il 
pauperismo francescano diviene un vero e proprio “oggetto giuridico” con la Bolla 

pontificia Quo elongati del 1230 (ibidem., p. 77). 
35 L’art. 4, comma 2 del d.lgs. 155/2006 fa riferimento a “gruppi di imprese sociali”.  
36 I sette impianti distinti, sono rispettivamente intestati a sette singole parrocchie 

dell’area del Basso Mantovano, per una potenza complessiva di 1.206, 52 KW. Le 
parrocchie coinvolte sono: Natività della Beata Vergine Maria di Moglia di Sermide, 
Assunzione della Beata Vergine Maria di Ostiglia, San Lorenzo Martire di 
Quingentole, San Bartolomeo Apostolo di Quistello, San Giovanni Battista di San 
Giovanni del Dosso, San Francesco d’Assisi di Schivenoglia e SS. Pietro e Paolo 
Apostolo di Sermide, tutte site nel Comune di Sustinente. Tale intervento produrrà 
un’energia totale annua di un milione e mezzo di kWh (sufficienti al fabbisogno di 
circa quattrocento famiglie) distribuito su una superficie di pannelli fotovoltaici di 
8.344, 13 mq pari a 4.309 pannelli. La produzione di energia elettrica derivante da 
energia solare consentirà in un anno un risparmio dell’emissione in atmosfera di 
anidride carbonica, pari a quasi settecentocinquantamila kg corrispondenti ad una 

riduzione di petrolio di duecentottanta tonnellate. Cfr. V. CORRADO, La chiesa 

parrocchiale di Sustinente, in Gazzetta di Mantova, 24 settembre 2010. 
37 G. TUCCI, Impianti fotovoltaici e garanzie sui beni dell’azienda, in Rivista di Diritto 

privato, n. 1, 2010, p. 25. L’autore si sofferma sull’impianto fotovoltaico come possibile 
oggetto di garanzia sui beni dell’azienda e qualifica i pannelli solari e gli impianti 
fotovoltaici come beni mobili ex art. 812 cod. civ. (ibidem., pp. 39-41). 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 12 

per realizzare opere di manutenzione e conservazione dei sette edifici 
di culto e delle annesse strutture38.  

Richiamando le considerazioni già sviluppate a proposito 
dell’ente ecclesiastico imprenditore, possiamo senza dubbio ritenere che 
la produzione di energia elettrica da parte degli enti parrocchiali 
consorziati non assorbe, né offusca il fine di religione e di culto per essi 
costitutivo ed essenziale, anzi si pone come strettamente connessa e 
strumentale e, pertanto, compatibile con la struttura e la finalità 
dell’ente ecclesiastico-parrocchia39. 

Sotto altro profilo tale realtà costituisce prova tangibile 
dell’operatività del principio di eguaglianza tra chierici e laici, sancito 
dal Concilio Vaticano II e richiamato da Giovanni Paolo II il quale ha 
messo in evidenza che anche i chierici (oltre ai laici) possono svolgere 
attività di natura secolare, come “compito aggiuntivo o eccezionale”40.  

È vero che il decreto legislativo sull’impresa sociale ha subìto 
critiche per il fatto che non prevede agevolazioni fiscali:  

 

“Nello specifico un dato normativo balza all’attenzione, ed è l’art. 
18 del decreto, in cui si può registrare, se non una definitiva 
smentita, un’occasione mancata per dar forza alla tesi che, dal 
combinato disposto degli artt. 9 e 2 Cost., trae argomento per 
giustificare strumenti fiscali ed incentivi pubblici a favore di 
iniziative private volte alla protezione della natura, tra cui le 
riserve naturali private o le oasi naturali gestite da non profit 
organizations”41.  

 

È tuttavia pur vero che l’impresa sociale costituisce una forma 
giuridica, sia pur perfettibile, mediante la quale possono trovare 
compimento e attuazione iniziative di economia civile. 

Conformemente alla prescrizione normativa riguardante la 
costituzione di impresa sociale dell’ente ecclesiastico civilmente 
riconosciuto, le parrocchie interessate hanno provveduto a depositare 
presso il registro delle imprese i regolamenti, opportunamente 

                                                           
38 In particolare è prevista la realizzazione di sette nuovi impianti di riscaldamento 

ed una ristrutturazione del tetto di una chiesa.  
39 Sulla compatibilità dell’attività svolta dalla parrocchia e attività d’impresa 

sociale cfr. A. FUCCILLO, Enti ecclesiastici e impresa commerciale: finalmente un binomio 

compatibile!, in Il Diritto ecclesiastico, n. 2,1995, pp. 463-477.  
40 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Discorso all’Angelus, 15 marzo 1987, documento 

consultabile sul sito web www.vatican.va. 
41 A. BUCELLI, Disciplina dell’impresa sociale. Commento al decreto legislativo 

155/2006, in N.L.C.C., n. 1, 2007, pp. 348-349. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 13 

sottoscritti dai parroci pro tempore, tutti pressoché identici nel loro 
contenuto42. 

In detti regolamenti in premessa è messo in evidenza che lo 
svolgimento di attività secondaria di natura commerciale deve essere 
inteso quale completamento dell’esercizio dell’attività di religione o di 
culto, attività principale e istituzionale di ciascuna parrocchia. Ancora 
nel regolamento è indicata come attività di utilità sociale prescelta dalle 
parrocchie la “produzione di Energia Elettrica da Fonti Rinnovabili, su 
terreni detenuti a titolo di proprietà, o comodato, o affitto o in 
leasing”43.  

Meritevoli di specifico richiamo sono l’art. 4 dei Regolamenti, 
secondo cui è prevista la possibilità di “destinare gli utili e gli avanzi di 
gestione allo svolgimento dell’attività statutaria in generale, o ad 
incremento e/o salvaguardia e recupero del patrimonio dell’Ente”44; 
nonchè l’art. 5, che contempla la possibilità di effettuare erogazioni 
liberali perseguendo scopi di utilità sociale45. 
 
 

4. - Il Magistero della Chiesa cattolica in tema di salvaguardia 

dell’ambiente 

 
L’evoluzione degli interventi magisteriali in tema di ambiente sembra 
svilupparsi parallelamente alle sempre più pressanti istanze formulate 
non solo a livello internazionale46 ma anche a livello interno47 per la 
salvaguardia del pianeta.  

                                                           
42 Ad eccezione della parrocchia SS. Pietro e Paolo Apostolo di Sermide, in cui è 

prevista anche l’attività di «Gestione del Cinema Parrocchiale Multisala, con Bar 
interno, noleggio sale cinematografiche per convegni, dibattiti, sala di 
televideoconferenza, rappresentazioni televisive su grandi schermi, mediante la 

struttura denominata “Cinema Capitol Multisala” con contabilità separata». Cfr. art. 1) 
Regolamenti ex art. 5, comma 4 del d.lgs. 155/2006 delle parrocchie su indicate, 
depositati presso il registro delle imprese della C.C.I.A. di Mantova. 

43 Ibidem. 
44 Ivi, art. 4. 
45 Ivi, art. 5. 
46 Cfr. Dichiarazione di Stoccolma del 16 giugno 1972 della Conferenza dell’ONU 

sull’ambiente umano consultabile in www.unep.org; cfr. altresì la Risoluzione 44/228 
dell’Assemblea Generale dell’ONU del 22 dicembre 1989 consultabile in www.un.org, 
che fa proprie le conclusioni del rapporto Brundtland con specifico riferimento 

all’inscindibile connubio tra sviluppo e ambiente; cfr. il Report della Conferenza 
dell’ONU su ambiente e sviluppo svoltasi a Rio de Janeiro il 3-14 giugno 1992, 
consultabile in www.un.org. Deve ricordarsi la Conferenza dell’ONU svoltasi  a Kyoto 
in Giappone nel dicembre del 1997 nell’ambito della quale si approvò, per consenso, la 
decisione (1/CP.3) per l’adozione di un Protocollo, il Protocollo di Kyoto della 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 14 

In tale contesto si inserisce l’iniziativa delle parrocchie del 
mantovano, nell’ottica della salvaguardia dell’ambiente, anzi, “del 

                                                                                                                                                         

Convenzione Quadro delle Nazioni Unite sui Cambiamenti Climatici (consultabile in 
www.unfccc.int) secondo il quale i paesi industrializzati si impegnano a ridurre, per il 
periodo 2008–2012, il totale delle emissioni di gas ad effetto serra almeno del 5% 
rispetto ai livelli del 1990. Questi impegni, giuridicamente vincolanti, produrranno 
una reversione storica della tendenza ascendente delle emissioni che detti paesi hanno 

da circa 150 anni. Per un approfondimento sul tema cfr. G. GARAGUSO, S. 

MARCHISIO, Rio 1992: Vertice per la Terra, Franco Angeli, Milano, 1993. Con specifico 
riguardo alla posizione della Comunità Europea occorre segnalare tra gli atti più 
significativi la Decisione 94/69/CE del Consiglio, del 15 dicembre 1993, concernente 
la conclusione della convenzione quadro delle Nazioni Unite sui cambiamenti 
climatici, la Decisione 2002/358/CE del Consiglio del 25 aprile 2002 (consultabile in 

ww.eur-lex.europa.eu), relativa all'approvazione, in nome della Comunità europea, del 
Protocollo di Kyoto, la Direttiva 2003/87/CE del Parlamento Europeo e del Consiglio 
dell’Unione Europea, che istituisce un sistema di scambio di quote di emissioni dei 
gas effetto serra all’interno dell’Unione Europea.   

47 Prima della revisione dell’art. 117 Cost. (operata dalla Legge costituzionale del 18 
ottobre 2001 n. 3, modificativa della Parte seconda del Titolo V della Costituzione) non 
si trova alcuna menzione del termine «ambiente» nella nostra Carta Costituzionale. 
Pertanto la tutela dell’ambiente veniva riconosciuta come diritto fondamentale della 
persona umana dal combinato disposto dell’art. 9, 2° comma della Costituzione, (in 
cui è previsto che «La Repubblica tutela il paesaggio e il patrimonio storico e artistico 
della Nazione»), dell’art. 2 Cost. (che tutela il diritto all’integrità fisica o alla salute, 
cioè a vivere in un ambiente sano) e dell’art. 32 Cost. (che impone alla Repubblica 
italiana di tutelare la «salute come fondamentale diritto dell’individuo e interesse 

della collettività…».) Sull’argomento cfr. L. MEZZETTI, Manuale di diritto ambientale, 
Cedam, Padova, 2001, p. 103; G. CORDINI, Principi costituzionali in tema di ambiente e 

giurisprudenza della Corte costituzionale italiana, in Rivista Giuridica dell’ambiente, 5, 2009, 
pp. 611-633.  

L’elaborazione dottrinale e giurisprudenziale ha contribuito in modo determinante 
ad un compiuto riconoscimento della tutela dell’ambiente; al riguardo meritano 
menzione le sentenze della Corte Costituzionale nn. 151 e 153 del 1986 in cui è 
affermato espressamente che l’ambiente è un valore costituzionale (definito anche 
“primario”) che informa, insieme agli altri valori costituzionali, il nostro ordinamento, 
indipendentemente dalla presenza di una esplicita base testuale in Costituzione. 
Corollario di una sempre più intensa valorizzazione della tutela dell’ambiente è 
costituito dall’istituzione prima del Ministero per i beni culturali e ambientali (Legge 
del 29 gennaio 1975 n. 5) e successivamente del Ministero dell’ambiente (Legge dell’8 
luglio 1986 n. 349). Con la riforma del Titolo V della Costituzione la tutela 
dell’ambiente e dell’ecosistema è stata introdotta tra le materie di potestà legislativa 
esclusiva dello Stato (art. 117, 2° comma, lett. s), mentre vengono affidate alla 
legislazione concorrente tra Stato e Regioni le materie che presentano forti profili di 
connessione con la tutela degli equilibri ecologici (art. 117, 3° comma), quali ad 
esempio, la valorizzazione dei beni culturali e ambientali, la tutela della salute, ecc. In 
argomento cfr. G. MANFREDI, Il riparto delle competenze in tema di ambiente e paesaggio 

dopo la revisione del Titolo V della Parte seconda della Costituzione, in Rivista giuridica 
dell’ambiente, 18, fasc. 3-4, 2003, pp. 515-522.  

http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:31994D0069:IT:NOT
http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:32002D0358:IT:NOT


 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 15 

creato”, volendo adoperare una terminologia tipicamente 
confessionale48.  

L’invito a privilegiare e valorizzare le energie rinnovabili e pulite 
(inteso nel senso di un “impegno ecumenico” per una vera e propria 
“conversione ecologica”), è il leit motiv costantemente presente nei 
Messaggi della Conferenza Episcopale Italiana in occasione della 
Giornata per la salvaguardia del Creato che si ricorda il 1° settembre di 
ogni anno49, va di pari passo con l’esortazione tesa al mutamento delle 
condizioni e degli stili di vita più sani e rispettosi della natura50, 
attraverso l’educazione alla responsabilità etica nell’economia e all’uso 
saggio delle tecnologie51. 

I primi interventi magisteriali in tema di ambiente52 risalgono 
agli anni ’70, quando Paolo VI nella lettera apostolica Octogesima 
adveniens53 per un verso, e il Sinodo sulla giustizia54 per altro verso, 

                                                           
48 L’espressione “salvaguardia del creato” nasce con l’Assemblea del Concilio 

Ecumenico delle Chiese (CEC), tenutasi a Vancouver nel 1983. A seguito dell’appello 
rivolto a tutte le chiese, lanciato in quella sede, per un impegno comune per la 
giustizia, la Pace e la Salvaguardia del Creato, si è avviato un processo ecumenico di 
riflessione che è poi culminato, come vedremo nelle Assemblee di Basilea (1989) e Seul 
(1990). Cfr. S. MORANDINI, Salvaguardia del creato, nel vol.  Responsabilità per il creato. 

Un sussidio per le comunità, a cura dell’Ufficio Nazionale per i problemi sociali e il 
lavoro – Servizio nazionale per il progetto culturale, Elledici, Torino, 2002, p. 123. 

49 Cfr. C.E.I., In una terra ospitale, cit., n. 3; C.E.I., Custodire il Creato, per coltivare la 

pace (Messaggio per la 5ª Giornata per la salvaguardia del Creato, 1° settembre 2010), 
n. 3; C.E.I., Laudato si’, mi’ Signore..., (Messaggio per la 4ª Giornata per la salvaguardia 

del Creato, 1° settembre 2008), n. 2; C.E.I., Una nuova sobrietà per abitare la terra, 
(Messaggio per la 2ª Giornata per la salvaguardia del Creato, 1° settembre 2007), n. 2; 
C.E.I., «Dio pose l’uomo nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse» 
(Messaggio per la 1ª Giornata per la salvaguardia del Creato, 1° settembre 2006), n. 3.  

50 In quest’ottica sembra porsi il discorso dell’Arcivescovo di Chieti-Vasto Mons. B. 

FORTE: «la responsabilità “ecologica”, che la creatura libera e consapevole è chiamata 
ad avere verso ciascuna delle creature di Dio e verso l’insieme della “casa”, che è il 
mondo, si radica propriamente in una “spiritualità ecologica”, nel rapporto cioè alla 
divina “casa” dell’universo creato…L’etica come “comportamento”…rimanda 
pertanto all’etica come “dimora”» (Genova, 19 gennaio 2011, La creazione e le origini del 
mondo). 

51 Cfr. C.E.I., In una terra ospitale, educhiamo all’accoglienza (Messaggio per la 6ª 
Giornata per la salvaguardia del Creato, 1° settembre 2011), n. 1. 

52 G. FILIBECK, Il diritto dell’uomo ad un ambiente sano e sicuro nell’insegnamento 

sociale della Chiesa, in Rivista internazionale dei diritti dell’uomo, n. 3, 2002, pp. 441-445. 
53 “Attraverso uno sfruttamento sconsiderato della natura l’uomo rischia di 

distruggerla e di essere a sua volta vittima di siffatta degradazione”, PAOLO VI, Lett. 

apost. Octogesima adveniens in occasione dell'80° anniversario dell'Enciclica Rerum 
Novarum, 14 maggio 1971, n. 21, in AAS, 63,1971, pp. 401-441 

54 “Ci sembra, inoltre, degno di essere sottolineato l’oggetto di una nuova 
preoccupazione mondiale, di cui si tratterà per la prima volta nella Conferenza 

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens_it.html


 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 16 

segnalavano la novità e la gravità del problema ecologico55. Da questa 
fase, in cui il Magistero stigmatizza la rilevanza della questione, si 
passò successivamente alla specifica attenzione della Chiesa sui temi 
dell’ambiente e dell’ecologia56, declinata in termini di responsabilità 
“ambientale” di ogni uomo, tanto che nel 1989 il Patriarcato Ecumenico 
di Costantinopoli nella persona del Patriarca Ecumenico Dimitrios I di 
fronte alla distruzione in atto della creazione, proclama il 1° settembre 
di ogni anno giornata di protezione dell'ambiente57. 

Nel 1981 l’episcopato tedesco emanava un importante 
documento sul Futuro della creazione in cui si evidenziava la necessità 
del rapporto solidale tra l’uomo e la creazione, perché “solo nel 
comportamento responsabile verso il mondo degli animali, delle piante 
e delle cose…può vivere…senza diventare schiavo delle sue manie di 

                                                                                                                                                         

sull’ambiente umano, che avrà luogo a  Stoccolma nel giugno del 1972. Non è chiaro 
in qual modo le nazioni più ricche possano sostenere la pretesa di aumentare le 
proprie rivendicazioni materiali, se per le altre ne deriva la conseguenza o di rimanere 
nella miseria, o di correre pericolo di distruggere gli stessi fondamenti fisici della vita 
del mondo. Coloro che già sono ricchi, son tenuti a far proprio uno stile di vita meno 
materiale, con minore sperpero, in modo da evitare la distruzione di quel patrimonio, 
nel quale tutti debbono aver parte, in assoluta giustizia, insieme con tutti gli altri 
membri del genere umano” Sinodo dei Vescovi sulla Giustizia nel mondo, 1971, 

Documento finale, 7, consultabile sul link www.2progettoculturale.it del sito web della 
CEI.  

55 Nel 1974, a Bucarest, il Consiglio Ecumenico delle Chiese, nel contemperare le 
esigenze di sviluppo e di tutela ambientale, evidenziava che quest’ultima non potesse 
realizzarsi a danno dello sviluppo dei poveri, ma piuttosto utilizzando risorse 
disponibili. S. MORANDINI, Le Chiese rispondono alla questione ambientale, nel vol. 

Responsabilità per il creato, cit., p. 74. Dal 1979 S. Francesco d’Assisi è patrono dei cultori 
dell’ecologia e il Suo Cantico delle Creature non solo esprime l’amore per la creazione, 
ma evidenzia anche come ogni essere vivente, compreso l’uomo, opera per la vita 
dell’altro. Il rapporto di «parentela» con gli elementi (“frate Sole”, “sora Luna e le 
stelle”, “frate Vento”, “sor Acqua”) rendono il Cantico delle Creature attuale 
nell’ottica della risoluzione dei problemi ambientali anche attraverso l’utilizzo di 
energia pulita. In questa prospettiva cfr. F. BATTISTUTTA, Il Cantico delle Creature. 

Fedeltà alla terra e salvezza dell’uomo, Pazzini Editore, Villa Verrucchio (RN), 2009. 
56 Sempre più crescente l’attenzione della Chiesa all’istanza sulla salvaguardia del 

creato ad esempio in Italia, cfr. CONFERENZA EPISCOPALE LOMBARDA, La 

questione ambientale, Regno Doc., n. 33, 1988, pp. 631-635; nel mondo cfr. 

CONFERENZA DELLE CHIESE EUROPEE E CONFERENZA DELLE 

CONFERENZE EPISCOPALI EUROPEE, Basilea. Giustizia e Pace a cura di A. Filippi, 
EDB, Bologna, 1989; cfr. anche CEC - Assemblea di Seoul, Giustizia, Pace e Salvaguardia 

del Creato. Documento finale, in Regno Doc., 35, 1990, pp. 350-376.  
57 PATRIARCATO ECUMENICO DI COSTANTINOPOLI, PATRIARCA 

ECUMENICO DIMITRIOS I, Lettera enciclica 1989, 1° settembre 1989, consultabile sul 

link www.2progettoculturale.it del sito web della CEI. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 17 

grandezza”58. La responsabilità dell’umanità in tal senso viene ancora 
una volta ribadita, sempre in Germania, da un altro significativo 
documento del 1985, emanato congiuntamente dalla Chiesa cattolica e 
da quella Evangelica59.  

Una tappa importante del percorso magisteriale in esame è 
segnata dalla Sollicitudo rei socialis (1987), in cui Giovanni Paolo II 
mostrando contezza della limitatezza delle risorse energetiche 
disponibili, non tutte rinnovabili, poneva in inscindibile correlazione 
l’uso delle risorse naturali con il rispetto delle esigenze morali60. 

Dopo i primi richiami risalenti agli anni ’70 cui faceva seguito, 
negli anni ’80, la propugnata  responsabilità verso l’ambiente di ogni 
uomo, con il Messaggio per la  giornata della pace del 199061, Giovanni 
Paolo II proponeva una soluzione alla crisi ambientale considerata 
come una “sofferenza della terra” nell’ottica della dimensione morale, 
la quale esige una responsabilità solidale degli uomini nel mutamento 
degli stili di vita nell’ambito della società. Soltanto un anno dopo il 
Pontefice ritornerà ad occuparsi della tematica evidenziando, proprio 
nella Centesimus Annus che un uso sconsiderato delle risorse ambientali 
da parte dell’uomo finisce col provocare la ribellione della natura62.  

Corollario ai rinnovati moniti pontifici sull’ambiente è il ruolo 
centrale assunto dalla Santa Sede alla Conferenza mondiale delle 

                                                           
58 EPISCOPATO TEDESCO, Futuro della creazione, futuro dell’umanità, 23 settembre 

1981. 
59 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, CHIESA EVANGELICA TEDESCA, 

Assumersi la responsabilità della creazione, 14 maggio 1985, nn. 29-30. Nello stesso anno 
Giovanni Paolo II nel Suo Discorso al Centro delle Nazioni Unite (18 agosto 1985, Nairobi 
– Kenya) invitava ad esercitare un dominio sul creato per il bene di tutta l’umanità (n. 
4).  

60 GIOVANNI PAOLO II, Enc. Sollicitudo rei socialis, par. 34, in Enchiridion 

Vaticanum, 10, pp. 1694-1825. Giovanni Paolo II coglie la presenza nel creato di “leggi 
non solo biologiche, ma anche morali, che non si possono impunemente trasgredire”.  

61 GIOVANNI PAOLO II, Pace con Dio creatore, pace con tutto il creato, Messaggio 

per la giornata della pace 1990, 8 dicembre 1989, documento consultabile sul sito web 
www.vatican.va. 

62 GIOVANNI PAOLO II, Centesimus Annus, 1 maggio 1991, par. 37, in Enchiridion 

Vaticanum, 13, pp. 128-131. Queste le parole usate dal Pontefice: “Del pari 
preoccupante, accanto al problema del consumismo e con esso strettamente connessa, 
è la questione ecologica. L’uomo, preso dal desiderio di avere e di godere, più che di 
essere e di crescere, consuma in maniera eccessiva e disordinata le risorse della terra e 
la sua stessa vita. Alla radice dell'insensata distruzione dell'ambiente naturale c'è un 
errore antropologico, purtroppo diffuso nel nostro tempo. … Invece di svolgere il suo 
ruolo di collaboratore di Dio nell’opera della creazione, l’uomo si sostituisce a Dio e 
così finisce col provocare la ribellione della natura, piuttosto tiranneggiata che 
governata da lui”.  



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 18 

Nazioni Unite su Ambiente e Sviluppo svoltasi a Rio de Janeiro nel 
199263.  

Nel terzo millennio l’intervento della Chiesa sulle tematiche 
ambientali diviene ancora più incisivo. Giovanni Paolo II torna a più 
riprese ad evidenziare l’esigenza di una “conversione ecologica”64, nel 
ribadire la necessità per il credente di “contemplare il creato, così che la 
natura diventa quindi un evangelo che ci parla di Dio”65.  

La Charta Oecumenica (aprile 2001) dimostra come la questione 
ambientale è diventata ormai oggetto di dialogo ecumenico in tutta 
Europa66. 

                                                           
63 In quella occasione fu sottoscritta la Convenzione Quadro delle Nazioni Unite 

sul Cambiamento climatico, proposta dall’O.N.U. Si esprime criticamente rispetto alla 

Convenzione Quadro A. MIGLINO, Una comunità mondiale per la tutela dell’ambiente, in 

Archivio Giuridico, n. 4, 2007, pp. 563-579. L’autore ritiene che i trattati o le 
raccomandazioni internazionali non possono considerarsi come strumenti idonei a 
risolvere le emergenze ecologiche del pianeta. Egli propone la soluzione attraverso 
l’istituzione di un organismo, ovvero di una vera e propria “autorità mondiale per la 
tutela ecologica”, che possa autorevolmente assumere decisioni vincolanti nei 
confronti di tutti gli Stati della comunità internazionale con poteri a carattere 
transazionale e sussidiario. Ricordiamo che la Santa Sede a Rio de Janeiro ha avuto un 
ruolo di primo piano con una serie di interventi tra cui deve ricordarsi Agenda 21 (che 
pur non essendo giuridicamente vincolante contiene un ampio programma d’azione 
in cui emerge la stretta connessione tra ambiente e pace, coerente con l’accordo 
raggiunto dagli Stati partecipanti alla Conferenza di Rio. La tematica è stata altresì 
affrontata dalla Conferenza delle Chiese Europee (KEK) - Consiglio delle Conferenze 
episcopali europee (CCEE) nella Seconda Assemblea Ecumenica Europea (AEE2) 
Graz, Austria, 23-29 giugno 1997, il cui Documento finale 1 è consultabile sul sito 

www.cec-kek.org. 
64 GIOVANNI PAOLO II, Udienza generale, mercoledì 17 gennaio 2001, L’impegno 

per scongiurare la catastrofe ecologica, consultabile sul sito web www.vatican.va; Il 
Pontefice al par. 4 così si esprime: «Occorre, perciò, stimolare e sostenere la 
“conversione ecologica”, che in questi ultimi decenni ha reso l’umanità più sensibile 
nei confronti della catastrofe verso la quale si stava incamminando».  

65 GIOVANNI PAOLO II, Udienza generale, mercoledì 26 gennaio 2000, La gloria 

della Trinità nella creazione, par. 5, consultabile sul sito web www.vatican.va. 
66 CONSIGLIO DELLE CONFERENZE EPISCOPALI EUROPEE (CCEE), 

CONFERENZA DELLE CHIESE EUROPEE (CEC), Charta Oecumenica, Linee guida per 

la crescita della collaborazione tra le Chiese in Europa, Strasburgo, 22 aprile 2001, 
consultabile sul sito www.cec-kek.org. Nel documento al par. 9 si afferma che: 
“Guardiamo tuttavia con apprensione al fatto che i beni della terra vengono sfruttati 
senza tener conto del loro valore intrinseco, senza considerazione per la loro 
limitatezza e senza riguardo per il bene delle generazioni future. … Raccomandiamo 
l'istituzione da parte delle Chiese europee di una giornata ecumenica di preghiera per 
la salvaguardia del creato. Ci impegniamo a … sostenere le organizzazioni ambientali 
delle Chiese e le reti ecumeniche che si assumono una responsabilità per la 
salvaguardia della creazione”. 

http://it.wikipedia.org/wiki/Consiglio_delle_Conferenze_dei_Vescovi_d%27Europa
http://it.wikipedia.org/wiki/Conferenza_delle_Chiese_Europee


 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 19 

Ancora, nel par. 2 delle Conclusioni della terza conferenza dei 
responsabili per l’ambiente presso le Conferenze Episcopali d’Europa 
(Badin – Slovacchia, 17-20 maggio 2001) si dà rilievo ad alcune 
iniziative ecclesiali fra cui spiccano i “fondi” o “banche etiche” che 
prevedono investimenti in progetti a sostegno dell’ambiente e dello 
sviluppo, alla gestione ecologica dei terreni e degli edifici di proprietà 
della Chiesa, ai contratti quadro per forniture di energia che provenga 
da fonti rinnovabili, ai monasteri come “luoghi di vita sostenibile”67. 
Nel paragrafo 3 dello stesso documento si evidenzia che nel percorso 
verso l’ecosostenibilità assume centralità la coalizione delle forze su 
base ecumenica, già avviata con la firma della Charta Oecumenica a 
Strasburgo il 22 aprile 200168.  

Significativi con riguardo alla tematica qui affrontata sono altresì 
i risultati della sesta consultazione degli incaricati per l’ambiente delle 
Conferenze Episcopali d’Europa sul tema La responsabilità delle chiese e 
delle religioni per la creazione (Namur - Belgio 3-6 giugno 2004), a margine 
della quale si è posta in evidenza la concorde valutazione delle chiese 
cristiane della “responsabilità per il Creato come sfida centrale per il  
futuro della società”69. 

Imprescindibile punto di riferimento magisteriale è il n. 470 del 
Compendio della Dottrina sociale della Chiesa70 in cui si pone in 
evidenza il nesso tra “soluzione del problema ecologico” e attività 
economica maggiormente rispettosa dell'ambiente, in modo da 

                                                           
67 CONSIGLIO DELLE CONFERENZE EPISCOPALI EUROPEE (CCEE ) ,  

Conclusioni della terza conferenza dei responsabili per l’ambiente presso le Conferenze 
episcopali d’Europa sul tema: “Stili di vita cristiani e sviluppo sostenibile”, Badin, 
Slovacchia 17-20 maggio 2001, documento consultabile sul sito web www.ccee.ch.  

68 CONSIGLIO DELLE CONFERENZE EPISCOPALI EUROPEE (CCEE) ,  

Conclusioni della terza conferenza, cit., par. 4. Anche le Chiese di Oltre Oceano hanno 
dimostrato di essere allo stesso modo sensibili al problema della salvaguardia del 

creato; v. Episcopato del bacino del Columbia (USA - Canada), Dichiarazione Il bacino 
del fiume Columbia: Rispetto per la creazione e bene comune,  in Il Regno Documenti  2001, 
46, pp. 498-507.  

69 CONSIGLIO DELLE CONFERENZE EPISCOPALI EUROPEE (CCEE), 
Risultati della sesta consultazione degli incaricati per l’ambiente delle Conferenze 
Episcopali d’Europa su La responsabilità delle chiese e delle religioni per la creazione, 
Namur -Belgio 3-6 giugno 2004, par. 1, documento consultabile sul sito web 

www.ccee.ch. In detto documento, tra l’altro, nel par. 4 si è significativamente affermato 
che la libertà religiosa, tutelata dall’art. 51 della Costituzione europea, non è da 
intendersi come riferita alle sole “attività di culto, ma anche alla  libertà e  
responsabilità di collaborare al bene della società e della politica”.  

70 Contenuto nel paragrafo IV, intitolato Una comune responsabilità con riguardo alla 
salvaguardia dell’ambiente. Cfr. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E 

DELLA PACE, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, Città del Vaticano, 2005, 
pp. 258-259.  



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 20 

garantire un’equilibrata coesistenza delle “esigenze dello sviluppo 
economico con quelle della protezione ambientale”, non mancando 
conclusivamente di avvertire che “in una prospettiva morale 
improntata all'equità e alla solidarietà intergenerazionale, si dovrà, 
altresì, continuare … a identificare nuove fonti energetiche, a 
sviluppare quelle alternative”71. 

Rinnovata centralità “alle questioni legate all’ambiente e alla sua 
salvaguardia intimamente connesse con il tema dello sviluppo umano 
integrale”72 è stata conferita da Benedetto XVI nell’Enciclica Caritas in 
veritate, in cui l’attuale Pontefice richiama la responsabilità per 
l’ambiente naturale di ciascun cristiano e della Chiesa e ricordando che 
«quando l’ “ecologia umana” è rispettata dentro la società, anche 
l’ecologia ambientale ne trae beneficio»73 ribadisce la necessità di un’ 
“alleanza tra essere umano e ambiente”74. 

Nel Messaggio per la giornata della Pace 2010 l’attuale Pontefice, 
riaffermando l’essenzialità della salvaguardia dell’ambiente75, ricorda 
come l’attenzione alle tematiche ambientali sia stata avvertita già in 
passato sia da Paolo VI nella Octogesima adveniens sia da Giovanni Paolo 
II nel Messaggio per la giornata della Pace 1990 76. Benedetto XVI nella 
consapevolezza dell’importanza di “energie di minore impatto 
ambientale”77 e della “grande potenzialità dell’energia solare”78 non 
manca di avvertire che  

 

“la tecnica non è mai solo tecnica. Essa manifesta l’uomo e le sue 
aspirazioni allo sviluppo; esprime la tensione dell’animo umano al 
graduale superamento di certi condizionamenti materiali. La 
tecnica, pertanto…va orientata a rafforzare quell’alleanza tra 
essere umano e ambiente”79. 

 

Un chiaro riferimento all’importanza delle energie rinnovabili è 
presente, inoltre, nell’intervento dell’Osservatore Permanente della 

                                                           
71 Ibidem. 
72 L’espressione è di BENEDETTO XVI, Udienza generale, mercoledì 26 agosto 

2009, La salvaguardia del creato, documento consultabile sul sito web www.vatican.va. 
Sull’argomento l’attuale Pontefice si è soffermato in numerosi scritti; per tutti cfr. J. 

RATZINGER, In principio Dio creò il cielo e la terra, Lindau, Torino, 2006. 
73 BENEDETTO XVI , Caritas in Veritate, par. 51,  Città del Vaticano, 2009. 
74 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, 7, 

documento consultabile sul sito web www.vatican.va. 
75 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, cit., 7. 
76 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, cit., 3. 
77 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, cit., 9. 
78 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, cit., 10. 
79 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2008, cit., 10. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 21 

Santa Sede presso l’Ufficio delle Nazioni Unite e Istituzioni 
Specializzate in occasione della tredicesima conferenza generale 
dell’Organizzazione delle Nazioni Unite per lo Sviluppo Industriale 
(UNIDO):  

 

“Sebbene la quantità assoluta dell’uso di energia rinnovabile 
mondiale sia aumentata in modo significativo, la percentuale delle 
energie rinnovabili nell’offerta primaria totale di energia a livello 
mondiale è aumentata solo marginalmente negli ultimi tre 
decenni. … lo sviluppo di energie rinnovabili continua a essere 
una necessità umana, ecologica, economica e strategica”80. 

 
 
5. - Considerazioni conclusive 
 
Il riordino della disciplina tributaria degli enti non commerciali e delle 
organizzazioni non lucrative di utilità sociale (d.lgs. n. 460/1997)81 e la 
disciplina sull’impresa sociale (d.lgs. n. 155/2006)82 rappresentano 
tangibili segnali di attenzione del legislatore ad una realtà, quale quella 
del terzo settore83, in cui è forte e significativa la presenza del mondo 
religioso, che progressivamente diventa sempre più rilevante. 

                                                           
80 Intervento di Monsignor M. Banach, Osservatore Permanente della Santa Sede 

presso l’Ufficio delle Nazioni Unite e Istituzioni Specializzate in occasione della 
tredicesima conferenza generale dell’Organizzazione delle Nazioni Unite per lo 
Sviluppo Industriale (UNIDO), Vienna, 10 dicembre 2009, documento consultabile sul 

sito web www.vativan.va.  
81 Il decreto legislativo n. 460/1997 ha fatto espresso riferimento 1) alle associazioni 

religiose (art. 5, comma 1, lett. a), 2) alle associazioni (art. 5, comma 1 lett. b), punto 4-

ter, 4-sexies; art. 5, comma 2, lett. f) o agli enti (art. 10, comma 7) riconosciuti dalle 
confessioni religiose con le quali lo Stato ha stipulato patti, accordi o intese, 3) agli enti 
ecclesiastici riconosciuti come persone giuridiche agli effetti civili (art. 6, comma 4), 4) 
agli enti ecclesiastici delle confessioni religiose con le quali lo Stato ha stipulato patti, 
accordi o intese (art. 10, comma 9, e art. 25, comma 2). 

82 Il decreto legislativo n. 155/2006 include gli enti ecclesiastici e gli enti delle 
confessioni religiose con le quali lo Stato ha stipulato patti, accordi o intese (art. 1, 3° 
comma), insieme a tutte le organizzazioni private, che esercitano in via stabile e 
principale un’attività economica organizzata al fine della produzione o dello scambio 
di beni o servizi di utilità sociale, diretta a realizzare finalità di interesse generale (art. 
1, 1° comma), gli enti ecclesiastici e gli enti delle confessioni religiose con le quali lo 
Stato ha stipulato patti, accordi o intese (art. 1, 3° comma), insieme a tutte le 
organizzazioni private, che esercitano in via stabile e principale un’attività economica 
organizzata al fine della produzione o dello scambio di beni o servizi di utilità sociale, 
diretta a realizzare finalità di interesse generale (art. 1, 1° comma). 

83 P. CONSORTI, Identità giuridica del Terzo settore e dei suoi principali soggetti, in 

Non profit, n. 3, 2010, pp. 21-31. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 22 

Legittima dunque l’ambizione degli enti ecclesiastici e delle 
associazioni religiosamente caratterizzate ad assumere un ruolo di 
primo piano nella competizione dei soggetti del terzo settore.  

Benedetto XVI non ha mancato di riconoscere il proficuo 
contributo dato da iniziative economiche religiose e laicali, “realizzate 
da soggetti che liberamente scelgono di informare il proprio agire a 
principi diversi da quelli del puro profitto, senza perciò stesso 
rinunciare a produrre valore economico”84. 

La disciplina normativa dell’impresa sociale85 dimostra come la 
forte richiesta avanzata negli anni ’90 di ulteriori garanzie anche a 
favore del c.d. for profit86 porti il mondo religioso a farsi imprenditore, 
non nel senso tradizionale del termine, ovvero utile a se stesso, ma 
nell’interesse della collettività87. Come si rileva in dottrina, attraverso 
l’impresa sociale viene individuata la “forma” mediante cui il profilo 
del non profit si concilia con quello del for profit:  

 

«Obiettivo dichiarato è la creazione di punti di “reciprocità 
solidale” nella società. La mission quella di coprirla di una fitta rete 
di imprese per l’appunto “sociali” che, riformandole di beni e 
servizi essenziali…ad un prezzo equo, riescono a far affermare un’ 
“economia sociale” o “civile” in grado di prosperare insieme a 
quella di mercato»88.  

 

                                                           
84 BENEDETTO XVI, Lettera Enciclica Caritas in veritate, n. 37.  
85 Cfr. M.C. FOLLIERO, A costo zero»: il costo del solidarismo. Enti religiosi e non profit 

tra crisi delle risorse e giustiziabilità del principio di sussidiarietà, in AA.VV.,  Federalismo 

fiscale, principio di sussidiarietà e neutralità dei servizi sociali erogati. Esperienze a confronto. 
Atti del Convegno di Ravenna, 4-6 maggio 2006, a cura di A. De Oto, F. Botti, Bononia 
University Press, Bologna, 2007, p. 286. 

86 Il for profit, a differenza del non profit, pur presupponendo l’esercizio di attività 
socialmente utili, ha come scopo, appunto, il profitto. Sull’evoluzione normativa dal 

riordino delle Ipab fino alla legislazione sull’impresa sociale v. P. MONETA, 

L’evoluzione del diritto comune in materia religiosa nella legislazione nazionale (Relazione al 
Convegno di studio Il riformismo legislativo in diritto ecclesiastico e canonico, Napoli, 27-
28 maggio 2010), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 
(www.statoechiese.it), settembre 2010, pp. 8-12. 

87 Il “bene comune” sebbene riguardi direttamente la persona, si rivolge alla 
comunità civile di cui essa fa parte in quanto esso rappresenta il fine stesso della 
società. Sul concetto di bene comune nel pensiero di Caterina da Siena da realizzarsi 
in “una società solidale, nella quale la solidarietà è fondamento dei vincoli sociali e 
dello stesso diritto positivo”, cfr. G. DALLA TORRE, Radici medievali dell’idea di bene 

comune, in Archivio Giuridico, n. 1, 2010, pp. 11-12. 
88 Cfr. M.C. FOLLIERO, A costo zero»: il costo del solidarismo. Enti religiosi e non profit 

tra crisi delle risorse e giustiziabilità del principio di sussidiarietà, in Federalismo, cit., p. 286. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 23 

Tutto questo a condizione che lo Stato si limiti ad una funzione 
di controllo89. 

La visione utilitaristica caratterizzata dalla logica della 
competizione e dello scambio tra equivalenti, dove il mercato è il luogo 
in cui l’uomo è motivato a compiere un’azione solo dal self-interest90, 
cede il passo ad un’altra visione di mercato che a questa si 
contrappone91.  

All’impresa è chiesto di diventare sociale nella normalità della 
sua attività economica: ecco che si fa strada la proposta di un’ 
“economia civile e di comunione”92, le cui caratteristiche principali 
vanno individuate nella “socialità umana” e nella “reciprocità”93. 

                                                           
89 La conseguente nascita della Banca Etica dimostra come si sia raggiunta la 

consapevolezza di dedicare uno specifico istituto bancario come strumento finanziario 
finalizzato al sostegno dei settori di interesse sociale. Sulla Banca Etica cfr. E. 

CASALE, Banca «etica», la finanza alternativa, in Aggiornamenti sociali, n. 5, 1996, pp. 

387-394; F. CAPRIGLIONE, Cooperazione di credito e «finanza etica», in Banca borsa e 

titoli di credito, n. 1, 1997, pp. 21-48; R. MILANO, La finanza e la banca etica: economia e 

solidarietà, Paoline, Milano, 2001; F. SALVIATO, Ho sognato una banca: dieci anni sulla 

strada di Banca etica, Feltrinelli, Milano, 2010. 
90 L. BRUNI, S. ZAMAGNI, Economia civile, cit., pp. 126-128.  
91 V. TOZZI, Istituzioni ecclesiastiche, caritative e non profit, loro rapporti con la Chiesa, 

lo Stato, la società civile ed il mercato, nel vol. Studi in onore di Francesco Finocchiaro, 
Cedam, Padova, 2000, pp. 1627-1661. 

92 Evidenzia Benedetto XVI che “Accanto all’impresa privata orientata al profitto, e 
ai vari tipi di impresa pubblica, devono potersi radicare ed esprimere quelle 
organizzazioni produttive che perseguono fini mutualistici e sociali. È dal loro 
reciproco confronto sul mercato che ci si può attendere una sorta di ibridazione dei 
comportamenti di impresa e dunque un’attenzione sensibile alla civilizzazione 
dell’economia. Carità nella verità, in questo caso, significa che bisogna dare forma e 
organizzazione a quelle iniziative economiche che pur senza negare il profitto, 
intendono andare oltre la logica dello scambio degli equivalenti e del profitto fine a sé 

stesso” (Lettera enciclica Caritas in veritate, n. 38). 
93 L. BRUNI, S. ZAMAGNI, Economia civile, cit., p. 19. Gli Autori precisano che la 

nascita dei Monti di pietà, che possono essere considerati la prima grande istituzione 
di economia civile in cui risalta il principio di reciprocità, nascono per ragioni 
principalmente solidaristiche più che economiche, come mezzo di cura della povertà e 

di lotta all’usura (Ibid., pp. 32-47). Si sostiene che il futuro dell’economia dovrà essere 
orientato  «alla eu-economia, alla “buona economia”…la quale…non è una scienza 
“esatta”, ma essenzialmente “umana”…L’auspicio…è che il mercato finanziario del 
dopo crisi possa essere effettivamente diverso. Fortemente ispirato ad alcuni valori di 
fondo, sempre più irrinunciabili: l’equità, la relazionalità, la reciprocità, la 
sussidiarietà, la solidarietà» (A. AZZI, Riflessione sul ruolo dell’etica nell’economia, in 

Iustitia, n. 4, 2009, pp. 404-405). Sulla rinnovata attenzione del mondo cattolico al 
rapporto tra etica ed economia cfr. M. D’ARIENZO, Chiesa ed economia, in Diritto e 

religioni, n. 2, 2009, pp. 214-224. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 24 

Il concetto di economia civile trae le sue origini nelle vicende che 
hanno portato alla nascita della c.d. società civile94, cioè di quella “terra 
di mezzo”95 che ha una sua autonomia rispetto allo Stato e 
all’individuo96. Nel medioevo era il populus ducens (chierici e monaci) ad 
assumere un ruolo attivo nella Chiesa e nella società, residuando al 
populus ductus (laici) un ruolo passivo.  

Ma anche attualmente, come si è potuto rilevare a proposito della 
produzione di energia elettrica da fonti rinnovabili da parte delle 
parrocchie del mantovano, i chierici possono svolgere attività di natura 
secolare in forza del principio di eguaglianza dei fedeli97 come compito 
aggiuntivo o eccezionale. 

Il cristiano ha come obiettivo una società fraterna e solidale ed 
auspica un mercato che non sia solo luogo dell’efficienza, ma anche 
luogo per praticare la socialità e soprattutto la reciprocità. Per questo va 
ricercata la realizzazione di beni, che, pur non avendo un preciso valore 
monetario, possono generare benessere e garantire una maggiore 
stabilità rispetto ai beni convenzionali98. 

Benedetto XVI nel Messaggio per la giornata mondiale della pace 
2010 ha richiamato la nuova solidarietà propugnata da Giovanni Paolo II, 
connessa alla solidarietà globale da lui stesso auspicata, quali paradigmi 
dell’impegno dei cristiani per la salvaguardia dell’ambiente naturale99. 

Nonostante le perplessità espresse in dottrina con riguardo al 
decreto legislativo sull’impresa sociale, che costituirebbe solo una 
“qualifica civilistica”, una “etichetta”, un “logo”100, non prevedendo 
interventi di carattere promozionale101, tanto che si tratterebbe, per tale 
ragione, di “un’occasione mancata”, purtuttavia si ritiene che detta 

                                                           
94 Benedetto XVI richiamando la Centesimus annus ricorda che Giovanni Paolo II 

aveva  rilevato “la necessità di un sistema a tre soggetti: il mercato, lo Stato e la società 
civile. Egli aveva individuato nella società civile l’ambito più proprio di un’economia 

della gratuità e della fraternità” (Lettera enciclica Caritas in veritate, n. 38). 
95 L’espressione è di Zamagni, Economia civile, op. cit., p. 29. 
96 Abbiamo visto nel paragrafo precedente che essa può essere compresa se si risale 

al medioevo, in particolare al ruolo svolto dal monachesimo. L’antica regola di 
Benedetto “ora et labora” ha rappresentato per secoli una vera e propria cultura del 
lavoro e dell’economia.   

97 «Se i laici sono i “comuni” fedeli, i doveri e i diritto loro propri non possono 
essere altro che applicazioni e specificazioni dei doveri e dei diritti che competono 
indistintamente a tutti i battezzati» (Così G. FELICIANI, Le basi del diritto canonico, il 
Mulino, Bologna, 2002, p. 133). 

98 A. CALOIA, Caritas in veritate: per un’economia al servizio dell’uomo, in Iustitia, n. 
4, 2009, p. 398. 

99 BENEDETTO XVI, Messaggio per la giornata della pace 2010, cit., 10. 
100 Cfr. F. ALLEVA, L’impresa sociale italiana, cit., p. 182 
101 A. URICCHIO, Verso una disciplina tributaria dell’impresa sociale, cit., p. 457 ss. 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

novembre 2011                                                                            ISSN 1971- 8543 

 

 

 25 

normativa “potrebbe tradursi in una importante leva reputazionale agli 
occhi dei terzi utenti e committenti pubblici e privati”102. 

  
 
 
 

"Brother Sun" and photovoltaic. The role of the parish and the 

environmental protection between State regulations and the 

Magisterium of the Catholic Churc 
 

ABSTRACT 
 
The establishment of a social enterprise for the production and sale of 
electricity through the creation of a photovoltaic system by imposing 
some parishes of Mantua shows that there is no conflict between the 
specific nature of ecclesiastical entity and the exercise by this socially 
useful economic activity, because the economic activity in order to 
provide the capital resources required to achieve the purpose of religion 
or belief, does not change the nature of ecclesiastical entity, because it 
does not absorb or blur the religious or of worship but rather reinforces 
the essence, as related and instrumental to this 

The invitation to promote renewable energy to protect the 
environment, has been the subject of interventions at various levels by 
both the Italian state and by the European Community, also 
Magisterium of the Catholic Church has often called for a real 
ecological conversion and an ecumenical commitment to that effect 

Associated Parishes are an example of civil economy, 
characterized by human sociality and reciprocity, as opposed to a 
utilitarian vision of the market based on the logic of exchange of 
equivalents 

 
KEYWORDS: social enterprise, parish, photovoltaic, civil economy. 

 
PAROLE CHIAVE: impresa sociale, parrocchia, fotovoltaico, tutela 
dell’ambiente, economia civile. 

 
 
 
 

                                                           
102 Cfr. F. ALLEVA, L’impresa sociale italiana, cit., p. 184. 


