‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

Giorgio Feliciani
(ordinario di Diritto canonico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita cattolica del Sacro Cuore)

Esperienze canonistiche nella Universita italiana del secolo XX *

Negli anni trenta del secolo scorso compare nelle Universita italiane
una disciplina accademica del tutto nuova: il diritto canonico!. Puo
indubbiamente sorprendere che si possa attribuire tale qualifica a una
scienza giuridica che pu0 vantare una storia plurisecolare, almeno da
Graziano in poi, ma per quanto concerne in quel tempo i pubblici atenei
del nostro Paese essa appare del tutto giustificata e sotto vari profili.

Al riguardo merita innanzitutto ricordare che nel 1873, anche in
ossequio allo spirito anticlericale dominante in quegli anni, erano state
soppresse nel Regno d’Italia le moribonde Facolta di teologia?, e sorte
non migliore avevano incontrato poco dopo gli insegnamenti di diritto
canonico nelle Facolta di Giurisprudenza in seguito a complesse
vicende ora puntualmente ricostruite da una attenta ricerca di
Francesco Falchi®. La materia sopravviveva solo per quei profili che
potevano interessare altri corsi, come il diritto ecclesiastico e il diritto
civile, ma era sottoposta a totale discredito che, e bene sottolineare, non
riguardava solo la scienza canonistica del tempo, sicuramente criticabile
come meglio si mostrera in seguito, ma lo stesso diritto della Chiesa.
Basti al riguardo ricordare, come, pochi anni dopo la presa di Roma, il
Padelletti, nella prolusione al corso di storia del diritto italiano nella
“rinascente universita romana”, ritenesse “essere il diritto canonico, dal

* Relazione presentata al Convegno “Gl'insegnamenti del diritto canonico ed
ecclesiastico a centocinquant’anni dall’Unita”, promosso dalla Facolta di Giurisprudenza
e dal Dipartimento di storia, filosofia del diritto e diritto canonico dell’Ateneo di
Padova e dal’ ADEC (Padova, Palazzo del Bo, 27-29 ottobre 2011), destinata alla
pubblicazione negli Atti.

1 Vedi, nello stesso senso, S. BERLINGO, L’insegnamento del diritto canonico nelle
Universita Statali Italiane. Lo statuto epistemologico di una canonistica laica, in Quaderni di
diritto ecclesiale, 10 (1997), p. 45.

2 Per pitt ampie notizie vedi B. FERRARI, La soppressione delle Facolta di Teologia
nelle Universita di Stato in Italia, Brescia, Morcelliana, 1968.

3 Vedi F. FALCHI, La soppressione del corso autonomo di Diritto canonico delle Facolta
giuridiche disposta dal ministro Bonghi nel 1875, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
Rivista telematica (www.statochiese.it), settembre 2011.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

lato tecnico e formale, come dal lato sostanziale e materiale, di gran lunga
inferiore alla fama sua”, riducendosi a “un colossale ma barocco edificio”
alla cui costruzione i pontefici avevano apportato come “parte prevalente
e originale” “il falso, I'immoderato, l'incivile, I'inelegante”4.

In una situazione di questo genere la reintroduzione di un
insegnamento dedicato era, evidentemente, da ritenere del tutto
improbabile se non impossibile. Cid nonostante nel 1924 si giunge
all"istituzione di una cattedra autonoma nell'Universita Cattolica del S.
Cuore di Milano, un esempio seguito negli anni immediatamente
successivi da pochissime universita, finché nel 1936 la materia veniva
ufficialmente inserita tra gli insegnamenti non obbligatori della Facolta di
giurisprudenza?.

Una innovazione indubbiamente favorita da alcune circostanze
storiche che si possono cosi sinteticamente indicare. Innanzitutto si era
consolidata una positiva evoluzione del clima dei rapporti tra societa
civile e societa religiosa. In secondo luogo erano intervenuti due fatti
specifici: da un lato la promulgazione del Codice pio-benedettino aveva
determinato una certa attenzione al diritto della Chiesa, dall'altro, i Patti
Lateranensi avevano attribuito in diversi campi rilevanza civile alle
disposizioni canoniche si che la loro conoscenza rispondeva anche ad
evidenti esigenze di carattere pratico e professionale.

Ma il fattore principale e determinante il diritto di cittadinanza
acquisito nelle Universita italiane e senz’altro da riconoscere nel fatto che
quanti vi insegnavano o si apprestavano a insegnarvi la materia avevano
adottato una impostazione metodologica nuova e originale. Nuova
rispetto all'insegnamento precedentemente impartito nelle Universita
degli Stati preunitari e nel Regno d’Italia, affidato a docenti di livello non
elevato che si attenevano a wuna impostazione “prettamente
confessionistica quando pure non decisamente curialista”, aliena da
“qualunque criterio sociologico o storico” come pure dalla “conoscenza
degli studi stranieri”¢. Ma nuova anche rispetto a quanto avveniva nel
mondo ecclesiastico dove, a causa della “mancanza di formazione
giuridica di tanti canonisti”, si riscontrava una “mediocrita” di larga

4 Vedi V. DEL GIUDICE, Per lo studio del diritto canonico nelle Universita italiane, in
AA. VV.,, Studi in onore di Francesco Scaduto, vol. I, Firenze, Cya, 1936, pp. 205-206.

5> Vedi M. VISMARA MISSIROLI, Il diritto canonico nel quadro delle facolta di
giurisprudenza secondo d’Avack e Lombardia, in AA. VV., Metodo, fonti e soggetti del diritto
canonico, a cura di J.I. Arrieta, G.P. Milano, Citta del Vaticano, Libreria Editrice
Vaticana, 1999, pp. 367-368.

6 Vedi S. BERLINGO, L'insegnamento, cit., p. 43, che riporta i severi giudizi di
Francesco Ruffini e Francesco Scaduto.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

parte della letteratura” e un insegnamento “superato” e “retrivo”, come
riconoscevano in modo pitt o meno esplicito anche quanti vi erano pitt
direttamente interessati®. La diversita era tanto notevole che Giuseppe
Forchielli ebbe a osservare:

“se alle nostre lezioni fosse presente un uditore chierico o religioso,
uscito dalle scuole ecclesiastiche (...) noi forse potremmo cogliere
nel suo viso i segni della sorpresa, della meraviglia, del disappunto
fors’anche. Come — potra egli esclamare — si puo parlare, sul
commento del testo del codice di diritto canonico, con parole che
non sono le nostre, con concetti che non sono i nostri, di una legge
che invece e nostra?”.

Ebbene, come e facile intendere, queste “parole” questi “concetti”
non sono altro che gli elementi caratterizzanti quella che sara poi
chiamata la scuola italiana del diritto canonico. Spesso essa & qualificata
con l'aggettivo di “laica” che qui si preferisce tralasciare dal momento
che la sua polisemia favorisce non pochi fraintendimentil?. Si tratta, in
sostanza, di quella impostazione di ricerca e di didattica della materia
che si impone nelle Universita pubbliche, non solo statali data la
presenza dell’Universita Cattolica, del Regno d'Italia.

Diversi e qualificati studi si sono gia impegnati a presentarne le
linee essenziali, per lo pitt molto sinteticamente. In questa sede non si
intende ripercorrerne le orme, ma dare direttamente la parola ai
protagonisti di questa importante avventura culturale che piti si sono
impegnati a illustrarne i tratti salienti. In questo modo si eviteranno
indebite generalizzazioni, rispettando il pensiero dei singoli autori che, &
bene ricordarlo, avevano opinioni non sempre concordanti, anche su
questioni di grande rilevanzall.

A tal fine si possono prendere le mosse da questa singolare
affermazione di Vincenzo Del Giudice: «una “questione del metodo nello

7 V. DEL GIUDICE, Note conclusive circa la questione del metodo nello studio del diritto
canonico, in Archivio di diritto ecclesiastico, 2 (1940), pp. 5-6.

8 Vedi S. BERLINGO, L’insegnamento, cit., p. 53.

? G. FORCHIELLI, Il metodo per lo studio del diritto costituzionale della Chiesa, in
Archivio di diritto ecclesiastico, 1 (1939), p. 349. Su tale diversita vedi anche C.
FANTAPPIE, Pietro Agostino d’Avack: dal confronto con la canonistica curiale
all’'autonomia scientifica del diritto canonico, in AA. VV., Metodo, fonti e soggetti, cit., pp.
139-170.

10 Vedi S. BERLINGO, Il concetto di diritto canonico nella scuola laica italiana, in AA.
VV., 1l concetto di diritto canonico. Storia e prospettive, a cura di C.J. Errazuriz, M. e L.
Navarro, pp. 54-56.

11 Vedi ad es. le divergenze tra d’Avack e Giacchi messe in luce da C. FANTAPPIE,
Pietro Agostino d’Avack, cit., pp. 164-166.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

studio del diritto canonico” non esiste; né esiste la questione della appli-
cazione, pitt o meno limitabile, di concetti di altri diritti al diritto canonico».
Una asserzione che viene poi cosi motivata:

“Esiste, invece, la questione, o meglio l'esigenza, che anche il diritto
canonico sia studiato col metodo proprio degli ordinamenti
giuridici: il quale, del resto, non e che il procedimento solito,
imposto dalla logica formale per lintendimento d'ogni
ordinamento di leggi e di dettami”?2.

Analogamente Orio Giacchi:

“se, come non puo non farsi, si concepisce l'ordinamento della
Chiesa come ordinamento giuridico, non mi sembra dubbio che la
meta principale, se non l'unica, alla quale deve tendere la scienza
canonistica € quella stessa meta che dev'essere raggiunta dalla scienza
giuridica ogni volta che essa si ponga a studiare un determinato
ordinamento: una costruzione completa e armonica di tale
ordinamento che ne offra il sistema”?3.

Infatti, secondo il maestro della Universita Cattolica, dal punto di vista
giuridico formale

“non vi € alcuna effettiva differenza tra diritto canonico e diritti laici,
ed é anche questa una delle ragioni per affermare la necessita di usare,
per lo studio del diritto della Chiesa, lo stesso metodo che si deve
usare nello studio dei diritti laici, come si devono usare le stesse regole
fisiche per la costruzione degli edifici sacri e di quelli profani”4.

Queste convinzioni derivano ultimamente dalla teorica, elaborata in
ambienti curiali, che, soprattutto allo scopo di difendere la libertas Ecclesiae,
proponeva una concezione della Chiesa come societas perfecta, finendo con il
metterne in ombra la natura propria ed esclusiva. La scuola italiana
rivisita questa tesi e ne propone una formulazione piut scaltra e
aggiornata, ispirandosi alle concezioni giuridiche in voga nei primi
decenni del secolo XX secolo che, alla luce degli insegnamenti di Santi
Romano!?, affermavano la pluralita degli ordinamenti giuridici.

12 V. DEL GIUDICE, Sulla questione del metodo nello studio del diritto canonico, in Il
diritto ecclesiastico, 50 (1939), pp. 230-231.

13°0. GIACCHLI, Diritto canonico e dogmatica giuridica moderna, in IDEM, Chiesa e
Stato nell’esperienza giuridica, a cura di O. Fumagalli Carulli, vol. I, Milano, Giuffre,
1981, p. 71.

14 0. GIACCHLI, II consenso nel matrimonio canonico, Milano, Giuffre, 1968, p. 7 in
nota.

15Vedi S. ROMANO, L’ordinamento giuridico, 2* ed., Firenze, Sansoni, 1945.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

In questa prospettiva il diritto della Chiesa viene presentato e
legittimato con una serie di argomentazioni che si possono cosi
schematicamente riassumere: ubi societas ibi ius, la Chiesa e per volonta di
Cristo una societa e come tale si presenta e si e sempre presentata,
dunque le sue norme sono da considerarsi giuridiche.

In tal senso si esprime chiaramente Del Giudice nelle sue Nozioni di
diritto canonico, che vengono qui citate nella loro undicesima ed ultima
edizione pre-conciliare. Da un lato una norma di condotta deve
considerarsi giuridica «quando sia imposta e garantita istituzionalmente
e sia generalmente considerata e osservata come giuridica, cioe come
obbligatoria per la condotta e per i rapporti esterni, dagli appartenenti al
gruppo sociale (c.d. dottrina della “socialita” del diritto)». Dall’altro

“si puo parlare di societas, nel cui ambito imperino norme
propriamente giuridiche, qualora una tale societas o gruppo sociale si
sia consolidato nel tempo, col suo ordinamento, in modo da assumere
la figura di istituzione generalmente riconosciuta e operante
autonomamente per l'attuazione di qualsivoglia finalita, ma la cui
perduranza comporti la sua efficienza e necessarieta sociale”.

Ne segue che

«'ordinamento canonico - vigente nella piti grande e compatta
“societa” che il mondo abbia veduto (..) lungi dal doversi
considerare sprovvisto di giuridicita, & da ritenere giuridico anche
dal punto di vista formale, come I'insieme degli imperativi posti in una
comunita istituzionale consolidata, provveduta di sovranita
originaria, e la cui osservanza é garantita da un sistema di “sanzioni”
tipicamente efficaci per la determinazione della volonta e dell'agire
dei consociati cioe dei “fedeli”»16.

Su tali basi si giunge a proporre una immagine della Chiesa che non
si scosta sostanzialmente da quella degli Stati. Lo stesso Autore cosi
definisce la “figura giuridica della Chiesa”: “corporazione istituzionale non
territoriale, provvista di sovranita originaria e di capacita subiettiva,
pubblica e privata”. La Chiesa ¢ dunque presentata come una “istituzione
sovrana” o, meglio, come “un ordinamento giuridico primario” o
“originario”1”.

Queste argomentazioni del manuale che fino a pochi decenni
or sono era il piu diffuso nelle Universita italiane, sono fatte proprie

senza sostanziali variazioni da non pochi autori e vengono

16V, DEL GIUDICE, Nozioni di diritto canonico, 11* ed., Milano, Giuffre, 1962, pp.
11-13.
17V. DEL GIUDICE, Nozioni di diritto canonico, cit., p. 9 e pp. 56-57.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

approfondite e sviluppate in modo organico e sistematico da Pietro
Agostino d'Avack. II primo presidente della “Consociatio
internationalis studio iuris canonici promovendo”, associazione di
cui si parlera in seguito, riconosce innanzitutto espressamente la dipen-
denza della scuola italiana dalla teoria della Chiesa come societas
iuridice perfecta, affermando che la stessa, nelle sue linee fon-
damentali, coincide con il concetto di ordinamento giuridico
primario. Enuncia, poi, in termini assolutamente espliciti 1'assi-
milazione che si vuole operare tra il diritto della Chiesa e quello degli
Stati. A suo avviso, infatti, i canonisti

“sviluppando un'idea che fu sempre propria della loro dottrina
fin dai tempi pit1 antichi, osservano perfino che in sostanza nella
Chiesa Cattolica ricorrono tutti e tre gli elementi costitutivi dello
Stato: territorio, popolo e sovranita, onde essa puod anche
giustamente considerarsi quale un vero e proprio Stato, sia pure
peculiaris generis, differendo dagli altri Stati effettivi solo in cio, che
mentre questi ultimi si propongono il raggiungimento di fini
temporali e agiscono quindi in ordine temporali, 1a Chiesa & diretta
al conseguimento di un fine spirituale e ultraterreno e opera
percio in ordine spirituali”s.

Per la scuola italiana, dunque, la Chiesa costituisce uno
“Stato peculiaris generis” e, di conseguenza, il suo ordinamento giuridico
non € una realta essenzialmente diversa da quello degli Stati.

Per una adeguata comprensione di queste impostazioni
dottrinali & opportuno porre mente al contesto storico in cui vengono
formulate. In particolare, come noto, agli inizi del '900 la giuridicita del
diritto canonico era ancora duramente contestata con una serie di
argomentazioni che andavano dalla mancanza di statualita all'assenza di
coazione e persino di intersubiettivita, dal momento che, si sosteneva, le
leggi della Chiesa non regolavano i rapporti tra gli uomini ma di-
sciplinavano le relazioni dell'anima con la divinita. Ed ecco, quindi, che
i canonisti italiani, se volevano ottenere e legittimare il reinserimento della
loro materia nelle pubbliche Universita, dovevano necessariamente
impegnarsi a dimostrare che il diritto canonico presentava tutti quei
caratteri che fanno considerare giuridici gli ordinamenti statuali. Sotto
questo profilo il loro intento coincideva con quello delle piu alte
gerarchie della Chiesa che non solo aderivano ancora alla dottrina
della societas perfecta, ma avevano dato alla stessa nuova e imponente
attuazione con la promulgazione del Codice piobenedettino. Infatti

18 P.A. d’AVACK, Corso di diritto canonico, I, Introduzione sistematica al diritto della
Chiesa, Milano, Giuffre, 1956, p. 138.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. Mg 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543
&

una delle non ultime motivazioni dell'iniziativa di Pio X e da
riconoscere nell’intento di dotare la Chiesa di strumenti che, sotto il
profilo giuridico formale, risultassero il piu possibile simili a quelli
adottati dalle altre societates perfectae, vale a dire gli Stati. In tal senso si
pronunciano espressamente le prime parole della costituzione di
promulgazione del Codex che presentano la Chiesa “ita a Conditore
Christo constituta, ut omnibus instructa esset notis quae cuilibet
perfectae societati congruunt”. Non sorprende quindi, come & stato
rilevato da Eugenio Corecco, che il Codice, al “pari dei Codici civili”,
riesca “ad esprimere l'identita di un modello teologico e sociale ben
preciso, quello di una Chiesa definita (anche se non ufficialmente dal
Codice stesso) come societas perfecta”1°.

Non & peraltro da credere che la scuola italiana sottacesse
l'esistenza di significative differenze tra il diritto della Chiesa e quello
degli Stati. Basti in proposito ricordare come Del Giudice, prendendo
posizione contro “il trapianto degl’istituti da un ordinamento a un
altro”, denunciasse tale procedimento come tanto pitt deplorevole
“quando consista nell'imporre le forme civilistiche aglistituti del
diritto canonico: il quale e, per i fini cui si dirige, nello spirito, nelle
forme, negli atteggiamenti diversissimo da ogni diritto secolare”, si che
si possono riscontrare “diversita essenziali degli istituti di questo
diritto di fronte a quelli di tutti gli altri”?0. In questa prospettiva i
canonisti italiani non si limitano ad affermazioni di carattere generale,
ma si preoccupano di indicare specificamente e enumerare
accuratamente le “peculiarita” del diritto della Chiesa. Sotto questa
denominazione vengono cosi elencati gli elementi pit disparati: dalla
salvezza delle anime come finalita suprema dell’ordinamento
all’'universalita, dall’esistenza di statuizioni teologiche e dogmatiche
alla elasticita, per terminare alla diseguaglianza tra chierici e laici.

Resta ovviamente da chiarire come un ordinamento che viene
definito un unicum nella storia dell'esperienza giuridica, possa essere cosi
radicalmente assimilato a quello degli Stati. I canonisti italiani si
impegnano in questo difficile compito adducendo un duplice ordine di
considerazioni strettamente connesse tra loro. Innanzitutto pretendono
collocare tutto cio che riguarda la natura propria ed esclusiva della Chiesa
fuori dalla sfera giuridica. Infatti secondo d'Avack la differenza tra il
diritto della Chiesa e quello degli Stati va ricondotta

19 E. CORECCO, I presupposti culturali ed ecclesiologici del nuovo “Codex”, in AA.
VV., Il nuovo Codice di diritto canonico, a cura di S. Ferrari, Bologna, il Mulino, 1983, p.
44,

20V. DEL GIUDICE, Note conclusive, cit., pp. 13-14.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

“a un fattore essenzialmente metagiuridico, cioe al fatto che, mentre
l'ordinamento statale costituisce la forma e l'organizzazione nel
campo del diritto di una societa civile e temporale, voluta e creata dai
consociati stessi, quello canonico viceversa rappresenta I'immagine e
la struttura giuridica di una societa religiosa, fondata dalla stessa
volonta divina”2..

In senso analogo si pronuncia Giacchi, affermando: «anche per il diritto
della Chiesa (...) lo “spirito” a cui esso si informa e un elemento di gran-
dissimo valore sostanziale ma & un elemento metagiuridico e, per dire
cosl, “politico”». Di conseguenza il giurista “deve tenerne conto, e soltanto
in parte”, esclusivamente «nell'interpretare norme dubbie o
nell'indagare quale sia la “ratio” di una singola disposizione o nel salire
a principi generali»?2.

Una volta poste queste premesse, la scuola italiana non ha
difficolta a dimostrare che le tanto enfatizzate “peculiarita” del diritto
della Chiesa non costituiscono, a ben guardare, nulla di veramente
singolare nel campo dell'esperienza giuridica. Infatti, a giudizio di
Arturo Carlo Jemolo, “situazioni parallele” si riscontrano anche in altri
ordinamenti, in particolare in quelli degli Stati “che si sogliono
chiamare Paesi totalitari” in cui

“il diritto e indissolubilmente connesso con un sistema ideologico,
e la conservazione ed esaltazione dello Stato e la conservazione ed
il trionfo di questo sistema, vengono considerati come beni
superiori, beni sommi, cui ogni altro deve cedere”2.

Considerazioni che vengono poi cosi approfondite e generalizzate da
d’Avack:

“il riscontrare un fattore essenzialmente metagiuridico, quale &
appunto la salus animarum, assunto a fine supremo di un sistema di
diritto, non costituisce affatto un fenomeno peculiare ed esclusivo
dell'ordinamento canonico, ma si riscontra dal pit al meno identico in
tutti indistintamente gli ordini giuridici e in particolare negli ordina-

21 P.A. d’AVACK, Legittimita, contenuto e metodologia del diritto canonico, in Il diritto
ecclesiastico, 89 (1078), parte I, p. 15.

2 0. GIACCHLI, Diritto canonico e dogmatica, cit., p. 104. Notevolmente diversa la
posizione di Pio Fedele che scostandosi dalle concezioni della scuola italiana
attribuisce alla finalita ultima del diritto della Chiesa una tale rilevanza da far
dubitare Arturo Carlo Jemolo della sua compatibilita con lo stesso concetto di diritto.
Vedi in tal senso la recensione di quest'ultimo a P. FEDELE, Discorso generale
sull’ordinamento canonico, Padova, CEDAM, 1941, in Archivio di diritto ecclesiastico, 3
(1941), pp. 123-127, in particolare p. 126.

23 A.C. JEMOLO, Recensione cit., p. 124.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

menti statali, ove in realta sono sempre bisogni, interessi e finalita
metagiuridiche ed extragiuridiche, che rappresentano la giu-
stificazione finale e lo scopo supremo del loro sistema normativo
positivo, e che, come tali, vengono di necessita a riflettersi direttamente
o indirettamente sulla configurazione e sulla struttura dei suoi istituti
e a subordinare in un modo o nell'altro alla loro soddisfazione la
realizzazione dei diritti e la formazione dei rapporti giuridici”2.

Ancor piu precisamente: “la salus animarum e la ratio peccati penetrano ed
entrano in funzione nell’ordine giuridico della Chiesa come criteri
supremi direttivi e come clausole limitative della sua legislazione”, e
questo “non presenta alcunché di nuovo e di diverso da quanto si
riscontra in tutti gli ordinamenti statali” dove, come noto, “esiste il limite
dell’ordine pubblico dello Stato stesso”?>.

Data questa impostazione del problema del metodo non
sorprende che la scuola italiana si occupi ben poco del ruolo e della
funzione della teologia nello studio del diritto della Chiesa. La prima
preoccupazione €, ovviamente, quella di tenere ben distinte scienza
canonistica e scienza teologica. Su questo punto insiste in modo
particolare d'Avack:

“non si deve (...) né dimenticare né sottovalutare (...) che profondamente
diverse sono la teologia dogmatica e morale e il diritto canonico sia
nella loro natura, sia nelle loro note caratterizzanti, sia nei loro
compiti e nelle loro finalita rispettive”.

Infatti il diritto canonico assume le verita dogmatiche “quale presupposto
e contenuto” della normativa giuridica e si occupa dei comportamenti
umani solo dal punto di vista dell'ordine sociale e della loro conformita ai
comandi giuridici?¢. E, del resto, anche un autore come Pio Fedele, che ha
sempre polemizzato contro “la peregrina pretesa di interpretare istituti e
fenomeni appartenenti al diritto della Chiesa con criteri propri del
diritto statuale” ha scritto:

“se non & possibile eliminare dall'insegnamento del diritto canonico
gli elementi teologici e moralistici (...) bisogna eliminare dallo
svolgimento del corso quei temi nella cui trattazione il giurista
deve necessariamente trasformarsi in teologo o in moralista. I temi
che deve trattare chi insegna in Universita statali non possono

% P.A. d’AVACK, Corso di diritto canonico, cit., p. 70.
5 P.A. d’AVACK, Corso di diritto canonico, cit.,, pp. 170-171.
2 P.A. d’AVACK, Legittimita, contenuto e metodologia, cit., p.40.



#%5m Stato, Chiese e pluralismo confessionale

",
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

esulare dal campo strettamente giuridico per invadere quello della
teologia dogmatica o morale’?”.

Peraltro la scuola italiana non manca di riconoscere la necessita di
prestare adeguata attenzione alla realta “sostanziale” della Chiesa e c'e
quindi da chiedersi in qual modo essa intenda rispondere a questa
esigenza. La questione e stata approfondita da d'Avack, che se ne e
ampiamente occupato anche dopo il Concilio. A suo avviso la scienza
canonistica

“trova il suo compito e la sua giustificazione anche nella riflessione
del mistero della Chiesa” poiché “questo non ¢ un campo teologico,
pregiuridico o metagiuridico escluso ai canonisti, ma (...) € un aspetto
importantissimo del compito loro commesso nel quale hanno diritto
alla piti piena autonomia metodologica, concettuale e
strutturale”2s.

Nella sua intransigente difesa dell'autonomia della scienza
canonistica d'Avack non giunge pero a negare ogni funzione della teologia
nello studio del diritto canonico. Riconosce infatti che tra questo e la
teologia “corrono sempre (..) continue e insopprimibili incidenze e
interferenze” dovute “alla presenza dominante nell'ordinamento
giuridico canonico di (...) fonti normative dogmatiche”. Questo non
importa che

“la scienza del diritto canonico si trasformi in una scienza teologica”,
ma “significa soltanto come in queste condizioni lo studio di tale
ordinamento debba essere fatto non solo con senso giuridico, ma
anche insieme con senso teologico, cioe con il sussidio non solo dei
concetti e strumenti propri della scienza del diritto, ma anche delle
nozioni e dei mezzi peculiari alla teologia dogmatica e morale. Ed &
evidente, in conseguenza, che il canonista debba necessariamente
avere una personale formazione e sensibilita non solo giuridica, ma
anche al tempo stesso teologica”

per non precludersi la possibilita di “penetrare lo spirito animatore
dell'ordinamento e di comprendere quello ius divinum su cui e fon-
dato”?.

Queste affermazioni sono senza dubbio significative ma restano
troppo generiche per poter trarre da esse qualunque precisa indicazione
di carattere metodologico e operativo. Lo stesso concetto di “senso

27 P. FEDELE, Il problema dello studio e dell'insegnamento del diritto canonico e del
diritto ecclesiastico in Italia, in Archivio di diritto ecclesiastico, 1 (1939), pp. 54 e 71-72.

28 P.A. d’AVACK, Legittimita, contenuto e metodologia, cit., pp. 36-37.

2 P.A. d’AVACK, Legittimita, contenuto e metodologia, cit., pp. 40-41.

10



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

teologico” resta alquanto indefinito e oscuro. Tra i primi ad usarlo fu Del
Giudice il quale lo assumeva in senso tanto pregnante da farlo
coincidere con il sensus Ecclesiae3®. Una tesi che metteva in crisi lo statuto
scientifico della disciplina e che e stata quindi contestata dagli altri
esponenti della scuola italiana che peraltro non sono riusciti a fornire ele-
menti utili a identificare e descrivere la “sensibilita teologica” richiesta al
canonista. Si puo solo ricordare come, secondo d'Avack, la teologia
costituisca, insieme alla storia, una delle “fondamentali scienze
sussidiarie” del diritto canonicod!.

Negli anni sessanta la scuola italiana deve misurarsi con un evento
del tutto inaspettato e di portata epocale: il Concilio ecumenico Vaticano II.
Come rileva Pietro Gismondi, le innovazioni da esso introdotte sono tali che
“i cultori di diritto canonico non potranno vivere sulla rendita delle
costruzioni precedentemente elaborate dalla dottrina tradizionale sui singoli
istituti”32. Dovranno infatti prendere atto che, come avverte d’Avack, tutto il
Concilio si riassume “in un grande sforzo di autoqualificazione e di
autodefinizione della Chiesa, che, abbandonando I'estrincesismo della
ecclesiologia post-tridentina, ha cercato di mettere in luce la propria natura
misterica sacramentale e la propria intima ricchezza spirituale e
carismatica”33. Peraltro d”Avack non trae tutte le debite conseguenze da tale
giusta convinzione e continua a ritenere che,

“almeno nello ius publicum ecclesiasticum internum, la nozione classica
della societas iuridice perfecta va mantenuta ferma quale essa € sempre
stata, non solo come una nota fondamentale e un’esigenza
insopprimibile della Chiesa, ma quale la tipica figura della sua
dimensione giuridica”34.

Questa tesi, diretta a fondare nello ius divinum o quanto meno a
canonizzare la teoria della Chiesa come societas iuridice perfecta, nonostante
essa non sia mai menzionata dal Concilio, esige qualche precisazione. Il
Vaticano II riafferma senz’altro i principi essenziali e le irrinunciabili
esigenze che la teoria in questione mirava a tutelare di fronte alle pretese
degli Stati, ma con una impostazione notevolmente diversa da quella
tradizionale: mentre la teoria della societas iuridice perfecta tendeva a
sottolineare la somiglianza della Chiesa con gli Stati, il Concilio,

30 Vedi V. DEL GIUDICE, Nozioni di diritto canonico, cit., p. 21.

31 Anche, da ultimo, nel suo Trattato di diritto canonico, Milano, Giuffre, pp. 46-51.

32 P. GISMONDI, Il diritto della Chiesa dopo il Concilio, Milano, Giuffre, 1972, p. 3.

3 P.A. d’AVACK, La Chiesa e lo Stato nella nuova impostazione conciliare, in La Chiesa
dopo il Concilio, Atti del Congresso internazionale di diritto canonico, Roma, 14-19 gennaio
1970, 1., Relazioni, Milano, Giuffre, 1972, p. 371.

34 P.A. d’AVACK, Trattato di diritto canonico, cit., p. 207.

11



#%5m Stato, Chiese e pluralismo confessionale

",
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

evidenziandone la natura sacramentale e misterica, ribadisce l'irriducibile
specificita del popolo di Dio rispetto a qualunque altra societa. Dunque, si
pud concludere con Guido Saraceni, il Concilio non ha corroso
“I'impostazione di fondo delle relazioni tra le due societa originarie”, ma, al
contempo, ha maggiormente evidenziato che la societa ecclesiale e
inassimilabile alla societa politica3®.

In ogni caso e da ritenere che il Concilio abbia per lo meno messo in
crisi quella concezione della Chiesa come societas perfecta, che
adeguatamente rivisitata, costituisce il presupposto fondamentale delle
teorie metodologiche della scuola italiana. Si comprende dunque come
Angela Punzi Nicolo abbia potuto affermare che il “ripensamento della
Chiesa su se stessa” rendeva ineludibile “uno sforzo costruttivo della
dottrina” capace di inventare “una metodologia e una sistematica
canonistica nuove e originali”3®.

Si aggiunga che le innovazioni introdotte dal Vaticano II e le
numerose norme emanate negli anni immediatamente successivi alla
conclusione dello stesso hanno fatto si che la legislazione della Chiesa non
fosse piut raccolta in quel Codice pio-benedettino che, ispirandosi in larga
misura a dottrine giuridiche e tecniche legislative di origine secolare, aveva
agevolato l'affermarsi della scuola italiana. E infatti Giacchi riconosceva
nell’esistenza del Codice del 1917 “una ragione di giustificazione dell'uso
della dogmatica odierna per la costruzione del sistema del diritto della
Chiesa”%’. D’altro canto il Codice postconciliare non offre certo un conforto
altrettanto efficace alle tesi della scuola italiana in quanto rifiuta quegli
aspetti della tecnica della codificazione, adottata da non pochi Stati moderni
e contemporanei, che appaiono meno consoni alla natura della comunita
ecclesiale. Al riguardo, in questa sede, e sufficiente ricordare come, secondo
lo stesso Giovanni Paolo II, il nuovo Codice non puo essere adeguatamente
valutato e correttamente interpretato se viene considerato, secondo
l'ideologia propria delle moderne codificazioni, un testo normativo
autonomo, completo ed esauriente3.

% Vedi G. SARACENI, Chiesa e comunita politica, Milano, Giuffre, 1983, p. 167.
Anche a giudizio di M. MACCARONE, [ concordati nella storia della Chiesa, in lustitia,
28 (1975), pp. 337-338, la costituzione conciliare “Gaudium et spes”, mentre riafferma
“I'impostazione dottrinale che risale a Gelasio 17, “supera la concezione tradizionale
delle due societa perfette”.

36 A.M. PUNZI NICOLO, La scuola canonistica romana di fronte al tornante storico del
Concilio Vaticano 11, in AA. VV., Metodo, fonti e soggetto, cit., p. 341

37 0. GIACCHLI, Diritto canonico e dogmatica giuridica, cit., pp. 78-79.

3 Vedi G. FELICIANI, Le basi del diritto canonico, Bologna, il Mulino, 2011, pp. 42-
44,

12



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

Non va poi dimenticato che la scuola italiana ha enunciato i suoi
principi fondamentali in riferimento alla dogmatica giuridica moderna, vale
a dire al pensiero giuridico di circa ottant’anni orsono. Non sorprende
quindi che, come e stato rilevato da Gaetano Lo Castro, attualmente

“la scienza giuridica canonica avverta come non pitt adeguato per la
trattazione del fenomeno giuridico canonico e di singoli suoi problemi,
il principio sistematico, che tanta parte ha avuto nella scienza del
diritto degli ultimi due secoli e nell'opera stessa dei vari legislatori”.

Un principio fondato sulla “persuasione” che “il progresso della scienza
giuridica fosse ormai strettamente avvinto alla costruzione del sistema” e
sulla convinzione “di poter ridurre la complessa fenomenologia ad un
concetto unitario, nucleo essenziale e principio ordinante del sistema
giuridico”®. Va dunque sottolineata 1'urgenza che la canonistica italiana
dedichi maggior attenzione alle pit recenti acquisizioni delle scienze
giuridiche e sociali, in particolare delle teoria generale del diritto e della
politologia, senza trascurare gli apporti che possono derivare dalle scienze
umane, secondo quanto messo in luce da Francesco Margiotta Broglio fin
dal 1976%.

In ogni caso nel periodo postconciliare la scuola italiana e costretta a
riflettere criticamente sul proprio metodo anche a causa dell’incontro con
altre scuole, incontro - € bene ricordarlo in quanto non e l'ultimo dei suoi
numerosi meriti - da essa stessa voluto e promosso. Infatti, negli anni
immediatamente successivi alla conclusione del Vaticano II, i docenti di
diritto canonico ed ecclesiastico della Facolta di Giurisprudenza della
Universita di Roma La Sapienza assumono l'iniziativa di convocare “le
energie piu vive e vitali della canonistica giuridica contemporanea nelle
sue diverse scuole e indirizzi e nei suoi maggiori Maestri chierici e
laici”, dando cosi vita nel 1970 al primo congresso internazionale di
diritto canonico dedicato a “la Chiesa dopo il Concilio”.

I successo della iniziativa fa sorgere nei promotori il desiderio di
non lasciare disperdere il patrimonio di conoscenze, relazioni e
collaborazioni che ne era derivato. Si giunge cosi nel 1973 alla
istituzione della Consociatio internationalis studio iuris canonici
promovendo, con deliberazioni ratificate lo stesso anno dall’assemblea
dei soci svoltasi a Milano nel contesto dei lavori del II Congresso

3 G. LO CASTRO, Vera e falsa crisi del diritto della Chiesa, in Il diritto ecclesiastico, 89
(1978), parte prima, p. 80.

40 F. MARGIOTTA BROGLIO, Diritto canonico e Scienze umane. Per un approccio
interdisciplinare alle istituzioni della Chiesa Occidentale, in G. LE BRAS, La Chiesa del
diritto. Introduzione allo studio delle istituzioni ecclesiastiche, Bologna, il Mulino, 1976, pp.
VII-XXXV.

13



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
.*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

internazionale dedicato a “Persona e ordinamento nella Chiesa” e
dovuto alla iniziativa di Giacchi*!.

Il confronto con altre impostazioni diventa diretto e persino
dialettico al III Congresso internazionale — il primo promosso dalla
Consociatio — svoltosi a Pamplona nel 1976 su “la norma nel diritto
canonico”. In tale sede Eugenio Corecco dell’Universita di Friburgo in
Svizzera, allievo del maestro di Monaco di Baviera Klaus Morsdorf, non
esita a criticare decisamente la scuola italiana segnalandone
“incertezze” ed “errori”, dovuti essenzialmente, a suo avviso, alla
pretesa di

“trattare 'ordinamento canonico alla stessa stregua di quelle realta
giuridiche (...) che nella scienza moderna passano sotto la
denominazione di ordinamenti giuridici primari” e “trovano il
loro momento genetico nella filosofia moderna la quale (...) ha
progressivamente escluso ogni possibilita di ricorso ad una istanza
trascendente”42,

Di fronte a questa impostazione che riconosceva nel metodo
teologico il fondamento di una teoria generale canonica, la prima
reazione di quanti tra i presenti aderivano alla scuola italiana, oppure
anche a quella di Pamplona che ne condivideva i postulati, fu di
notevole sconcerto e di incondizionata ripulsa. Vari anni dopo Corecco
vi riconobbe una “quasi risentita contestazione”#3 Il che & del tutto
comprensibile in quanto essi erano costretti a prendere atto che non
solo, contrariamente a quanto pensava Del Giudice, la questione del
metodo si poneva, ma che era possibile mettere in discussione il loro
metodo con argomentate considerazioni, degne, per lo meno, di attenta
valutazione.

Per dare un’idea del clima mi permetto raccontare un episodio
che mi riguarda. Al termine della relazione in questione e del dibattito
che ne era seguito soprattutto ad opera di Juan Viladrich, mi venne
incontro uno dei nostri piu insigni maestri che, sapendo dei miei
cordiali rapporti col canonista svizzero, mi affrontd in questi termini
“quel seminatore di zizzania del suo amico Corecco!”. Il che poi non

4 Per piti ampie notizie vedi G. FELICIANI, Consociatio internationalis studio iuris
canonici promovendo, in Diccionario General de Derecho Candnico, a cura dell’Instituto
Martin de Azpilcueta e della Facultad de Derecho Canénico della Universidad de
Navarra (in corso di stampa).

42 E. CORECCO, Valore dell’atto contra legem, in La norma en el Derecho Candnico,
Actas del Il Congreso internacional de Derecho Canédnico, Pamplona, 10-15 de octubre de
1976, Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1979, I, pp. 840 e 844.

4 E. CORECCO, Orio Giacchi, in Jus, 39 (1992), p. 291.

14



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

impedi poi ai due di diventare amici e, pur nella diversita delle opzioni
metodologiche, di stimarsi reciprocamente.

Del resto pitt in generale, come meglio si mostrera in seguito,
superata la prima del tutto comprensibile reazione, i canonisti italiani si
dimostrarono tutt’altro che indifferenti e pregiudizialmente chiusi di
fronte ad altre esperienze, anche se molto distanti dalle loro opzioni
metodologiche. Al riguardo, per il momento, e sufficiente ricordare che
nel successivo congresso internazionale Corecco viene eletto
vicepresidente della Consociatio. E alla scadenza del mandato, nel 1987,
ne diviene presidente, succedendo a Pedro Lombardia.

Giunti a questo punto occorre perd chiedersi: che ne & oggi della
scuola italiana? Si pud certamente affermare che essa continua a
esercitare un notevole influsso su quanti insegnano la disciplina nelle
pubbliche Universita del nostro Paese, ma unicamente nel senso che,
molti di loro, se non tutti, sono convinti che, stante la giuridicita del
diritto della Chiesa, esso debba essere investigato e insegnato con
metodo giuridico. Una convinzione dettata anche dalla necessita di
giustificarne la presenza nell’ambito delle Facolta di Giurisprudenza.

Peraltro il quadro degli orientamenti risulta quanto mai
variegato. Non e possibile proporne in questa sede una descrizione
precisa, organica e dettagliata. Ci si limita, quindi, ad alcuni esempi
scelti tra quello che appaiono piu significativi. Certamente non manca
chi, come Sandro Gherro#, ha continuato la polemica con la scuola di
Monaco, o meglio di Corecco data l'originalita della sua posizione,
messa in luce da Torfs%5, nonché la sua diretta interlocuzione con la
scuola italiana. Ma vi e anche chi, come Rinaldo Bertolino che ha
dedicato ampia attenzione alla questione del metodo?¢, va, per cosi dire,
al di Ia di tale scuola, affermando che il diritto ecclesiale non &
nemmeno analogo a quello statale?’. Si aggiunga che le posizioni
risultano in non pochi casi meno nette di quanto possa apparire a prima
vista. Ad esempio Gaetano Lo Castro, considerato un convinto
continuatore del mos italicus della canonisticas, in un recentissimo
scritto, ha decisamente criticato

# Vedi, da ultimo, S. GHERRO, Diritto canonico (nozioni e riflessioni). I. Diritto
costituzionale, 5% ed., Padova, CEDAM, 2011, pp. 9-13.

4 R. TOREFS, Les écoles canoniques, in Revue de droit canonique, 47 (1997), p. 94.

4 Vedi, in particolare, in AA. VV., Scienza giuridica e diritto canonico, a cura di R.
Bertolino, Torino, Giappichelli, 1991, gli atti dei seminari internazionali da lui
organizzati nell’anno accademico 1989-1990.

47 Vedi R. BERTOLINO, Il nuovo diritto ecclesiale tra coscienza dell’'uomo e istituzione,
Torino, Giappichelli, 1989, pp. 40-42.

48 Vedji in tal senso S. BERLINGO, L’insegnamento del diritto canonico, cit., p, 59.

15



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

“l'adozione da parte del legislatore canonico di tecniche
propositive del diritto (quali le moderne codificazioni),
generalmente ispirate a concezioni del mondo, della societa, e
dell’esercizio in essa dell’autorita, lontane dalla visione della
giurisprudenza come ars boni et aequi, che fece grande il diritto di
Roma e quello della Chiesa nel suo periodo aureo”#.

Si pud dunque ritenere che attualmente ognuno dei canonisti delle
Universita italiane adotti, almeno in un certa misura, un proprio
metodo dettato da opzioni di carattere individuale dovute alla
formazione, al temperamento, alle convinzioni religiose e ideologiche,
alle relazioni con studiosi di altre scuole.

Si e infatti superata I'asprezza del confronto tra la scuola italiana
e la scuola di Corecco verificatosi al Convegno di Pamplona, che si
risolveva nel tentativo di una reciproca delegittimazione. Infatti, come
ha rilevato un attento osservatore come Salvatore Berlingo, da tempo

«la fedelta alle varie “scuole” o indirizzi» non significa “chiusura,
separazione, isolamento o contrapposizione, ma piuttosto dialogo,
confronto, cooperazione e, se mai, serena e leale competizione al
fine di raggiungere il comune obiettivo del progresso e della
crescita della scienza del diritto canonico in tutte le aree culturali e
le sedi formative dove esso e oggetto di studio”.

Sembra dunque ormai giunto il momento di affermare che una
pluralita di approcci metodologici & non solo legittimaS!, ma quanto mai
utile e perfino necessaria a una sempre piu approfondita conoscenza
del diritto della Chiesa. Infatti, muovendo da diverse prospettive, &
possibile pervenire ad acquisizioni del tutto originali che si impongono
all’apprezzamento anche di chi non condividesse il metodo con cui
sono state raggiunte. A titolo di esempio si puo ricordare come Corecco,
che riconosceva in Giacchi “uno dei piti rigorosi e intelligenti esponenti
della scuola canonistica laica italiana”, ne considerava l’'opera piu
importante una “giustamente celebre e insuperata monografia”>2. E
viceversa quanti insegnavano la nostra materia nelle Universita italiane
ritenevano tanto importante e significativo il pensiero di Corecco che lo
stesso e stato per diversi anni, fino a quando la malattia non ne ha

4 G. LO CASTRO, II mistero del diritto, III, L'uomo, il diritto, la giustizia, Torino,
Giappichelli (in corso di stampa).

5 S. BERLINGO, L'insegnamento del diritto canonico, cit., p. 63.

51 Come osserva W. AYMANS, Osservazioni critiche sul metodo della canonistica, in
AA. VV,, Scienza giuridica e diritto canonico, pp. 113-114, “A nessuno pud essere
proibito di esaminare il diritto canonico da qualsiasi punto di vista”.

52 E. CORECCO, Orio Giacchi, cit., pp. 287 e 292.

16



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
*\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

fiaccato le forze, il canonista straniero pit frequentemente invitato nelle
nostre Facolta. Di piu, per iniziativa di Ombretta Fumagalli Carulli, il
canonista svizzero viene chiamato ad assicurare per tre anni
accademici, dal 1982 al 1985, quel corso di diritto canonico nella Facolta
di giurisprudenza della Universita Cattolica, che per decenni si era
avvalso del magistero del maestro Giacchi. Il che induce a pensare che,
a ben guardare, la differenza tra la scuola italiana e quella di Corecco
non sia poi cosi abissale come si vorrebbe far credere. Del resto alcune
formule utilizzate dai fautori delle diverse tesi per sintetizzare il loro
pensiero appaiono, almeno nei termini adottati, tutt’altro che
inconciliabili. Riesce infatti difficile comprendere quale radicale
differenza vi sia tra il descrivere il diritto canonico come “un sistema di
norme giuridiche impostato, retto e dominato da un complesso di
principi e precetti teologici” e il definirlo come “il mondo giuridico
della teologicita”, tra I'affermare che e unicum nel campo del diritto, e il
sostenere che & analogico, cioe diverso da quello secolare3.

In proposito mi permetto un riferimento del tutto personale. Non
€ mancato chi, presumo in riferimento a quest’ultima constatazione, da
tempo formulata, ha preteso attribuirmi la peregrina tesi che tutta la
controversia si riduca a un equivoco terminologico®. Da parte mia
un’idea di questo genere, gia assurda in sé, sarebbe stata assolutamente
inconcepibile, in quanto la mia conoscenza dei termini della questione
nasce anche dalla lunga, personale frequentazione con uno dei piu
autorevoli esponenti della scuola italiana, il mio maestro Giacchi, e con
lo stesso Corecco, carissimo amico fin dai primi anni sessanta.

Al riguardo mi sembra invece utile ricordare come in una
conversazione privata il futuro vescovo di Lugano avesse rilevato una
non indifferente ambiguita in tutto il relativo dibattito, a causa dalla
mancanza di una definizione certa e universalmente accettata di cosa si
dovesse precisamente intendere per metodo giuridico e per metodo
teologico.

In conclusione: alla luce di tutte le precedenti considerazioni
sembra doversi auspicare, per quanto concerne la nostra materia nelle
pubbliche Universita della penisola, non tanto la tutela dei principi
essenziali della scuola italiana, quanto I'impegno in un dialogo sempre
pitt intenso con altre esperienze canonistiche al fine de un
arricchimento culturale e di un affinamento metodologico. Sotto questo

% Vedi P.A. d’AVACK, Trattato di diritto canonico, cit., pp. 127 e 133, e E.
CORECCO, Teologia del diritto canonico, in Nuovo dizionario di Teologia, a cura Di G.
Barbaglio, S. Dianich, Alba, Paoline, 1977, p. 1749.

5 Vedi in tal senso, F. ZANCHINI di CASTIGLIONCHIO, Tra fede e storia.
Notazioni critiche in tema di ermeneutica canonistica, in Ius Ecclesiae, 5 (1993), p. 275.

17



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= 16 gennaio 2012 ISSN 1971- 8543

profilo assume, ovviamente, particolare importanza l’adesione alla
Consociatio, soprattutto la partecipazione ai Congressi internazionali
dalla stessa indetti con cadenza triennale, come occasione privilegiata
di incontro con la canonistica ecclesiastica ed estera. Una avvertenza
tanto piti opportuna in quanto la presenza dei canonisti delle pubbliche
Universita, in particolare di quelle italiane, nella vita di questa
associazione scientifica e decisamente meno rilevante di un tempo. Una
diminuzione dovuta anche alla progressiva riduzione del numero delle
cattedre della materia nelle Universita statali, soprattutto in Europa,
alla quale sarebbe opportuna una reazione di associazioni come I’ADEC
che ha cosi opportunamente organizzato il presente convegno in un
momento di grande e progressiva difficolta nelle stesse Facolta italiane,
una volta modello in questo ambito per gli atenei europei del settore di
materie denominato, come noto, JUS 11.

18



