&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

Luciano Zannotti
(associato di Diritto canonico e ecclesiastico nella Facolta di
Giurisprudenza dell’Universita degli Studi di Firenze)

Hic sunt leones: la Chiesa in Africa e in Europa *

SOMMARIO: 1. La paura e la speranza — 2. La Chiesa e l'identita europea — 3. La
Chiesa e I'inculturazione in Africa.

Con il mio contributo intendo mostrare 'atteggiamento della Chiesa
verso 1’Africa, cercando di cogliere differenze e similitudini rispetto a
quello che essa assume nei confronti dell’Europa. Cosi come gli altri
continenti, durante il pontificato di Giovanni Paolo II, Africa ed Europa
sono stati oggetto di Esortazioni apostoliche, appositamente dedicate,
redatte dal pontefice a partire dai relativi elaborati del Sinodo dei
vescovi: si tratta di Ecclesia in Africa del 1995 e di Ecclesia in Europa del
2003'. E, dunque, soprattutto a partire da questi due documenti
conviene svolgere alcune considerazioni.

1-La paura e la speranza

Camminare accanto agli altri, pronti a mettere in discussione la propria
esperienza culturale e religiosa: € questo, secondo padre Alex Zanotelli,
il senso pitt profondo della scelta missionaria?.

Generalmente le religioni — come del resto quasi tutte le idee —
hanno invece bisogno di conversioni e convertiti3. Cio e tanto pitt vero

*Si tratta del testo ampliato e corredato di note della relazione svolta al seminario
“Rilevanza dei diritti religiosi —culturali dei cittadini immigrati di origine africana”,
organizzato il 17 dicembre 2008 dalla Facolta di Giurisprudenza di Bari.

! Le altre Esortazioni apostoliche sono Ecclesia in America e Ecclesia in Asia,
ambedue del 1999, e Ecclesia in Oceania del 2001. All’Esortazione apostolica Ecclesia in
Africa & poi seguito il documento intitolato Lineamenta, pubblicato nel 2006 sotto
Benedetto XVI, in preparazione della Seconda Assemblea speciale per I’Africa del
Sinodo dei vescovi, prevista per il 2009: sull’argomento vedi G. MARCHESI, Verso il
secondo sinodo speciale per I'Africa, in La Civilta Cattolica, 2007, quaderno 3766, pp. 376-
383.

Tutti i documenti cui si fara riferimento sono rinvenibili in www.vatican.va.

2 A. ZANOTELLI, Korogocho. Alla scuola dei poveri, Milano, Feltrinelli, 2007, pp. 18-
19.



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

per la Chiesa cattolica che fa dell’evangelizzazione il suo primo dovere.
L’'impegno di annunziare il Vangelo ¢ un servizio reso non solo alla
comunita cristiana ma a tutta l'umanita, cosi apriva Paolo VI
I’Esortazione apostolica Evangelii nuntiandi. Evangelizzare corrisponde
alla vocazione della Chiesa e alla sua identita: “la nostra speranza e
sempre essenzialmente anche speranza per gli altri - scrive Benedetto
XVI nella sua enciclica Spe Salvi - solo cosi essa € veramente speranza
anche per me”. La Chiesa & cattolica in quanto inviata in missione da
Cristo alla totalita del genere umano (“andate dunque e ammaestrate
tutte le nazioni”, Mt. 28,19): con questo carattere di universalita la
Chiesa “efficacemente e senza soste tende a ricapitolare tutta
I'umanita”, si legge nel suo Catechismo* Evangelizzare significa
“infondere nel cuore degli uomini la carica di senso e di liberazione del
vangelo, cosi da promuovere una societa a misura d’'uomo perché a
misura di Cristo: € costruire una citta dell'uomo pitt umana, perché piu
conforme al Regno di Dio”, precisa il Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa promulgato da Giovanni Paolo II5. La Chiesa esiste per
evangelizzare perché nasce dall’azione evangelizzatrice di Cristo: un
compito che per l'autorita ecclesiastica non si esaurisce mai, che le
diverse condizioni sociali rendono solo diverso ma non meno
necessario. Da questo punto di vista Africa ed Europa sono per la
Chiesa terre di missione.

L’Europa soffre una stagione di incertezza, di disorientamento,
di offuscamento della speranza: del futuro I’'Europa ha piti timore che
desiderio, sostiene Giovanni Paolo II nell’Esortazione apostolica Ecclesia
in Europa, aggiungendo cosi la sua voce a quanti descrivono come
critico questo passaggio storico della modernita occidentale®. Tra le
espressioni di questa angoscia esistenziale il pontefice ricorda il rifiuto
di operare scelte definitive nei rapporti familiari, la diminuzione
drammatica degli indici di natalita, il calo delle vocazioni al sacerdozio
e alla vita consacrata. Alla sensazione di solitudine, alla
frammentazione dell’esistenza, al moltiplicarsi delle divisioni e delle
contrapposizioni, all’affievolimento del senso di solidarieta, si

3 G. FILORAMO, Che cos’e la religione. Temi metodi problemi, Torino, Einaudi, 2004,
pp- 194-196, pp. 295 e ss.

4 Al paragrafo 831.

5 Al paragrafo 63.

6 In tal senso vedi Z. BAUMAN, La societa dell’incertezza, Bologna, 11 Mulino, 1999;
U. BECK, [ rischi della liberta, Bologna, Il Mulino, 2000; R. INGLEHART, La societd
moderna, Roma, Editori Riuniti, 1998. Su questo punto e su altri del documento
pontificio vedi G. MARCHESI, L’Esortazione apostolica “Ecclesia in Europa”, in La
Civilta Cattolica, 2003, quaderno 3678, pp. 504-513.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

accompagnano lo smarrimento della memoria e dell’eredita cristiane e
la diffusione dell’agnosticismo e dell'indifferentismo religioso. Senza
retroterra culturale, i cittadini europei vivono come eredi che hanno
dilapidato il patrimonio loro consegnato dalla storia:

Nel Continente europeo non mancano certo i prestigiosi simboli della presenza
cristiana, ma con l’affermarsi lento e progressivo del secolarismo, essi rischiano di
diventare puro vestigio del passato. Molti non riescono pii1 ad integrare il messaggio
evangelico nell’esperienza quotidiana; cresce la difficolta di vivere la propria fede in
Gesll in un contesto sociale e culturale in cui il progetto di vita cristiano viene
continuamente sfidato e pochi ambiti pubblici e piu1 facile dirsi agnostici che credenti;
si ha I'impressione che il non credere vada da sé mentre il credere abbia bisogno di
una legittimazione sociale né ovvia né scontata [7].

L’individuo pone se stesso come centro assoluto della realta
ispirandosi  all’edonismo, al pragmatismo, facendo prevalere
un’antropologia che fa a meno di Dio:

La cultura europea da I'impressione di una “apostasia silenziosa” da parte dell'uomo
sazio che vive come se Dio non esistesse [9].

PN

La condizione del mondo occidentale ¢ quella di un mondo
stanco, stanco della sua cultura, nel quale non & pit evidente la
necessita di Dio, ha affermato pit1 di recente Benedetto XVI: in un clima
di razionalismo che si chiude in se stesso e che considera quello
scientifico 1'unico modello di conoscenza, tutto e soggettivo — dice il
papa - e anche la vita cristiana diventa una scelta soggettivaZ,
confermando cosi le indagini statistiche che attestano l’abbandono
sempre maggiore delle pratiche di culto, il declino crescente delle
religioni tradizionali e il diffondersi, invece, del sincretismo religioso e
di una specie di religione fai da te®.

Per la Chiesa c’¢ dunque un problema di evangelizzazione anche
in Europa, per recuperare una mentalita cristiana nella vita quotidiana,
nella famiglia, nella scuola, nella comunicazione sociale, nella politica. Il
futuro si presenta incerto ma il passato non pud essere messo in
discussione: da qui la richiesta, reiterata, di sottolineare le radici
cristiane nella Costituzione europea (cercando di ottenere in alto, dai
vertici politici, un riconoscimento che in basso, i processi sociali,
attualmente smentiscono; le chiese sono sempre pit vuote e pero se la

7 Discorso del 25 luglio 2005 all'incontro con il clero della diocesi di Aosta.
8 Per la situazione del nostro paese vedi F. GARELLI, La Chiesa in Italia, Bologna, I
Mulino, 2007.



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

religione e capace di riposizionarsi sul terreno dei rapporti istituzionali
puod continuare a giocare un ruolo pubblico ancora rilevante).

Finora la richiesta non ha avuto buon esito (ma neanche la
Costituzione europea - come sisa - ha avuto un grande successo).

Diversa & la situazione dell’Africa che sembra invece vivere un
momento assai propizio per la fede. Invero la Chiesa non ignora la
drammatica situazione di degrado del continente attraversato dai
gravissimi problemi provocati dall’accesso negato ai beni di prima
necessita, come l'acqua potabile ad esempio, I'aumento della morte
infantile, la denutrizione, la carenza dei servizi sanitari e sociali, la
diffusione dell’AIDS, le lotte fratricide alimentate da un traffico d’armi
senza scrupoli®. La Chiesa e consapevole che il sottosviluppo dell’Africa
¢ legato alle responsabilita della civilta occidentale, al dominio
indiscriminato sulla natura prodotto dalla cultura consumistica, alla
stessa concezione di progresso cui Giovanni Paolo II ha dedicato una
parte consistente delle sue prime encicliche!0. E lo scandalo delle societa
opulente, nelle quali i ricchi diventano sempre pit ricchi e i poveri
diventano sempre pitt poveri come egli dira in un incontro con i politici
e i governanti di tutto il mondo avvenuto in occasione del Giubileo:
solo un autentico sviluppo integrale, solo il recupero della vocazione
spirituale dell'uomo, possono per Giovanni Paolo II aprire nuovi
orizzonti anche per il continente africano.

Per la Chiesa la globalizzazione non & affatto sinonimo di ordine
mondiale, a motivo dei conflitti per la supremazia economica e dei
fenomeni di accaparramento energetico che e in grado di innescare, e
I’Africa come altre parti del mondo rischiano di sperimentarne solo gli
effetti negativi. L’entusiasmo per l'indipendenza ottenuta dai paesi
africani intorno agli anni ‘60 & svanita, lasciando il posto alla
rassegnazione: c’e¢ dunque bisogno di una speranza pitt grande e questa
non puo essere che Dio, ha detto piu di recente Benedetto XVI1L. In un
continente che vive ai margini del processo di sviluppo mondiale, nel
quale regna instabilita politica, miseria spaventosa e disperazione, il
messaggio cristiano e l'unico capace di indurre all’ottimismo, sostiene
Giovanni Paolo II nell’Esortazione apostolica Ecclesia in Africa. L’ Africa
rappresenta oggi la grande speranza per la Chiesa:

9 Vedi lintervento di mons. N. ETEROVIC alla conferenza stampa di
presentazione dei Lineamenta.

10 Vedi la Redemptor Hominis del 1979, la Sollicitudo Rei Socialis e la Dives in
misericordia, ambedue del 1980.

11 Omelia del 6 gennaio 2008 e discorso all’Assemblea delle Nazioni Unite del 18
aprile sempre del 2008.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

Il fatto che nell’arco di quasi due secoli il numero dei cattolici sia rapidamente
cresciuto costituisce di per sé un risultato notevole sotto ogni punto di vista.
Confermano, in particolare, il consolidamento della Chiesa nel continente elementi
quali il sensibile e rapido aumento delle circoscrizioni ecclesiastiche, la crescita del
clero autoctono, dei seminaristi e dei candidati negli Istituti di vita consacrata, la
progressiva estensione della rete dei catechisti, il cui contributo alla diffusione del
Vangelo fra le popolazioni africane & a tutti ben noto. Di fondamentale rilievo &,
infine, l'alta percentuale di Vescovi nativi, che compongono ormai la Gerarchia nel
continente. [...] Sacerdoti diocesani d’Africa, il cui numero sta lentamente crescendo,
cominciano a rendersi disponibili per periodi limitati, come presbiteri “fidei donum”,
in altre diocesi, povere di personale, nella loro nazione o altrove [38].

Qui crescono le vocazioni, anzi sono cosi numerose che non si
possono nemmeno costruire seminari sufficienti per accogliere i giovani
che vogliono farsi sacerdoti, ha detto di recente Benedetto XVI'2 (e che,
per inciso, vanno a colmare il vuoto lasciato dalla crisi di vocazioni nel
nostro paese: il clero d'importazione, come é stato definito)!3.

Forse Dio ¢ malato, come ha scritto Veltronil4, ma la Chiesa in
Africa sembra vivere un vero e proprio momento di grazia.
Attualmente la Chiesa cattolica e le altre comunita cristiane registrano il
tasso di incremento confessionale piti alto a livello mondialel®:
prendendo per buone le stime ufficiali, degli oltre 800 milioni di abitanti
oltre 350 risulterebbero cristiani, i cattolici africani sarebbero passati da
55 a 148 milioni solo nel quinquennio 1979 - 2004, mentre il crescente
ruolo della Chiesa verrebbe testimoniato dal suo impegno per la
promozione dello sviluppo del continente, in particolare nel campo
dell’istruzione, della salute e della lotta per la creazione di Stati di
diritto, scrive La Civilta Cattolicat®.

12 Discorso del 25 luglio 2005 all’incontro con il clero della diocesi di Aosta.

13 L. DIOTALLEVI, La parabola del clero, Torino, Fondazione Agnelli, 2005.

4'W. VELTRONI, Forse Dio ¢ malato, Milano, Rizzoli, 2005.

15 Cristianesimo e Chiesa cattolica in Africa, in Il regno-documenti, 2002, 3, p. 112. Di
“un silenzioso ma incisivo intervento divino nella storia” di questo continente
“mediato dalla Chiesa e dalle associazioni di volontariato”, ha parlato mons. A. J. V.
Obinna, membro della Conferenza Episcopale della Nigeria e Presidente del Comitato
Nazionale per il Giubileo del 2000, in un discorso pronunciato durante questo evento:
un intervento che “ha reso possibile fornire cibo, alloggio, istruzione servizi sanitari e
indumenti a migliaia, milioni di africani che altrimenti sarebbero stati condannati ad
una morte prematura dalla negligenza dei loro governi. Questo divino
incoraggiamento costituisce una continua esortazione agli africani ad abbracciare
quella via e quella vita che ¢ assolutamente capace di rovesciare il tragico destino
dell’africa e di estendere il raggio di azione della speranza, dell’aiuto e della gioia agli
africani” (Costruire un’autentica solidarieta in Africa).

16 G. MARCHESI, Verso il secondo Sinodo speciale per I’ Africa, in La Civilta Cattolica,
2007, quaderno 3766, p. 381. Sul punto vedi anche G. de VERGOTTINI, Le transizioni



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

Si pud dunque dire che la vera patria della cattolicita si sia
spostata verso il sud del mondo, in Africa cosi come in America latina e
in Asial”. Mentre nell’occidente il fenomeno della secolarizzazione
avanza, nei paesi poveri la societa diventa sempre piti religiosa.

Considerata in questa luce, la posizione di chi crede
nell’irreversibilita della secolarizzazione man mano che avanza lo
sviluppo materiale e civile pare dunque ricevere conferme. Sennonché,
la Chiesa, come si e visto, e anche illustri studiosi oggi ritengono che la
religione assuma in realta un ruolo piti problematico nella dinamica
della societa mondiale: la sua lenta emarginazione nella cultura
occidentale provocherebbe un'altra specie di insicurezza esistenziale,
qui di carattere psicologico, per cui la religione andrebbe salvaguardata
costituendo essa una preziosa risorsa di senso nel progresso civilels.
Un’idea meno conservatrice del futuro, oltre che maggior realismo,
dovrebbero invece suggerire che in occidente la presenza della religione
— mantenendosi nelle forme tradizionali che conosciamo - possa
avvantaggiarsi solo di qualche momentanea correzione mentre il suo
ridimensionamento sembra inevitabile!’®. Ma approfondire questo
discorso ci porterebbe davvero lontano.

2 - La Chiesa e l'identita europea

Con gli ultimi due pontificati la Chiesa ha sottolineato fortemente
l'identita cristiana dell’Europa. Scrive Giovanni Paolo II nell’Ecclesia in
Europa a proposito del ruolo svolto dalla religione cristiana nella storia
del Continente:

Sono molteplici le radici ideali che hanno contribuito con la loro linfa al
riconoscimento del valore della persona e della sua inalienabile dignita, del carattere
sacro della vita umana e del ruolo centrale della famiglia, dell'importanza

costituzionali, Bologna, Il Mulino, 1998, pp. 192-200; P. KANYANDAGO, La democrazia
in Africa: sfide per lo Stato e per la Chiesa, in Concilium, 2007, 4, pp. 108-119.

17 In argomento vedi P. NASO, II cristianesimo che verrda, in www.confronti.net; A.
NESTI, Per una mappa delle religioni mondiali, Firenze, Polistampa, 2005.

18 Cosi J. HABERMAS, Perché siamo post-secolari, in Reset, 2008, 108, pp. 25-32 .
Nello stesso senso vedi anche E. W. BOCKENFORDE, Diritto e secolarizzazione, Bari,
Laterza, 2007, cui rivolge osservazioni critiche G. ZAGREBELSKY, Stato e Chiesa.
Cittadini e cattolici, in Diritto Pubblico, 2007, 3, pp. 697-719.

19 Qui si pud solo accennare al pensiero di Ernesto Balducci il quale credeva
profondamente nella necessita della morte di tutte le religioni e di tutte le culture
tradizionali (di un atto di trascendimento, cosi lo chiamava), come condizione per la
costruzione di una nuova umanita: vedi soprattutto L’uomo planetario, Brescia,
Comunita, 1985 e La terra del tramonto, Fiesole, Edizioni Cultura della Pace, 1992.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

dell’istruzione e della liberta di pensiero, di parola, di religione, come pure alla tutela
legale degli individui e dei gruppi, alla promozione della solidarieta e del bene
comune, al riconoscimento della dignita del lavoro. Tali radici hanno favorito la
sottomissione del potere politico alla legge e al rispetto dei diritti della persona e dei
popoli [19].

In un istante quasi di amnesia?’ il papa rivendica alla Chiesa
l'ispirazione di fattori decisivi che hanno determinato lo sviluppo della
civilta europea: 1l'ideale democratico, i diritti di liberta, lo stesso
principio di laicita.

Certamente non si puo dubitare che la fede cristiana appartenga, in modo radicale e
determinante, ai fondamenti della cultura europea. Il cristianesimo, infatti, ha dato
forma all’Europa, imprimendovi alcuni valori fondamentali. La modernita europea
stessa che ha dato al mondo l'ideale democratico e i diritti umani attinge i propri
valori nella sua eredita cristiana. Pitt che come luogo geografico, essa & qualificabile
come un concetto prevalentemente culturale e storico, che caratterizza una realta nata
come Continente grazie anche alla forza unificante del cristianesimo, il quale ha
saputo integrare tra loro popoli e culture diverse ed e intimamente legato all’intera
cultura europea [108].

Benedetto XVI dice qualcosa di piu. Allo scetticismo e alle
critiche del mondo europeo, laico e scientifico, nei confronti del
cristianesimo e della sua pretesa di verita (credo quia absurdum), il
pontefice ha in pili occasioni ricordato che il messaggio evangelico & in
perfetta sintonia con le esigenze della razionalita occidentale,
rappresentando la sintesi culturale tra fede e ragione e la risposta
flessibile in grado di affrontare i problemi della modernita?!. Nel
pensiero di Benedetto XVI non c’é solo una ragionevolezza della fede
perché essa “attinge all’estrema profondita della ragione divina”?
questo in fondo era gia stato spiegato da Giovanni Paolo II
nell’Enciclica Fides et Ratio. Benedetto XVI va oltre questa affermazione:
nel discorso pronunciato a Regensburg nel 2006 (in un incontro che,
come si ricordera, sollevd non poche reazioni nel mondo islamico) il

20 Non e difficile per lo storico FRANCO CARDINI nella prefazione a Giovanni
Paolo e I’Europa (supplemento a Famiglia cristiana n. 39 del 26 settembre 2004),
commentando proprio il documento in esame, rilevare che in realta questi valori si
sono affermati e sviluppati spesso fuori della Chiesa e contro la sua volonta.

21 G. FILORAMO nella Prefazione al volume da lui stesso curato Cristianesimo,
Bari, Laterza, 2007, osserva che la storia del cristianesimo si presenta, sin dalle origini,
come quella di una religione variamente articolata al suo interno e che ancor oggi le
tre principali confessioni cristiane (cattolico-romana, protestante e ortodossa)
costituiscono tre tipi diversi di risposte nella comune fede in Gest1 Cristo.

2 1. RATZINGER, Svolta per I'Europa? Chiesa e modernita nell’Europa dei rivolgimenti,
Milano, Edizioni Paoline, 1992, p. 83.



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

papa afferma esplicitamente che il cristianesimo “nonostante la sua
origine e qualche sviluppo importante in Oriente abbia infine trovato la
sua impronta decisiva in Europa”.

Nel cristianesimo la razionalita diventa religione e non pit il suo
avversario: “il Dio veramente divino & quel Dio che si € mostrato come
logos e come logos ha agito e agisce”. La forza che ha trasformato il
cristianesimo in una religione mondiale e consistita nella sua capacita di
metter insieme ragione, fede e vita: credere & ragionevole, la fede ha le
sue ragioni ben fondate, il cristianesimo parla il linguaggio della
razionalita, sostiene da tempo Ratzinger?’. Naturalmente egli svolge
questa difesa del cristianesimo dall’accusa di irrazionalita per
giustificare l’ambizione della Chiesa ad essere riconosciuta come
protagonista della cultura e della civilta europea, e pero cosi autorizza
l'interpretazione che il cristianesimo rappresenti se stesso come
religione occidentale e specialmente europea, non solo il lato del volto
di Dio girato verso il nostro continente ma il suo lineamento esclusivo?.
Mi pare infatti chiaro che questa precisazione dottrinale, apparentando
in modo cosi stretto religione cristiana e tradizione del pensiero
europeo, finisca per introdurre pitt di un elemento di contraddizione
nella vocazione universale della Chiesa.

In ogni caso Benedetto XVI riconosce che “una formula mondiale
razionale, o etica o religiosa, su cui tutti siano d’accordo e che possa
quindi sostenere il tutto, non esiste”: fede cristiana e razionalita laica
occidentale, per quanto influiscano sul tutto il mondo e su tutte le
culture, sono accettate e comprensibili solo da una parte dell’'umanita?.
Per imporsi come idea generale c’é bisogno, secondo il pontefice, di una
nuova alleanza fra fede e ragione in grado di superare gli steccati
ideologici, € necessario un nuovo rapporto in cui la ragione deve
ampliare il suo campo di indagine e lasciarsi interrogare dalla fede
(“una ragione, che di fronte al divino e sorda e respinge la religione

2 J. RATZINGER, Fede, Verita, Tolleranza. Il Cristianesimo e le religioni del mondo,
Siena, Cantagalli, 2005, pp. 178 e 184. Nello stesso senso vedi anche Svolta per I’Europa?
Chiesa e modernita nell’ Europa dei rivolgimenti, cit., specie pp. 28-32 e 83-85.

24 P. CONSORT]I, Globalizzazione della democrazia, laicita e religioni, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it), giugno 2007, p. 3;
nonché le considerazioni svolte da E. SCALFARI, [ rischiosi enigmi di Benedetto a
Ratisbona, in La Repubblica del 17 settembre 2006. Sul legame fra fede cristiana e cultura
occidentale vedi E. BALDUCCI, La terra del tramonto, cit. pp. 141 ss; U. GALIMBERTI,
Orme del sacro, Milano, Feltrinelli, 2001, pp. 127-136.

% J. RATZINGER, Perché siamo ancora nella Chiesa, Milano, Rizzoli, 2008, pp. 221-
222.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

nell’ambito delle sottoculture, & incapace di inserirsi nel dialogo delle
culture”)?6.

Naturalmente la conclusione e sempre la subalternita della
ragione alla fede. E necessario ristabilire la giusta correlazione fra fede e
ragione, recuperare appieno la dimensione religiosa del continente per
difendere il ruolo della cultura occidentale: “lo si puo e lo si deve dire
senza falso eurocentrismo”, afferma senza mezzi termini Benedetto
XVIZ.

La speranza di costruire un mondo pitu giusto non puo dunque
secondo la Chiesa prescindere dal processo di integrazione europea e
soprattutto dai principi di cui essa e portatrice. Va da sé che in questo
cammino per ridisegnare il volto del Continente - per tornare alle
parole di Giovanni Paolo II nell’Ecclesia in Europa - la nuova alleanza
fra fede e ragione debba per l'autorita ecclesiastica trovare anche un
riconoscimento formale. Di qui la necessita che le istituzioni civili, ad
ogni livello, garantiscano il rispetto dei valori morali ed etici e un ruolo
privilegiato alle comunita religiose che ne sono espressione:

a nulla varrebbero gli sforzi umani se non fossero accompagnati dal sostegno divino.
[...] Perché I'Europa possa essere edificata su solide basi, & necessario far leva sui
valori autentici, che hanno il loro fondamento nella legge morale universale, inscritta
nel cuore dell'uomo [116].

All’accusa che a questo punto qualcuno potrebbe rivolgere alla
Chiesa di immaginare una riedizione della religione di Stato, Giovanni
Paolo II risponde:

Nelle relazioni con i pubblici poteri, la Chiesa non domanda un ritorno a forme di
Stato confessionale. Allo stesso tempo, essa deplora ogni tipo di laicismo ideologico o
di separazione ostile tra le istituzioni civili e le confessioni religiose.

Per parte sua, nella logica della sana collaborazione tra comunita ecclesiali e societa
politica, la Chiesa cattolica e convinta di poter dare un singolare contributo alla
prospettiva dell'unificazione offrendo alle istituzioni europee, in continuita con la sua
tradizione e in coerenza con le indicazioni della sua dottrina sociale, I'apporto di
comunita credenti che cercano di realizzare I'impegno di umanizzazione della societa

a partire dal Vangelo vissuto nel segno della speranza [116].

3 - La Chiesa e I'inculturazione in Africa

26 Dal discorso di Regensburg, gia citato.

27 J. RATZINGER, Perché siamo ancora nella Chiesa, cit., p. 223. Sul problema vedi le
considerazioni, peraltro prevalentemente teologiche e filosofiche, svolte da D.
HERCSIK, I cristianesimo, una religione di tutti, in La Civilta cattolica, 2007, quaderno
3770, pp. 114-127.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

Mentre in Europa la Chiesa nutre 1’ambizione a ricoprire un ruolo
egemone nel processo di integrazione politica e culturale e si confronta
con la ragione e con il principio di laicita, in Africa essa soffre la
condizione di minoranza nei confronti della religione dell’islam e di
quella tradizionale africana nonché di estraneita rispetto alla storia del
continente. Qui, anche se in crescita, la Chiesa non si nasconde i
problemi e le difficolta che presenta il rapporto con le religioni non
cristiane (il quale ha tra l’altro un’incidenza immediata sullo sviluppo
delle giovani compagini statali africane poiché in Africa religione e
politica risultano profondamente legati e ogni contrapposizione
religiosa puo finire per diventare motivo di destabilizzazione politica)28.
L’islam si presenta per la Chiesa un interlocutore difficile a motivo della
sua intolleranza religiosa ma il dialogo non puo escludere i musulmani
di buona volonta, scrive Giovanni Paolo II nell’Ecclesia in Africa?®:

Si fara particolare attenzione a che il dialogo islamico-cristiano rispetti da una parte e
dall’altra 1’esercizio della liberta religiosa, con tutto cid che questo comporta,
comprese anche le manifestazioni esteriori e pubbliche della fede. Cristiani e
musulmani sono chiamati ad impegnarsi nel promuovere un dialogo immune dai
rischi derivanti da un irenismo di cattiva lega o da un fondamentalismo militante, e
nel levare la loro voce contro politiche e pratiche sleali, cosi come contro ogni
mancanza di reciprocita in fatto di liberta religiosa [66].

Secondo la suprema autorita ecclesiastica la liberta religiosa non
deve mai equivalere a semplice tolleranza e il rispetto del principio di
reciprocita € condizione necessaria per ogni processo di riconciliazione,

28 R. ORRU’, Africa e democrazia liberale: un intreccio possibile?, in Democrazie
imperfette, Atti del convegno dell’Associazione di diritto pubblico comparato ed
europeo, Torino, Universita degli studi, 29 marzo 2002, a cura di A. Di Giovine e S.
Sicardi, Torino, Giappichelli, 2005, p. 242.

Sul punto vedi anche S. ELLIS e G. ter HAAR, Religione e sviluppo in Africa, in
www.aspeninstitute.it/cons/imgAspen/pdf/ Africa/ellis-terhaar_it.pdf.

Nei Lineamenta, al proposito, c’¢ un passaggio interessante in cui l'autorita
ecclesiastica mette insieme lotta contro la poverta, ordine della societa e dello Stato,
esigenza primaria della conversione: la politica non pud pretendere di essere il
mediatore esclusivo della liberazione, la societa giusta non puo realizzarsi senza la
componente religiosa. Il futuro dell’Africa rimane strettamente legato al rispetto della
verita e dell’annuncio evangelico. “Nella lotta contro la fame non lasciamoci deviare
dalla traiettoria originaria”, rappresentata dalla chiamata alla conversione: & Cristo il
“vero pane” della vita, sta scritto nel documento [paragrafi 49 e 50].

2 L’esigenza di favorire una migliore conoscenza reciproca e una collaborazione
efficace fra le due religioni nell’ambito dello sviluppo della societa € stata sottolineata
anche da Benedetto XVI nei discorsi rivolti ai vescovi della Conferenza episcopale del
Mali e del Togo nel 2007.

10



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

di giustizia e di pace: “se i fedeli musulmani trovano oggi giustamente i
mezzi essenziali per soddisfare le esigenze della loro religione nei paesi
di trazione cristiana, i cristiani possono beneficiare a loro volta di un
trattamento paragonabile in tutti i paesi di tradizione islamica”, aveva
sostenuto in un'altra occasione lo stesso Giovanni Paolo II%.

Diverso & per la Chiesa il discorso riferibile alla religione
tradizionale africana, praticata da tempo immemorabile nel continente:

Quanto alla religione tradizionale africana, un dialogo sereno e prudente potra, da
una parte, garantire da influssi negativi che condizionano il modo di vivere di molti
cattolici e, dall’altra, assicurare 1’assimilazione di valori positivi quali la credenza in
un Essere Supremo, Eterno, Creatore, Provvidente e giusto Giudice che ben
s’armonizzano col contenuto della fede [67].

Giovanni Paolo II mette a confronto la visione dell'uomo che si e
affermata in Europa nell’epoca moderna e post-moderna, caratterizzata
da una ragione illuminata e solitaria, con quella dell’Africa, segnata
invece dal bisogno di aggregazione:

Le culture africane hanno un senso acuto della solidarieta e della vita comunitaria.
Non si concepisce in Africa una festa che non venga condivisa con l'intero villaggio
[43].

La cultura africana & permeata di religiosita e abbraccia la vita
nella sua interezza. La religione tradizionale africana crede alla
presenza di dimensioni diverse ma profondamente collegate fra loro: la
prima ¢ quella della realta tangibile e visibile che circonda ciascuno e
nella quale rientrano gli esseri umani, gli animali, le piante ma anche le
pietre, I'acqua, l'aria; la seconda dimensione appartiene agli antenati,
mai morti definitivamente; della terza, infine, fa parte il ricchissimo
regno degli spiriti presenti in ogni creatura e in ogni cosa3!.

Gli Africani hanno un profondo senso religioso, il senso del sacro, il senso
dell’esistenza di Dio creatore e di un mondo spirituale[42].

30 Discorso al Corpo diplomatico accreditato presso la Santa Sede del 13 gennaio
1990.

31 G. J. BELLINGER, Enciclopedia delle religioni, Milano, Garzanti, 1989, pp. 17-24;
Dizionario delle religioni, a cura di G. Filoramo, Torino, Einaudi, 1993, pp. 7-10.
L’elemento del mistero, che qui & presente in modo particolare, spinge probabilmente
anche altre religioni verso il recupero di una concezione magica del ministero
sacerdotale I. NDOGALA MADOKU, La situazione del clero africano, in Adista,
Documenti, 2007, 62, esprime il timore che, per imitazione, questo legittimi anche
nella Chiesa cattolica africana il risorgere della figura tradizionale del sacerdote come
soggetto in possesso di capacita fuori dell’ordinario.

11



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

La cultura religiosa africana ¢ il terreno su cui si realizza il
confronto fra cristianesimo e islam e la gara per ottenere una nuova
egemonia. La religione tradizionale africana rappresenta, per i cristiani
e i musulmani africani, “I'’humus socio-culturale a partire dal quale
potersi intendere”; “la religione tradizionale africana costituisce il
contesto religioso e culturale da cui la maggior parte dei cristiani in
Africa proviene e ancora vive”, scrive il Sinodo dei vescovi nei
Lineamenta®2.

Nel momento storico che sta vivendo 1’Africa le religioni
tradizionali si rivelano non pit sufficienti, ha detto Benedetto XVI: “si
capisce, si vede, che queste religioni tradizionali portano con sé una
promessa, ma aspettano qualcosa. Aspettano una nuova risposta che
purifica e, diciamo, assume in sé tutto il bello e libera tali aspetti
insufficienti e negativi. In questo momento di passaggio dove realmente
la loro cultura si protende verso un’ora nuova della storia, le due offerte
— cristianesimo e islam — sono le possibili risposte teoriche”.

La Chiesa raccoglie la sfida del confronto religioso ma non
rinuncia ad affermare i propri principi, ricorda Giovanni Paolo II
nell’Ecclesia in Africa:

La Chiesa sicuramente rispetta le religioni non cristiane professate da numerosissime
persone del continente africano, perché esse costituiscono l’espressione vivente
dell’anima di larghi settori della popolazione, tuttavia né il rispetto e la stima verso
queste religioni, né la complessita dei problemi sollevati costituiscono per la Chiesa un
invito a tacere 'annuncio di Cristo di fronte ai non cristiani. Al contrario, essa pensa
che queste moltitudini hanno il diritto di conoscere la ricchezza del mistero di Cristo,
nella quale noi crediamo che tutta l'umanita puod trovare, in una pienezza
insospettabile, tutto cio che essa cerca a tentoni su Dio, sull'uomo e sul suo destino,
sulla vita e sulla morte, sulla verita [47].

La stima e il rispetto verso le altre religioni e culture non puo
attenuare la vocazione missionaria della Chiesa né indebolire “la
consapevolezza dell’originalita, pienezza e unicita della rivelazione del
vero Dio che in Cristo ci e stata definitivamente donata”, ha affermato
Benedetto XVI nell’Assemblea generale della CEI del maggio 2007.

Ogni cultura ha bisogno di essere trasformata dai valori del
Vangelo, ricorda sempre Giovanni Paolo II. L’adattamento del
cattolicesimo a condizioni strutturalmente estranee alla sua tradizione
passa attraverso quella che la Chiesa chiama, con brutto termine,
inculturazione. L’inculturazione e per la Chiesa cattolica lo strumento
attraverso cui i suoi principi si incarnano nelle differenti culture:

32 Al paragrafo 25.

12



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

comprende una duplice dimensione: da una parte, l'intima trasformazione degli
autentici valori culturali mediante l'integrazione nel cristianesimo e, dall’altra, il
radicamento del cristianesimo nelle varie culture [59].

L’inculturazione & l'espressione usata dalla Chiesa per
rappresentare un processo che esige pazienza e tempi lunghi3® (“che
non manchera di conoscere anche degli insuccessi”, sta scritto nel
Catechismo della Chiesa)3*, nel quale non solo la fede e l'esperienza
della comunita ecclesiale ¢ vissuta dentro un determinato contesto
culturale ma diviene forza che anima quello stesso contesto cercando di
penetrarne e rigenerarne 1'identita3>. Un processo che non puo “in alcun
modo compromettere la specificita e I'integrita della fede cristiana” 3¢ (&
questa la “concezione autentica” di inculturazione?).

Nulla di sorprendente, si potrebbe dire, sul piano religioso
tradizionale: il confronto, gia difficile fra culture diverse, diventa
impossibile con la dottrina della Chiesa che si presenta sempre pit
affollata di principi non negoziabili. L'inculturazione finisce cosi per
testimoniare una contraddizione forse insanabile: il messaggio cristiano
che si e incarnato nella cultura occidentale (come rivendica
orgogliosamente papa Ratzinger) pretende di avere la capacita di
rispondere ai problemi dell'umanita proponendo a tutti il suo disegno
salvifico.

3 Discorso di Giovanni Paolo II al Consiglio internazionale per la catechesi del 29
settembre 1992.

34 Al par. 854.

3% Evangelizzare le culture e inculturare il Vangelo: discorso di Giovanni Paolo II ai
membri del Pontificio consiglio della cultura del 13 gennaio 1989.

36 Redemptoris missio, par. 52.

Lo stesso Concilio Vaticano II (Ad Gentes divinitus, Decreto su l'attivita missionaria
della Chiesa) aveva in proposito sottolineato: “Si comprendera meglio allora secondo
quali criteri la fede, tenendo conto della filosofia e del sapere dei popoli, pud
incontrarsi con la ragione, ed in quali modi le consuetudini, la concezione della vita e
la strutura sociale possono essere conciliati con il costume espresso nella rivelazione
divina. Ne risulteranno quindi chiari i criteri da seguire per un piti accurato
adattamento della vita cristiana nel suo complesso. Cosi facendo sara esclusa ogni
forma di sincretismo e di particolarismo fittizia , la vita cristiana sara commisurata al
genio e alla indole di ciascuna civilta e le tradizioni particolari insieme con le qualita
specifiche di ciascuna comunita nazionale, illuminate dalla luce del Vangelo, saranno
assorbite nell’'unita della visione cattolica. Infine le nuove Chiese particolari,
conservando tutta la bellezza delle loro tradizioni, avranno il proprio posto nella
comunione ecclesiale, lasciando intatto il Primato della Cattedra di Pietro, che
presiede all’assemblea universale della carita” [22].

% La precisazione & Benedetto XVI, fatta durante l'incontro con i vescovi della
Conferenza episcopale della Repubblica centroafricana del 1° giugno 2007.

13



@ Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
.'\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

Non manca invero nello stesso mondo cattolico chi osserva che
questa idea di inculturazione mal si concilia con la volonta di
riconoscere le particolarita della cultura africana, finendo per ignorarne
le tradizioni e mantenerne la dipendenza dall’occidente®. Alcuni si
limitano a dire che vada in ogni caso ripensata®’; altri indicano pit
decisamente un’inculturazione “come ricezione creatrice degli enunciati
della fede”, che prenda le distanze da qualsiasi forma di chiuso
dogmatismo e accetti la sfida del pluralismo?.

Ci sono tanti modi per offendere una coscienza, diceva Ernesto
Balducci, c’¢ anche l'arroganza di chi, presentandosi come fratello,
vuole in realta assumere il ruolo di salvatore!.

Per carita, questo e un discorso che prescinde dalle buone
intenzioni dei singoli per riferirsi ad una strategia che a guardar bene,
tra l'altro, non e solo ecclesiale. La Chiesa & perd particolarmente
attrezzata a praticare l’amore assimilativo, come sempre Ernesto
Balducci lo definiva®2.

Insomma, dopo questo viaggio compiuto davanti alla mia
scrivania, cercando di cogliere gli elementi che mi sembrano pitu
importanti nel rapporto che la Chiesa stabilisce con la cultura africana e
quella europea, si torna al punto di partenza: al significato di missione,
di evangelizzazione, al camminare accanto, che e traduzione
probabilmente inaccettabile dal punto di vista dell’autorita ecclesiastica
potendo mettere in discussione I'organizzazione stessa della Chiesa, ma

3% Vedi il rapporto della Consultazione presinodale della Conferenza inter-
regionale dei vescovi dell’Africa meridionale (IMBISA) del 29 novembre, 3 dicembre
1993, nonché il documento finale del Seminario sull'Instrumentum Laboris
dell’Associazione teologica nigeriana (CATHAN) del 15 luglio 1993, ambedue
pubblicati in Il regno-documenti, 1994, 5, pp. 180-185.

% L. LADO, Ripensare l'inculturazione in Africa, in La Civilta Cattolica, 2006,
quaderno 3744, pp. 595-604.

40 Vedi in tal senso tutti i contributi pubblicati nella rivista Concilium, 2006, 4,
interamente dedicata all’argomento in esame (Vie del cristianesimo in Africa), ma in
particolare quello di L. SANTEDI KINKUPU, Per un’inculturazione dottrinale nel
cristianesimo africano, pp. 67-80, il quale, non a caso, cita un brano di J. Dupuis nel
quale il teologo sostiene: “in situazioni di evoluzione dottrinale — e maggiormente la
dove il messaggio cristiano deve incarnarsi nelle culture diverse da quella in cui esso &
stato originariamente coniato — la fedelta allintenzione e al senso profondo delle
formulazioni tradizionali, persino quelle dogmatiche, puo esigere che si escogitino
nuovi modi di esprimere questo senso” (p. 74). La sofferta ricerca di una dimensione
di fede al cui centro non sia il dogma & testimoniata anche da un altro teologo,
Drewermann, come Dupuis colpito da provvedimento disciplinare: E.
DREWERMANN, Lz fede inversa, Molfetta, Edizioni la meridiana, 1994.

41 Omelia del 20 marzo 2007 in www.fondazionebalducci.it.

42 E. BALDUCCI, L’Altro. Un orizzonte profetico, S. Domenico di Fiesole, Edizioni
Cultura della Pace, 1996, p. 70.

14



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. gennaio 2009 ISSN 1971- 8543

che conserva integro il suo valore in quanto corrisponde all’aspirazione
umana a costruire relazioni non pitt condizionate entro uno schema
gerarchico, di promuovere un modello orizzontale di societa in cui non
ci sia bisogno né di eroi né di profeti e che appare del resto - ormai
sempre piu chiaramente - come l'unica strada possibile al fine di
realizzare uno sviluppo globale sostenibile®.

E stato, se non sbaglio, Albert Camus a scrivere: non camminare
davanti a me perché potrei non essere in grado di seguirti; non
camminare dietro di me perché potrei essere incapace di guidarti;
cammina al mio fianco e insieme troveremo la via.

4 Vedi di recente in argomento G. COLOMBO, Sulle regole, Milano, Feltrinelli,
2008, pp. 39 ss.

15



