‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Alessandro Bucci
(ricercatore di Diritto ecclesiastico e canonico nella Facolta di
Giurisprudenza dell’Universita degli Studi di Cassino)

La formazione dell’istituto giuridico dell’usura
nella Chiesa latina nel XIII secolo

SOMMARIO: 1. Il nuovo clima socio—economico — 2. Gli interventi papali, fino alla
svolta di Bonifacio VII e le decretali fino a Clemente V — 3. Usura ecclesiastica e
usura commerciale — 4. L’usura nei decretisti: la connessione tra usura e mutuo - 5.
Alcune eccezioni proposte dal Teutonico — 6. Alcuni contratti parausurari — 7.
L’obbligo della restituzione della sors — 8. “Si quis usuram acceperit, rapinam facit
vitam non vivit” (C. XIV, Q. IV, can. 10 Decretum Gratiani) — 9. Contrasto tra norme
civili e canoniche in tema d’usura — 10. La condanna di Gregorio IX, Bonifacio VIII
e Clemente V: Premessa — 10.1. L’obbligo di restituzione — 10.2. Norme penali e
processuali — 10.3. I particolari rapporti con gli ebrei — 10.4. La presa di posizione
del Liber Sextus — 10.5. L’istituto dell’usura nelle Clementinae.

1 - Il nuovo clima socio—economico

Con l'aprirsi del XIII secolo, la societa medioevale raggiunge posizioni
assai diverse da quelle dei secoli precedenti grazie ai notevolissimi
mutamenti intervenuti a modificare la struttura sociale, i quali spiegano
chiaramente il passaggio dalla economia rurale del primo medioevo a
quella chiusa e autarchica dei primi Comuni, a quella aperta e
freneticamente attiva dell’ultimo periodo del secolo. Tali mutamenti
sono da ricercare nel nuovo assetto politico sociale del mondo
occidentale, originatosi con le lotte comunali e con il sorgere di forti
autonomie nazionali, e nel movimento delle crociate, il quale
rappresenta insieme la valvola di scarico e il pozzo a cui attingere per le
esuberanti economie occidentali e in particolare per le citta marinare
italiane: Venezia e Genova in primissimo luogo raggiungono vette di
potenza notevolissima conquistando in breve un’influenza che
permettera di dominare per lungo tempo e decidere anche delle sorti
dell’unita della Chiesa tutta, in occasione dello scisma dell’XI secolo e di
cui la stessa Venezia ebbe un ruolo, in negativo, pressoché
determinante. Questi due motivi costituiscono le basi per un radicale
cambiamento della precedente situazione.

Con riferimento all’Italia, notiamo che il crescere delle citta a
scapito della campagna, realizza un forte aumento di popolazione
urbana con il conseguente estendersi delle citta laddove erano in



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

precedenza pascoli, paludi, e seminativi. Con la lotta vittoriosa dei
Comuni, che segna la definitiva affermazione delle citta sull'imperatore
e sui signori del contado, ecco che l'economia cittadina, con il suo
mercato, diviene sempre pit importante, creando le premesse per uno
sviluppo economico in continuo crescendol.

Jacques Le Goff, a proposito del XIII secolo, cosi descrive la
condizione economica, principio di ogni discussione sull’'usura
medievale: “a quest’epoca la cristianita, all’apice del possente sforzo
compiuto a partire dall’anno Mille, & gia in pericolo. Il sorgere
improvviso e il diffondersi dell’economia monetaria minacciano gli
antichi valori cristiani. Sta per formarsi un nuovo sistema economico, il
capitalismo, che per avviarsi necessita, se non di tecniche nuove, per lo
meno di un uso massiccio di pratiche da sempre condannate dalla
Chiesa. Una lotta accanita, quotidiana, costellata di proibizioni ripetute,
punto di incontro dei valori e delle mentalita ha come posta in gioco la
legittimazione del profitto lecito, che bisogna distinguere dall’'usura
illecita”2.

I mutamento socio-economico che da cid ne consegue, si puo
cosi descrivere: “l’aumentata richiesta dei prodotti industriali, sia per la
popolazione agglomerata sia per quella sparsa nel contado, attira
all’artigianato una gran parte della popolazione immigrata: gli antichi
servi e coloni si trasformano rapidamente in liberi artigiani. Si arriva,
cosi, alla completa divisione del lavoro tra campagna e citta: la
campagna e destinata quasi esclusivamente alla produzione delle
derrate alimentari e delle materie prime; la citta, invece, & il centro della
produzione industriale e degli scambi”3. Tale dualismo doveva poi
rivelarsi in tutta la sua portata, quando i signori del contado, in
partenza per le Crociate, dovettero rendersi conto della necessita di
denaro e merci varie, ricercabili presso i mercanti cittadini e vassalli di
un tempo ora imborghesiti4.

Si puo, dunque, certamente parlare di una situazione politica ed
economica, ma non si puo certo affermare che siamo gia a livello di
aperto scambio tra Stati e Comuni. Notevoli difficolta dovranno ancora
essere superate e solo con il crescere enorme, prima delle citta marinare
e poi di quelle dell’interno, si arriva a sentire come improcrastinabile
I'esigenza di un mercato di scambi che vada oltre i limiti angusti del

L Cfr. G. LUZZATTO, Storia economica d’Italia. Il Medioevo, Sansoni, Firenze 1969, 2°
ed., p. 149.

2J. LE GOFF, La borsa e la vita, Laterza, Roma-Bari, 2001, p. 4.

3 Cfr. G. LUZZATTO, Storia economica d’Italia, cit., p. 150.

4 Cfr. G. LUZZATTO, Storia economica d’Italia, cit., pp. 150-153.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

periodo comunale®. A cid0 provvederanno anche, in gran parte, le
Crociate per far fronte alle quali nobili e prelati, e che dovettero
ottenere larghi prestiti dai mercanti e dai banchieri cittadini®.

A causa di tali prestiti, la cui riscossione spesso si protrae
finanche per decenni, cresce rapidamente il numero dei mercanti
italiani che frequentano i Paesi d’Oltralpe, con molti dei quali essi
finora non avevano avuto alcun rapporto commerciale, e vi si
presentano non solo in veste di creditori e esattori, ma anche di veri e
propri mercanti. La partecipazione, che in tal modo si inizia anche in
alcune citta dell’interno, alle grandi correnti del traffico internazionale
ed il sorgere di gruppi abbastanza numerosi di mercanti capitalisti,
valsero a modificare la situazione di equilibrio che sarebbe stata
indispensabile per la coesistenza di tante piccole economie cittadine”’.

Perché un’economia cittadina potesse bastare a se stessa, sarebbe
stato necessario che in tutti i comuni urbani di una stessa regione si
esercitassero le medesime industrie in modo da soddisfare
completamente ai bisogni pitt usuali della popolazione cittadina rurale.
Come e stato ben delineato in dottrina, “le ragioni che spingevano la
chiesa a proibire con forza e in ogni caso il prestito a interesse, non
separandolo dall'usura, erano legate al vasto proliferare nelle citta
dell'Italia settentrionale e della Provenza di attivita feneratizie spicciole,
rivolte verso il ceto dei piccoli proprietari rurali, che furono tartassati a
partire dalla seconda meta del Duecento da continue imposte cittadine,
raccolte per finanziare gruppi mercenari durante la grave situazione di
instabilita politica della tarda eta comunale. Questi prestatori, veri e
propri strozzini, erano capaci di rovinare decine di famiglie dei villaggi
rurali, riducendo i loro membri, con il gioco dei pegni terrieri che non
potevano essere riscattati per 1’esosita degli interessi, da proprietari ad
affittuari e infine a salariati sulle loro stesse terre. Per evitare di dover
avallare un simile stato di cose, la Chiesa preferi mantenere la
proibizione del prestito a interesse in tutto il suo rigore tassativo”s. Ma
anche “tra la meta del XII e la meta del XIII secolo, I'inasprimento delle
condanne dell'usura si spiega con il timore, da parte della Chiesa, di
vedere la societa turbata dal proliferare delle pratiche usurarie. II III
Concilio Lateranense (1179) afferma che troppi uomini abbandonano la
loro condizione e il loro mestiere per diventare usurai. Nel XIII secolo, il
papa Innocenzo IV e il grande canonista Enrico da Segusio (Susa) detto

5Cfr. G. LUZZATTO, Storia economica d’Italia, cit., p. 153-156.

6 Ibidem.

7 Ibidem, p. 157.

8 G. ARDENNA, Riflessioni canonistiche in materia economica dal XII al XV secolo, in
AA.VV.,, Chiesa, usura e debito estero, Vita e Pensiero, Milano, 1998, pp. 28-29.

3



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

’Ostiense temono 1’abbandono delle campagne a causa dei contadini
divenuti usurai o privati del bestiame e degli attrezzi dai proprietari
terrieri, anch’essi attirati dai guadagni dell'usura. L’attrazione
dell'usura fa apparire la minaccia di un calo dell’occupazione delle
terre, e con essa lo spettro delle carestie”.

La tendenza della politica economica dei Comuni, infatti, e
sempre quella di arrivare a un tale risultato: nell’eta comunale, come
piu tardi nelle monarchie mercantilistiche, si considera come un segno
di gran inferiorita il dover importare da una citta vicina quei prodotti
industriali che si potrebbero fabbricare in casa propria. Appena sorta
presso i vicini una nuova forma d’industria, il Comune che ne e
sprovvisto tenta ogni sforzo per introdurla nel suo territorio offrendo
condizioni di maggior favore (esenzione da imposte, concessione
gratuita di locali e di forza d’acqua, anticipo di capitali) a quei maestri
forestieri che vengano a esercitare la loro arte o a insegnarla ai cittadini.
Ma non sempre quegli sforzi potevano essere coronati da successo:
ragioni di clima, di suolo, di comunicazione, di preparazione e abilita
tecniche, davano ad alcune citta un grande vantaggio sopra le altre
determinando forti differenze nei costi e permettendo perfezionamenti
tecnici tali da escludere ogni possibilita di concorrenza. Percio i prodotti
di alcune industrie, delle quali un Comune fosse piu favorito dalla
sorte, iniziano a diffondersi nei mercati vicini. Si arriva cosi,
particolarmente per quelle industrie che sono suscettibili di maggiori
progressi tecnici e richiedono materie prime di qualita superiore di
provenienza lontana, a una socializzazione da citta a citta e, di
conseguenza, alla necessita per esse di conquistare un mercato molto
piu basso del semplice territorio cittadino.

D’altra parte alle stesse conseguenze determinate alcune citta
dalla specializzazione industriale, si arriva in altre a causa di condizioni
particolarmente favorevoli dal punto di vista geografico all’attivita
commerciale quali la vicinanza allo sbocco di valli alpine, o all'incrocio
di alcune vie terrestri con quelle fluviali e cosi via. Avviene, quindi, che
fin dalla prima meta del Duecento, una o due citta per regione prenda il
sopravvento sulle quelle minori, attirino a sé una popolazione due o tre
volte maggiore, estendano i loro domini molto al di la del vecchio
territorio comunale e conquistino per alcuni prodotti della loro
industria non solo il mercato regionale, ma anche con la nazionale e, in
parte, internazionale!®. Si tratta, dunque, di uno sviluppo tendente ad
annullare quella che puo essere considerata la maggiore caratteristica

?J. LE GOFF, La borsa e la vita, cit., p. 19.
10 Jbidem, pp. 158-159.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

dei Comuni e, ciog, la cosiddetta autarchia cittadina. Circa le Crociate si
e gia detto rappresentare essa la grande occasione del mondo
mercantile italiano. Non si deve, tuttavia, secondo alcuni autorill,
limitare il discorso fenomeno di espansione puramente mercantile
perché la ruota si mise in movimento anche per motivi ideali. Fu in altre
parole la fede religiosa che spinse innumerevoli genti, attraverso stenti
e pericoli infiniti, verso la Palestina; che persuase principi e sovrani ad
abbandonare le loro terre per trascurare i loro interessi politici per il
grande riscatto. Ma, come molti presero la croce per mutuare il loro
stato servile, rompendo i ceppi che fino allora ne avevano legati alla
terra del signore del luogo, cosi le citta marinare d’Italia si inserirono
nel grandioso movimento con propri fini particolari e di chiara matrice
economica'.

Queste citta marinare conquistarono, quindi, una influenza
notevolissima nelle terre d’Oriente dove vennero loro concessi privilegi
commerciali e territoriali che permisero ad esse di avviare, con enormi
vantaggi, un commercio di qualita e di volume, ma non per questo di
meno valore il che dimostra come l'attivita di scambio non e limitata
solo merci di scarso volume ed alto valore!3.

2 - Gli interventi papali, fino alla svolta di Bonifacio VII e le decretali
fino a Clemente V

Con la crisi del XIII secolo il problema dell'usura riceve da parte della
Chiesa un’attenzione ben diversa da quella dei precedenti periodi.
Come nel XII secolo si notano frequenti interventi papali intesi a
reprimere sconfiggere in ogni modo la piaga usuraial4, cosi nel XIII
notiamo che l'intervento ecclesiastico mira piuttosto a consolidare la
posizione della Chiesa nei confronti delle altre forze politiche, mediante
un’opera che rivela caratteri certamente piti temporali che spirituali.

Il motivo di questa differenza & da ricercarsi, nel consolidarsi dei
frutti e risultati della Riforma gregoriana la quale, sorta dall’esigenza
vivamente sentita di restituire I'ordine, la credibilita e la stabilita alla
Chiesa e al clero, nel secolo successivo la sua emanazione consente ai
pontefici di perseguire una politica di rafforzamento dell’opposizione
ormai saldamente acquisite. Si apre cosi un nuovo periodo della storia

11 Jbidem.

12 G. CASSANDRO, Saggi di storia del diritto commerciale, ESI, Napoli, 1974, p. 12.

13 Jbidem, p. 13.

14 Cfr. il mio studio La formazione dellistituto giuridico dell’usura nella Chiesa latina nel
XII secolo, in AA.VV., Studi in memoria di Gabriella Braga di prossima pubblicazione.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

della Chiesa, contrassegnato dalle lotte tra papato e impero e dal
conseguente affievolimento dell'impeto religioso che aveva portato alle
crociate: queste diventavano, ormai, pure esercitazioni militari, quasi
sempre concludentisi in amare disfatte.

E questo, dunque, il motivo ispiratore della politica papale del
periodo in esame: mantenere e, quindi, accrescere la potenza del
papato, a spese di vari principi e imperatori i quali, seguendo la
tradizione, avrebbero dovuto chinarsi all’autorita romana. Ne consegue
che grande attenzione viene rivolta a quei temi che piu porgevano
I'occasione per un rafforzamento della posizione papale o per la
promulgazione di nuovi elementi in grado di chiarire sempre meglio il
punto di vista romano.

Il problema dell’eresia o delle varie successioni ai troni vacanti
sono i migliori esempi di come la Chiesa tenti di ribadire quel concetto
di autorita che costituisce il motivo dominante della sua politica
nell’alto medioevo. Si spiega allora perché diventino radi e neanche pitt
affrontati nei vari Concili che si susseguono nel secolo in esame, gli
interventi sull’'usura a testimonianza che la maturita raggiunta tra le
forze della teologia, del diritto canonico e della Riforma, permette di
affrontare decisamente quello che sara il tema dominante del XIII secolo
e anche del successivo: rapporto tra regnum e sacerdotium, tra spada
temporale e quella spirituale nell’accezione datane da Bonifacio VIII'®
nella bolla Unam Sanctam del 1302, anche se si tratta in realta di un
conflitto antico che si puo far risalire alla fine del V secolo nella famosa
lettera di papa Gelasio I all'Imperatore Anastasio I'6, e alla sua dottrina
delle “due spade”.

Gia sviluppata nei secoli successivi al quinto, la teoria fu anche
enunciata da Goffredo di Vendome ed accettata da Bernardo di
Chiaravalle, che in De consideratione, lib. 4, c. 3 C, cosi si esprime:
“Uterque ergo Ecclesie et spiritualis scilicet gladius, et materialis; sed is
quidem pro Ecclesia, ille vero et ab Ecclesia exserendus: ille sacerdotis,
is militis manu, sed sane ad nutum sacerdotis, et jussum imperatoris”1”.
L’argomento fu preso come simbolo dai canonisti del sec. XIII, tra cui

15 Cfr. LAERZIO CHERUBINI, Magnum Bullarium Romanum, Vol. 1, Petri Borde,
Johannis et Petri Arnaud ed., Lugduni 1692, ff. 198-209.

16 Cfr. GELASIO 1, Epistula ad Anastasium Imperatorem, in J. MIGNE, Patrologia
Latina, Parisiis 1844, vol. LIX, col. 42.

17 J. MIGNE, Patrologia Latina, cit., vol. 182, col. 776. Cfr. J.B. LO GRASSO, Ecclesia
et Status. De mutuis officiis et iuribus fontes selecti, apud Aedes Universitatis
Gregorianae, Romae, 1939, pp. 146-148, nn. 328-333.

6



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Egidio Romano!® e Innocenzo III*® e, in particolare, Ugo da San
Vittore?0, che nel Libro II, parte II, cap. IV?! dell’'opera dogmatica De
sacramentis, tratta “de unitate Ecclesiee”?2, dice:

“Terrena potestas caput habet regem. Spiritualis potestas habet
summum pontificem. Ad potestatem regis pertinent quee terrena
sunt, et ad terrenam vitam facta omnia. Ad potestatem summi
pontificis pertinent quee spiritualia sunt, et vitee spirituali attributa
universa. Quanto autem vita spiritualis dignior est quam terrena,
et spiritus quam corpus, tanto spiritualis potestas terrenam sive
saecularem potestatem honore, ac dignitate preecedit.

Nam spiritualis potestas terrenam potestatem et instituere habet,
ut sit, et judicare habet si bona non fuerit?3.

La teoria fu seguita ben presto dai teologi come il segno biblico
del possesso di ambedue nelle mani di Pietro?*. Anche San Tommaso
prese questi passi di San Bernardo positivamente?. La teoria delle “due
spade” vuole l'affermazione della loro distinzione si, ma in ultima

18 Cfr. A. OTTAVIANI, Institutiones iuris publici ecclesiastici. Vol. II. Ecclesia et
Status. Editio IV emendata et aucta adiuvante Prof. I. Damizia, LEV, Citta del
Vaticano, 1960, pp. 105-106, soprattutto la nota 19.

19 J.B. LO GRASSO, Ecclesia et Status. De mutuis officiis et iuribus fontes selecti, cit.,
pp. 148-171, nn. 334-391, e sopratutto J. MIGNE, Patrologia Latina, cit., vol. 215, col. 622

20 J.B. LO GRASSO, Ecclesia et Status. De mutuis officiis et iuribus fontes selecti, cit., p.
145, nn. 325-327.

21 Dal titolo: “Duas esse vitas, et secundum duas vitas duos populos; et in duobus
populis duas potestates, et in utraque diversos gradus et ordines dignitatum; et unam
inferiorem, alteram superiorem”. Cfr. J. MIGNE, Patrologia Latina, cit., vol. 176, 418A,
ma anche riportato in D. PALMIERI, Tractatus de Romano Pontifice cum prolegomeno de
Ecclesia, Ex officina libraria Giachetti, filii et soc., Prato 1891, p. 550.

2 Cf. anche G.B. LADNER, The concepts of “Ecclesia” and “Christianitas” and their
relation to the idea of papal “Plenitudo potestatis” from Gregory VII to Boniface III, in
Sacerdozio e Regno [Miscellan. Histor. Pont.], XVIII, PUG ed., Roma 1954, p. 75:
“Boniface’s conception ... comes very close to the inverted Carolingian tradition
according to which all terrestrial power is part and parcel of the Church: ... “Ecce
gladii duo hic’, in ecclesia scilicet, quum Apostoli loquerentur”.

23 Cfr. J. MIGNE, Patrologia Latina, cit., vol. 176, 418B-C. Cosi conclude: “Ipsa vero a
Deo primum insituta est, et cum deviat, a solo Deo judicari potest, sicut scriptum est:
Spiritualis dijudicat omnia, et ipse a nemine judicatur (I Cor. II). Quod autem spiritualis
potestas (quantum ad divinam institutionem spectat) et prior sit tempore; et major
ignitate; in illo antiquo Veteris in strumenti populo manifeste declaratur, ubi primum
a Deo sacerdotium institutum est; postea vero per sacerdotium (jubente Deo) regalis
potestas ordinata”.

2 Cfr. M. MACCARRONE, Papato e Impero nella “Monarchia”, Le Monnier, Firenze
1976, p. 1085

% Cfr. J.B. LO GRASSO, Ecclesia et Status. De mutuis officiis et iuribus fontes selecti,
cit., p. 180, alla nota 414.



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

istanza del primato della prima sulla seconda, e di conseguenza del
papa sull'imperatore. Tutta I'evoluzione della teoria, fu — ovviamente —
tenuta ben presente dal pontefice nell’atto della stesura della bolla?. Di
ci0d converra enunciare qualche passo allo scopo di meglio comprendere
la posizione ideologica e politica del periodo:

“Unam sanctam ecclesiam catholicam et ipsam apostolicam
urgente fide credere cogimur et tenere, nosque hanc firmiter
credimus et simpliciter confitemur, extra quam nec salus est, nec
remissio peccatorum, sponso in Canticis (cf. Cant. VIL8)
proclamante: “Una est columba mea, perfecta mea. Una est
matri(s) suee, electa genetrici suee;” quee unum corpus mysticum
repreesentat, cuius (corporis) caput Christus Christi vero Deus. In
qua unus Dominus, una fides, unum baptisma. [...] Igitur ecclesiee
unius et unicee unum corpus, unum caput, non duo capita, quasi
monstrum, Christus videlicet et Christi vicarius Petrus, Petrique
successor, dicente Domino ipsi Petro: “Pasce (Ioa. XXI,17) oves

2 In realta Bonifacio VIII non fece che ripresentare principalmente cio che fu detto
in altre sue scritte papali (cfr. L. TOSTI, Storia di Bonifazio VIII e de’ suoi tempi, Vol. 11,
Tip. di Montecassino, Montecassino 1886, p. 168). E, secondo E. KREBS (in Unam
sanctam, in Lexikon fiir Theologie und Kirche. Zweite, neubearbeitete Auflage des kirchlichen
Handlexikons (X), Freiburg i. B., 1938, p. 374), non c’é nessuna novita né dal punto di
vista contenutistico né dal punto di vista storico. Non ci sono piti dubbi oggi circa
I'autenticita della bolla [cfr. a cura di J. COLLANTES, La fede della Chiesa Cattolica. Le
idee e gli uomini nei documenti dottrinali del Magistero, LEV, Citta del Vaticano, 1993, p.
462, dove alla nota 97 ricorda la querelle sull’autenticita: “L’autenticita fu negata da P.
MURY, La Bulle Unam Sanctam, in Revue de Questions Historiques, 26 (1879), pp. 91 -
130, e dopo di lui da V. VERLAQUE, Jean XXII sa vie et ses oeuvres, E. Plon et C.ie
imprimeurs-éditeurs, Paris 1883, pp. 54 - 55. Ma successivamente il Mury ritratto la
sua opinione: ibid. 46 (1889) 253 — 257”. Vedi anche G. LE BRAS (ed.), Histoire du droit
et des institutions de I'Eglise en Occident, Tome VIL. L’Age Classique (1140 - 1378). Sources
et théorie du droit, Sirey, Paris, 1965, p. 154, dove, alla nota 3: “On comprendra que cette
décrétale n’ait pu faire partie d’aucune collection officielle; elle ne figurera que parmi
les Extravagantes communes (1. 8 De maioritate et oboedientia, c. 1); la papauté est
tournée depuis Innocent III et ses successeurs”]. Forse Bonifacio VIII poté scriverla da
solo con l'aiuto di Card. Acquasparta e, in questo caso ci sarebbe stato 1'opera De
postestate ecclesiastica del predetto Egidio Romano (Cfr. D. PALMIERI, Tractatus de
Romano Pontifice cum prolegomeno de Ecclesia, Ex officina libraria Giachetti, filii et soc.,
Prato 1891, p. 550: “Alter ostendit, eam magna ex parte desumptam esse ex opere
inedito Aegidii Romani, de Ecclesiastica potestate libri tres”. Cfr. anche A.
OTTAVIANI, Institutiones iuris publici ecclesiastici, vol. 11., Ecclesia et Status, cit., p. 105
alla nota 15: “Aegidius Colonna, Romae natus anno 1247, supremum diem obiit anno
1316. Notum est eius opus De potestate ecclesiastica, in cuius secunda parte ... principia
illimitatae potestatis Ecclesiae in temporalibus ponuntur”). A Bonifacio si attribui una
profonda distorsione dei detti biblici riportati nella tradizione patristica, perché
dovette combattere gli usurpatori del diritto ecclesiastico. (cfr. L. TOSTI, Storia di
Bonifazio VIII e de’ suoi tempi, Vol. 11, cit., pp. 173 - 174).



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

meas”. Meas, inquit, et generaliter, non singulariter has vel illas:
per quod commisisse sibi intelligitur universas. [...] In hac eiusque
potestate duos esse gladios, spiritualem videlicet et temporalem,
evangelicis dictis instruimur. Nam dicentibus Apostolis: “Ecce
gladii duo hic,” in ecclesia scilicet, quum apostoli loquerentur, non
respondit Dominus, nimis esse, sed satis. Certe qui in potestate
Petri temporalem gladium esse negat, male verbum attendit
Domini proferentis (Matth. XXVI,52). “Converte gladium tuum in
vaginam”. Uterque ergo (est) in potestate ecclesiee, spiritualis
scilicet gladius et materialis. Sed is quidem pro ecclesia, ille vero
ab ecclesia exercendus. Ille sacerdotis, is manu regum et militum,
sed ad nutum et patientiam sacerdotis. Oportet autem gladium
esse sub gladio, et temporalem auctoritatem spirituali subiici
potestati. Nam quum dicat Apostolus: “Non est potestas nisi a
Deo; quee autem (cf. Rom XIII,1) sunt, a Deo ordinata sunt,” non
autem ordinata essent, nisi gladius esset sub gladio, et tanquam
inferior reduceretur per alium in suprema. [...] Spiritualem autem
et dignitate et nobilitate terrenam quamlibet preecellere
potestatem, oportet tanto clarius nos fateri, quanto spiritualia
temporalia antecellunt. Quod etiam ex decimarum datione, et
benedictione, et sanctificatione, ex ipsius potestatis acceptione, ex
ipsarum rerum gubernatione claris oculis intuemur, nam, veritate
testante, spiritualis potestas terrenam potestatem instituere habet,
et iudicare, si bona non fuerit. [...] Ergo, si deviat terrena potestas,
iudicabitur a potestate spirituali; sed, si deviat spiritualis minor, a
suo superiori; si vero suprema, a solo Deo, non ab homine poterit
iudicari, [...] Est autem haec auctoritas, et si data sit homini, et
exerceatur per hominem, non humana, sed potius divina
(potestas), ore divino Petro data, sibique suisque successoribus in
ipso, quem confessus fuit petra, firmata, dicente Domino ipsi Petro
(Matth. XVL19): “Quodcunque ligaveris etc.” Quicunque igitur
huic potestati a Deo sic ordinatee resistit, Dei ordinatione resistit,
nisi duo, sicut Manicheeus, fingat esse principia, quod falsum et
heereticum iudicamus, quia testante Moyse (Gen. I,1), non in
principiis, sed in principio coelum Deus creavit et terram. Porro
subesse Romano Pontifici omni humane creature declaramus,
dicimus, diffinimus et pronunciamus omnino esse de necessitate
salutis”?7.

27 “Per imperativo della fede noi siamo costretti a credere ed a ritenere, che vi € una
sola Santa Chiesa Cattolica ed Apostolica, e noi fermamente la crediamo e
professiamo con semplicita, e non c’e né salvezza né remissione dei peccati fuori di lei
- come lo Sposo proclama nel Cantico: “Una sola e la mia colomba, la mia perfetta;
unica alla madre sua, senza pari per la sua genitrice”. Essa rappresenta 1'unico corpo
mistico, il cui capo e Cristo, e (quello) di Cristo & Dio, e in esso c’e un solo Signore, una
sola fede, un solo battesimo. [...] Dunque la Chiesa sola e unica ha un solo corpo, un

9



ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
%
N Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Essa fu interpretata come se intendesse soppiantare la
giurisdizione dell’imperatore. Lasciando da parte un’esegesi storica?,

solo capo, non due teste come se fosse un mostro, cioé Cristo e Pietro, vicario di Cristo
e il successore di Pietro, perché il Signore disse a Pietro: “Pasci le mie pecorelle”. “Le
mie”, Egli disse, parlando in generale e non in particolare di queste o quelle, dal che si
capisce, che gliele affido tutte. [...] Proprio le parole del vangelo ci insegnano che in
questa Chiesa e nella sua potesta ci sono due spade, cioe la spirituale e la temporale,
perché, quando gli Apostoli dissero: “Ecco qui due spade” - che significa nella Chiesa,
dato che erano gli Apostoli a parlare - il Signore non rispose che erano troppe, ma che
erano sufficienti. E chi nega che la spada temporale appartenga a Pietro, ha
malamente interpretato le parole del Signore, quando dice: “Rimetti la tua spada nel
fodero”. Quindi ambedue sono nel potere (a disposizione) della Chiesa, la spada
spirituale e quella materiale. Perd quest’ultima dev’essere esercitata in favore della
Chiesa, I'altra direttamente dalla Chiesa; la prima dal sacerdote, l’altra dalle mani dei
re e dei soldati, ma agli ordini e sotto il controllo del sacerdote. Poi é necessario che
una spada sia sotto I'altra e che l'autorita temporale sia soggetta a quella spirituale.
Perché quando I’ Apostolo dice: “Non c’é potere che non venga da Dio e quelli (poteri)
che sono, sono disposti da Dio”, essi non sarebbero disposti se una spada non fosse
sottoposta all’altra, e, come inferiore, non fosse dall’altra ricondotta a nobilissime
imprese. [...] Che il potere spirituale supera in dignita e nobilta tutti quelli terreni
dobbiamo proclamarlo tanto pili apertamente quanto lo spirituale eccelle sul
temporale. Il che, invero, noi possiamo chiaramente constatare con i nostri occhi dal
versamento delle decime, dalla benedizione e santificazione, dal riconoscimento di
tale potere e dall’esercitare il governo sopra le medesime, poiché la Verita attesta che
la potesta spirituale ha il compito di istituire il potere terreno e, se non si dimostrasse
buono, di giudicarlo. [...] Se dunque il potere terreno devia, sara giudicato
dall’autorita spirituale; se poi il potere spirituale inferiore degenera, sara giudicato dal
suo superiore; ma se € quello spirituale supremo, potra essere giudicato solamente da
Dio e non dall’'uomo [...] Questa autorita, infatti, benché conferita ad un uomo ed
esercitata da un uomo, non € umana, ma piuttosto divina, attribuita per bocca di Dio a
Pietro, e resa intangibile per lui e per i suoi successori in colui che egli, la pietra, aveva
confessato, quando il Signore disse allo stesso Pietro: “Qualunque cosa tu legherai
ecc.” Percid chiunque si oppone a questo potere istituito da Dio, si oppone all’ordine
di Dio, a meno che non pretenda come i manichei che ci sono due principi, il che noi
giudichiamo falso ed eretico, perché - come dice Mose - non nei principii, ma nel
principio Dio creo il cielo e la terra. Per conseguenza noi dichiariamo, stabiliamo,
definiamo ed affermiamo che & assolutamente necessario alla salvezza di ogni creatura
umana che essa sia sottomessa al Romano Pontefice”.

28 La giustificazione formale del documento fu data dalla rivalita esistente tra il
pontefice e Filippo il Bello. Gia nel 1294 e nel 1295 ci fu I'imposizione del tributo agli
ecclesiastici del regno franco per finanziare la campagna imperialista che stava
conducendo contro 'Inghilterra. Con la bolla Clericis laicos del 24 febbraio 1296 (cfr. G.
DIGARD, Les resigtres de Boniface VIII, Sirey, Paris, 1907-1939, n°® 2465 (20 febbraio
1298), edizione in J.M. VIDAL, Documents sur les origines de la province ecclésiastique de
Toulouse, 1295-1318, in Annales de Saint-Louis de Frangais, t. V, Roma, 1901, p. 91-104;
J.M. VIDAL, Bernard Saisset (1232-1311), [= Histoire des évéques de Pamiers, 1], Sirey,
Paris, 1926, pp. 59-60), il pontefice cerco di difendere le immunita ecclesiastiche senza
mai arrivare a nominare il re, il quale comunque rispose con la proibizione di

10



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

esportare alcuni prodotti e la valuta fuori dal regno, privando in questo modo il
pontefice degli introiti pecuniari provenienti dal clero francese. Il pontefice, in
definitiva, facendo nostre le parole del Dupré-Theseider, “si arrogava il diritto di
sindacare la legittimita e anche la necessita della tassazione stessa, e con cio veniva a
ledere i diritti sovrani in campo fiscale, anche se occorre sottolineare come questi
diritti sovrani non erano ereditati dal passato, bensi in corso di costituzione” (cosi E.
DUPRE-THESEIDER, voce Bonifacio VIII, in Dizionario Biografico degli Italiani, vol. XII,
Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1970, p[p. 146-170] 153). Non c’e dubbio che
la bolla, valendo per tutti i poteri secolari d’Occidente, andava a colpire anche
Edoardo I d’Inghilterra che aveva anche posto una nuova decima senza peraltro
renderlo noto al pontefice. Di qui se da un lato la reazione francese era diretta contro il
pontefice e i suoi beni, la reazione inglese era circoscritta alle relazioni tra monarchia e
chiesa inglese, mediante confisca dei beni ecclesiastici delle diocesi inglesi (cfr. J.H.
DENTON, Robert Winchelsey anche the Crown, 1284-1313. A study in the defense of
ecclesiastical liberty, London, 1980 [Cambridge studies in medieval life and thought],
pp- 80-99). La risposta del pontefice fu breve: con la Ineffabilis amor del 20 settembre
del 1296 rivendicava la liberta della Chiesa. A causa di una reazione violenta da parte
delle diocesi di Rouen, Reims e di Sens che arrivarono a schierarsi dalla parte di
Filippo il Bello, il pontefice fu costretto a ritornare sui suoi passi e mitigare il senso
delle precedenti con altre due bolle (De temporum spatiis e Romana mater Ecclesia,
entrambe del 7 febbraio 1297). Si addivenne cosi ad un accomodamento provvisorio,
ad una “alliance franco-pontificale” (cosi R.H. BAUTIER, Le jubilé romani de 1300 et
Ualliance franco-pontificale au temps de Philippe le Bel et Boniface VIII, in Le Moyen Age, 86,
1980, p. 199), al quale contribui non poco la canonizzazione del re Luigi IX. Ma il
dissidio infurio di nuovo qualche anno dopo e con maggior asprezza. I cardinali amici
della famiglia Colonna e una parte della nobilta romana, tentarono dapprima di
esautorare il pontefice, e di sancirne successivamente la deposizione sotto l'accusa di
illegittimita. Sconfitti e trattati comunque con magnanimita, si diedero alla fuga e
ripararono nel 1303 da Filippo il Bello il quale continuava a aumentare le tasse nei
confronti del clero; questi, inoltre, mise in carcere per ipotetici crimini il vescovo
Bernardo Saisset di Pamiers, nunzio pontificio a Parigi e particolarmente benvoluto
dando luogo all’«affaire Saisset» (Sul vescovo Saisset cfr. lo studio insuperato di J.M.
VIDAL comparso dapprima nella Revue des Sciences Religieuses, V, 1925, pp. 417-438 e
pp- 565-590; VI, 1926, pp. 50-77, 177-198 e 371-393 e poi nel volume che raccoglie
l'intero studio, Bernard Saisset (1232-1311), Toulouse, Sirey Paris, 1926). Bonifacio con
la Ausculta fili, con espressioni che sarebbero state riprese nella Unam Sanctam, affermo
il primato “super reges et regna: quare, fili carissimae, nemo tibi suadeat quod
superiorem non habeas et non subsis summo ierarca ecclesiasticae ierarchiae” (cfr. G.
DIGARD, Les registres de Boniface VIII, Sirey Paris, 1907-1939, n° 4424) e non c’e
dubbio che cercod di arrivare ad una pacificazione insistendo sulla necessita della
comunione con la Chiesa Romana, fuori della quale “non c'e¢ salvezza, e
dell’obbedienza di tutti i battezzati al suo capo, che e il vicario di Cristo e il successore
di Pietro. In definitiva si ¢ stolti — afferma il pontefice — a pensare che gli imperatori
non devono essere a lui sottomessi come ogni altro cristiano”. Filippo il Bello convoco
la prima assemblea degli “stati generali”, che, riunitisi a Parigi il 10 aprile del 1302
nella cattedrale di Notre-Dame, si allinearono in massa dalla sua parte. Approfittando
del soggiorno dei legati del clero francese, Bonifacio tenne un solenne concistoro.
Dopo aver ascoltato il discorso del Cardinale Matteo d”Acquasparta, discepolo di San
Bonaventura, il papa vi prese lo spunto per minacciare la deposizione del re di Francia

11



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

che sarebbe assai interessante, ma ci porterebbe molto lontano, si
cerchera ore di esporre brevemente lo sviluppo che la dottrina dei
rapporti tra Chiesa e Stato ebbe nei secoli successivi. Nella Bolla si legge
che “veritate testante, spiritualis potestas terrenam potestatem instituere
debet, et iudicare si bona non fuerit”. Da questa affermazione, e non solo
da queste certamente, due principali teorie si sono sviluppate, perché la
problematica dei rapporti tra i due poteri aveva ricevuto una prima
impostazione dottrinale, come abbiamo prima ricordato, nel carteggio
tra Papa Gelasio I e I'Imperatore Anastasio I sul finire del V secolo, ed
era poi stata sempre oggetto di analisi e controversie dottrinali®. La

(cfr. J.B. LO GRASSO, Ecclesia et Status. De mutuis officiis et iuribus fontes selecti, cit., p.
188, alla nota 430: “Cum rex commisit omnia quae illi commiserunt et maiora, nos
deponeremus regem ita sicut unum garcionem, licet dolore et tristitia magna.”), e la
rimozione dei prelati che l’avevano favorito, confermando l'indizione del Sinodo
romano, da inaugurarsi il 30 ottobre con il compito di esaminare i principi dottrinali
che avrebbero dovuto regolare le relazioni del potere temporale con la suprema
autorita pontificia. Il sinodo fu aperto anche con la partecipazione del clero francese
opportunamente convocata. La bolla Unam sanctam emanata l'ultimo giorno, il 18
novembre, ha forse il pregio di essere stata elaborata in collaborazione di teologi ivi
convocati. Di nuovo Filippo non fu nominato. Malgrado tutto non diede il minimo
segno di resistenza, e il papa prepard una bolla di scomunica che avrebbe dovuto
essere pubblicata 1’8 settembre del 1303 anche se il giorno prima fu arrestato ad
Anagni da Guglielmo di Nogaret. Il dissidio termino solo con la morte di Bonifacio un
mese piu tardi, 1’11 ottobe del 1303. A. STICKLER in Il Giubileo di Bonifacio VIII.
Aspetti giuridico-pastorali, Edizioni dell’Elefante, Roma, 1977, p. 39, ricorda le parole
dello stesso pontefice di fronte all’accusa di Filippo il Bello di essersi voluto
intromettere nel campo temporale: “Quarant’anni sono — esclamava il Pontefice —
che siamo esperti in diritto e sappiamo che due sono le potesta ordinate da Dio; chi ha
dunque dovuto e potuto pensare che sia stata o sia tanta fatuita e insipienza nella
nostra testa” da credere cioé che il Pontefice possa comandare al re in cose non sue,
quali quelle dello Stato”.

2 Cfr. M. MACCARRONE, Papato e Impero nella “Monarchia”, cit., p. 1096, per il
quale I'argomento della reductio omnium ad papam, fondato sul principio aristotelico
che tra gli uomini c¢’¢ una subordinazione ed una gerarchia che conduce ad un unico
uomo come misura ed il vertice, fu utilizzato ormai da piti di un secolo, per asserire la
subordinazione al papa, vicario di Cristo, di tutte le potesta terrene, compreso
I'imperatore. Dal canonista Alano, ai primi del 200, era passato ai grandi decretalisti,
come 1'Ostiense, poi fatto proprio dai teologi fautori della ierocrazia papale,
sviluppato particolarmente da San Bonaventura per cui lo stesso Maccarrone ricorda
che “l’'argomento & sviluppato da S. Bonaventura particolarmente nel De perfectione
evangelica, nel quale definisce il papa, vicario di Cristo, il summus in genere hominum ed
asserisce che l'ordo universalis iustitiee, nel quale comprendeva la giustizia naturale,
civile e celeste, richiedeva che ci dovesse essere uno, il vicario di Cristo, al quale
ricondurre l'universalis subiectio” (p. 1097 alla nota 94). In questa grandiosa concezione
il papa e esaltato al grado supremo tra gli uomini, ed a lui come in causa si deve

ricondurre tutta l'umana societa: “Ubi est reductio ad summum in genere hominum,
12



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

prima teoria fu quella della Potestas directa della Chiesa sullo Stato: essa
sostiene che il Potere secolare (che oggi potremmo dire statale) deve
essere sottoposto a quello papale, come il corpo all’anima. Questa teoria
ebbe i suoi sostenitori fin verso il secolo XII e rappresenta il sistema
ierocratico esattamente antitetico al sistema cesaropapista®.

La seconda teoria e quella detta della Potestas indirecta, del
Bellarminod®!, secondo cui il dettame del Papa (della Chiesa) puo si

eiusmodi est Christi vicarius, pontifex summus” (S. BONAVENTURA, Metaphysica
fratris Rogeri, De viciis contractis in studio theologiae).

30 Cfr. per tutti, M. MACCARONE, “Potestas directa” e “Potestas indirecta” nei teologi
del XII e XIII secolo, in Sacerdozio e Regno da Gregorio VII a Bonifacio VIII, [Miscellanea
Historiae Pontificiae], 18, PUG ed., Roma, 1954, p. 27, che spiega come quella potestas
directa definita in genere come teocrazia papale o anche ierocrazia, fu formulata al
principio del secolo XIII da alcuni canonisti, soprattutto dall’Alano, che abbandono la
dottrina di Uguccione da Pisa; questa teoria fu affermata e diffusa da Innocenzo 1V,
sotto la spinta della grande lotta tra Papato e Impero. Nella seconda meta del XIII
secolo i canonisti la fissarono nei loro commenti alle Decretali, trasmettendola cosi ai
teologi, che attinsero al diritto canonico per la dottrina sul primato del papa.
L’apporto dei teologi fu di grande importanza, perché permise di unificare ed
inquadrare gli eterogenei elementi dei canonisti nel grande sistema teologico-
scolastico. San Bonaventura pit di altri contribui a questo inserimento della potestas
directa nella teologia del tempo, mentre pili cauta era la posizione di S. Tommaso.
Sorse intanto, tra i teologi della generazione successiva, la giusta critica alla dottrina,
ed uno dei pit1 acuti, il francescano Pietro di Giovanni Olivi, pur discepolo fedele di
San Bonaventura, con geniale argomentazione ne demoli le malferme basi. Ma la
nuova lotta tra i due poteri, portata dai difensori di Filippo 1V il Bello, re di Francia,
sul terreno teologico, sospinse i teologi di Bonifacio VIII a mantenere le estreme
posizioni dei canonisti. Egidio Romano prima e Giacomo da Viterbo successivamente,
ne consolidarono ed allargarono la teoria della potestas directa, facendone la dottrina
del papato, e sviluppando a suo favore motivi teologici ed idee del loro maestro Sant’
Agostino.

3111 card. Bellarmino distingueva tra la potestas directa, istituzionale, del papa sulla
Chiesa e la sua gerarchia (ad es. le disposizioni legislative in materia di dogmi o anche
le misure disciplinari contro un parroco o un vescovo), ed una potestas indirecta sul
princeps nella sfera temporale. Come i suoi predecessori, egli rivendicava al pontefice
sia la giurisdizione teocratica, che la possibilita di punire. Non c’¢ dubbio che
entrambe devono essere usate solo in casi eccezionali, uti accidens o in questioni che,
quantunque di natura secolare, possono essere avocate dal papa, caso per caso, alla
categoria spirituale, ove si profilino od incombano gravi pericoli per la salus animarum.
In altre parole, quello che sarebbe normalmente un affare secolare, pud cambiare
categoria e cadere sotto il potere discrezionale del papa non diversamente da qualsiasi
altra questione di carattere spirituale. In tal caso, spiega il Bellarmino, il potere diretto
del papa opera in modo assolutamente indiretto, ossia mediante un intervento
eccezionale nella sfera del potere civile che, diversamente, riuscirebbe a sottrarsi alla
giurisdizione teocratica. E non c’e¢ dubbio alcuno che questi interventi costituiscono
uno strumento difensivo straordinario, giacché la Chiesa si limita a ricorrervi sono in
situazioni gravi, e quando la salus animarum e seriamente minacciata. Perché questa, la
salus animarum, é il fine fondamentale della Chiesa, la ragione stessa della sua

13



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

piegare il potere regio (lo Stato), ma solo indirettamente, cioé ratione
peccati: vale a dire, quando le leggi, le norme, o le sentenze dell’autorita
civile esulano dalla retta via della moralita32.

Facendo nostre le parole del Théry, “riguardo al potere
pontificio, bisogna concludere sottolineando tanto il fallimento del
progetto bonifaciano quanto la fine di un ciclo storico assai lungo e
l'apertura di una nuova era. Bonifacio VIII fu l'ultimo papa a
rivendicare 1’esercizio universale, diretto e concreto di una
giurisdizione suprema sui poteri laici. Con l'emanazione della Unam
sanctam33, egli raggiunse un “punto di non ritorno”3 nello sviluppo
della dottrina teocratica, e occorre sottolineare che fu spinto a una tale
esacerbazione per via dell’atteggiamento del re di Francia nell’affare
Saisset e durante i mesi successivi. La Unam sanctam, che sosteneva sia
giuridicamente che teologicamente l'autorita assoluta della Sede
apostolica anche all'interno delle giurisdizioni nazionali, e che
martellava la necessita dell’unita della Chiesa universale sotto 1’autorita

esistenza, cui essa non puo rinunciare e in nome della quale pud vantare una
superiorita sul potere temporale. Sulla figura del card. Bellarmino, cfr. la prima
biografia del J. FULIGATTI, Vita del Cardinale Roberto Bellarmino, Romae, 1624; in
tempi pitt recenti, cfr. F. HENSE, Leben des Kard. Robertus Bellarmini, Berolini, 1868;
X.M. LE BACHELET, Bellarminus avant son cardinalat (1542-98), Correspondance et
documents, Paris, 1911. Di particolare menzione, I'opera del padre gesuita P. TACCHI-
VENTURLI, Il beato Roberto Bellarmino, Grafia, Roma, 1923. Lo studioso, gia grande
tessitore della “conciliazione” fra Papato e Italia fascista, e intellettuale cattolico cosi
autorevole e qualificato da essere stato imposto a Gentile nella redazione
dell’Enciclopedia Italiana come ufficioso controllore e supervisore cattolico, riporta la
figura del Bellarmino anche sotto il profilo di religioso, di direttore spirituale del
Collegio Romano, commentando anche gli anni del malinteso con Sisto V, quando fu
allontanato in Francia per difendere la Chiesa Cattolica nelle difficolta scaturite dalla
guerra civile tra cattolici ed ugonotti subito dopo l'assassinio del re Enrico III di
Francia. Cfr. E. MANGENONT, voce Bellarmine, in D Th C, 11, p. 560.

22 E questa una dottrina piit conciliante della precedente, ma anch’essa non scevra
di difficolta teoriche, e, soprattutto, pratiche.

3 G. DIGARD, Les registres de Boniface VIII, Sirey Paris, 1907-1939, n° 5382.

34 Come ha scritto di recente A. PARAVICINI BAGLIANI, Bonifacio VIII, Giulio
Einaudi ed., Torino, 2003, p. 310. Sulla Unam sanctam, si vedano i recenti saggi di E.
CONTE, La bolla Unam Sanctam e i fondamenti del potere papale fra diritto e teologia, in
Meélanges de I'Ecole frangaise de Rome, Moyen Age, 113 (2001), pp. 663-684; K. UBL, Die
Genese der Bulle Unam sanctam: Anlass, Vorlagen, Intention, in Politische Reflexion in der
Welt des spiten Mittelalters/Political Thought in the Age of Scholasticism. Essays in honour of
Jiirgen Miethke, ed. M. Kaufhold, Leyde, Boston 2004, pp. 129-150; G. MINNUCCI, La
Unam sanctam: tra ecclesiologia e diritto, in G. MINNUCCI (a cura di), I poteri universali e
la fondazione dello Studium Urbis. Bonifacio VIII dalla ‘Unam sanctam’ allo ‘schiaffo’ di
Anagni. Atti del convegno di studi per i 700 anni dalla fondazione dell’Universita
degli Studi di Roma ‘La Sapienza’ (Roma/Anagni, 9-10 maggio 2003), [Collana
Archivio per la storia del diritto medioevale e moderno], Monduzzi, Roma 2004.

14



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

del suo unico capo, il papa®, era una risposta al processo che si era
definito nel documento Sane ad audientiam, cioe alla presa di autonomia
della chiesa gallicana sotto la direzione del re di Francia, il quale non
riconosceva pilt alcun superiore nel proprio regno. Come si sa, questa
bolla ebbe si una grande fama, ma non ebbe mai un’applicazione
pratica. Del resto, non fu accolta nel Corpus juris canonici®*¢. Dopo
“l’attentato” di Anagni, il papato non avrebbe piu cercato di esplicare la
pienezza di potere, la plenitudo potestatis, intesa nel senso piti ampio,
fatta eccezione per i soli territori sottomessi alla propria giurisdizione
temporale. Per quanto riguarda la storia della monarchia francese, il
“grande dissidio” tra Filippo il Bello e Bonifacio VIII fu senz’altro una
svolta fondamentale, in quanto segno la nascita della Chiesa gallicana.
In seguito allo scontro con il papato si sviluppo intorno al re capetingio,
rex christianissimus (un titolo usato proprio a partire dal regno di Filippo
il Bello)¥”, una vera e propria “religione regia” (per usare
un’espressione giustamente usata dalla storiografia francese). Da quel
momento, la “sacralizzazione dello Stato”% e le pretese di assolutismo

% Come sottolinea G. MINNUCCI, La Unam sanctam: tra ecclesiologia e diritto, cit..

% Fu solo inserita nelle appendici non ufficiali delle edizioni del Corpus. Si veda in
merito E. CONTE, La bolla Unam Sanctam e i fondamenti del potere papale fra diritto e
teologia, in Mélanges de I'Ecole francaise de Rome, Moyen Age, 113 (2001), pp. 663-684, e S.
DIPAOLO, Le Extravagantes communes nell’eta dell’incunabolo: la Bolla Unam Sanctam da
Francesco Pavini a Jean Chappuis, in Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte,
Kanonistische Abteilung, 91 (2005), pp. 355-407.

37 C. BEAUNE, Nuaissance de la nation France, Gallimard, Parigi, 1985, p. 210. Si veda
pure in merito, per la fine del Medioevo, J. KRYNEN, Idéal du prince et pouvoir royal en
France & la fin du Moyen Age (1380-1440): étude sur la littérature politique du temps, Picard,
Parigi, 1981, pp. 209-239; J. KRYNEN, ‘Rex christianissimus’: a Medieval Theme at the
Roots of French Absolutism, in History and Anthropology, 4 (1989), pp. 79-96; J. KRYNEN,
L’Empire du roi. Idées et croyances politiques en France, XIIle-XVe siécle, Gallimard, Parigi,
1993, pp. 345-383.

3 Si veda tra l'altro J.R. STRAYER, France: the Holy Land, the Chosen People, and the
Most Christian King, in Action and Conviction in Early Modern Europe, ed. T.K. Rabb, J.E.
SEIGEL, Princeton University Press, Princeton, 1969, pp. 3-16 (ristampato in J.R.
STRAYER, Medieval Statecraft and the Perspectives of History, Princeton University
Press, Princeton 1971, pp. 300-314), C. BEAUNE, Naissance de la nation France,
Gallimard, Parigi, 1985, pp. 209-239. Occorre ricordare che nel corso del XIV e del XV
secolo, il re di Francia era a volte chiamato “vicaire de Dieu”. Si legge ad esempio in
una lettera di Jean Juvenal des Ursins al re Carlo VII: «... et laquelle puissance ou
vertu de miséricorde vous avés, comme vicaire de Dieu en terre ...» (J.J. DES
URSINS, Ecrits politiques, t. 1, ed. P.S. Lewis, Parigi, 1978 (Société de l'histoire de
France), pp. 415-416.

¥ Si vedano in merito J.-CL. SCHMITT, Problemes religieux de la genése de I'Etat
moderne, in Etat et Eglise dans la genese de I'Etat moderne. Actes du colloque organisé par
le CNRS et la Casa de Velasquez, ed. J.-PH. Genet, B. Vincent, Madrid, 1986, pp. 55-62;

15



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

da parte del potere regio non sarebbero piti cessate. Fino alla
Rivoluzione francese, i re di Francia tennero la propria legittimita
esclusivamente e quasi direttamente (cioe, tramite la Chiesa gallicana, e
non tramite la mediazione del papa) da Dio. L’esperienza pontificia
aveva fornito un modello per lo sviluppo di un certo tipo di stato, il
modello dell’assolutismo moderno, la cui espressione piti compiuta fu
quella francese. C’¢ un nesso storico, genealogico, tra il centralismo
papale del Medio Evo e la tradizione statale francese. Questa tradizione
francese risale a tempi molto anteriori a quelli del giacobinismo
rivoluzionario; prende le mosse dal regno di Filippo il Bello e dal suo
grande dissidio con il papa Caetani” 0.

Da cid ne risulta che

“nello spazio di cinque secoli, fino a Bonifacio VIII, i Papi
esercitarono una influenza straordinaria sulla societa. La cristianita
e guidata da due governi: l'auctoritas sacrata dei Pontefici, o
Ecclesia, e la regalis potestas dei sovrani, o Imperium. Il Papa e
I'Imperatore sono i due monarchi supremi — 'uno religioso 1’altro
temporale — della societa cristiana medievale. Essi esercitano
entrambi una plena potestas che deriva, sia all'uno che all’altro,
direttamente o indirettamente, da Dio”4.

Da tutto quanto considerato finora, si pud dunque affermare che
se nel XII secolo gli interventi sull'usura rispondevano ad un quadro di
esigenze storico—politiche ben determinate e facilmente inseribili nel
complesso delle vicende dell’epoca, nel XIII secolo questi interventi
assumono caratteri di saltuarieta o, al limite, di occasionale
chiarificazione, risultando ben diversi gli orientamenti del papato.

Da un attento esame delle fonti tutto cid avviene essere
avvalorato, riducendosi esse ad un intervento confermativo di
Innocenzo III nel Concilio Lateranense IV; ad un’epistola molto
importante del suo contenuto innovativo di Gregorio IX, databile
intorno al 1227-1234; ad un richiamo di Clemente V nel Concilio di
Vienne nel 1311.

Abbracciando un intervallo di circa un secolo, e chiaro che i tre
interventi siano incastrati in un quadro complessivo che presenta vare

J. LE GOFF, Histoire de la France. La longue durée de I'Etat, Seouil, Parigi, 1989, pp. 141-
146.

4 J. THERY, Allo scoppio del conflitto tra Filippo il Bello di Francia e Bonifacio VIII:
I'affare Saisset (1301) Primi spunti per una rilettura, in G. MINNUCCI (a cura di), I poteri
universali e la fondazione dello Studium Urbis. Bonifacio VIII dalla ‘Unam sanctam’ allo
‘schiaffo’ di Anagni, cit., pp. 21-68.

41 R. DE MATTEI, Quale Papa dopo il Papa, Piemme ed., Casale Monferrato, 2002, p.
52.

16



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

differenze, riscontrabili naturalmente nel diverso clima storico e politico
in cui vengono a cadere. Il primo intervento, quello di Innocenzo III,
contenuto nel Concilio Lateranense IV42 del 1215, trovo posto in un
complesso di norme legislative riguardanti il clero, il monachesimo e i
laici, il governo della Chiesa nell’amministrazione e nella
giurisdizione3. Al canone 67, mentre per i cristiani I'usura & vietata, agli
Ebrei viene permessa, ma deve essere esercitata con moderazione:

Quanto amplius christiana religio ab exactione compescitur
usurarum. Tanto gravius super his Judaeorum perfidia inolescit,
ita quod brevi tempore christianorum exhauriunt facultates.
Volentes igitur in hac parte prospicere christianis, ne a Judaeis
immaniter aggraventur: synodali decreta statuimus, ut si de cetera
quacumque pretextu Judaei a christianis graves et immoderatas
usuras extorserint, christianorum eis participium subtrahaitur,
donec de immoderato gravamine satisfecerint competenter.
Christiani quoque, si opus fuerit, per censurant ecclesiasticam,
appellatione postposita, compellantur ab eorum commerciis
abstinere. Principibus autem injungimus, ut propter hoc non sint
christianis infesti, sed potius a tanto gravamine Judaeos studeant
cohibere. Ac eadem poena Judaeos decernimus compellendos ad
satisfaciendum ecclesiis pro decimis et oblationibus debitis, quas a
christianis de domibus et possessionibus aliis percipere
consueverant, antequam ad Judaeos quocumque titulo
devenissent: ut sic Ecclesiae conserventur indemnes”44.

Ora in questo contesto, il richiamo all’'usura interviene allo scopo di
distinguere i cristiani dagli ebrei per motivi religiosi: con il canone 68 si
voleva, ciog, evitare che i cristiani, ignorando le differenze religiose,
contrattassero — e, fatto pitt incredibile, si sposassero — con gli ebrei ai
quali era pertanto imposto ben determinato modo di vestire, cosi come
lo ricorda 1'Hefele:

“Les Juifs et les Sarrasins devront porter des vétements différents
de ceux des chrétiens, pour éviter les mariages ou relations entre
chrétiens et eux. Dans quelques provinces, cette distinction du
vétement existe déja; elle sera introduite partout. Comme certains
Juifs, pendant les jours de la Passion du Christ, se proménent
pompeusement parés, par dérision pour les chrétiens remplis de

4 Sulla storia del concilio, cfr. CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’aprés les
documents originaux, t. V p. II, Letouzey ed., Paris, 1908, pp. 1316-1390.
4 H. WOLTER, H.G. BECK, Civitas Medievale (XII-XIV secolo), in G.H. JEDIN (ed.),
Storia della Chiesa, vol. V, Jaca Book, Milano 1993, pp. 230-239.
# CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. V p. 1I,
Letouzey ed.Paris, 1908, p. 1386.
17



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

N

tristesse, a l'avenir il leur sera interdit de sortir pendant ces
jours”45:

In nonnullis provinciis a christianis Judaeos seu Saracenos habitus
distinguit diversitas: sed in quibusdam sic quaedam inolevit
confusio, ut nulla differentia discernantur. Unde contingit
interdum, quod per errorem christiani Judaeorum seu
Saracenorum, et Judaei seu Saraceni christianorum mulieribus
commisceantur.

Ne igitur tam damnasse commixtionis excessiis, per velamentum
erroris hujusmodi, excusationis ulterius possint habere diffugium;
statuimus ut tales utriusque sexus, in omni christianorum
provincia, et omni tempore, qualitate habitus publice ab aliis
populis distinguantur, cum etiam per Mosen hoc ipsum legatur eis
injunctum”4e.

Simili prescrizioni furono emanate anche nei riguardi dei
musulmani residenti nei paesi cristiani. E evidente che si tratta di un
provvedimento di carattere pastorale molto forte.

Potremmo in ogni modo aggiungere che la ragione di questo
intervento conciliare, al di la delle pur fondamentali motivazioni
pastorali, risiede anche nel desiderio di Innocenzo III di bandire una
nuova Crociata, la quarta. I probabili intenti erano quelli di riunire la
Chiesa greca e latina; difendere i luoghi santi e riconquistare con quelli
persi con le crociate; riportare la pace tra i principi occidentali
conducendoli uniti in Terra Santa. Il tutto naturalmente sotto 1’alta
guida della Chiesa, che vedeva cosi confermato quel “dominium
mundi” obiettivo primo di Innocenzo III e dei pontefici a lui succeduti.
E presumibile che, onde evitare notevoli problemi finanziari che
preoccupavano chi partiva per le Crociate, il concilio abbia cercato di
scoraggiare l'esercizio usurario, con un tentativo di emarginazione, a
carico di quanti, soprattutto ebrei, praticavano tale attivita.

Un valore ben diverso, sia per il contenuto intrinseco, che per il
diverso clima storico, assume 1'epistola Naviganti vel di Gregorio IX che
per l'interpretazione successiva data con l'immissione arbitraria del
non, ha dato luogo a molti equivoci dottrinari:

“Naviganti vel eunti ad nundinas certam mutuans pecuniae
quantitatem, pro eo, quod suscipit in se periculum, recepturus
aliquid ultra sortem, usurarius (non?) est censendus. Ille quoque,
qui dat X. solidos, ut alio tempore totidem sibi grani, vini vel olei

4 CH.]J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. V p. 1l, cit.,
p- 1386.
46 Ibidem.

18



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

mensurae reddantur, quee licet tunc plus valeant, utrum plus vel
minus solutionis tempore fuerint valituree, verisimiliter dubitatur,
non debet ex hoc usurarius reputari. Ratione huius dubii etiam
excusatur, qui pannos, granum, vinum, oleum vel alias merces
vendit, ut amplius, quam tunc valeant, in certo termino recipiat
pro eisdem; si tamen ea tempore contractus non fuerat
venditurus” ¥.

Tale intervento viene a cadere nel momento in cui inizia quella
serie di lotte tra papato e impero che costituira un motivo dominante
per oltre un secolo e mezzo di storia. Viene, cioe, a cadere nel momento
in cui Federico II, proseguendo le imprese di famiglia, si opponeva
principio per il quale I'imperatore doveva sottostare al potere papale.
Ora, in tale situazione, di certo non esistevano piti le preoccupazioni di
Innocenzo III sulle crociate e quindi l'intervento papale si sviluppo in
una direzione univoca nei confronti del commercio. Vale la pena di
ricordare come il XIII secolo rappresenti il primo momento di
espansione commerciale in continuo progresso®. E ovvio dunque che
I'occhio vigile della Chiesa si rivolga al nuovo fenomeno, al fine di
fornire elementi di verifica e di sviluppo.

L’epistola Naviganti vel, infatti, offre al mondo commerciale la
legalizzazione di quei guadagni che in precedenza venivano bollati
come usurari e arrestati in ogni modo. Di certo lo sviluppo dei traffici,
cui e connesso il nuovo elemento importantissimo quale quello dei
trasporti via mare o via terrra, introduce nuove concessioni
economiche, per le quali si puo iniziare ad ammettere che le cose hanno
in sé un loro intrinseco valore che puo giustificare anche un guadagno
in chi le detiene. Cosi come trasportare merci da un luogo ad un altro
comporta una serie di rischi a carico di una parte per cui si giustifica un
sovrappiu piu oltre il valore reale della merce. Sono questi, concetti,
oggi pacificamente accettati, ma nel 1200 introdurli significava
immettere concessioni previste sconosciute alla tranquilla societa
medievale. Ed ecco allora Gregorio IV affermare che “usurarius (non?)
est censendus”# colui che, mercante o navigante, ricavi oltre il dovuto
da una certa quantita di denaro preso a mutuo, nel caso che “suscipit in
se periculum”. E ancora si dubita dell’illiceita dell’azione di colui che ha
“X. solidos” per avere determinate merci di un altro momento, quando
si verifichi che essa, per il tempo trascorso, possano valere di pit. E,

47 Cfr. H. DENZINGER, A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum, EDB, Bologna 2005, ep. Naviganti vel ad fratrem
R., inter A. 1227-1234, De usura, 828.

48 Cfr. quanto detto nei paragrafi precedenti.

49 Sul problema del “non” ritorneremo piti avanti.

19



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

infine, si dubita dell’uilliceita di colui che “merces vendit, ut amplius,
quam tunc valeant, in certo termino recipiat pro eisdem; si tamen ea
tempore contractus non fuerat venditurus”. L’aver introdotto
quantomeno dubbi sulla liceita o meno di guadagni dovuti a un
possesso pitl 0 meno prolungato o ad un rischio assunto su una somma
oppure una merce, dimostra come ormai fossero chiari agli occhi della
Chiesa le esigenze dei nuovi ceti emergenti. Esigenze che trovavano la
sola spiegazione della logica mercantile. Certo la prudenza con cui si
valutano i casi, e la ristretta tipologia presa in esame, testimoniano di
una notevole cautela nell'operare valutazioni cosi radicali, ma é&
comunque fuor dubbio che la spinta della nuova societa, nel nuovo
ambiente, lentamente fa sentire suoi effetti sulla rigida impostazione
ecclesiastica.

Per quanto riguarda le decisioni conciliari di questo periodo si
annoverano i due raduni avvenuti a Lione: il primo, avvenuto nel 1245
50, che presenta due canoni (il 13 e il 17) molto corposi riguardanti

5 CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. V p. 11, cit.,
p- 1650: «Déja l'usure vorace a presque détruit de nombreuses églises, car beaucoup
de prélats négligent de solder les dettes de leurs prédécesseurs, font de plus grosses
dettes encore et mettent en gage les biens de 1'église, etc. A 'avenir, tous les évéques,
abbés, doyens et d’une maniere générale tous les administrateurs des églises, devront,
dans le délai d"un mois apres leur entrée en fonctions, procéder a 'inventaire de tous
les biens d'Eglise qu'ils auront recus, en présence de leur supérieur immédiat ou de
son représentant ; cet inventaire comprendra tous les biens, meubles et immeubles, de
I'église, ses livres, ses chartes, ses ornements, etc., ainsi que ses dettes et créances, en
sorte qu’il soit facile de constater en quel état ils ont requ l'église et dans quelle
situation ils la laissent. Les archevéques placés immédiatement sous la juridiction de
Rome désigneront, pour procéder a cet inventaire, un de leurs sufiragants ou son
fondé de pouvoir. Les abbés et les autres prélats mineurs exempts auront recours a un
des évéques voisins. L’original de l'inventaire revétu des signatures régulieres sera
placé dans les archives de 1’église, une copie sera remise au bénéficier et une seconde
copie au prélat invité comme témoin. Le bien de 1’église sera conservé fidelement tel
qu’il existe, et administré avec soin; les dettes seront acquittées aussi vite que possible
avec les revenus de 'église. Si ces revenus sont insuffisants, toutes les ressources, a
I'exception de celles indispensables aux dépenses normales, seront consacrées a
I'extinction des dettes, a moins que ces dernieres ne soient usuraires ou trop
onéreuses; auquel cas, on emploiera le tiers des ressources a éteindre les dettes. Les
supérieurs des églises ne devront en 1117 outre engager en caution pour d’autres ni
leurs personnes ni leurs églises, il ne leur sera pas permis d’engager des dettes
onéreuses ni pour eux ni pour leurs églises. Si la nécessité ou les besoins de 1’Eglise les
obligent a emprunter de l'argent, les prélats devront procéder a cet emprunt avec
l'assentiment de leurs supérieurs, les archevéques et les abbés exempts avec
I'assentiment des personnes que nous avons indiquées et de leurs collegues, mais
jamais sur les marchés publics ou d’'une maniére usuraire. Dans le contrat écrit
figureront les noms des créanciers et des débiteurs, ainsi que les motifs de I'emprunt.
Méme dans le cas ol I'argent serait employé pour le bien de I'église, on ne pourra

20



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

I'usura collegata anche all’amministrazione e gestione dei beni degli
enti ecclesiastici:

«13. Cura nos pastoralis sollicitat et hortatur ut lapsis consulamus
ecclesiis, et, ne labantur in posterum, provideamus constitutione
salubri. Cum igitur usurarum vorago multas ecclesias pene
destruxerit et nonnulli praelati circa solutionem debitorum.
Praesertim a suis predecessoribus contractorum negligentes
inveniantur admodum et remissi, ac ad contrahenda majora
debita, et obligandas res ecclesiae nimis proni, desides etiam in
custodiendis rebus inventis, malentes in propriam laudem
modicum novi facere, quam bona custodire, dimissa recuperare,
deperdita restaurare, ac resarcire ruinas: nos, ne de cetero se de
administratione tam utili excusare, ac in praedecessores sive alios
fundere valeant culpam suam, praesentis concilii approbatione
sancimus ut pontifices, abbates, decani, ceterique legitimam et
communem administrationem gerentes, infra unum mensem,
postquam administrationem adierint, intimato prius proxime
superiori, ut per se vel per aliquam personam ecclesiasticam
idoneam et fidelem intersit praesentibusque capitula vel conventu
propter  hoc  specialiter  evocatis, inventarium  rerum
administrationis susceptae confici faciant, in quo mobilia et
immobilia, libri, chartae, instrumenta, privilegia, ornamenta, seu
paramenta ecclesiastica, et cuncta, quod ad instructionem urbani
fundi seu rustici pertinent, necnon debita ac credita, diligentissime
conscribantur: ut in quo statu ecclesiam vel administrationem
susceperint, et procedente tempore gubernarint, ac in morte vel
cessione dimiserint, per superiorem, si necesse fuerit, et eos, qui
sunt ecclesiarum deputati servitiis, liquida cognoscatur.
Archiepiscopi vero qui praeter romanum pontificem superiorem
non habent, aliquem ex suffraganeis, ut personaliter, vel per alium,
ut est expressum superius, et abbates, ac alii praelati minores

hypothéquer ni les personnes ecclésiastiques ni les églises. De méme les documents de
I'église ne pourront étre mis en gage, ils devront au contraire étre soigneusement
conservés. Les autres possessions de I'église ne pourront étre consacrées a éteindre
que les dettes contractées de la maniére indiquée ci-dessus et pour le bien de I'église.
Afin que ces prescriptions soient fidelement observées, a l'avenir tous les abbés,
prieurs, doyens et supérieurs des cathédrales ou autres églises, produiront au moins
une fois 1’an, en présence de leurs collegues (chapitre), les comptes réguliers de leur
administration et soumettront ces comptes écrits et dliment signés aux supérieurs
chargés de les visiter. Les archevéques et évéques en ce qui concerne 1’administration
de leur mense, devront soumettre les comptes a leur chapitre, et en outre les évéques
les transmettront a leur métropolitain, et ceux-ci au légat ou au mandataire désigné
par le pape Les comptes écrits seront conservés dans le trésor de 1’église, afin qu’on
puisse les comparer et se rendre copiable du soin ou de la négligence de
l'administrateur. Les administrateurs négligents seront punis par leurs supérieurs».

21



Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

exempti, unum vicinum episcopum, qui nihil juris in exempta
ecclesia sibi vindicet, ac id studeant est vocare: dictumque
inventarium tam substiluli proelati, quam sui collegii, necnon et
superioris suffraganei, seu vicini episcopi, ad hoc vocatorum,
muniatur sigillis, in archiviis ecclesiae cum cautela debita
conservandum. Et nihil minus inventarii ejusdem transcriptum
tam idem institutus, quam praelatus ad hoc vocatus, penes se
habeat simile sigillatum. Inventa quoque custodiantur fideliter, et
de ipsis administratio digna geratur: et comperta debita de
mobilibus ecclesiae, si fieri potest, cum celeritate solvantur. Si vero
mobilia non sufficiant ad solutionem celerem faciendam, omnes
proventus in solutionem convertantur debitorum, quae usuraria
fuerint, vel etiam onerosa, deductis de ipsis proventibus expensis
dumtaxat necessariis, praelato collegioque rationabiliter
computandis. Si autem debita non fuerint onerosa, vel usuraria,
tertia pars eorumdem proventuum, vel major, cum illorum
consilio, quos ad conficiendum inventarium vocandos diximus,
pro satisfactione hujusmodi deputentur. Porro ejusdem concilii
auctoritate firmiter inhibemus, ne praedicti personas suas, vel
ecclesias sibi commissas, pro aliis obligent, nec pro se vel ipsis
ecclesiis contrahant debita, quibus possit imminere gravamen. Si
vero evidens urgeat necessitas, vel ecclesiarum rationabilis
suadeat utilitas: praelati cum superiorum, archiepiscopi et abbates
exempti cum praedictorum collegiorumque suorum consilio et
consensu debita non usuraria, si potest fieri, nunquam tamen in
nundinis vel mercatibus publicis contrahant. Et contractum litteris
debitorum et creditorum nomina, et causae, quare contrahatur
debitum etiamsi in utilitatem ecclesiae sit conversum: et ad id
personas ecclesiasticas vel ecclesias, nullatenus volumus obligari.
Privilegia siquidem ecclesiarum, quae securo loco fideliter
custodiri mandamus, nequaquam pignori obligentur nec etiam res
alise nisi forte pro necessariis et utilibus debitis cum praedicta
solemnitate contractis. Ut autem haec salubris constitutio
inviolabiliter observetur, et fructus appareat quem ex ipsa
provenire speramus: ordinandum duximus, et irrefragabiliter
statuendum, quod omnes abbates, et priores, necnon et decani, vel
prsepositi cathedralium seu aliarum ecclesiarum, semel saltem in
anno in ipsorum collegiis districtam suae administrationis faciant
rationem: et coram superiore visitante conscripta et consignata
hujusmodi ratio fideliter recitetur. Archiepiscopi vero, et episcopi,
statum administrationis bonorum ad mensam propriam
pertinentium, similiter singulis annis capitulis suis, et nihilo minus
episcopi metropolitanis, et metropolitani legatis apostolicae Sedis,
vel aliis, quibus fuerit ab eadem Sede suarum ecclesiarum visitatio
delegata, insinuare debita fidelitate procurent. Computationes
vero conscriptae semper in thesauro ecclesiae ad memoriam

22



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

reserventur ut in computatione annorum sequentium praeteriti
temporis et instantis diligens habeatur collatio, ex qua superior
administrantis diligentiam vel negligentiam comprehendat: quam
siquidem negligentiam, solum Deum habens prae oculis, hominis
amore, odio vel timore postpositis, tanta et tali animadversione
castiget, quod nec a Deo, nec a suo superiore, vel Sede apostolica,
mereatur propter hoc recipere unionem. Non solum autem a
futuris praelatis, sed etiam a jam promotis praesentem
constitutionem praecipimus observari”s!.

E il seguente canone 1752

«17. [...] Si qui vero proficiscentium illuc ad praestandas usuras
juramento tenentur adstricti, creditores eorum ut remittant eis
prsestitum juramentum, et ab usurarum exactione desistant,
praecipimus districtione compelli. Quod si quisquam creditorum
eos ad solutionem coegerit usurarum, eum ad restitutionem,
earum simili cogi animadversione mandamus. Judaeos vero ad
remittendas usuras per secularem compelli prsecipimus
potestatem, et donec illas remiserint, ab universis christifidelibus
per excommunicationis sententiam eis omnino communio
denegetur. Iis, qui Judaeis nequeunt solvere debita in praesenti, sic
principes seculares utili dilatione profideant, quod post iter
arreptum, quousque de ipsorum reditu vel obitu cognoscatur,
usurarum incommoda non incurrant, compulsis Judaeis proventus
pignorum, quos ipsi intérim perceperint in sortem, expensis
deductis necessariis, computare: cum hujusmodi beneficium non
multum videatur habere dispendii, quod solutionem sic prorogat,
quod debitum non absorbet. Porro ecclesiarum prselati, qui in
exhibenda justitia crucesignatis et eorum familiis negligentes
extiterint, sciant se graviter puniendos”.

Nel maggio-luglio del 1274, al canone 26:

“26. Usurarum voraginem, quae animas devorat et facultates
exhaurit, compescere cupientes constitutionem Lateranensis
concilii contra usurarios editam sub divinae maledictionis

51 Ibidem, p. 1650.

52 CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apreés les documents originaux, t. V p. 1l, cit.,
p- 1659: «Si un croisé s’est engagé par serment a payer des usures (intéréts), le
créancier devra remettre ce serment et ne pas poursuivre le recouvrement des usures,
on, s’il les aperques, il devra les restituer. Les juifs seront contraints par le pouvoir
laique a faire remise des usures a leurs débiteurs, et jusque-la ils seront tenus a 1’écart
par tous les chrétiens. Si avant son départ un croisé n’a pu payer un juif, sa dette sera
suspendue pendant son absence jusqu’a son retour ou jusqu’a sa mort. Si, pour cette
detle, le juif a reqcu un gage, il devra imputer au paiement du capital le produit de ce
gage, déduction faite des dépenses nécessaires».

23



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

interminatione praecipimus inviolabiliter observari. Et quia quo
minor foeneratoribus aderit foenerandi commoditas eo magis
adimetur foenus exercendi libertas: hac generali constitutions
sancimus, ut nec collegium, nec alia universitas, vel singularis
persona cujuscumque sit dignitatis, conditionis, aut status,
alienigenas et alios non oriundos de terris ipsorum publice
pecuniam foenebrem exercentes, aut exercere volentes, ad hoc
dominus in terris suis conducete, vel conductus habere aut alius
abitare permittat; sed huiusmodi usurarios manifestos omnes infra
tres menses de terris suis expellant, nunquam tales de vetero
admissari. Nemo illis ad foenus exercendum domos locet, vel sub
alio titulo quocumque concedat. Qui vero contrarium fecerint, si
personae fuerint ecclesiasticae, patriarchae, archiepiscopi,
episcopi, suspensionis; minores vero personae singulares
excommunicationis; collegium autem seu alia wuniversitas,
interdicti sententiam ipso facto se noverint incursuros. Quam si
per mensem animo sustinuerint incurato, terrae ipsorum,
quamdiu in eis iidem usurarii commorantur, extunc ecclesiastico
subjaceant interdicto. Ceterum, si laici fuerint, per suos ordinarios
ad hujusmodi excessu, omni privilegio cessante, per censuram
ecclesiasticam compescantur. — Corp. jur. can., lib. V, tit. V De
usuris, cap. I. in VI” %,

E al canone 2754:

5 CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. VI p. I, cit.,
p- 204: «Nous renouvelons 1'ordonnance du troisieme concile de Latran concernant les
usuriers (c. XXV) et nous y ajoutons: Aucun college, communauté ou personne privée
ne peut permettre a des étrangers de pratiquer 1'usure dans son district : au contraire,
il doit chasser de tels usuriers dans les trois mois. Personne ne doit leur louer une
maison pour y exercer leurs affaires, sous peine de suspense, excommunication et
interdit».
54 CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apreés les documents originaux, t. VI p. 1, cit.,
p- 205: «Méme dans le cas ot un usurier notoire ordonnerait par testament des
restitutions, on lui refusera cependant la sépulture ecclésiastique jusqu’a cette
satisfaction soit faite pour l'usure autant que ses moyens le permettent. Cette
satisfaction doit étre donnée, par restitution immédiate ou cautionnement, aux
personnes lésées elles-mémes ou, a leur défaut, a leurs représentants, a 1'évéque, ou a
son vicaire, ou au recteur de la paroisse du testateur, ou, si I'évéque en exprime le
désir, a un officier public. Si la somme des usures est connue, elle sera exprimée dans
le cautionnement; sinon celui qui recoit le cautionnement doit la fixer suivant les vrais
eu blanques; et s’il restait sciemment au-dessous, il aurait & donner lui-méme une
compensation. Les moines, etc., qui donneraient la sépulture ecclésiastique a des
usuriers notoires encourraient les peines portées contre les usuriers eux-mémes par le
troisieme concile de Latran. Que personne ne serve de témoin pour le testament des
usuriers notoires. Qu’aucun prétre ne regoive leur confession ni ne les absolve avant
qu’ils n’aient restitué ou fourni in cautionnement. Les testaments d’usuriers notoires
sont nuls si la restitution n’y est pas prévue».
24



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

“27. Quaniquam usurarii manifesti de usuris, quas receperant,
satisfieri expressa quantitate, vel indistincte in ultima voluntate
mandaverint: nihilominus tamen eis sepultura ecclesiastica
denegetur, donec vel de usuris ipsis fuerit, prout patiuntur
facilitates eorum, plenarie satisfactum, vel illis quibus est facienda
restitutio, si prsesto sint ipsi, aut aliis qui eis possint acquirere, vel
eis absentibuis loci ordinario, aut ejus vices gerenti, sive rectori
parochiae in qua testator habitat, coram aliquibus fide dignis de
ipsa parochia: quibus quidem ordinario, vicario et rectori,
praedicto modo cautionem hujusmodi, eorum nomine, liceat
praesentis constitutionis authoritate recipere: ita quod illis proinde
actio acquiratur, aut servo publico de ipsius ordinarii mandato
idoneo de restitutione facienda sit cautum. Ceterum si receptarum
usurarum sit quantitas manifesta, illam semper in cautione
praedicta exprimi volumus; alioquin aliam recipientis cautionem
hujusmodi arbitrio moderandam. Ipse tamen inscienter non
minorem, quam verisimiliter creditur, moderetur et, si secus
fecerit, ad satisfactionem residui teneatur. Omnes autem religiosos
et alios qui manifestos usurarios contra praesentis sanctionis
formam ad ecclesiasticam admittere ausi fuerint sepulturam,
poenae in Lateranensi concilio contra usurarios promulgatae
statuimus  subjacere. Nullus manifestorum  usurariormn
testamentis intersit, aut eos ad confessionem admittat, sive ipsos
absolvat, nisi de usuris satisfecerint, vel de satisfaciendo pro
suarum viribus facultatum prsestent, ut praemittitur, idoneam
cautionem. Testamenta quoque manifestorum usurariorum aliter
facta non valeant, sed sint irrita ipso jure. — Corp. jur. can., lib. V,
tit. V, De usuris, cap. 2, in IV”.

E il Canone 2855:

«28. Etsi pignorationes, quas vulgaris elocutio represalias nominat,
in quibus alius pro alio prsegravatur, tanquam graves legibus et
sequitati naturali contrariae, civili sint constitutione prohibitae, ut
earum prohibitio in personis ecclesiasticis tanto amplius timeatur,

5 CH.]J. HEFELE Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. VI p. I, cit., p.
204: “Les saisies appelées représailles, par lesquelles une personne est grevée a la
place d'une autre, sont contraires a 1’équité naturelle et doivent étre défendues par la
loi civile. Nous défendons plus encore l'emploi de telles représailles contres les
ecclésiastiques ou les biens d’Fglise, nonobstant toute ancienne coutume”. La
Continuatio Altahensis, ripetuta da Eberardo da Ratisbona, mostra che 'abuso delle
rappresaglie era soprattutto frequente in Germania, e che questa difesa non servi
molto, perché: a) non fu sufficientemente promulgata ovunque; b) gli uomini non
temevano pit la minaccia delle pene ecclesiastiche. Cfr. Monumenta Germaniae
Historiae, Scriptores, t. XVII, Hannover 1872, p. 409 e ss, e p. 593.

25



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

quanto in illis specialius inhibentur, eas concedi contra personas
praedictas, seu bona ipsorum, aut quantumcumgque generaliter,
praetextu cujusvis consuetudinis, quam potius reputamus
abusum, forte concessas, ad illas exiendi praesenti decreto
districtius inhibemus. Illi autem qui contra fecerint, adversus
personas easdem, pignorationes seu represalias concedendo, vel
extendendo ad eas, nisi prsesumptionem hujusmodi revocaverint,
a concessionis vel extensionis tempore infra mensem, si personse
singulares fuerint, sententiam excommunicationis incurrant: si
vero universitas, ecclesiastico suhjaceat interdicto. — Corp. jur.
can., lib. V, lit. VIII, De injuriis et damna data, cap. 1, in VI».

A conferma di questa cautela, giunse 1’affermazione di Clemente
V, contenuto nella costituzione Ex gravi ad nos nel Concilio Ecumenico
di Vienne del 1312, riproposto nel canone 15:

“15. Ex gravi ad nos insinuatione pervenit, quod quorumdam
communitates locorum in offensam Dei et proximi, ac contra jura
divina pariter et humana usurariam approbantes quodammodo
pravitatem, per statuta sua juramento quandoque firmata usuras
exigi et solvi nedum concedant, sed ad solvendas eas debitores
scienter compellunt, ac juxta ipsorum continentiam statutorum
gravia imponendo pierumque usuras repetentibus onera, aliisque
utendo super his diversis coloribus et fraudibus exquisitis,
repetitionem impediunt earumdem. Nos igitur, perniciosis his
ausibus obviare volentes, sacro approbante concilio statuimus ut,
quicumque communitatum ipsarum potestates, capitanei, redores,
consules, judices, consiliarii aut alii quwis officiales statuta
hujusmodi de cetero facere, scribere vel dictare, aut quod
solvantur usurae, vel quod solutae, quum repetuntur, non
restituantur plene ac libere, scienter judicare praesumpserint,
sententiam excommunicationis incurrant, eamdem etiam
sententiam incursuri, nisi statuta hujusmodi hactenus edita de
libris communitatum, ipsarum (si super hoc potestatem
habuerint), infra tres menses deleverint, aut si ipsa statuta sive
consuetudines, effectum eorum habentes, quoquo modo
praesumpserint observare.

§ 1, Ceterum, quia foeneratores sic ut plurimum contractas
usurarios occulte ineuntet dolose, quod vix convinci possunt de
usuraria pravitate: ad exhibendum, quum de usuris agetur,
suarum codices rationum censura ipsos decernimus ecclesiastica
compellendos;

§ 2, Sane, si quis in illum errorem inciderit, ut pertinaciter
affirmare praesumat, exercere usuras non esse peccatum,
decernimus eum velut haereticum puniendum: decernimus eum
velut haereticum puniendum, locorum nihilominus ordinariis et

26



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

haereticos pravitatis inquisitoribus districtius injungente sui contra
eos, quos de errore hujusmodi diffamatos invenerint aut
suspectos, tanquam contra diffamatos vel suspectos de haeresi
procedere non omittant”.

In essa, a riprova dell’austera mentalita ancora esistente nei
confronti dell’usura, si bolla come eretico colui che affermi “exercere
usuras non esse peccatum”. Si tratta di una sanzione alquanto dura
diretta a colpire oltre gli usurai, anche i loro eventuali difensori o
giustificatori, che cosi1"Hefele chiosa:

“Les autorités civiles qui font des lois autorisant l'usure ou
empéchant la répétition de l’argent versé aux usuriers seront
excommuniées. Celui qui s’occupe d’affaires d’argent peut étre
contraint de présenter ses livres pour qu’on puisse vérifier s’il s’est
livré a des pratiques usuraires. Celui qui soutient obstinément que
I"'usure n’est pas un péché doit étre puni comme hérétique””.

L’apertura alle nuove istanze commerciali trova riscontro
nell’ambiente romano in una pit elastica concezione del guadagno, ma
non si puod dedurre da cio che la Chiesa si avvicini a posizioni pitt
concilianti nei confronti dell"'usura. In ultima analisi si puo dire che se le
scarse fonti ci autorizzano a esprimere un atteggiamento piu liberale
della Curia, nondimeno si deve tener presente che un interscambio
fervido e produttivo tra la nuova societa mercantile e la Chiesa non e
esistito per il semplice fatto che una contrapposizione tra clero e laicato
¢ ancora di la da venire e che l'universalismo perseguito dai vari
pontefici ne & la prova pitt lampante. Mancando una valida posizione
dualistica, l'intero discorso si sviluppa in una direzione univoca,
risultando sempre solamente inserito in un contesto ecclesiastico. E
pero indispensabile segnalare come, a livello di prassi, delle modifiche
siano gia in corso, tant’e che il distacco cui si accennava da parte della
Chiesa da una compagine giuridica positiva, si accentua anche per il
sopravvento della classe borghese commerciale che sfugge ad ogni
dettame morale. Ed & qui che si evidenzia sempre di pitt la funzione
della Chiesa che, se da un lato continua mutuare la sua
concettualizzazione dal diritto divino, nello stesso tempo si trova
impotente a sanzionare contro coloro che in una societa, avviata al

5 Cfr. H. DENZINGER, A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum, constitutio Ex gravi ad nos, De usura, cit., 906.

57 CH.J. HEFELE, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, t. VI p. II, cit.,
pp- 694-695. Del resto lo stesso pontefice non era stato troppo leggero con la piaga
usuraria.

27



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

laicismo ed alla divisione dei poteri, si sentono protetti dal sorgere delle
monarchie nazionali ed autonome.

Se volessimo concludere identificando giuridicamente la
posizione della Chiesa, potremmo dire che questa parte dal diritto
divino nel concetto di usura sull'uguaglianza degli uomini; finché
prevale la concezione teocratica e non si opera la sissione tra i poteri, le
sanzioni della Chiesa sono ancora efficaci, pur non avendo un
fondamento nel diritto positivo. Quando poi inizia profilarsi la
separazione dei poteri, allora appare evidente che la Chiesa non riesce
pilt a sanzionare: sopravviene una nuova morale fondata sul profitto
che, nel mercantilismo, assumera i toni di un’aperta sfida alla Chiesa.

3 - Usura ecclesiastica e usura commerciale

Giunti al termine dell’analisi del XIII secolo, & opportuno trarre le
conclusioni che pitt immediatamente ad essa conseguono. Risulta
evidente dai numerosi interventi papali rintracciabili nel corso dei
secoli e pitt ampiamente esposti in precedenza, ma che vedremo anche
pit avanti, che una delle maggiori preoccupazioni della Chiesa fu la
piaga dell'usura ecclesiastica di quel tipo, cioe, di lucro esercitato dal
clero stesso mediante varie forme, tutte egualmente affette da un illecito
scopo. La vita clericale costituil uno dei principali motivi di discussione
all’interno del clero e, proprio nel XIII secolo, notiamo che riceve nuovo
impulso dalla tolleranza con la quale i sovrani europei agevolavano gli
illeciti traffici di vescovi e prelati. La sempre piu forte volonta di
affrancarsi dal dominio non solo spirituale del papa romano, fece si che
si nascondessero, dietro le lusinghe e le agevolazioni con le quali
venivano attenuate, le mire politiche rivendicazioniste dei vari sovrani.
E chiaro ormai che le consolidate nuove espressioni nazionali non
tollerano oltre I'influenza di Roma e, ad emblema di questa situazione,
si ricorda il periodo della cattivita avignonese, il quale, all’inizio del
XIV secolo, offre unimmagine drasticamente significativa di come i
rapporti tra due poteri fossero in piena collisione.

L’azione che i papi per secoli avevano svolto o tentato di
svolgere, ora viene perseguita dagli stessi sovrani europei, i quali
tentano in ogni modo e maniera di intervenire nella politica papale
dovendosi considerare il Papa come un avversario politico al pari degli
altri regnanti. Nulla di meglio, dunque, che tentare di sottrarre
all’autorita pontificia l'influenza sulle estreme diramazioni del suo
potere, su quei prelati che a molti chilometri di distanza da Roma
esercitavano il loro ministero. Nulla di meglio che allettare con ogni

28



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

tipo di agevolazioni questi prelati a sostenere, all’occorrenza, le
rivendicazioni imperiali contro quelle papali.

Delineato brevemente questo tipo di usura che, naturalmente,
non trova giustificazione ed appoggio solo esclusivamente nella
spiegazione datane, si deve accennare al delinearsi di un nuovo tipo di
usura la quale trae spunto ed origine da una situazione ben diversa da
quella precedente e trova piena giustificazione alla luce dell’esperienza
tipiche del XIII secolo. Trattasi dell'usura commerciale, di quel
complesso di operazioni tendenti a garantire un guadagno superiore
economicamente conseguito dal mercante, grazie all'introduzione di
elementi e principi che non trovano riscontro nei precedenti periodi. Di
qui il principio della fratellanza universale, espressione tipica della
prima societa medievale, che cede di fronte alle istanze di un mondo
basato sullo scambio e sui rapporti commerciali, inserito in un contesto
estremamente pilt vasto e per cio stesso apportatore di nuove esigenze.
Solo soffermandosi per un istante alle numerosissime innovazioni che
un tipo di societa commerciale comporta, ci si rende conto di come
anche le precedenti strutture ideologiche e sociali vengono a subire
necessariamente delle modificazioni al fine di adeguarsi ad un tipo di
societa piti aperta e mutevole. La struttura economica chiusa del Feudo
dei primi Comuni con la sua caratteristica dello scambio ristretto e
limitato, si qualifica come opposta a un sistema aperto ed
internazionalistico quale quello iniziatosi col secolo XIII, nel quale
professioni come quella del mercante e del banchiere vengono a
ricoprire un ruolo fondamentale.

Di fronte a questa radicale innovazione, gli strumenti esistenti
vengono modellati a seconda delle istanze emergenti e
contemporaneamente se ne forgiano di nuovi in grado di consentire un
migliore sviluppo dell’attivita®. A queste innovazioni la Chiesa
risponde con estrema cautela non disgiunta a volte da una notevole
durezza, conscia dei pericoli insiti in quelle forze centrifughe per le
quali il nuovo ceto, una nuova classe di persone al di fuori del controllo,
veniva ad acquistare una sempre maggiore potenza in nome
dell’elemento dominante del sistema economico, quale il denaro. Anche
in questo caso, dunque, la Chiesa cerca di intervenire reprimendo quel
tipo di usura praticata dai mercanti, sebbene col passare del tempo ci si
debba render conto di come certe situazioni debbano essere accettate,
pur con la dovuta cautela, a dimostrazione che la realta sociale trova
riscontro delle sue aspirazioni nel pensiero della dottrina canonica.

% Cfr. G. CASSANDRO, Saggi di storia del diritto commerciale, ESI, Napoli, pp. 12 e
ss.

29



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Sono dunque queste due forme di usura che, delineatesi pilu
chiaramente nel secolo XIII, costituiscono il campo di scontro degli
interventi papali. Possiamo aggiungere che solo ora, grazie la
formazione di nuovi Strati sociali dotati di sufficiente autonomia
economica e culturale, nasce una coscienza laica opponibile a quella
ecclesiastica. E quel piano inscindibile che la cultura del primo
medioevo presentava, nel quadro dell'universalismo politico e
religioso, come globalmente asservito all’autorita pontificia, ora si
scinde due parti ben distinte: gli stati nazionali, i commercianti e
banchieri, 'usura commerciale sono le contrapposizioni che occorreva
sottolineare. Tutti e tre sono i segni di un mutamento della struttura
socio-economica di cui si fanno portatori. Tutti e tre costituiscono
un’alternativa all’'univoco atteggiamento precedente. Tutti e tre, infine,
risultano collegati intimamente in un processo di cui abbiamo cercato di
ricostruire la progressiva formazione.

4 - I’usura nei decretisti: la connessione tra usura e mutuo

Le disposizione grazianee che riguardano l'istituto giuridico dell'usura,
furono oggetto di particolare studio da parte dei decretisti. Se la
maggior parte di costoro si limita a cercare di rendere piti chiare con
opportune delucidazioni le regole contenute nel Decretum, altri vanno
oltre il mero lavoro di esegesi del testo e compiono un approfondito
esame critico di tutto il lavoro di Graziano, ora risolvendo i problemi
nati dall’applicazione del Decretum, ora esponendo nuove teorie intorno
all'usura.

L’attenzione dei decretisti si volge innanzitutto a considerare la
definizione di usura ed essi mostrano di accettare quella di Graziano.
Tutt’al pitt c’e qualcuno, come lignoto autore della Summa parisiensis
che si sforza di completare il conciso “quodcumque sorti accidit” di
Graziano affermando che usura e

“quidiquid vel in pondere, vel in censura, vel numerata pecunia
plus accipero quam dedero, quacumque arte, sive per
negotiationem, sive petendo non ex pacto, sive quia credo eum
obligatum pro accomodato”®.

59 Dalla edizione di T.P. MC LAUGHLIN, The Summa Parisiensis on the Decretum
Gratiani, [Pontifical Institute of Mediaeval Studies], R. Metz ed., Toronto, 1952, p. 169.
Cfr. cap. Quod autem, Causa XIV, Queestio IIL

30



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

L’esame della definizione di usura porta logicamente i canonisti ad
occuparsi del contratto di mutuo, al quale l'usura viene considerata
strettamente connessa, e del contratto di comodato, che, come il mutuo,
€ un contratto essenzialmente gratuito.

Il pensiero piti compiuto su tale argomento ¢ quello esposto da
Giovanni Teutonico®, per il quale due sono i contratti gratuiti per loro
natura, il mutuo ed il comodato, aggiungendo che trovandosi in
presenza di un mutuo non gratuito, tale contratto ¢ viziato sicuramente
d’usura®l. Trovandosi invece in presenza di un contratto di comodato,
che manchi del requisito della gratuita, si ha una compravendita e non
gia un contratto viziato d'usura, se si ha la cosa contro prezzo; una
permuta, se si ha lo scambio di cosa contro cosa; o, infine, una
locazione, se si ha denaro contro il godimento temporaneo di cosa
fungibile. Giovanni Teutonico fonda le sue affermazioni sulla
considerazione che nel mutuo, contratto nel quale una parte da all’altra
cose fungibili, la proprieta di tali cose si trasferisce (transferuntur
dominium) dal mutuante al mutuatario, con la conseguenza che

60 Su Giovanni Teutonico, cfr. K. PENNINGTON, Johannis Teutonici Apparatus
glossarum in Compilationem tertiam, in Monumenta Iuris Canonici, Series A Corpus
Glossatorum, vol. 3, LEV, Citta del Vaticano, 1981, pp. XI e ss.; E. CORTESE, Il diritto
nella Storia Medievale. 11 1l Basso Medioevo, 11 Cigno Galileo Galilei ed., Roma, 1995, p.
234. Sulla data della morte, cfr. J.F. VON SCHULTE, Die Geschichte der Quellen und der
Literatur des Canonistischen Rechts, F. Enke Verlag, Stuttgart, 1875, rist. Graz, 1956 1/1I,
I, p. 172, che lo anticipa di qualche anno, intorno al 1240. Cfr., inoltre, la letteratura
vastissima di cui si riporta l'essenziale: J.F. VON SCHULTE, Die Glosse zum Decret
Gratians von ihren Anfingen bis auf die jiingsten Ausgabe, Wien 1872; J.F. VON
SCHULTE, Johannes Teutonicus, in Zeitschrift fiir Kirchenrecht, J. Mohr Verlag, Berlin
u.a. 1, 1881, pp. 107-132; S. KUTTNER, Eine Dekretsumme des Johannes Teutonicus (Cod.
Vat. Pal. lat. 658), in Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Kanonistische
Abteilung, Weimar, 1911 pp. 141-189; S. KUTTNER, Johannes Teutonicus, das vierte
Laterankonzil und die Compilatio quarta, in Miscellanea Giovanni Mercati, vol. 5, Biblioteca
Apostolica Vaticana ed., Citta del Vaticano 1946, pp. 608-634, comparso anche in
Medieval Councils, Decretals, and Collections of Canon Law, 1980 (Collected Studies 126),
Nr. X e Retractationes,pp. 9-11.

61 Cfr. Cap. Quod autem, Causa XIV, Queestio III: “Ad intelligentiam autem huius
queestionis socias quod duo sunt contractus, qui de natura sua gratuiti sunt, ut
mutuum et commodatum. In mutuum certum est et requiritur, quod sit gratuitum;
alioquin est usura. Item si commodatum non sit gratuitum, non quidem est usura, sed
tamen si aliquid recipitur pro commodato, statim desinit esse commodatum, quia aut
repicpitur aliquid pro ipsa re, si pecunia, est emptio seu venditio; si alia res, erit
contractus permutationis; si pro usu rei accipitur pecunia, erit contractus locationis; si
alia res, erit contractus nominatus do ut des, vel do ut facies”.

31



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

quest’ultimo sopportera il periculum della res e che altro obbligo non
avra se non quello di restituire il tantundem®?.

Se si esamina invece il caso di un comodato non gratuito, come
ad esempio la locazione, che e il contratto che strutturalmente si
avvicina al mutuo, si vede come non avvenga alcun trasferimento di
proprieta e come quindi resti a carico del locante l'alea della res, con la
conseguenza che a quest'ultimo sara lecito “recidere sortem et
lucrum”3. Il pensiero del Teutonico, che non vi pud essere usura al di
fuori del mutuo, e perfezionato nel corso del XV secolo da Juan
Torquemada® che dimostra con un congruo numero di esempi come
possa aversi usura anche in altri contratti, purché questi posseggano

alcuni elementi propri del mutuo®.

62 JOHANNES TEUTONICUS, Glossa Quam plus, c. Si foeneraveris, Causa XIV,
Quaestio III: “sed in equo et domo aliud est: quia ibi licitum est recidere sortem et
lucrum; es est ratio, quia in preedictis, quee constitunt in pondere, numero et censura,
transfertur dominium, cum illud sit mutum”. Che nel mutuo avvenga il passaggio
della proprieta delle cose del mutuante al mutuatario lo nota anche Paucapalea, Si
foeneraveris, Causa XIV, Queestio III, J.F. VON SCHULTE, Stephen of Tournai, Die
Summa des Stephanus Tornacensis iiber das Decretum Gratiani, ed. J.F. von Schulte,
Giessen 1891.

6 Cosi il TEUTONICO, cfr. Glossa Quam plus, c. Si foeneraveris, Causa XIV,
Quaestio III alla nota precedente.

64 Juan Torquemada (Johannes de Turrecremata), domenicano, nato a Valladolid
nel 1388, sostenne il principio del primato papale contro le teorie conciliariste. Studio
a Salamanca e Parigi nel 1420 e approfondi lo studio del diritto canonico una volta
trasferito a Roma nel 1431. Studio che sfocid in un commento al decreto di Graziano
terminato solo verso il 1464. Creato cardinale nel 1439 da Eugenio IV, mori nel 1468.
Su di lui M. TADIN, Juan de Turrecremata, in DDC, VI, Paris, 1957, coll. 126-127; K.
BINDER, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal Juan de Torquemada. O.P.,
Tyrolia ed., Innnsbruck-Wien-Miinchen, 1955; D. MAFFEI, La donazione di Costantino
nei giuristi medievali, Giuffre, Milano, 1964, pp. 310-312.

65 Super Decretum, Si foeneraveris, Causa XIV, Queestio III, par. 1 e 2, Venezia 1578, p.
35. Juan de Torquemada, Domenicano, si affermo come il piti insigne teologo del suo
tempo e come difensore del principio d’autorita pontificia. Papa Eugenio IV elesse
cardinale il 18 dicembre 1439 inviandolo come ambasciatore da Carlo VII di Francia
per persuaderlo a concludere la pace con gli Inglesi. Fu vescovo di Cadice dal 1440 al
1442, di Orense dal 1442 al 1445 e nel 1463, di Leon dal 1460 al 1463. Papa Callisto III
lo promosse alla sede suburbicaria di Palestrina, e Pio II a quella di Sabina. Nel 1460
istitul a Roma, presso la Chiesa conventuale di Santa Maria sopra Minerva,
I'arciconfraternita della SS. Annunziata, al fine di provvedere alla dote delle fanciulle
povere. Mori il 26 settembre 1468 all’eta di 80 anni. Tra le sue opere principali,
ricordiamo: Queestio de decreto irritante quod attentabatur Basileee contra summum
pontificem(1433), in G. MANSI, Sacrorum conciliorum nova collectio, t. XXX, coll. 550-
590; Tractatus contra advisamentum quod non liceat appellare de concilio ad papam, in G.
MANSI t. XXX, coll. 1072-94; Tractatus de sacramento eucharistiee (1436); Tractatus de
veritate conceptionis beatissimee Virginis (1437); Flores sententiarum b. Thomee de auctoritate

32



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

In proposito il Torquemada nota come un venditore, che richieda
al compratore un mezzo maggiore di quello che gli chiederebbe
altrimenti, per il motivo che il pagamento viene differito di un certo
lasso di tempo, commetta senza alcun dubbio usura, ma come,
nonostante questo, il contratto intervenuto tra le due parti non possa
certamente considerarsi come mutuo, essendo in effetti una
compravendita. L’autore ritiene usuraio il venditore, respingendo
'opinione di coloro i quali — basandosi su una interpretazione troppo
letterale del dettato grazianeo — non volevano ravvisare il crimen
d’usura: alla vendita si e innestato il contratto di mutuo perché il
venditore da in prestito al compratore la somma che corrisponde al
prezzo della cosa venduta che ’acquirente avrebbe dovuto versare non
appena pervenuto in possesso della res. Il Torquemada conclude che il
venditore che riceve qualcosa in pitt oltre al capitale versato%,
commette reato d'usura. Questi, inoltre, dimostra con uguale chiarezza
come anche la compravendita con patto di riscatto, ovvero la
compravendita con pagamento anticipato, il contratto di cambio
possano essere configurati come usurari in quanto ciascuno di questi
contratti “participat contractui mutui”.

5 - Alcune eccezioni proposte dal Teutonico

Giovanni Teutonico, glossando il Dictum della Causa XIV, Queestio III,
c. 1 afferma che “hic queeritur, an usura sit ultra sortem aliquid
recipere? Et certe sic ...”, mostrando con queste parole di accettare il
pensiero di Graziano, ma cid non gli impedisce di aggiungere
immediatamente dopo che “nisi in quinque casibus”. I cinque casi sono
in realta sei®”:

summi pontificis (1437); Responsio invectiva ad decretum damnationis Basiliensium
(1439/40), in G. MANSI 31A, coll. 63-126; Responsio contra errores Basiliensium super
potestate papee et concilii (1439), in G. MANSI 31B, coll. 1941-1988 [noto anche come
Oratio synodalis de primatu, ed. E. Candal, in Concilium Florentinum IV /2, Roma 1954];
Apparatus super decretum unionis Grecorum (1441), ed. E. Candal, in Concilium
Florentinum 11/1, Roma 1942; Expositio requle S. Benedicti (1442); Summa de Ecclesia
(1449-53); Expositio Decreti Gratiani (1447-1468); Tractatus contra principales errores
Mahometi (1459); Expositiones in Psalmos (1463).

6 QOvvero la differenza tra il prezzo che avrebbe richiesto in caso di pagamento
immediato ed il prezzo che stipulato effettivamente.

67 Di queste ne prendiamo in considerazione solo quattro, in quanto riteniamo
opportuno rimandare 1’esame del primo e dell’ultimo caso, che si fondano su alcune
decretali di Alessandro III, successivamente quando prenderemo in considerazione il
Liber Extra che contiene precisamente le decretali alessandrine che a noi interessano.

33



1)
2)

3)

4)

‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

In favore Ecclesize.

Cum  fideiussor solvit sortem et wusuras, potest usuras petere:
quest’eccezione rientra nel caso in cui un fideiussore sia costretto a
pagare sia il debito per cui aveva dato garanzia, che gli interessi
promessi dal garantito. In quest’ipotesi il giurista trova lecito che il
tideiussore ottenga dal debitore sia la sors sia le usura pagate.

Cum poena petitur preeter sortem: La terza eccezione e prevista nel caso
in cui sia intervenuto tra il creditore e debitore un patto, in base al
quale quest’ultimo si &€ impegnato a versare una somma maggiore di
quello avuto in prestito, qualora provveda al pagamento del debito
con un certo ritardo.

Occorre rilevare che il fine giurista fonda questa eccezione (cum

poena petitur ultra sortem) su un canone del Decretum in cui viene
maledetto colui che “transfert terminos proximi sui”®,
interpretando la parola terminos nel senso di termine posto al
pagamento del debito, sennonché, trattandosi di un canone che si
occupa del furto, sembra evidente che 1’accezione terminos andrebbe
intesa piu nel senso di confini che non come tempo fissato per la
restituzione della somma ricevuta in mutuo.
Cum petitur tamquam interesse: In questa si ammette la percezione di
un quidquid oltre il capitale, sempre che il creditore lo pretenda non
a titolo di usura ma a titolo di interesse. Quale sia la diffidenza che
occorre tra usura ed interesse ce lo spiega lo stesso Teutonico in
un’altra glossa® identificando l'usura con il conseguimento di un
lucro e l'interesse con la vitatio di un danno.

In sostanza il Teutonico sostiene che il creditore se da un lato
pretende dal proprio debitore degli interessi nell'intento di ricavare
dal prestito un utile, dall’altra commette un illecito perché il mutuo
€ un contratto gratuito. Invece se creditore chiede al proprio
debitore degli interessi nell'intento di evitare un danno che
altrimenti subirebbe, agisce in modo lecito, poiché non sarebbe equo
che egli dovesse subire un danno, dopo che si ¢ prestato a rendere al
debitore un favore.

68 Si tratta del canone In legibus, Causa XIV, Queestio II: “In legibus seeculi cautum

habetur: qui rem surripit alienam illi cui res direpta est, in decuplum quee sublata
sunt, restituat; et in lege divina legitur: maledictus omnis qui transfert terminos
proximi sui...”.

6 Glossa Ad queestum can. quoniam, Causa XIV, Queestio IV: “Videtur hic quod

prohibeamur sumere usuram causa lucri captandi, non autem vitandi damni ... si quis
ergo est in mora solvendi, ab eo possunt repeti usuree, non tamquam usuree sed
tamquam interesse...”.

34



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

5) Cum recipitur aliquid pro re, quee non consistit in pondere, numero vel
mensura, sicut in locatione. Questa non puod considerarsi una vera e
propria eccezione, perché la locazione € un contratto ben distinto dal
mutuo e si e visto come lo stesso Teutonico affermi che 1'usura puo
accedere solamente ad un contratto di mutuo. Per questo motivo si
puo parlare di eccezione al divieto dell'usura solo quando ci
troveremo alla presenza di un mutuo, o di un contratto che partecipi
del mutuo; potremmo vedere in secondo luogo che al mutuante sara
permesso di “accipere aliquid ultra sortem”.

6) Ratione incertitudinis

Sempre tra le eccezioni si annovera il caso nel quale gli interessi
possono essere legittimamente richiesti dal creditore, si ha nel caso in
cui il debitore e in mora solvendi’?. In una simile ipotesi, infatti, il
creditore altro non fa se non chiedere al proprio debitore di renderlo
indenne dal danno che risentirebbe per la condotta scorretta del
debitore stesso. A questo proposito il Torquemada precisa che, sebbene
il creditore non possa pretendere in esteriori iudicio il pagamento degli
interessi dovuti a titolo di interesse, nonostante cio il debitore e tenuto
in foro conscientiee a soddisfare il creditore dell’interesse”!.

Un altro caso di legittima percezione di interessi si configura
secondo il Torquemada nel momento in cui il fideiussore che ha pagato
capitale ed interesse, pretende dal garantito la restituzione della sorte e
delle usure, poiché “heec (la pretesa cioe) non est usura tantum ad
creditorem, sed potius interesse, quia non est lucrum, ad vitatio
damni”’2. Con queste ultime parole egli ricomprende il caso del
fideiussore, enunciato da Giovanni Teutonico come eccezione a se
stante, nel caso “cum petitur usura tamquam interesse”; ed
effettivamente noi possiamo considerare 'eccezione dell’interesse come
un genus nei confronti del quale numerose altre eccezioni rappresentano
la species. In questo modo si pud ritenere che oltre il caso del
fideiussore, siano species anche quelli del debitore in mora solvendi e
della poena, rispetto alla eccezione dell’interesse. La teoria di Giovanni
Teutonico, che si pone in netto contrasto con la lettera del testo che il
giurista glossava, trovera larga eco presso il decretalisti, i quali, oltre
che accettarla, provvederanno a darle una ampiezza insospettabile.

Ancora in tema di eccezioni dobbiamo notare la fortuna
straordinaria in cui poté godere presso i decretisti la disposizione del

70 Cfr. nota precedente.
7% Super Decretum, Quod autem, Causa XIV, Queestio I, par. 4, Venetiis 1578, p. 32.
72 Ibidem.

35



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Decreto ricavato da un passo del libro di Tobia di Sant’Ambrogio, che
permetteva lo ius usure nei confronti dei nemici, arrivando ad
affermare — come gia si e notato in precedenza — che ubi ius belli, ibi ius
usurae’3.

Per Rufino e lecito chiedere interessi ai saraceni ed agli eretici
perché considerati hostes Ecclesice. Ma questi devono essere perseguitati
mediante le usure non per desiderio di lucro, ma perché si avvicinino al
cristianesimo o quanto meno cessino dal combattere contro la Chiesa”.

Rolando Bandinelli”> pone in risalto come, essendo 1'usura non
un peccato mortale e non essendo lecito ad alcuno compiere peccato
mortale, non sia di conseguenza lecito ad alcuno esercitare 1'usura. Pero
se ci0 e assolutamente vero per i chierici “cum enim movere arma
clericis nullo modo liceat, nec usuras accipere eis quoque licebit”, per
quanto riguarda i laici, invece,

“vero licere poterit ab heereticis vel infidelibus vel ab aliis publice
ecclesiam impugnantibus usuram exigere, non causam captandi
commodi, sed adversarium ad unitatem ecclesiee huiusmodi
afflictionibus revocandi”7e.

L’autore della Summa parisiensis, dopo aver detto anch’egli che
I'eccezione ammessa da Sant’Ambrogio potrebbe tutt’al piti essere
applicata ai laici, conclude il suo pensiero:

“dicimus ergo quia Ambrosius, licet esset sanctus, non tamen
preiudicat canonibus et apostolicorum decretis. Unde cum

73 Cfr. Decretum, pars secunda, causa XIV, queestio IV, C. 12. Cfr. precedentemente
§1.3.2.

74 RUFINO, Summa decretorum, Causa XIV, Quaestio IV, ed. Schulte, Giessen, 1892,
pag. 303: “hec queestio absque ulla contrarietate graditur, quia nec clericis nec laicis
licitum est usuras accipere nisi forte ab eis, quibus opponimus arma, ut puta
sarracenis et heereticis. Quid tamen ipsum propter cupiditatem faciendum non est, sed
ut illi, qui non domantur armis, districtissimis macerentur usuris et sic vel ad
ecclesiam veniant vel ecclesiam lacerare quiescant”.

75 P. ERDO, Storia e scienza del Diritto Canonico, PUG ed., Roma 1999, p. 51, che
ricorda come “secondo le ricerche moderne, non era Alessandro III come si pensava
per lungo tempo, ma un altro Rolando che ha insegnato a Bologna nel sesto decennio
del XII secolo”. Cfr. R. WEIGAND, Magister Rolandus und papst Alexander 111, in Archiv
fiir katholisches Kirchenrecht, 149, 1980, pp. 3-44; F. LIOTTA, Miscellanea Rolando
Bandinelli Papa Alessandro 11I, Accademia Senese degli Intronati, Siena, 1986.

76 ROLANDO BANDINELLI, Summa magistri Rolandi, Causa XIV, Queestio IV, ed.
Thaner, Innsbruck 1874, p. 29.

36



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

statutum sit generaliter ne usuree exigantur, auctoritas illa
Ambrosii penitus abrogatur”7’,

arrivando in questo modo a negare 1'ammissibilita dell’eccezione in
questione.

I decretisti sono divisi sulla portata da dare all’eccezione ius belli
— ius usuree. Questa eccezione ¢ ammessa da Rufino a condizione che
manchi il fine di lucro; ¢ ammessa da Rolando con 1'ulteriore
condizione che lo ius usure venga esercitato solamente da laici; e
decisamente negata dall’autore della Summa parisiensis. Anche il
Torquemada sembra giungere a questa stessa conclusione, dopo aver
trattato in modo esteso il problema dell’interpretazione della norma de
qua’8. Per questi l'eccezione in questione & ammessa in due testi: il
canone 12, causa XIV, queestio III, e il versetto 20 del libro XXIII del
Deuteronomio”. E cioe che quelli che interpretano questi due testi
tenendosi strettamente alla lettera, arrivano ritenere che sussiste
'eccezione; viceversa, se a queste norme si da una interpretazione non
esclusivamente letteraria, e percid piti conforme all’eequitas del diritto
naturale, si puo giungere alla conclusione che non deve mettersi alcuna
deroga al divieto dell’usura®.

6 - Alcuni contratti parausurari

Pur essendo chiaro cio che deve intendersi per usura; pur essendo ben
determinati i casi nei quali e dato di ricevere l'aliquid ultra sortem, i
decretisti non possono esimersi dal prendere in considerazione diversi
contratti che possono essere compiuti in frode o contro il divieto
dell’'usura, ma che possono anche essere perfettamente leciti. E sono le
sfumature che fanno si che questi contratti possano risultare leciti o
meno, e quindi difficile da stabilire se sussistano oppure no. La ragione
di cio va ricercata nel fatto che i commercianti, i banchieri, i privati del
basso medioevo, posti di fronte alle severe sanzioni dettate dalla Chiesa
per gli usurai si guardano bene dal contrarre prestiti ad interessi, che
ricadrebbero immediatamente sotto il divieto canonico, ma si servono,
per poter raggiungere ugualmente loro fini, di numerosissimi contratti

77 Cfr. Causa XIV, queestio IV, dall’edizione di T.P. MC LAUGHLIN, The Summa
Parisiensis on the Decretum Gratiani, cit., p. 170.

78 Ricordiamola: canone 12, causa XIV, queestio IV.

7 “Non farai al tuo fratello prestiti ad interesse, né di denaro, né di viveri, né di
qualunque cosa che si presta a interesse”.

80 T.P. MC LAUGHLIN, The Summa Parisiensis on the Decretum Gratiani, cit., p. 170.

37



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

parausurari che celano la pattuizione di interessi che raggiungono non

poche volte tassi molto elevati.

Un contratto molto diffuso nel XII e XIII secolo era quello
stipulato tra un possessore di capitali un commerciante: il primo dava
al secondo una determinata somma di denaro con l'intesa che se ne
sarebbe servito per le sue speculazioni e che avrebbe dato al
“capitalista” una parte degli utili ricavati da tali speculazioni. La glossa
ordinaria, per stabilire la liceita o meno di un simile contratto, distingue
due casi: 1) se il periculum del denaro incombe sul recipiente, si tratta di
mutuo e, rappresentando gli utili un utilem ultra sortem, si ha senza
dubbio alcuno un contratto viziato d'usura; 2) se le parti hanno invece
inteso con le loro parole contrarre una societa, spettando in solido 'alea
e eventuali utili, si ha un contratto lecito perché & espressamente
prevista dal diritto una societa nella quale una parte apporti capitale e
I’altra il proprio lavoro®!.

Viceversa il cambio al quale il Torquemada dedica un’attenzione
particolare risulta essere un contratto molto diffuso nella pratica in tutto
il periodo storico del medioevo. Questi nota che esistono diverse
possibili configurazioni del contratto ovvero:

1) il cambium minutum, che consiste nello scambio di moneta aurea o
argentea contro moneta bronzea, che & sempre lecito anche nel caso
in cui il cambiavalute (campsor) riceva una piccola ricompensa del
suo ufficio non potendosi considerare quest'ultima un aliquid ultra
sortem, poiché non e innestata a un contratto di mutuo;

2) il cambium per litteram, che viene effettuato quando la persona
dovendosi recare in una citta, consegna una somma ad un banchiere
del luogo di partenza per poi riaverla, mediante la littera, da un
banchiere del luogo di arrivo e che e parimenti lecito valendo per
esso le medesime considerazioni esposte del cambio minuto;

3) il cambium siccum, ovvero un contratto aleatorio molto complesso che,
a differenza dei primi due, & illecito perché vengono avvisati in esso
gli elementi di un mutuo usurario. Si ha quando — usando 'esempio
portato dal Torquemada — si riceve in Firenze cento ducati da un
banchiere o da un commerciante che devono essere restituiti in entro
un mese promettendo di restituire, non tanto i cento ducati, ma il
valore che si avranno in un certo giorno a Venezia. Se poi il debitore

81 Glossa Negotiatioribus, canone plerique, causa XIV, queestio III: “videtur, quod si
quis pecuniam suam dedit negotiatiori, ut inde emat merces, er det sibi partem lucri,
quod illum sit licitum: quod non concedo, si periculum spectet ad recipientem, ut sit
inter eos contractus mutui; sed si per illa verba societatem contrahunt et tunc
periculum spectat ad utrumque, tunc bene licitum est, quod unus socius det pecuniam
et alter suppleat laborem, qui deest in pecunia”.

38



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

vuole trattenere la somma avuta in prestito, lo potra fare
rinnovando il contratto mese per mese sempre con la clausola
suddetta. Non c’é dubbio che noi ci troviamo di fronte un contratto
viziato d’usura, “quia ibi mutum est, uia spes lucri est in campsore;
ex quibus duobus perficitur usura”82. Né vale a scusare il banchiere
il fatto che egli corre il rischio di subire delle perdite in base a un
contratto cosi concepito, poiché alla fine dell’anno si trovera in ogni
modo ad aver fatto lauti guadagni.

Il Torquemada considera altri due istituti giuridici che possono
celare l'usura, quali: il deposito di una somma di denaro e il contratto di
vitalizio. Per quanto riguarda il primo colui che ha ricevuto in deposito
una forte somma di denaro puo dare al depositante a titolo di liberalita
una piccola ricompensa per l’eventuale utile ricevuto dal deposito
senza che in cid si possa configurare un contratto in frode all'usura,
ovviamente “si non praecessit patio aliqua, nec intentio corrupta”®. Per
quanto riguarda il witalizio si sostiene con abbondanza di
argomentazioni® che questo contratto e lecito perché deve essere
assimilato alla vendita e non al mutuo, ammettendo che nello stipularlo
si puo tener conto dell’eta di colui sulla cui vita esso € compiuto.

Guido da Baisio, noto anche come 1’ Arcidiacono?®’ si occupa di un
contratto particolarmente adatto e quindi molto usato a mascherare la

82 J. DE TORQUEMADA, Super Decretum, Nec hoc quoque, canone 14, causa XIV,
queestio IV, Venetiis, 1548, p. 41.

8 Ibidem, p. 43.

8 [bidem, p. 44.

8 Guido de Baisio (detto 1’Arcidiacono) nacque verso il 1246 in Baiso, nei pressi di
Modena. Studente di diritto canonico a Reggio, alla scuola di Guido de Suzzara, ne
ottenne il dottorato. Trasferitosi a Bologna, vi insegno dapprima privatamente, dal
1283 al 1301, quando ebbe la cattedra di diritto canonico dalla citta. Sostenuto dalla
curia papale fu attivo in politica curiale sin dal 1295. Nel 1296 fu nominato
Arcidiacono della diocesi di Bologna e nel 1304 cappellano pontificio e uditore della
corte della Audientia litterarum contradictarum e si trasferi pertanto ad Avignone con la
curia papale nel 1305. Se il suo scolaro piti famoso fu il maggior canonista del tardo
Medioevo, Giovanni d’Andrea, la sua opera principale fu un vasto commento al
Decreto di Graziano, completato verso il 1300 e conosciuto sotto il nome di Rosarium.
Guido vi incluse materiale tratto da precedenti canonisti quali Huguccio, Laurentius e
Vincentius Hispanus, canonisti non citati nella Glossa Ordinaria di Giovanni
Teutonico, riveduta da Bartolomeo da Brescia. Guido mori nel 1313. Cfr. F. LIOTTA,
Appunti per una biografia del canonista Guido da Baisio arcidiacono di Bologna, in Studi
senesi, 76 (1964), pp. 7-52; F. LIOTTA, s.v. Baisio (Abaisi, Abaisio, Abaisius), in Dizionario
Biografico degli Italiani, vol. V, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1963, pp. 293-
297. L'opera Rosarium decretorum ha le edizioni di Roma 1477, Venezia 1481, Parigi
1505, Milano 1508, Venezia 1513, Lione 1516, 1549, 1558, Venezia 1559, 1577, 1580,
1601.

39



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

pattuizione di interessi: ovvero la vendita con patto di riscatto®e. Questo
contratto ex sese lecito, diviene illecito se le parti lo compiano in fraudem
usure, potendosi congetturare la fraus dal fatto che “modicum est
pretium respectum valoris rei. Item ex eo quod aliquid solvitur ultra
sortem receptam. Itam ex eo quod emptor consuevit exercere usuras”®’.
L’arcidiacono esamina un altro contratto quale il prestito di grano vecchio
per ricevere quello nuovo al primo raccolto utile. Esso sara lecito solo
quando il contratto & fatto nell'intento di soccorrere il prossimo in
difficolta ed e lasciato al debitore la possibilita di liberarsi del debito
anche mediante la consegna del grano vecchio®.

7 - L’obbligo della restituzione della sors

Attraverso la definizione dell’usura, la dimostrazione della connessione
del crimine da noi studiato con il mutuo, I’'ammissione di alcune
eccezioni al generale divieto del prestito d’interesse, l'esame di
numerosi contratti sospettati come compiuti in frode o contro la legge,
proibitiva dell’'usura, i decretisti sono giunti a stabilire con precisione
quando ricorre il delictum usurae. Questi interpretano successivamente le
regole del Decreto, e stabiliscono le pene degli usurari, limitandosi a
riaffermare le sanzioni grazianee mediante un commento del testo
meramente esplicativo e quindi di scarso interesse®.

I decretisti si soffermano su wuna delle conseguenze piu
caratterizzanti dell'usura ovvero 'obbligo di restituzione degli interessi
di provenienza illecita, obbligo affermato in modo implicito dal
Decretum?®°.

8 ARCHIDIACONUS, Rosarium in Decretum, plerique refugentes, Causa XIV,
queestio III, par. 1, Venetiis, 1577, in folio 245 verso.

87 Ibidem.

88 Jbidem, in folio 246 recto.

89 Cfr. PAUCAPALEA, Summa, ed. Schulte, Giessen, 1890, RUFINO, Summa, ed.
Schulte, Giessen 1892, p. 95 e STEPHANUS, Summa, ed. Schulte, Giessen, 1891, p. 67,
quando commentano la decretale XLVII del Decretum di Graziano.

% Cfr. canone 1, queestio VI, causa XIV: “Peenitentia non agitur, si res aliena non
restituitur. Si res aliena, propter quam peccatum est, reddi possit, et non redditur,
penitencia non agitur, sed simulatur. Si autem ueraciter agitur, non remittetur
peccatum, nisi restituatur ablatum; si, ut dixi, restitui potest. Plerumque enim qui
aufert amittit, siue alios patiendo malos siue ipse male uiuendo, nec aliud habet unde
restituat”; e canone 4, queestio V medesima causa: Palea De eodem, “Item Ieronimus.
Nemo, qui rapit, moriens, si habet unde reddat, saluatur. Si eos, quorum fuit, inuenire
non poterit, ecclesice uel pauperibus tribuat”.

40



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Rufino non dice chiaramente in cosa consista quest’obbligo
sostenendo che

“quod ex foenere vel usuris non sint faciende elemosinee, planum
est, nisi forte cui usure reddidebeant non invenitur, tunc enim
secundum arbitrium Ecclesiee de usuris fiant elemosine pro
redentione animee illius a quo usurae exactee fuerant”..

Ovvero 'obbligo della restituzione & affermato in modo indiretto dalla
glossa ordinaria, quando nota come non sia permesso fare elemosine
con i denari usurari perché questi, acquistati illecitamente, non
diventano di proprieta (non sunt in bonis nostris); e se una cosa non &
di proprieta evidentemente occorre restituirla®.

Guido da Baisio, invece, si pone il problema di stabilire se
I'usuraio e tenuto a restituire tutti gli interessi in modo indistinto che
abbia percepito dal debitore, oppure se gli sia consentito trattenerne
una parte. I teologi affermano che la restituzione deve essere completa.
Invece questi propende per ritenere che il creditore deve essere
obbligato a restituire solo quanto abbia ricevuto a titolo d’usura e non
quanto abbia ottenuto a titolo di interesse. Lo stesso Arcidiacono pero e
anche consapevole che il contratto sara piu sicuro nel momento in cui
creditore ed il debitore si accorderanno sulla restituzione®.

Il Torquemada aggiunge che 'usuraio e tenuto alla restituzione
dell'usura solo nel limite del possibile “quia nullus ad impossibile
tenetur”, e che non e detto che la restituzione debba essere effettuata
subito. Inoltre, il debitore che abbia giurato di non rendere usura puo,
nonostante cid, ottenere la restituzione degli interessi sborsati
direttamente denunziando. Lo stesso conclude ricordando che se il
debitore ha giurato di non denunciare alla Chiesa il creditore usuraio,
non deve per questo sentirsi vincolato da un siffatto giuramento che &
invalido perché compiuta contra salutem proximi, ovvero contro la salus
animee dell’'usuraio che sara per questo dannato in modo irrimediabile

91 RUFINO, Summa decretorum, Causa XIV, Queestio IV, ed. Schulte, Giessen, 1892,
p- 303.

92 Glossa Quod vero, Causa XIV, quaestio V.

% ARCHIDIACONUS, Rosarium in Decretum, Si quis usuram, Causa XIV, quaestio
III, par. 2, Venetiis, 1577, in folio 246 recto: “queeri consuevit an usurarius teneatur ad
restitutionem omnium quee lucratus est de pecunia usuraria. Quidam theologi dicunt
quod totum tenetur restituere lucrum, deducto labore et expensis. Alii theologi dicunt
quod nihil retinebit. Sed meo iudicio ... usurarius non tenetur ad restitutionem
interesse; alii sunt contradicentes quod debet fieri restitutio interesse ... Sed totius est
ut concordet usurarius cum eo cui restituit super interesse”.

41



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

se non provvede in qualche modo alla restituzione di quanto
giustamente preteso®.

8 - “Si quis usuram acceperit, rapinam facit vitam non vivit” (C. XIV,
Q. 1V, can. 10 Decretum Gratiani)

Da quanto si e visto, Graziano, riportando il pensiero di
Sant’Ambrogio, equipara l'usura alla rapina estendendo quindi
all'usura alcune norme dettate per il furto e la rapina. I decretisti non
sono concordi sull’interpretazione da dare alla citata disposizione del
decreto. Infatti, se da una parte Rolando Bandinelli accoglie in pieno il
pensiero di Graziano fondando anzi sull’equiparazione rapina-usura
I'illiceita di questa ultima®, dall’altra la Glossa ordinaria con un
discorso molto chiaro sembra voler attenuare di molto la portata della
norma in questione®. Il Torquemada poi riporta gli argomenti che si
potrebbero addurre pro e contro l'accoglimento di questa
equiparazione. Gli argomenti contro 1’affermazione di Graziano sono: a)
I'usura a differenza della rapina, non e compiuta “invito domini”; b) se
I'usura fosse rapina, il giudice ecclesiastico si disinteresserebbe di essa
cosi come non si occuperebbe pit del furto e della rapina; c) se I'usura
fosse rapina, i giudici secolari la punirebbero con la stessa pena con cui
punirebbero il furto e la rapina, cioé con la pena capitale.

A questi argomenti il Torquemada ne contrappone altri: 1) nel
Decreto la parola rapina sta ad indicare una illecita usurpazione della
cosa altrui e percio il paragone tra i due crimini va accettato, ma solo
entro certi limiti; 2) non si puo dire che il debitore che paga gli interessi
li dia volontariamente; & piu giusto affermare che egli paga perché non
potrebbe procurarsi in altra maniera il denaro necessario; 3) se il
giudice ecclesiastico si occupa dell’usura lo fa perché ritiene che da tale
delitto possano nascere numerose occasioni di peccato; 4) se il giudice

% J. DE TORQUEMADA, Super Decretum, Si res, causa XIV, queestio VI, par. 1, 2, 3,
10 e 54, Venetiis, 1548, p. 41.

% ROLANDO BANDINELLI, Summa magistri Rolandi, Causa XIV, Queestio IV, ed.
Thaner, Innsbruck, 1874, p. 29: “nulli licet peccatum mortale committere; usura autem
exigere peccatum mortale est: non ergo licet rapinam facere, ut autem ait Ambrosius
in libro de bono mortis: rapinam facit, qui usuram accipit; non ergo licet usuram
accipere ...”.

% Cfr. la glossa Si quis rapinam, Causa XIV, queestio IV, canone 10: “Sic ergo
usurarius est raptor, ergo in eum non trasfertur dominium, sicut nec simoniacum,
potest tamen concedi quod transfertur dominium in eum. Item, cum usurarius non
audiatur, nisi restituatur usuras, quas ab alio receperit, ergo nec raptor ut videtur;
quod non admitto et rapina large sumitur pro qualibet usurpatione”.

42



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

secolare non punisce alla stesso modo il ladro dell’'usuraio, cio dipende
dal fatto che le civitates traggono utilita dall’operato degli usurai e per
questo sono costrette in un certo modo a tollerarli®’.

In conclusione — e accogliendo in pieno l'opinione — si puo dire che il
fine giurista accetta il paragone di Sant’Ambrogio accolto da Graziano
nel Decreto, pur mettendo in rilievo come pienamente sussistano le
differenze tra 1'usura e la rapina.

9 - Contrasto tra norme civili e canoniche in tema d’usura

A lato delle considerazioni fin qui compiute, non c’e¢ dubbio che si
annovera la presenza di norme civili in aperto contrasto con quelle
canoniche. Certo e che i decretisti non hanno esitazione alcuna
nell’affermare che le norme canoniche devono sempre ed in ogni caso
prevalere su quelle secolari. In questo modo la Summa parisiensis
dichiara, con un tono che non ammette replica, che non ¢ lecito ad alcun
esercitare 1'usura sia pure dell’interesse altrui, “quia prohibitum est in
decretis, licet concedatur in legibus”?. Anche 1’Arcidiacono e piuttosto
sbrigativo nel trattare il rapporto tra leges e canones®, rilevando che i
giudici secolari non costringano gli usurai alla restituzione degli
interessi esatti e li condanna perché “faciunt male”: come il giudice
ecclesiastico cosi quello civile pud e deve costringere, conformemente
alla legge della Chiesa, gli usurari a vendere tutto cio di cui siano venuti
illecitamente in possesso!®.

II' Torquemada approfondisce la questione cadendo
inevitabilmente in contraddizione volendo da un lato considerare le
ragioni che hanno indotto il legislatore secolare a ritenere permesso il
prestito interesse e affermare la superiorita della legge canonica su
quella civile e dall’altro. Il nostro espone, inoltre, le ragioni per cui
ritiene le leggi civili permissive dell'usura non valide e tali da non

N .

essere osservate: 1) l'usura e vietata nelle Scritture, testo di diritto

% Cio & vero in quanto molto spesso le citta, durante il basso medioevo, furono
costrette a ricorrere ai servizi degli strozzini per potersi procacciare mezzi necessari a
sostenere le lotte che combattevano 1'uno contro l'altra, oppure finanziare le grandi
speculazioni commerciali. Cfr. J. DE TORQUEMADA, Super Decretum, Si quis usuram,
causa XIV, queestio VI, par. 3, Venetiis, 1548, p. 42.

9% Summa parisiensis, Sicut non, canone 10, D. XLVI, in T.P. MC LAUGHLIN, The
Summa Parisiensis on the Decretum Gratiani, cit., p. 42. In questo senso il termine decreta
equivale a leges canonice e per leges s'intendono evidentemente quelle civili.

9 Canone Quid dicam, causa XIV, queestio III.

100 ARCHIDIACONUS, Rosarium in Decretum, Quid dicam, causa XIV, queestio IV,
Venetiis, 1577, in folio 246 verso.

43



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

divino e percid non modificabile; 2) il pretendere interessi ¢ contro la
giustizia naturale; 3) 'usura & vietata dalla legge canonica e, dato che la
legge civile non disdegna “sacros canones imitare”, ne consegue che le
norme secolari contrarie a quelle canoniche sono invalide e non c’¢
bisogno di rilevare come quest’ultima affermazione lasci molto
perplessi.

Ma il Torquemada continua il suo ragionamento notando come
le leggi umane permettono 1'usura non perché la considerano conforme
un’ideale di giustizia, ma perché esse sono talvolta costrette a lasciare
alcuni peccati senza punizione e cid a causa della natura imperfetta
degli uomini, che esige molte utilitates non ottenibili se ogni peccato
fosse severamente proibito dalla norma civile oltre che da quella
canonica. Il nostro fine giurista ammette alla fine che la legge civile
concede 'usura sebbene questa ex sese sia ingiusta poiché altrimenti, a
causa dell’avarizia degli uomini, i poveri sarebbero costretti a
soccomberel?l. In questo modo dopo aver sostenuto con decisione che le
norme secolari che permettevano l'usura non dovevano essere
osservate, ritiene che queste siano giuste. Ma se sono giuste non si vede
il motivo per cui non devono essere osservate. E qui sta appunto la
contraddizione a cui abbiamo accennato ed alla quale non e possibile
uscire.

101 Cfr. J. DE TORQUEMADA, Super Decretum, Quid dicam, causa XIV, queestio IV,
par. 1, Venetiis, 1548, p. 44: “sic proceditur et videtur quod leges civiles concedentes
sive permittentes usuras sint valide observande, quia lex humana derivatur a lege
narutali, ut dicit Tullius in rethorica sua, sed id quod est a lege naturali est
observandum, ergo et canones. Respondeo dicendum quod leges ille nec sunt validee
nec per consequens observandee. Ista conclusio probatur multipliciter. Primo quidem
quia par in parem non habet imperium, multo minus minor in minorem, ergo
imperator terrenus non potuit condere legem contra Deum. Quod vero usura
prohibita sit auctoritate divina patet Leviticum 25 et Ezechielis 28 et 4 et Luca 6.
Secundo sic recipere usuram est contra iustitiam naturalem, quee dictat quod
equalitas quantitatis debet esse in iustitia immutativa, unde philosphus rationi
naturali ductus dicit primo politicorum, quod usura sit preeter naturam, unde naturali
iure illicitee sunt sed contra ius naturale nulla lex valet. Tertio usura prohibetur lege
canonica sicut patet ex capitulis superpositis, et lex autem civilis non designatur sacres
canones imitare, ergo requiritur quod lex civilis opposita legi canonice sit invalida,
Ad argumentum in oppositum respondetur multipliciter. Primo quod est verum de
lege civili iusta, cuius modi non est lex, quee usuras concedet. Secundo respondetur
qquod leges humanae dimittunt aliqua peccata impunita propter conditiones
hominum imperfectorum, in quibus multee utilitates impedirentur, si omnia peccata
districte prohiberentur poenis adhibitis et ideo usuras lex humana concessit non quasi
existimans eas esse secundum iustitiam, sed ne impedirentur utilitates multorum. Sed
illa lex civilis iuste permittit quamvis iniuste talia fiant. Nam propter avaritiam
hominum pauperes sepe cogerentur deficere, nisi permitterentur quod aliquis
mutuaret ad usuram”.

44



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

10 - La condanna di Gregorio IX, Bonifacio VIII e Clemente V:
premessa

In generale meglio costruito del Decretum di Graziano dal punto di vista
sistematico, il Liber Extra di Gregorio IX del 1234192, conteneva nella sua
parte V, titolo XIX, I'esame dei crimina connessi all’istituto dell'usura
mirando ad una precisa e completa regolamentazione. Sono presi in
considerazione i negozi che potevano dare il dubbio di essere stati
conclusi per contravvenire al divieto di percezione di qualsiasi
interesse, venendo imposti in modo esplicito 1’obbligo di restituzione di
tutti i proventi di origine usuraria e previste gravi pene per gli usurai
chierici oppure laici.

Il primo dei contratti esaminati dal Liber Extra, idoneo a dare
luogo ad usura, e il prestito di una somma di denaro garantito dal
debitore con la consegna al creditore, a titolo di pegno, di terre o altri
beni fruttiferi, con 1’accordo che i frutti di questi beni andranno al
creditore. Se i beni ricevuti in pegno venissero riconsegnati al debitore
solo dopo la restituzione da parte di quest’ultimo della somma ricevuta
in prestito, i frutti goduti dal creditore dovrebbero essere considerati
come interessi percepiti in pitt del capitale mutuato e quindi ricadenti
sotto il divieto dell'usura. Per evitare cio, e imposto al creditore
I'obbligo di restituire i beni ricevuti in pegno non appena abbia
recuperato il suo capitale con i frutti che egli deve imputare alla “sors”.

Al creditore invece & consentito dedurre le spese sostenute nella
gestione dei beni che gli sono stati pignorati'®. Solamente un’eccezione

102 Abbiamo utilizzato la versione edita da A. FRIEDBERG, Corpus Iuris Canonici 11,
Decretalium collectiones, Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, Leipzig, 1879 [rist.
anast. Graz, 1959].

103 Cosl in Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 1 (X, 5, 19, 1): “Usura est lucrifacere
fructus rei pignoratee; fallit in casu hic excepto. Alexander IIL in concilio Turonensi.
Plures clericorum, t et, quod moerentes dicimus, eorum quoque, qui praesens
seculum professione vocis et habitu reliquerunt dum communes usuras, quasi
manifestius damnatas, exhorrent, commodata pecunia indigentibus, possessiones
eorum in pignus accipiunt, et provenientes fructus percipiunt ultra sortem. Idcirco
Generalis concilii decrevit auctoritas, ut nullus amodo constitutus in clero vel hoc vel
aliud genus usurae exercere preesumat. Et si quis [hactenus] alicuius possessionem
data pecunia sub hac specie vel conditione in pignus acceperit, si sortem suam
deductis expensis de fructibus iam perceperit, absolute possessionem restituat
debitori. Si autem aliquid minus habet, eo recepto, possessio libere ad dominum
revertatur. Quodsi post huiusmodi constitutum in clero quisquam exstiterit, qui
detestandis usurarum lucris insistat, ecclesiastici officii periculum patiatur, nisi forte
ecclesiee beneficium fuerit, quod redimendum ei hoc modo de manu laici videatur.

45



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

¢ ammessa a favore dei chiericil®: ovvero quelli che hanno ricevuto in
pegno un bene che apparteneva in precedenza alla chiesa perché era
pervenuto in mano di laici in modo del tutto illecito!%. Ai chierici,
infatti, era permesso, verificandosi un tale caso, di non imputare i frutti
al capitale.

Pur presentando caratteristiche analoghe al negozio considerato
non & ritenuto come compiuto in frode al divieto dell'usura la
fattispecie che si configura, quando il padre della sposa come garanzia
della dote promessa, da in pegno al genero alcuni beni affinché questi
nei ricavi i frutti. In seguito a questo negozio, il genero non ¢ tenuto a
computare i frutti del pegno al capitale (cioe alla dote che deve
ricevere), perché scopo della dote & quello di sopportare gli oneri del
matrimonio e questo sara anche lo scopo della res data in pegno dal
suocero. Papa Innocenzo III, nel 1207, nota come “frequenter dotis
fructus non sufficiant ad onera matrimonii sustinenda”10.

Viceversa, ¢ decisamente vietato il contratto consistente in un
mutuo fatto ad un mercante con l'intesa che, nel caso in cui il capitale
andra perduto il danno sara subito da quello che ha effettuato il prestito
e che se al contrario il mercante riuscira portare felicemente a termine le
sue operazioni commerciali, dovra restituire oltre a quanto ricevuto in
mutuo anche una parte dei profitti conseguiti, perché non si ritiene che
l'introduzione dell’elemento aleatorio della somma mutuata a carico del

Idem in effectu dicit cum preecedenti cap., sed addit tacite idem esse in laicis. Nam in
preecedenti capite tantum fuit facta mentio de clericis”.

Ma anche al successivo capitolo 2 (X, 5, 19, c. 2): “Alexander IIl. Cantuariensi
Archiepiscopo et eius Suffraganeis. Quoniam non solum viris ecclesiasticis, sed etiam
quibuslibet aliis periculosum est usurarum lucris intendere, auctoritate tibi
preesentium duximus iniungendum, ut eos qui de possessionibus vel arboribus, quas
tenere in pignore noscuntur, sortem suam deductis expensis inde iam receperunt, ad
eadem pignora restituenda sine usurarum exactione ecclesiastica districtione
compellas”.

104 F J’eccezione “in favore Ecclesiee” di Giovanni Teutonico, per cui cfr. In
precedenza.

105 La glossa ordinaria spiega in questo modo la parola beneficium in X, 5, 19, 1 alle
parole « ... nisi forte ecclesiee beneficium fuerit, quod redimendum ei hoc modo de
manu laici videatur».

106 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 16 (X, 5, 19, 16): “Innocentius III.
Altissiodorensi Episcopo. Quum in dioecesi tua sint quam plurimi usurarii, de quibus
minime dubitatur, quin sint usurarii manifesti, contra quos propter timorem
principum et potentum, qui tuentur eosdem, nullus accusator apparet, nec iidem sunt
per sententiam condemnati, qualiter procedere valeas contra ipsos, oraculum duxisti
sedis apostolicee requirendum. Nos autem Fraternitati tuee taliter respondemus,
quod, licet contra eos non appareat accusator, si tamen aliis argumentis illos
constiterit esse usurarios manifestos, in eos poenam in Lateranensi concilio contra
usurarios editam libere poteris exercere. [Dat. Lat. XVIIL Kal. Iun. Ao. X. 1207.]".

46



ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
%
N Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

mutuante valga a cambiare l'essenziale gratuita del contratto di
mutuo!?’.

107 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 19 (19, 5, X, 19) di Gregorio IX al frate
R., negli anni 1227-34: “naviganti vel eunti ad nundinas certam mutuans pecunize
quantitatem, pro eo, quod suscipit in se periculum, recepturus aliquid ultra sortem,
usurarius (non?) est censendus. Ille quoque, qui dat X. solidos, ut alio tempore
totidem sibi grani, vini vel olei mensurae reddantur, quee licet tunc plus valeant,
utrum plus vel minus solutionis tempore fuerint valituree, verisimiliter dubitatur, non
debet ex hoc usurarius reputari. Ratione huius dubii etiam excusatur, qui pannos,
granum, vinum, oleum vel alias merces vendit, ut amplius, quam tunc valeant, in
certo termino recipiat pro eisdem; si tamen ea tempore contractus non fuerat
venditurus”. La dottrina penalistica moderna in proposito ha osservato come “non
v’ha reato d’usura quando nel conchiudere un mutuo vi furono speciali motivi
giuridicamente fondati per pattuire oltre la restituzione della sorte capitale, la
prestazione da parte del debitore di un equivalente in denaro o valutabile in denaro”:
cfr. cosi D. SCHIAPPOLI, Svolgimento storico del diritto penale canonico, in Enciclopedia
del diritto penale italiano, a cura di E. PESSINA, vol. I, Milano, 1905, p[p. 625 - 637] 633.
Tra questi “speciali motivi”, sui quali torneremo in sede di conclusioni, lo Schiappoli
pone “il pericolo di perdere la sorte capitale (titulo periculi sortis)” (ibidem). E
evidente che la decretale citata ¢ in netto contrasto con quanto sostiene lo Schiappoli,
sennonché egli afferma: “a questo non contraddice una decretale di Gregorio IX,
perché quasi unanimemente si ritiene che in essa si € incorso un errore, poiché, dove
dice usurarius est, bisogna leggere usurarius non est censendus; il che si argomenta
anche dalle seguenti parole: «ille quoque...non debet usurarius reputari», poiché se il
primo contratto fosse stato dal pontefice ritenuto come usurario, non avrebbe usato la
particella quoque, ma l’altra vero, contra, ecc.”. Questa tesi se pur suggestiva, non
deve essere seguita nonostante sia stata sostenuta da una parte della dottrina quali M.
GONZALEZ TELLEZ (Commentaria perpetua in singulos textus quinque liborum
Decretalium Gregorii IX, 5 voll. in 4, Maceratee, prostant Venetiis, apud N. Pezzana,
1756), P. HINSCHIUS (System des katholischen Kirchenrechts mit besonderer Riichsicht auf
Deutschland, Vol. 1-6, Graz, Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1959), ]J.H.
BOHMER (lus ecclesiasticom protestantivm, vsvm hodiernvm ivris cononici ivxta seriem
decretalivm ostendens et ipsis rervm argumentis illustran, Vol. 1-5, Halee Magdebvrgicze,
Impensis Orphanotrophei, 1754-67), poiché non sembra abbastanza convincente il
punto fondamentale sul quale la tesi stessa si fonda. Una volta, infatti, che si sia entrati
nell’ordine di idee di ritenere errato in qualche suo punto il testo di Gregorio IX, si
pensa che sia molto piti verosimile ravvisare 1’errore nel “quoque”, piuttosto che
ritenere mancante uno “non”, “non” che viene a far dire al legislatore canonico
assolutamente il contrario di quanto appare dalla lettera della norma. Si aggiunga cid
che sia nei testi legislativi sia nelle glosse, nelle summe, nei commentaria dei
glossatori e commentatori & molto facile verificare 'uso improprio, rispetto al latino
classico, non solo di particelle, come il “quoque” della decretale gregoriana, ma
anche di parole e di intere costruzioni (basti pensare all'uso del quod, che per nei
classici e impiegato in proposizioni relative o causali o finali, mentre nei giuristi
medievali lo troviamo molto spesso usato per introdurre proposizioni che avrebbero
dovuto essere infinitive), mentre non ci sembra sia altrettanto facile poter reperire dei
testi nei quali ci si sia dimenticati di mettere il “non” al loro giusto posto. Sull'uso
improprio del “quoque” ecco alcuni esempi scelti a caso da qualche testo che
concerne l'usura: a) in Torquemada, Super decretum, Quid dicam, C. XIV, Q. 1V,

47



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Del tutto permessa ¢ invece la vendita con pagamento differito e
ad un prezzo maggiore di quello che si sarebbe richiesto se il
pagamento fosse stato effettuato al momento della consegna della res.
Questa vendita e considerata con sospetto dal legislatore canonico ed e
ammesso solo nel caso in cui sussista un dubbio ragionevole che la res
alienata possa aumentare o diminuire di valore fino a che non
sopraggiunga il termine fissato per il pagamento!8.

Un ultimo contatto sospetto dusura consiste di nuovo in un
mutuo garantito da pegno: la particolarita consiste nel fatto che il
mutuante e il mutuatario (entrambi chierici) sono legati da un rapporto
di vassallaggio, nel fatto che il bene oggetto del pegno & un feudo
appartenente al creditore, che, proprio in virti della peculiarita
distinguente il pegno ricevuto, non e tenuto a computare al capitale i
frutti percepiti dalla res e non puo quindi essere ritenuto usuraio se si
avvale di questa facoltal®.

10.1 - L’obbligo di restituzione

Nel Liber extra viene chiaramente pitt volte imposto agli usurai e loro
eredi l'obbligo di restituzione del denaro e anche dei beni di cui si sia
venuti in possesso in seguito ad usura. Occorre considerare che cio &

paragrafo 1, Venetiis, 1548, p. 44: «sic proceditur et videtur quod leges civiles
concedentes usuras ...»; b) Clementine 5, 5, capitolo unico, «ex gravi ad nos
insinuatione pervenit quod quorundam communitates locorum ... usuras ... exigi
concedunt ...»; ¢) Glossa ordinaria al Decretum, Quam plus, canone Si foeneraveris C.
XIV, Q. III, «<pone quod aliquis vendat».

Riteniamo quindi che alla decretale in questione debba essere conservato il
significato che risulta chiaramente dalle parole del testo.

108 E su questo capitolo che Giovanni Teutonico fonda la sua sesta eccezione
(ratione incertitudinis), di cui precedentemente abbiamo parlato al paragrafo 1.3.1 e
che abbiamo visto essere ammesse al divieto d’usura. Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19,
capitolo 6 (X, 5, 19, 6): “H.d. secundum communem intellectum. Alexander IIL
Genuanensi Archiepiscopo. In civitate tua dicis seepe contingere, quod, quum quidam
piper, seu cinamomum, seu alias merces comparant, quee tunc ultra quinque libras
non valent, et promittunt per publicum instrumentum, se illis, a quibus illas merces
accipiunt, sex libras statuto termino soluturos”.

109 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 8 (X, 5, 19, 8): “Alexander III. Abbati et
Fratibus S. Laurentii. Conquestus est nobis C. clericus preesentium lator, quod, licet de
quadam terra, quam pater suus vobis obligavit, sortem vestram deductis expensis
receperitis, terram tamen ipsam non sine derogatione vestree salutis, honestatis et
famee nihilominus detinetis. Inde est, quod discretioni vestrae per apostolica scripta
preecipiendo mandamus, quatenus, si terram ipsam titulo pignoris detinetis, et de
fructibus eius sortem vestram recepistis, preedictam terram clerico memorato dilatione
et appellatione cessante reddatis, et in pace et quiete dimittatis, nisi forte terra ipsa de
feudo sit monasterii vestri”.

48



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)
i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

affermato solo in modo implicito nel decreto ed & invece trattato con
una certa ampiezza dei decretisti. In materia € fondamentale il capitolo
V del Liber extra che stabilisce prima di tutto che gli usurai hanno
l'obbligo di restituire gli interessi percepiti sia prima che dopo le
disposizioni emanate nel III Concilio lateranense da Alessandro III'10
del 1179, precisando inoltre che la restituzione deve essere effettuata in
primo luogo a quelli che hanno sborsato questi interessi; in secondo
luogo ai loro eredi; infine ai poveri quando manchino il debitore
originario e il suo successore.

Il legislatore canonico, inoltre, prospetta la fattispecie secondo la
quale quelli che hanno commesso usura non possono restituire quello
che hanno ricevuto in modo illecito: ebbene se quest’impossibilita
dipende esclusivamente dalla loro poverta, questi sono scusati e
perdonati senza che siano tenuti a rendere alcunché; se invece non
possono ottemperare all’'obbligo della restituzione, perché hanno
impiegato i frutti dell’'usura nell’acquisto di beni, questi sono tenuti a
restituire i beni e il ricavato della vendital!l.

Un altro motivo di restituzione si puo configurare nel caso in cui
i figli siano tenuti a restituire, una volta deceduti i genitori, quanto
questi ultimi avevano illecitamente accumulato. Questo il problema &
risolto positivamente dal Liber extra, perché é affermato che sia figli che
eredi estranei devono essere costretti alla restituzione delle wusuree
ereditate, con le stesse pene a cui sarebbero sottoposti gli ereditandi, nel
caso in cui si trovassero in vita!l2,

10 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 5 (X, 5, 19, 5): “Alexander III
Salernitano Archiepiscopo. [...] Super his fraternitati tuee taliter respondemus, quod,
sive ante sive post interdictum nostrum usuras extorserint, cogendi sunt per poenam,
quam statuimus in concilio, eas his, a quibus extorserunt, vel eorum heredibus
restituere, vel, his non superstitibus, pauperibus erogare; dummodo in facultatibus
habeant, unde ipsis possint eas restituere, quum iuxta verbum B. Augustini non
remittatur peccatum, nisi restituatur ablatum. Illi autem, qui non habent in
facultatibus, unde usuras valeant restituere, non debent ulla poena mulctari, quum
eos nota paupertatis evidenter excuset”.

11 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 5 (X, 5, 19, 5): “Illi autem, qui non
habent in facultatibus, unde usuras valeant restituere, non debent ulla poena mulctari,
quum eos nota paupertatis evidenter excuset. Possessiones vero, que de usuris
comparate sunt, debent vendi, et ipsarum pretia his, a quibus usurae sunt extortee,
restitui, ut sic non solum a poena illa, sed etiam a peccato possint, quod per usurarum
extorsionem incurrerant, liberari”.

112 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 9 (X, 5, 19, 9): “Alexander III. Episcopo
Placentino. Tua nos duxit fraternitas consulendos, quid sit de usurariorum filiis
observandum, qui eis, in crimine usurarum defunctis, succedunt, aut de extraneis, ad
quos bona usurariorum asseris devoluta. Tuee igitur queestioni literis preesentibus
respondemus, quod filii ad restituendas usuras ea sunt districtione cogendi, qua

49



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Le Decretali dispongono, inoltre, che gli usurai che, per non
vedersi costretti a restituire gli interessi percepiti aggiungevano al
mutuo un patto col quale il debitore si impegnava a non richiedere
alcuna restituzione, devono essere indotti con censura ecclesiastica o ad
astenersi da richiedere gli interessi costituiti, oppure restituire questi
interessi nel caso in cui essi siano entrati in possesso!'3. Quest’ultima
disposizione s’ispira in modo evidente ai principi generali del diritto,
secondo i quali & invalido ogni negozio o patto che sia stato concluso in
frode alla legge. Il legislatore stesso, infatti, dice il motivo per cui e stata
dettata la norma e cioe che “ne de dolo et fraude sua contingat eos
commodum reportare”114,

10.2 - Norme penali e processuali

Il Decretum aveva previsto pene specifiche per gli usurai che fossero
stati chierici e le aveva estese ai laici con la conseguenza che questi
ultimi venivano essere destinatari di sanzioni che molte volte non
avevano per loro alcun significato!>. Il Liber extra migliora
sensibilmente questo sistema penale irrogando ai laici che si sono
macchiati del delitto di usura tre pene particolarmente gravi: a) la

parentes sui, si viverent, cogerentur. Id ipsum etiam contra heredes extraneos
credimus exercendum”.

113 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 13 (X, 5, 19, 13): “Innocentius IIL
Mutinensi Episcopo. Tuas dudum recepimus queestiones, quod quidam usurarii tuee
dioecesis eos, quibus dant pecuniam ad usuram, preestare faciunt iuramentum, quod
usuras non repetant, et super his, quas solverint, nullam moveant queestionem. Nos
igitur inquisitioni tuee taliter respondemus, ut usurarios ipsos monitione preemissa
per censuram ecclesiasticam appellatione remota compellas, ante usurarum
solutionem ab earum exactione desistere, vel restituere ipsas, postquam fuerint
persolute, ne de dolo et fraude sua contingat eos commodum reportare, qui ad hoc
preestari faciunt iuramentum, quod super usuris non valeant molestari”.

114 Jbidem.

115 Si pensi ad esempio alla depositio (che comportava tanto la sospensione ab
officio, e l'inabilita ad queelibet officia, dignitates, beneficia, pensiones, munera in
Ecclesia, cosi come anche della privazione di tutti quei privilegi propri dello stato
clericale: cfr. anche il can. 2303 cic “17) ed alla degradatio (che comportava una vera e
propria retroccessione dei privilegi ad un ufficio sottoposto a quello tenuto in quel
momento dal chierico. Il codice del 1917 ha ovviamente preso in toto tutta la
normativa per cui al can. 2288 si affermava: “exceptis poenis degradationis,
depositionis, privationis officii aut beneficii, et nisi urgeat necessitas reparandi
scandalum, prudentiee iudicis remittitur, si reus talis sit ut prima vice post vitam
laudabiliter peractam deliquerit, poenee ordinariee per sententiam condemnatoriam
inflictee exsecutionem suspendere, ea tamen conditione ut, si reus intra proximum
triennium aliud delictum eiusdem vel alterius generis commiserit, poenam utrique
delicto debitam luat”.

50



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

scomunica, b) la privazione della sepoltura ecclesiastica, e c) il divieto
di fare oblazioni presumendosi che in ogni caso l'usuraio dispensasse
danaro di provenienza illecita'l®. Il legislatore canonico e stato costretto
a stabilire queste pene, “quia in omnibus fere locis ita crimen usurarum
invaluit, ut multi, aliis negotiis preetermissis, quasi licite usuras
exerceant”!’”, dimostrando con queste parole come le severe
disposizioni di Graziano, riconfermate dei decretisti, restassero lettera
morta o quasi.

Affinché le pene poste a carico degli usurai ricevano piena e
incondizionata applicazione, & prevista la sospensione dall’ufficio dei
ministri della Chiesa che accettano le oblazioni degli usurai oppure
dare loro sepoltura ecclesiasticall8.

Oltre che norme di contenuto penale, si trovano nelle Decretali di
Gregorio IX alcune disposizioni di carattere processuale, tendenti
anch’essi alla realizzazione di un efficace repressione del crimine
usurario. La prima di queste norme permette il procedimento di ufficio
contro gli usurai manifesti, nel caso in cui nessuno si faccia avanti ad
accusarli per timore dei potenti del luogo, che non si facevano scrupolo
di accordare la loro protezione agli usurai’®. Altre due norme di
contenuto identico stabiliscono che nessuno puo ottenere la restituzione
degli interessi pagati o I'imputazione al capitale di frutti percepiti dal
creditore pignoratizio, se prima egli stesso non abbia provveduto ad

16 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 3 (X, 5, 19, 3): “Alexander III. in
concilio Lateranensi. Quia in omnibus fere locis ita crimen usurarum invaluit, ut
multi, aliis negotiis preetermissis, quasi licite usuras exerceant, et qualiter utriusque
testamenti pagina condemnentur, nequaquam attendant: ideo constituimus, quod
usurarii manifesti nec ad communionem admittantur altaris, nec Christianam, si in
hoc peccato decesserint, accipiant sepulturam, sed nec oblationes eorum quisquam
accipiat. Qui autem acceperit, vel Christianee tradiderit sepulturee, et ea, quee
acceperit, reddere compellatur, et, donec ad arbitrium episcopi sui satisfaciat, ab officii
sui maneat exsecutione suspensus”.

117 [bidem.

118 [bidem.

119 Questa norma nega una condizione di procedibilita contro gli usurai. Cfr. Liber
extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 15 (X, 5, 19, 15): “Innocentius III. Altissiodorensi
Episcopo. Quum in dioecesi tua sint quam plurimi usurarii, de quibus minime
dubitatur, quin sint usurarii manifesti, contra quos propter timorem principum et
potentum, qui tuentur eosdem, nullus accusator apparet, nec iidem sunt per
sententiam condemnati, qualiter procedere valeas contra ipsos, oraculum duxisti sedis
apostolicee requirendum. Nos autem Fraternitati tuee taliter respondemus, quod, licet
contra eos non appareat accusator, si tamen aliis argumentis illos constiterit esse
usurarios manifestos, in eos poenam in Lateranensi concilio contra usurarios editam
libere poteris exercere. [Dat. Lat. XVII. Kal. Iun. Ao. X. 1207]".

51



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

istituire le usure e ad imputare i frutti a favore dei propri debitori!?0.
Interessante la motivazione di questa disposizione: “quia [igitur] frustra
legis auxilium invocat qui committit in legem”121.

Infine, si deve annoverare la norma secondo la quale gli usurai
convenuti in giudizio per la restituzione degli interessi ottenuti
mediante usura, non possono difendersi con la sollevazione di
impugnativa soprattutto se pubblicamente abbiano rinunciato alla
esazione delle usura'?2.

10.3 - I particolari rapporti con gli ebrei

In una posizione particolare rispetto la Chiesa si trovavano gli ebrei, i
quali erano oltremodo favoriti dalle disposizioni canoniche che
vietavano usure ai cristiani e non mancavano di approfittare della loro
situazione di privilegio imponendo agli stessi prestiti ad interessi
elevatissimi. E come se cid non bastasse, gli ebrei avevano anche
I'impudenza di proclamare questa attivita come lecita, richiamandosi al
noto versetto del Deuteronomio 23, 20, che afferma: “presta ad usura
allo straniero, ma non al fratello tuo”. La Chiesa per porre rimedio a
questo stato di fatto, delineato da Innocenzo III, non poteva fare altro —
essendo gli ebrei sottratti alla sua giurisdizione — se non proibire ai
cristiani ogni rapporto commerciale con gli ebrei, che venivano cosi a

120 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 14 (X, 5, 19, 14): “Innocentius III. Quia
[igitur] frustra legis auxilium invocat qui committit in legem: statuimus, ut, si quis
usurarius a nobis literas impetraverit super restituendis usuris, vel fructibus
computandis in sortem, nisi prius ipse restituerit usuras, quas ab aliis noscitur
recepisse, auctoritate literarum ipsarum nullatenus audiatur. [Dat. Romee V. Kal. Ian.
1205]”. Ma anche il capitolo 17 (X, 5, 19, 17): “Innocentius III. Episcopo Bononiensi.
Michel laicus suam nobis querimoniam destinavit, quod M. et quidam alii
Bononienses cives multa extorserunt ab eo, et a patre suo, cuius heres exstitit, nomine
usurarum. (Et infra:) Attentius provisurus, ne auctoritate nostra in negotio procedas
eodem, nisi dictus conquerens restituerit vel adhuc restituat, si quas aliquando ipse
vel pater eius extorsit usuras”.

121 [bidem.

122 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 11 (X, 5, 19, 11): Innocentius III.
Preelatis in regno Franciee constitutis. Quam perniciosum * sit vitium usurarum,
discretionem vestram non credimus ignorare, quum praeter constitutiones canonicas,
quee in earum odium emanarunt, per Prophetam detur intelligi, eos, qui suam dant
pecuniam ad usuram, a tabernaculo Domini repellendos, et tam in novo quam in
veteri testamento prohibitee sint usuree, quum ipsa veritas preecipiat: “Mutuum date,
nihil inde sperantes,” et per Prophetam dicatur: “Usuram et omnem
superabundantiam non accipias. “Inde est, quod universitati vestree per apostolica
scripta Mandamus, quatenus manifestos usurarios, eos maxime, quos usuris publice
renunciasse constiterit, quum aliquis eos convenerit de usuris, nullius permittatis appellationis
subterfugio se tueri. [Dat. Lat. V. Kal. Nov. 1198]” (il corsivo € nostro).

52



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

trovarsi al bando della societa medievale. La Chiesa, infatti, avvalendosi
della sua autorita morale, aveva cercato di imporre al princeps e alla
potestas seecularis 1’aiuto nella sua lotta contro gli ebrei, che erano potenti
economicamente e politicamente!?3. Sennonché i poteri secolari erano
non di rado quegli stessi che accordavano la loro protezione agli usurai
e che questa protezione erano costretti a accordare se volevano trovare
gli ingenti capitali necessari alle loro esigenzel?4.

Si viene cosi a delineare, tra la Chiesa da una parte le autorita
civili dall’altra, un contrasto che assumera toni drammatici all’inizio del
XIV secolo e che le Clementine cercheranno invano di risolvere a favore
della Chiesal?.

10.4 - La presa di posizione del Liber Sextus

Proseguendo nello stesso solco tracciato dal Liber extra, Bonifacio VIII
desideroso di compescere usuram voraginem, da nel suo Liber Sextus del
1298 un severo ammonimento “omnibus dominis et universitates
terrarum”126 affinché tolgano di mezzo, entro il breve termine di tre
mesi, gli usurai provenienti da altre citta, dalle proprie case e dalle
proprie terre per non farli pit ritornare. Questo provvedimento, diretto
secondo Giovanni d’Andrea contro i fiorentini, senesi, pistoiesi e
lucchesi, i quali si recavano da una citta all’altra dissanguandone le
popolazioni con i mutui ad interessi esosi, comporta per i trasgressori
pene che vanno dalla sospensione per le persone ecclesiastiche, alla
scomunica per le persone laiche e all'interdizione per i collegia e per le
universitates. Pene tutte queste sapientemente graduate a seconda della
posizione occupata da quelli che non ottemperano al divieto di dare
alloggio agli “alienigenae”1%7.

123 Cfr. Liber extra, Libro 5, titolo 19, capitolo 12 (X, 5, 19, 12): “Innocentius III
Narbonensi Archiepiscopo. Post miserabilem (Et infra:) udeeos [vero] ad remittendas
Christianis usuras per vos filii principes et potestates compelli preecipimus saeculares.
Et, donec eis remiserint, ab universis Christi fidelibus tam in mercimoniis quam in
aliis per excommunicationis sententiam eis iubemus communionem omnimodam
denegari. [Ab hoc igitur opere nullus omnino se subtrahat etc. Dat. Reate XVIII. Kal.
Sept. 1198]".

124 [bidem.

125 Cfr. cosi IOHANNES ANDREZ, Glossa ordinaria alla premessa, canone 1, in
Liber sextus, Libro V, titolo 5.

126 Cfr. cosi IOHANNES ANDREZ, Glossa ordinaria alla premessa, canone 1, in
Liber sextus Libro V, titolo 5.

127 Cfr. Liber Sextus, Libro V, titolo 5, canone I: “usurarum voraginem quee animas
devorat et facultates exhaurit compescere: cupientes constitutionis lateranis concilii
contra usurarios editam sub divine maledictionis interminatione preecipimus
inviolabiliter observari. Et quibuscumque minor feneratoribus aderit fenerandi

53



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

i= aprile 2010 ISSN 1971- 8543

Fattispecie diversa, ma sempre inerente allistituto dell’usura,
risulta essere quella riguardante la sepoltura ecclesiastica che puo
essere conferita agli usurai che nelle loro ultime volonta hanno disposto
la restituzione del capitale e ne abbiano dato garanzia. Poiché, continua
il Liber sextus, se gli usurai non hanno provveduto in questo senso, i
loro testamenti sono nullil?8.

10.5 - L’istituto dell’usura nelle Clementine

Le Clementine, pubblicate nel 1317, dedicano un solo capitolo all'usura
nel quale si mette in risalto tutto quel contrasto esistente nei secoli XIII e
XIV tra le leggi canoniche e civili in tema d’usura. Occorre considerare
che Papa Clemente V, venuto a conoscenza che

“quorundam communitates locorum in offensam Dei et proximi ac
contra iura divina pariter et humana usurariam quodammodo
approbantes previtatam, per statuta sua giuramento quandoque
firmata, usuras exigi et solvi nedum concedunt, sed ad solvendas
eas debitores scienter compellunt, ac opsorum iuxta continentiam
statutorum gravia imponendo plerumque usuras repetentibus
onera, aliisque utendo super eis diversis coloribus, et fraudibus
exquisitis repetitionem impediunt earumdem”1%,

e, volendo porre rimedio a questa insostenibile situazione,
“statuimus ut quicumque communitatem ipsarum, Potestates,

Capitanei, Rectores, Consules, Iudices, Consiliarii, aut alii quivis
oficiales statuta huiusmodi de coetero facere, scribere vel dictare

commoditas: eomagis adimetur fenus exercendi libertas, hac generali constitutiones
sancimus: ut ne collegium, nec alia universitas, vel singularis persona cuiuscumque sit
digitatis, conditionis aut status, alienigenas et alios oriundos de terris ipsorum publice
foenerem pecuniam exercentes aut exercere volentes: ad hoc domos in terris suis
conducere vel conductas habere aut alias habitare promittant: sd huiusmodi usurarios
manifestatos omnes infra tres menses de terris suis expellant, numquam aliquos tales
de coetero admissuri: nemo illid ad fenus exercendus domos locet vel sub alio titulo
quocumque concedat”, in S. BRANT, H. CLARIUS, Sextus decretalium cum certis
additionibus Johannis Andrea, Basel, 1500.

128 Cfr. Liber Sextus, Libro V, titolo 5, canone II: “manifesto usurario licet
mandaverit usuras restitui ecclesiastica sepultura negabitur nisi primo satisfaciat: vel
vim formam huius decretum idonee caveatur: sepelientes eos contra heec
constitutionem Lateranensem concilii poenam incurrunt: testamenta quoque
usurarium manifestorum aliter facta non valent, nec debet eis aliquis interesse veleos
absoluere vel ad concessionem admittere”, in S. BRANT, H. CLARIUS, Sextus
decretalium, cit..

129 Cfr. Clementinz, Libro V, cap. 5, canone unico, in Clementina constitutiones una
cum apparatu domini Johannis Andreee, Avignon, 19 octobris 1317, in folio LI verso.

54



Stato, Chiese e pluralismo confessionale
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

aut quod solvantur usuree, vel quod soutee, cum repetuntur, non
restituantur plene ac liber, scienter iudicare praesumpserit,
sententiam ecommunicationis incurrant eandem etiam sententiam
incursuri” 130,

Il contrasto non potrebbe essere piti stridente: da una parte la
Chiesa vieta severamente il prestito ad interesse, imponendo percio di
restituire il capitale percepito indebitamente e irrogando al contempo
gravi sanzioni a tutti coloro i quali non si uniformano al dettato
normativo. Dall’altra parte, molti comuni stabiliscono nei loro statuti
che il prestito ad interesse e lecito e fanno confermare ai cittadini questi
stessi statuti con il giuramento cercando di impedire che i debitori, una
volta pagati gli interessi, tentino di ottenerne la restituzione adendo la
giurisdizione ecclesiastica.

Il motivo del contrasto va ricercato nell’opportuna diversita dei
fini dell’ordinamento canonico e dell’ordinamento comunale: il primo
ha come fine il raggiungimento della salus animarum tenendo conto dei
privilegia e delle exceptiones e deve vietare il prestito interesse perché
questo negozio porta inevitabilmente con sé, come notano San Basilio e
San Gregorio!®!, “fidem faciens mendacio, per juramenta, perjurium
seum malum quemdam et adventitium inhumanitatis quaestum
acquirit”.

L’ordinamento civile si propone invece di procurare la pace
sociale e il benessere economico, e non puo quindi fare a meno di
considerare lecito il prestito ad interesse, negozio che sta alla base di
ogni traffico commerciale e che dunque risulta essere essenziale per la

130 Jbidem, in folio LI verso.

181 Cfr. § 1.1. Su San Basilio, cfr. Homilia in partem Psalmi XIV et contra feneratores, in
MIGNE, P G XXIX, 264C - 280C che afferma “usura mendacii principium est; occasio
ingrati animi, peridieeque et perjurii” (270B); leggiamo invece il testo dell’omelia di
Gregorio di Nissa nella moderna edizione curata da E. GEBHARDT (Brill, Leiden,
1967), contenuta nel IX vol. delle Opere di Gregorio di Nissa, pp. 193-207. Fra gli studi
sulle nostre omelie segnaliamo: S. GIET, De saint Basile a saint Ambroise. La
condamnation du prét a intérét au IVe siecle, in Science Religieuse, 32 (1944), pp. 95-128; M.
GIACCHERO, Aspetti economici fra III e IVsecolo. Prestito ad interesse e commercio nel
pensiero dei Padri, in Augustinianum, 17 (1977), pp. 25-37; R.F. MALONEY, The teaching
of the Fathers on usury. An historical study on the developments of christian thinking, in
Vigilize Christianae, 27 (1973), pp. 241-265; F. MARCONCINI, La illegittimita del prestito
di moneta a interesse in due omelie del secolo IV», in AA.VV., Raccolta di scritti in memoria
di G. Toniolo, Vita e Pensiero, Milano, 1929, pp. 287-325; O. SCHILLING, Reichtum und
Eigentum in der altkirchlichen Literatur. Ein Beitrag zur sozialen Frage, Herder, Freiburg,
1908; A. BERNARD, s.v. Usure, in D.Th.Cath., XV, col. 2316 s.

Il credito feneratizio, il Toxog, fu sempre fortemente condannato in Israele come
uno tra i peggiori mali.

55



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
Mg aprile 2010 ISSN 1971- 8543

vita economica di un sistema monetario in pieno sviluppo come quello
dei secoli XIII e XIV. In altre parole, come affermato dalla dottrina
penalistica moderna e con una visione del tutto laica, “le disposizioni
penali contro l'usura, che si ispiravano un concetto di fraternita
cristiana e di condominio dei beni, e che mettendosi in contraddizione
con la vita reale, finivano per ridurre ad uno stato ancor pitt misero le
condizioni di coloro che erano piti deboli economicamente, costituivano
I'attuazione del pensiero politico medievale della Chiesa, quello cioe di
dirigere tutta la vita del popolo e non solo quella morale, religiosa, ma
anche quella economica”132.

Le clementine contengono altre due norme: la prima, di carattere
meramente processuale, prevede per gli usurai ’'obbligo di esibire i loro
libri dei conti (“tabellionis publicis exhiberet”) affinché da questi
possano pitt agevolmente essere trovate prove idonee ad incriminarli’33.
La seconda di tali norme stabilisce invece che colui il quale “pertinaciter
affermare praesumat exercere usuras non esse peccatum”134, deve essere
punito allo stesso modo di un eretico. Come si vede gli usurai non solo
esercitavano il loro disonesto mestiere, disinteressandosi degli anatemi
della Chiesa, ma usavano anche affermare che la loro attivita era
tutt’altro che peccaminosa e illecita.

132 Cfr. cosi D. SCHIAPPOLI, Svolgimento storico del diritto penale canonico, in
Enciclopedia del diritto penale italiano, a cura di E. PESSINA, vol. I, Societa Editrice
Libraria, Milano, 1905, p. 666.

133 Cfr. Clementinz, Libro V, cap. 5, canone unico, in Clementina constitutiones una
cum apparatu domini Johannis Andreee, Avignon, 19 octobris 1317, in folio LII recto.

134 [hidem.

56



