‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' Mg marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Giovanni Codevilla

(associato di Diritto ecclesiastico comparato e incaricato di Diritto dei
Paesi dell’Europa Orientale nella Facolta di Scienze Politiche
dell’Universita degli Studi di Trieste)

Note critiche sulla Storia della Chiesa Ortodossa Russa
di Angelica Carpifave *

Il volume, scritto dall’ex direttrice dell’Istituto italiano di cultura a
Mosca, sembrerebbe voler dare una autorevole risposta ad una esigenza
fortemente sentita nell’ambito delle ricerche sul mondo russo, giacché
l'ultimo studio apparso in Italia sull’argomento risale alla meta del
secolo scorso con la pubblicazione dell’ampio e documentato saggio di
A. M. Ammann, Storia della Chiesa Russa e dei Paesi limitrofil.

Nondimeno, gia dalle lettura delle prime pagine, il lettore si
pone dei dubbi sulla profondita e il carattere scientifico dell'indagine
della Carpifave, che contiene non pochi errori ed omissioni, sia
sostanziali che formali.

L’Autrice, nella prima parte del suoi lavoro, non fa alcuna
menzione di una personalita di primo piano della storia religiosa russa:
quella di Nil Sorskij, rappresentante del monachesimo settentrionale e
della corrente dei nestjaZateli o non possidenti, che si contrappose alla
figura di Iosif Volockij, o Volokolamskij, che nel volume viene illustrata,
seppure sommariamente, al lettore. In realta, il ruolo centrale svolto dal
monachesimo in generale nella storia religiosa russa avrebbe meritato
maggiore attenzione e approfondimento.

Anche il tema fondamentale della nascita e del consolidamento
dell’assolutismo autocratico non trova adeguata trattazione.

Sull’istituzione del Patriarcato (1589), che & indiscutibilmente un
argomento di capitale importanza nella storia della Chiesa russa, la
Carpifave non spiega che questo sia stato il frutto di minacce e pressioni
esercitate da Boris Godunov sul Patriarca di Costantinopoli Geremia II,

* Recensione a A. CARPIFAVE, Storia della Chiesa Ortodossa Russa. Tra messianismo e
politica, Edizioni Dehoniane, Bologna, 2009, pp. 262.

1 Utet, Torino 1948.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' Mg marzo 2009 ISSN 1971- 8543

trattenuto a lungo in Moscovia in condizioni di cattivita sostanziale, ma
afferma semplicemente che questi, “recatosi a Mosca, poté constatare
con i propri occhi la gloria della Chiesa russa, la grandezza dello Stato
russo e la sua devozione all’ortodossia e, riconoscendo la richiesta
opportuna, elevo il metropolita Iov alla dignita patriarcale” (sic!, p. 18),
senza neppure ricordare che Costantinopoli non aveva a quel tempo
ancora riconosciuto l’autocefalia della Chiesa russa, da questa
rivendicata unilateralmente e de facto nel 1448 con la nomina di Iona alla
cattedra di metropolita di Kyiv e di tutta la Rus’, senza il preventivo
assenso di Costantinopoli .

E sorprendente il fatto che in questa ricerca non siano citati
studiosi che hanno scritto opere di fondamentale importanza
sull’argomento, come il gia ricordato A.M. Ammann, o come Makarij
(Bulgakov), E. Golubinskij, Ju.N. Danzas, A. Tamborra e altri, per
quanto riguarda la Storia della Chiesa sino al bolscevismo, e che non
vengano menzionati per il periodo successivo ricercatori autorevoli
come, per citarne alcuni, V. Cypin, J. Chrysostomus, M.I. Odincov, S.G.
Petrov, S.L. Firsov, T.A. Cumacdenko. Per contro, nei richiami in nota si
trovano ben 37 rinvii al libro intervista della stessa Carpifave al
Patriarca Aleksij II. Altri importanti Autori, come L. Regel’son, A.N.
Kasevarov e D.V. Pospelovskij, le cui ricerche sulla storia della Chiesa
russa nel XX secolo sono unanimemente ritenute di massimo valore,
vengono citati una sola volta.

Nondimeno, le omissioni non riguardano solamente gli studiosi
pitt qualificati della materia, ma altresi i personaggi che nel bene e nel
male hanno segnato la storia della Chiesa Ortodossa Russa nel periodo
bolscevico. Penso, ad esempio, ad E.A. Tuckov, esponente di primo
piano dei servizi segreti nella lotta per 1’eliminazione della Chiesa negli
anni Venti, responsabile della famigerata Sesta Sezione segreta della
GPU (SOOGPU) che non viene mai citato, nonostante il suo
fondamentale contributo alla realizzazione dello scisma degli
innovatori. Tuckov fu uno dei principali protagonisti della guerra
contro la religione e la Chiesa, a contatto con i massimi dirigenti
sovietici, da Lenin a Trockij, da Stalin a DzerZinskij e per gli alti risultati
conseguiti nella lotta antireligiosa fu insignito nel 1931 dell’Ordine della
Bandiera Rossa del lavoro. Parimenti, nel volume non si fa menzione di
P. A. Krasikov, personaggio assai importante nella lotta antiecclesiastica
negli anni Venti e Trenta, direttore dell’Ottava sezione (di liquidazione
della Chiesa) del Commissariato del popolo della Giustizia. Ma penso
anche, negli anni Sessanta e Settanta, a Gleb Jakunin, a N. Esliman,
all’arcivescovo  Germogen (Golubev) ed al ruolo da essi
coraggiosamente svolto nella denuncia dell’acquiescenza della

2



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= marzo 2009 ISSN 1971- 8543

gerarchia ecclesiastica, ai quali la Carpifave non fa alcun cenno. Vero e
che nel libro non si dice nulla sul cosiddetto dissenso religioso e sul suo
indiscutibile contributo al risveglio e al rinnovamento della Chiesa, che
I’Autrice sembra voler attribuire in foto alla gerarchia ortodossa e
segnatamente alla discussa figura del Patriarca Aleksij II. Cosi facendo
la Carpifave da una lettura della storia della Chiesa russa che recepisce
totalmente la versione ufficiale degli avvenimenti data dal Patriarcato
di Mosca, senza nulla dire del servilismo, non di rado spregevole e
indecoroso, verso il potere comunista di numerosi alti esponenti della
gerarchia (si pensi agli sperticati elogi rivolti a Stalin anche in versi!) e
della loro disponibilita a farsi strumenti della politica del partito
comunista, segnatamente in ambito internazionale.

Omissioni e inadeguatezza delle fonti caratterizzano anche il
complesso tema della Chiesa greco-cattolica, a cui viene dedicato un
intero capitolo (l'ultimo) del libro. Vero e che si tratta di un problema
molto piu articolato di quanto sembra apparire all’Autrice, che non
tiene in minima considerazioni le fondamentali ricerche di B.N. Florja,
B. Gudzjak, O. Halecky, né dell’opinione di altri autorevoli studiosi?.
L’Unione di Brest del 1596 viene presentata come il mero frutto di
calcoli politici, senza tenere in alcun conto il desiderio diffuso nella
gerarchia di accogliere fedelmente e con sincera convinzione le
decisioni del Concilio di Firenze.

Seguendo la falsariga della prevalente storiografia ortodossa,
Josafat Kuncevi¢ viene presentato come una sorta di malfattore
dispotico ed efferato che ordina di gettare ai cani le salme degli
ortodossi (p. 228-229); inoltre, I’Autrice riporta un brano tratto dalla
lettera scritta a Josafat Kuncevi¢ dal cancelliere del ducato di Lituania
Lev Sapieha (Sapega), senza analizzarne il significato complessivo®.

Per contro, I’Autrice nulla dice dei tredici martiri di Pratulin del
24 Gennaio 1874, dopo che Alessandro II aveva decretato l'unione
all’Ortodossia dei greco-cattolici di Chelm (Cholm), uccisi dall’esercito
zarista, mentre disarmati difendevano la loro chiesa, come ricorda papa
Pio XII nella Orientales Omnes del 23 Dicembre 1945, scritta in occasione
del 350° anniversario della riunione della Chiesa rutena con la Sede
apostolica. Né fu questa 1'unica manifestazione violenta contro i greco-
cattolici.

2 Basti pensare ai nomi illustri che hanno contribuito all’ottima Storia religiosa
dell’Ucraina curata da L. VACCARO e pubblicata nel 2007 dal Centro Ambrosiano di
Milano.

3 Si veda in proposto la monografia di M.T. CARLONI, S. Giosafat Kuncevyc. Martire
dell’'unita della Chiesa, Universita Cattolica Ucraina di S. Clemente papa, Roma 1969.

3



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' Mg marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Per quanto riguarda il periodo storico a noi piu vicino & falso
affermare che “la stessa mescolanza di fattori politici al conflitto
religioso, unitamente a sentimenti nazionalistici, aveva fatto si che
ambienti greco-cattolici accogliessero con favore l'arrivo dei tedeschi
nazisti, vedendo in essi la possibilita di una fine delle persecuzioni per
la loro Chiesa” (p. 236), giacché gli stessi sentimenti erano pienamente
condivisi pressoché da tutta la popolazione, i soli comunisti esclusi, e
quindi anche dagli ortodossi: non a caso i tedeschi autorizzarono la
riapertura al culto sia delle chiese ortodosse che di quelle greco-
cattoliche, come pure degli edifici delle altre Confessioni religiose.

In relazione al cosiddetto Concilio del 1946, la Carpifave sembra
del tutto ignorare i due importantissimi volumi curati da V. Serhijcuk,
in cui sono riportati documenti di primaria importanza, diversi dei
quali in lingua russa? e quindi a lei accessibili, che illustrano 'attivita
degli organi repressivi sovietici per la liquidazione della Chiesa greco-
cattolica e mettono in luce come questa sia stata conseguita con la
collaborazione dei vertici della Chiesa Ortodossa Russa. Vero & che la
Carpifave sembra voler ribadire acriticamente, ostinatamente e contro
ogni contraria evidenza, la versione dei fatti data dalle fonti ufficiali
ortodosse e recepita, ad esempio, da V.I. Petrusko® e da M.O. Kojalovic®.
Il concilio di L'viv del 1946, indiscutibilmente nullo sotto il profilo
canonico, e chiamato arbitrariamente “conciliabolo della riunione” (p.
235), e I’Autrice non spiega che esso ha riproposto, ancora una volta
tramite la violenza, quanto era avvenuto a Polack (Polock) nel 1839.
Assai poche sono le righe di commento sullo pseudo-concilio del 1946,
le stesse dedicate a ricordare “agli atti di violenza ampiamente
documentati dal Patriarcato di Mosca” (p. 236) commessi dai greco-
cattolici per rientrare in possesso dei beni loro espropriati con brutalita
nel 1946, in piena sintonia con la versione dei fatti cara alle gerarchie
ortodosse.

Non & casuale che anche I'ampia documentazione sul concilio di
L’viv contenuta nell’ottimo volume del compianto B.R. Bociurkiw non
venga affatto menzionata e che questa ricerca di primaria importanza
venga citata solo nelle fonti bibliografiche, in cui tra l'altro la data di
pubblicazione & erroneamente indicata nell’anno 1966 anziché nel 1996.

4 Likvidacija UGKC (1939-1936). Dokumenty radjans’kich organiv derZavnoj bezpeky, a
cura dell’Istituto di storia dell’'Ucraina dell’Accademia Ucraina delle Scienza,
Universita Taras Sevéenko, Kyiv 2006.

5 O popytkach sozdanija kievskogo patriarchata ukrainskimi uniatami i raskol nikami-
avtokefalistami v XX veke, Pravoslavnyj Svjato-Tichonovskij Gumanitarnyj Universitet,
Moskva 2008.

6 Istorija vossoedinenija zapadnorusskich uniatov, Luci Sofii, Minsk 1999.



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Non mancano gli errori e le imprecisioni: infatti, non corrisponde
al vero che “gia il cardinale Slipyj, nei suoi ultimi anni di vita dell’esilio
romano, aveva assunto il titolo di Patriarca di Kyiv, Haly¢ e di tutta
I'Ucraina” (p. 238), giacché il suo titolo era precisamente e solamente
quello di “Arcivescovo maggiore di L'viv e degli ucraini, metropolita di
Halyc¢ e vescovo di Kam’janec’-Podil’skyj”?, anche se non si puo negare
che alcuni greco-cattolici wucraini si rivolgevano al cardinale
chiamandolo Patriarca.

Si deve, inoltre, segnalare che diversi avvenimenti della massima
importanza nella Storia della Chiesa russa sono trattati modo non
approfondito e in poche righe. Questo vale, ad esempio, per il tema
della profanazione delle reliquie ad opera dei bolscevichi,
semplicemente accennato (pp. 171 e 172), e per Nicola I, che ha regnato
per ben trent’anni, a cui vengono dedicate 6 righe (p. 128-9) e altre sei
nell’ultimo capitolo (p. 232), in cui si fa solo un fuggevole cenno al
sinodo di Polack (Polock), che nel 18398 sanci l'incorporazione della
Chiesa greco-cattolica in quella ortodossa.

Per contro 1’Autrice dedica ben cinque pagine (110-115), peraltro
indubbiamente interessanti, ad Arsenij Maceevi¢ (Andrej Vral’), il
vescovo di Rostov e Jaroslavl’ che si oppose alla secolarizzazione dei
beni ecclesiastici da parte dell'imperatrice Caterina II e fu per questo
duramente punito.

Questa strana distribuzione dello spazio dedicato ai vari
avvenimenti contraddistingue un po’ tutto il lavoro, che ha un carattere
meramente divulgativo: cosi, al periodo degli innovatori ed alla
direzione ecclesiastica dal 1922 al 1927 vengono dedicate meno di
quattro pagine generiche, mentre non viene fatto alcun riferimento ai
vari processi, come quello dei 54 o quello contro i cattolici di rito
orientale, celebrati in quel periodo. Parimenti, la Carpifave non affronta
il tema cruciale del territorio canonico, costantemente ribadito
dall’ortodossia russa, accanto a quello del divieto di attivita
missionaria’, e non accenna al problema delle cosiddette religioni
tradizionali (Ortodossia, Islam, Buddismo e Giudaismo) che, in

7 Dal 6 dicembre 2004 il titolo e stato modificato in “Arcivescovo maggiore di Kyiv
e Haly¢”.

8 1838, secondo 1’Autrice. Ricordo che 'unione delle Chiese, conseguita in modo
violento, fu salutata allora in Russia come «un grande atto di saggezza statale e una
festa per la Chiesa» e che per 'occasione venne coniata una medaglia con la scritta
«Separati dalla violenza e riuniti con I'amore»! («Ottorgnutye nasiliem vossoedineny
ljubov’ju»), quando era chiaro a tutti che questa unione era solamente il frutto della
prepotenza zarista.

9 In palese violazione del disposto dell’art. 28 della Costituzione (che garantisce a
ciascuno il diritto di avere e di diffondere convinzioni religiose ed altre).

5



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' Mg marzo 2009 ISSN 1971- 8543

manifesto conflitto con la normativa vigente, vengono poste in una
posizione di privilegio rispetto a tutte le altre, mentre la Chiesa
Ortodossa Russa acquisisce sempre pit il ruolo di Chiesa di Stato. E
questi argomenti sono in verita quanto mai attuali, stante 'intenzione
esplicita del legislatore, ribadita anche recentemente, di introdurre
disposizioni integrative alla vigente normativa federale in materia di
liberta religiosa, volte a regolamentare l'attivita missionaria ed a
prevedere sanzioni amministrative qualora questa venga svolta in
modo illegale.

Un cenno a parte meritano i dati statistici, riportati con una certa
frequenza, di cui purtroppo non sempre sono indicate le fonti (ad
esempio sulla fucilazione di 16.000 ortodossi nel solo 1918 su un totale
di 19.000 processi, p. 171, analogamente a p. 236) e sono talora tra loro
discordanti: ad esempio, a p. 187 si afferma che le chiese aperte nel 1939
erano “soltanto un centinaio”, mentre poco piut avanti il numero delle
stesse nel medesimo anno viene indicato in “poche centinaia” (p. 195).

Frutto di manifesto errore e senza dubbio l'affermazione del
tutto irreale che “Nel periodo di poco anteriore al 1956 erano stati uccisi
300 vescovi della Chiesa russa” (p. 196), di cui non si fornisce la fonte.

Diverse sono nel volume le asserzioni non documentate, oppure
esagerate, e non mancano alcuni giudizi sommari: ad esempio, si
afferma che negli anni Sessanta “I cittadini credenti, per il solo fatto di
professare una fede religiosa, venivano licenziati dal posto di lavoro”
(p- 199). Non dubito che cid possa essere accaduto in qualche singolo
caso a danno di coloro che aderivano alle confessioni cosiddette
“antistatali e antisociali”, come i Testimoni di Geova o i Battisti
iniciativniki, ma in realta i credenti di norma non venivano licenziati, ma
assoggettati a discriminazioni di altro tipo e soprattutto erano
sottoposti al giudizio del Tribunale dei compagni che comminava
sanzioni di diversa natura (ad esempio il cosiddetto biasimo sociale).

Discutibile e la percezione della posizione sociale del clero nella
storia russa: afferma, infatti, la Carpifave che “La monarchia moscovita
aveva legato a sé il clero, facendolo partecipare, a condizioni assai
favorevoli, al dominio sulla massa dei contadini, nella sua qualita di
maggiore proprietario dei possedimenti terrieri” (p. 35), mentre assai

10 In data 12 Maggio 2009 Sergej Meluskin, direttore del Dipartimento per gli affari
delle organizzazioni non commerciali del Ministero della Giustizia della Federazione
Russa ha dichiarato nel corso di una audizione alla Duma di Stato: “siano intenzionati
ad introdurre delle aggiunte alla legislazione federale sulla liberta di coscienza e in
primo luogo a dare una definizione del concetto stesso di attivita missionaria, dal
momento che sino ad ora questa definizione e assente nella nostra legislazione”, cfr.
http:/ /www.interfax-religion.ru/?act=news&div=29237



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. marzo 2009 ISSN 1971- 8543

pitt rispondente al vero sono le poche righe dedicate all’argomento a p.
83, in cui si afferma che “il prete, alla stregua di qualsiasi altro
contadino o servo, considerava il nobile, il proprietario terriero, il suo
barin, il suo padrone. Il prete dipendeva dal padrone, non diversamente
da quanto vi dipendessero i suoi servi”.

Alcune affermazioni errate sono sparse qua e la nel volume; ad
esempio, si legge che il Domostroj sarebbe un “documento emesso nel
XVII secolo dalla Chiesa russa in cui erano dettate le norme
comportamentali per il popolo”!l. Altresi, si afferma che il metropolita
Filipp viene considerato uno jurodivyj, (p. 27'?), oppure che la data la
fondazione della Chiesa ortodossa all’estero risale al periodo “subito
dopo la rivoluzione di ottobre” (p. 175).

L’autrice, che talora confonde tra Russia e Rus’ (p. 19), recepisce
spesso acriticamente le posizioni ufficiali della Chiesa Ortodossa Russa,
e questo vale in particolare per la presentazione della figura del
metropolita, e poi Patriarca, Sergij (p. 178 e ss.).

Mentre alcuni fatti storici importanti sembrano essere ignorati,
altri non trovano appropriata spiegazione. E’ il caso, ad esempio, del
taglio della barba imposto da Pietro il Grande (menzionato alle pp. 62 e
65), che viene presentato come mera curiosita, senza ricordarne
I'importanza, giacché, secondo il Concilio dei Cento Capitoli, cio
costituiva una grave violazione dei precetti divini. Del resto, la stessa
ricostruzione della figura di Pietro appare superficiale e talora
contraddittoria, poiché si afferma dapprima che egli “amava con ardore
la liturgia” e “sentiva un profondo rispetto per le funzioni religiose” (p.
61) e piu avanti, con maggiore realismo, che “l'intento principale di
Pietro fu quello di dividere il pensiero e I’azione del popolo russo dalla
sua Chiesa” (p. 90). Si afferma, altresi, che Pietro aspirava ad una
“forma di potere del tipo cesarismo ecclesiastico-statale” (p. 79),

11 Pag. 26, nota 27. In realta, la prima redazione del Domostroj risale al secolo
precedente. Non si tratta di un documento ecclesiastico, ma di un testo parzialmente
elaborato dal protopop Sil’'vestr della cattedrale dell’Annunciazione al Cremlino, che
per un certo periodo fu il direttore spirituale e il confessore di Ivan il Terribile, prima
di cadere in disgrazia, di essere costretto a monacarsi (assumendo il nome di Spiridon)
e di essere segregato in un monastero delle Solovki e successivamente in quello di San
Kirill di Beloozero. La critica attribuisce a Sil'vestr la stesura del capo 64, ovvero
dell’Epistola indirizzata al figlio Anfim. Cfr. R. PICCHIO. La letteratura russa antica,
Sansoni/Accademia, Firenze 1968, p. 231. L’edizione italiana, Domostroj ovvero la
felicita domestica, a cura di E. Cadorin Koman, € stata pubblicata da Sellerio, Palermo
1988.

12" Autrice scrive erroneamente, al plurale, jurodivije.



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. marzo 2009 ISSN 1971- 8543

espressione di cui non colgo il significato, e che con Pietro si attua in
Russia il cesaropapismo (p. 92)13.

Ampio spazio viene dedicato al Concilio locale del 1917-18 e alla
sua preparazione; peraltro, il clima politico-sociale dei primi anni del
Novecento non & trattato organicamente (nessuna parola viene spesa,
ad esempio, per l'editto di tolleranza del 17 Aprile 1905 e per la
successiva importante normativa che concede la liberta di culto ai
Vecchi credenti) e non mancano i giudizi assai opinabili, come quando
si sostiene che il tema della sobornost” o conciliarita trovava
I'opposizione del Pobedonoscev (p. 137), il quale, al contrario,
giustificava la sua preferenza per la direzione sinodale della Chiesa,
proprio perché questa a suo parere realizzava assai meglio il principio
della conciliarita rispetto alla direzione patriarcale.

Per quanto riguarda l'attualita, I’ Autrice a conclusione del lavoro
respinge l’accusa di filetismo nei confronti dell’ortodossia russa (p. 219),
ma non fornisce alcuna argomentazione di come interpretare
diversamente il legame tra appartenenza etnica ed ecclesiale che si va
sempre pitl rafforzando con la preoccupante crescita del nazionalismo
in Russia.

Parimenti, la Carpifave non spiega affatto il rifiuto della Chiesa a
elaborare il concetto di libertas ecclesiae dal potere statale e non si
interroga sul ricordato principio ortodosso del territorio canonico, che,
in realta, costituisce la ragione prima del diniego della liberta religiosa.
Né si perita di esaminare come di fatto in Russia a dispetto
dell’affermazione costituzionale del separatismo e della laicita dello
Stato si vada oggi ricostituendo un regime di unione tra Stato e Chiesa e
un sistema giurisdizionalista che manifestamente si ispira a quello
dell'impero zarista.

Numerosi e spesso ripetuti sono gli errori di scrittura e non
manca qualche improprieta nella traduzione dal russo. Ad esempio,
I’Autrice scrive strastoterpecy invece di strastoterpcy (p. 213 e nota), la
citta di VoroneZ viene indicata come Verones (p. 126 e 257), il cimitero
di RogoZskoe, dove risposano i Vecchi credenti presbiteriani (popovcy),

13 Parimenti non mi e chiara la distinzione avanzata dalla Carpifave tra la Chiesa
dell’epoca petrina, definita Chiesa di Stato e quella dell’era bolscevica qualificata come
Chiesa dello Stato (p. 88); a mio sommesso avviso sarebbe stato meglio invertire la
definizione, giacché nella seconda formula si esprime lidea non solo
dell’appartenenza della Chiesa, trasformata in istituzione statale, allo Stato, che &
propria della prima, ma anche 1'idea che la Chiesa, oltre ad essere parte dello Stato, ne
assume le dinamiche, lo stile e la qualita. Questa definizione, inoltre, pud essere
condivisa solamente se riferita alla parte prevalente delle alte gerarchie ecclesiastiche
a far tempo dal metropolita Sergij e sino al crollo del bolscevismo.

8



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' Mg marzo 2009 ISSN 1971- 8543

viene chiamato Rogozkoe (p . 135), la localita di Pustozérsk, dove mori
sul rogo il protopope Avvakum, viene riportata come PustoZérsk (p. 55
e 56 e 256), l'apostata greco-cattolico Pel’vets’kyj viene menzionato
come Pevec’kyj (p. 235 e 251), il sacerdote galiziano Marcel Popiel, che
come gia accennato nel 1874-1875 con metodi brutali e repressivi
aggrego la diocesi di Chelm all’ortodossia, & ricordato come Markel
Popill (p. 232 e 252), il vescovo Michail Kuzemskyj come Kezemskyj
(ibidem) e il santo Ioann di Kronstadt (Ioann Kronstadtskij, Ivan Il'i¢
Sergiev) come Ioann Kronstadt (p. 250); lo ieromonaco Michail
Kalmykov diventa Kalmjkov (p.122 e 250), Iosif di Volokolamsk e citato
come Josif di Volokalamsk (p. 24, 25, 250, ma & scritto correttamente a p.
90); imperdonabile ¢ la storpiatura del cognome del noto poeta Fédor I.
Tjutéev in Tjucev (p. 20 e 253).

Talora si tratta di semplici refusi: Rudiger invece di Rddiger (o
Ridiger, secondo la traslitterazione russa del cognome estone di origine
germanica del Patriarca Aleksij II, che si considerava comunque russo a
tutti gli effetti, p. 205 e p. 247), Nikita Minov invece di Nikita Minin (p.
251), Kolmna invece di Kolomna (p. 256), Bal’shaja Znamenka, invece di
Bol’Saja Znamenka (p. 122 e 255)'4.

Inspiegabilmente nell’indice dei luoghi appaiono le voci
Edinoverie e Edinovene (???, p. 255), che, come peraltro accennato nel
testo, corrispondono a ben altra cosa.

Si deve, altresi, segnalare la traduzione arbitraria di alcuni atti
normativi: ad esempio, la “Dichiarazione dei diritti dei popoli della
Russia” (Deklaraciija prav narodov Rossii del 2 Novembre 1917) viene
tradotta come “Dichiarazione dei diritti delle comunita in Russia” (p.
171)15.

Le indicazioni dei nomi delle persone e delle localita sono assai
poco accurate: la lingua russa, a differenza di quella italiana, ricorre
all’aggettivazione del toponimo e non e sempre facile cogliere il nome
sottostante all’aggettivo. In italiano non si usa la forma aggettivata (ad
esempio: S. Ambrogio milanese), per cui nella traduzione il toponimo

14 E ancora: Vovoida invece di voivoda (p. 54), Gergievskij invece di Georgievskij
(p- 140 e 249), Roskol'niky invece di raskol'niki ( p. 144, ma scritto correttamente a p.
47 e ss.), altri refusi a p. 131 nota 15 e p. 132 nota 16 (dove il nome del Pobedonoscev &
erroneamente traslitterato in inglese), p. 139 nota 31, p. 180, nota 21, p. 186 nota 33,

15 Anche il Documento conciliare Fondamenti della concezione sociale della Chiesa
Ortodossa Russa viene impropriamente tradotto come Fondamenti di una concezione
sociale (p. 213-4); il Manifesto imperiale del Febbraio 1903 “O prednacertanijach k
usoverSenstvovaniju gosudarstvennogo porjadka” viene tradotto come Schizzo
preliminare (anziché Delle direttive) per il perfezionamento dell’ordine statale (p. 124) e alla
pagina successiva 1'ukaz imperiale del 12 Dicembre 1904 dallo stesso titolo viene
tradotto come Preliminare per il perfezionamento dell’ordine statale.

9



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= marzo 2009 ISSN 1971- 8543

deve essere menzionato propriamente come nome: cosi Tichon
Zadonskij si traduce Tichon di Zadonsk, ed & errato, pertanto, elencare
Zadonskij nell'indice dei luoghi (257); analogamente ¢ sbagliato scrivere
Metropolita di Krutickij (pp. 205, 251), dovendosi tradurre metropolita
di Kruticy (come a p. 196, ma nell’indice appaiono entrambe le voci,
come se si trattasse di due diversi toponimi). E ancora, ad esempio,
troviamo: il circondario di Borovickij invece che di Borovici (p. 184), il
monastero di KoZeezerkij invece che di KoZeozero (pp. 39 e 255), S.
Kirill di Novoezersk invece di S. Kirill di Novoozero, (p. 184 e nota,
ritenendo erroneamente che novoozerskij o novoezerskij, siano la forma
aggettivata di Novoozersk), viene menzionato I'eremo di
Zabuduscenskij invece che di Zabuduscee (p. 184) ed altri ancora
(diversi sono i toponimi aggettivati che compaiono anche nell'indice).

La denominazione del monastero Andronikov deriva da S.
Andronik, discepolo di S. Sergio, che ne fu il primo igumeno (e non da
S. Andronikov, p. 182, che non figura nel martirologio ortodosso); il
monastero Simonov non ha nulla a che fare con S. Simonov, che non e
mai esistito (p. 183); il monastero Danilov di Mosca non ricorda uno
sconosciuto S. Danilov, mai canonizzato (p. 183), ma prende il nome dal
principe moscovita Daniil di Mosca, il figlio minore di Aleksandr
Nevskij, che lo fece edificare alla fine del XIII secolo.

Imprecisa o impropria e talora, infine, la terminologia
ecclesiastica. Ad esempio, nel 1927 il metropolita Sergij non ottiene
affatto “il consenso preliminare per la convocazione di un concilio” (p.
178), bensi istituisce un Santo Sinodo patriarcale provvisorio, invero
assai dubbio sotto il profilo canonico, di cui fanno parte personalita
ecclesiastiche equivoche, che sara prontamente riconosciuto dal potere
sovietico.

Nel 1943 e un concilio, e non gia un sinodo (p. 190), ad eleggere il
metropolita Sergij al soglio patriarcale; parimenti non e un sinodo dei
vescovi che discute le modalita di elezione del nuovo Patriarca nei
giorni 21-23 Novembre 1944 (p. 192), bensi un concilio episcopale, in
preparazione del concilio locale che in data 2 Febbraio 1945 eleggera il
nuovo Patriarca Aleksij L.

Nonostante questi limiti, che a mio avviso ne pregiudicano il
valore scientifico, il lavoro della Carpifave fornisce un quadro generale
di carattere divulgativo e di facile lettura e in questo senso contribuisce
a colmare una lacuna degli studi italiani sulla storia della Chiesa
Ortodossa Russa.

10



