
 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

Nicola Colaianni 
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facoltà di Giurisprudenza 

dell’Università degli Studi di Bari “Aldo Moro”) 
 

 

L’avventura della libertà 

(La recezione della Dignitatis humanae nel postconcilio) 

 

 
SOMMARIO: 1. Il contesto esterno – 2. Il contesto interno – 3. La recezione 

conciliare – 4. False e vere novità – 5. La rimozione post-conciliare – 6. La recezione 

postconciliare – 7. La recezione per il futuro. 

 

 

1 - Il contesto esterno 
 
La recezione della Dignitatis humanae (DH) nel post-concilio deve essere 
analizzata tenendo conto della peculiarità di questo documento, che – 
unico tra tutti – ha un taglio prevalentemente giuridico e un contenuto 
specifico che fa riferimento a quella parte del diritto della Chiesa che è 
detta ius publicum externum: vale a dire, le relazioni tra la Chiesa e gli 
Stati ed i principî cui questi devono informare la propria legislazione. A 
questo filone appartiene anche un capo (il quarto della parte seconda) 
della Gaudium et spes (GS), che pure riguarda le relazioni tra la Chiesa e 
gli Stati e al quale pure, per diretta connessione, converrà fare qualche 
cenno.  

Si tratta, quindi, di esaminare se questo excursus giuridico abbia 
in qualche modo influenzato le fonti del diritto canonico o – considerato 
che i principi del diritto esterno non si trovano dichiarati nel codex né 
sono oggetto di formulazioni dommatiche – i documenti, specie 
pontifici, da cui quella dottrina prevalentemente si ricava. 

Perché al documento su un tema così fondativo dell’identità e 
della missione di spiriti e comunità religiose, e specificamente dei 
cristiani e della Chiesa, sia stato dato un taglio prevalentemente 
giuridico dipende dalle vicissitudini conciliari.  Invero, una “carta della 
libertà religiosa”, a somiglianza di quelle delle organizzazioni 
internazionali, non era stata prevista nei lavori preparatori ed il tema 
entrò quasi di straforo nell’agenda conciliare. La dichiarazione De 
libertate doveva assolvere inizialmente al ruolo di semplice 
precondizione atta a favorire la ripresa del dialogo con le chiese della 

                                                           
 Il contributo è destinato alla pubblicazione nel volume a cura di S. Scatena e M. 

Ronconi, Libertà religiosa e diritti dell’uomo, allegato alla rivista Jesus, 2010, n. 6 (giugno). 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 2 

Riforma e per accreditare il lavoro di aggiornamento intrapreso dalla 
chiesa romana. Una carta di credito spendibile anche con gli Stati e le 
organizzazioni internazionali, che stavano vivendo un momento 
particolarmente fecondo di dichiarazioni del genere.  

L’evento conciliare si collocava invero nel clima favorevole 
creato nel “mondo esterno” dal costituzionalismo nei vent’anni 
successivi alla seconda guerra mondiale. Prima dell’indizione e della 
preparazione del Concilio erano state prodotte, com’è noto, varie 
dichiarazioni sui diritti di libertà, anche in materia religiosa: basta 
pensare alla dichiarazione universale del 1948 e alla convenzione 
europea per la salvaguardia dei diritti dell’uomo (per non parlare delle 
costituzioni statali postbelliche, tra cui l’italiana, la tedesca e la francese 
del 1958, che ribadiva la dichiarazione del 1789). Nel 1966, ad appena 
un anno dalla conclusione del Concilio, fu stipulato a New York il patto 
sui diritti civili e politici, che all’art. 18 prevede la libertà religiosa, 
derivante alla pari di tutte le altre libertà – è dichiarato solennemente 
nel preambolo – dalla “dignità inerente alla persona umana”.  

Era, quest’ultimo, lo stesso elemento che, insieme alla raggiunta 
autonomia della coscienza, papa Giovanni aveva additato al Concilio 
come uno dei segni dei tempi da fare oggetto di discernimento per 
l’opera di aggiornamento della Chiesa. Il contesto storico giustificava 
ampiamente, quindi, la tesi esposta con passione dal relatore mons. De 
Smedt, il vescovo di Bruges. Che cioè il Concilio dovesse rispondere 
alla domanda che con quei documenti la società contemporanea poneva 
al Concilio: che cosa pensa la chiesa cattolica del modo in cui gli stati e 
le organizzazioni internazionali intendono per libertà religiosa?  
 
 

2 - Il contesto interno 
 
Si trattava di decidere l’approccio. E, per la tendenza generale che 
caratterizzò tutti i documenti conciliari, ci si sarebbe aspettato un 
immediato aggancio al dato rivelato: favorito nella specie dal fatto che – 
anche in un’ideale ricostruzione dell’asse teologico del Concilio, quale 
successivamente opererà la critica teologica - la Dignitatis humanae 
appare strettamente consequenziale alla costituzione Dei Verbum (DV). 
“Una tale dottrina sulla libertà affonda le sue radici nella Rivelazione 
divina”, affermano i padri (DH, 9), perché “a Dio che rivela è dovuta 
l’obbedienza della fede, con la quale l’uomo si abbandona a Dio 
tutt’intero liberamente” (DV, 5).  

E in questo senso la prospettiva biblica avrebbe consentito di 
pervenire all’affermazione di un principio generale di libertà religiosa: 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 3 

“come per la Chiesa di Cristo e il cristiano, così per tutti gli uomini e per 
tutte le comunità religiose, e questo in modo chiaro e in equivoco, senza 
contorcimenti o riserve” (Dossetti). 

Ma difficoltà grosse affiorarono all’interno della stessa 
maggioranza progressista e dei suoi periti. Danielou, ad esempio, 
criticò gli sforzi di Congar in direzione di un approccio biblico perché 
“la libertà religiosa non è così facile da conciliare con il carattere rivelato 
e l’autorità divina del cristianesimo”. Ciò indusse a privilegiare la 
prospettiva storico-giuridica, che però era solo all’apparenza più 
agevole e meno impegnativa dell’altra. La scienza ufficiale (università e 
seminari) dell’ultimo secolo e il diritto formale andavano, invero, in 
senso contrario al riconoscimento dell’autonomia della coscienza e della 
libertà di tutte le comunità religiose. E modificare la posizione ufficiale 
della Chiesa cattolica attraverso una semplice, per quanto elaborata, 
dichiarazione su un tema entrato in maniera surrettizia nell’agenda 
conciliare, attraverso la porta secondaria aperta dal segretariato per 
l’unità dei cristiani, non poteva non rivelarsi una fatica di Sisifo.  

Ormai consolidato era, infatti, il diritto pubblico esterno formatosi 
parallelamente alla costruzione del concetto di Chiesa come società 
perfetta. Alla stregua della torsione conflittuale e reazionaria che quel 
diritto era venuto assumendo nell’ottocento rispetto all’illuminismo e al 
liberalismo, non era ammissibile la parità di trattamento, anche solo nel 
diritto di fare propaganda, di tutte le religioni, giacché “la libertà civile 
di qualsiasi culto conduce a corrompere più facilmente i costumi e gli 
animi dei popoli e a propagare la peste dell’indifferentismo” (Pio IX). 
Pestilentissimus error, quindi, la libertà religiosa: absurda sententia, seu 
potius deliramentum (Gregorio XVI). Non può esservi, infatti, conflitto tra 
diritto positivo dello Stato e diritto divino assicurato dalla Chiesa, 
essendo entrambi ordinati ad assicurare (il primo indirettamente, la 
seconda direttamente) il destino eterno dell’uomo, di modo che in uno 
stato coerentemente cattolico la religione cattolica è la sola religio, con 
tutti i diritti e i privilegi della situazione, quocumque alio cultu excluso.  

La tesi, dunque, era la negazione della libertà religiosa. Questa 
era un’ipotesi da prendere in considerazione solo in quegli stati 
deconfessionalizzati o rigidamente separatisti, in cui – non avendo la 
chiesa cattolica la possibilità di interferire sulle scelte governative ed 
esercitare la sua potestà indiretta in temporalibus – era d’uopo 
accontentarsi della libertà di tutti e di ciascuno. Una libertà 
asimmetrica, quella religiosa: da negare agli altri nei paesi cattolici, da 
affermare per la Chiesa nei paesi in cui non ne è riconosciuta 
“l’esclusività della missione” ed essa “allora si contenta di reclamare in 
nome di quella tolleranza, di quella parità e di quelle comuni garanzie, 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 4 

cui si ispirano le legislazioni dei paesi in questione” (card. Ottaviani, 
autore del più autorevole e diffuso manuale di ius publicum 
ecclesiasticum). 
 
 
3 - La recezione conciliare 

 
Questa posizione, a suo modo ufficiale e – a rigore – non suscettibile di 
revisione ad opera di un Concilio meramente pastorale, spiega come, 
nonostante gli aggiustamenti in direzione della dottrina tradizionale 
che fino all’ultimo momento con l’incoraggiamento del papa vi furono 
introdotti, l’idea stessa di libertà religiosa ebbe una limitata, per non 
dire svogliata, recezione all’interno dello stesso Concilio. Il documento 
riscosse un numero di non placet (249) quasi identico a quello (250-251) 
degli altri due documenti più controversi, Nostra aetate e Gaudium et 
spes, che si ponevano sull’identico piano orizzontale delle relazioni con 
gli “altri”.  

Eppure, la dichiarazione “lascia intatta la dottrina tradizionale 
cattolica sul dovere morale dei singoli e della società verso la vera 
religione e l’unica Chiesa di Cristo” (DH, 1). Sicché la libertà religiosa 
veniva ridotta alla tradizionale “immunità dalla coercizione nella 
società civile” (DH, 1). Immunità non completa, peraltro, ma “entro 
debiti limiti” (DH, 2), risolvendosi, in positivo, nell’adempimento del 
dovere e dell’obbligo morale di ricerca della verità nelle cose che 
riguardano non solo Dio ma anche la sua Chiesa e poi di aderirvi e di 
conservarla.  

Rimanevano, tuttavia, e spiegavano i motivi della non piena e 
convinta recezione conciliare, i “due inconvenienti” lucidamente 
espressi da uno dei corifei della minoranza conciliare (cui i vescovi 
italiani, specie delle diocesi del sud, diedero notevole contributo), il 
card. Ruffini: “che la Chiesa cattolica ammetta senza difficoltà il diritto 
per qualsiasi religione di fare propaganda, con il solo limite dell’ordine 
pubblico; 2) che si ritenga ingiusto qualunque privilegio (o 
discriminazione) concesso da uno Stato alla Religione Cattolica, la 
quale, come si afferma giustamente nella Dichiarazione stessa (…), è 
l’unica vera Religione e l’unica Chiesa di Cristo”.  

Poiché la recezione della Dignitatis humanae nel post-concilio 
corrisponde in linea di massima a quella che il tema della libertà 
religiosa ebbe tra i padri conciliari -controversa e ambigua, anche se 
foriera di grandi speranze -, è opportuno assumere questo punto di 
vista per esaminare pregi e difetti dell’impostazione del documento. 
 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 5 

 

4 - False e vere novità 
 
La denuncia dei due inconvenienti era esagerata, quasi 
propagandistica. Vero che il documento riconosce il diritto di libertà 
religiosa anche a chi non adempia al dovere della ricerca della verità, 
come prima ricordato, ma la relativa immunità è garantita “dummodo 
iustus ordo publicus servetur” (DH, 2). La forza e l’ampiezza di questo 
limite al riconoscimento della libertà sia dei singoli (DH, 3) sia delle 
altre comunità religiose (4), non vanno sottovalutate perché hanno una 
portata comprensiva delle norme giuridiche (dello Stato) conformi 
all’ordine morale “obiettivo” e finalizzate ad una “onesta pace 
pubblica” e alla “debita custodia della pubblica moralità”.  

Incredibilmente, il concetto di ordine pubblico è qui mutuato 
dall’ordinamento dello Stato. Di modo che un diritto alla libertà 
religiosa, che la Chiesa afferma come universale, finisce per essere 
ristretto nei limiti che ciascuno Stato potrà opporre nella sua sovranità: 
un “insolito capitale e deplorevole abbaglio” commentò un perito, al 
solito senza peli sulla lingua, come Dossetti. Per farsi un’idea della 
sconsiderata ampiezza di questo limite basterà ricordare che anche 
nella convenzione europea dei diritti dell’uomo la libertà di coscienza e 
di religione incontra i limiti dell’ordine pubblico, nonché della morale 
pubblica e della salute, ma essi operano solo in quanto “costituiscano 
misure necessarie in una società democratica”. L’unico “contro-limite” 
posto dal Concilio è invece quello, del tutto opinabile, della giustizia 
dell’ordine pubblico.  

Anche il secondo inconveniente è esagerato, se si pensa che la 
rinuncia ad ogni privilegio (DH, 6) è reale ma non piena e 
incondizionata, come si deduce dalla combinazione della Dignitatis 
humanae con la Gaudium et spes, laddove al n. 76 è scritto che la Chiesa 
bensì “rinunzierà all’esercizio di certi diritti legittimamente acquisiti”, 
ma solo “ove constatasse che il loro uso potesse far dubitare della 
sincerità della sua testimonianza o nuove circostanze esigessero un’altra 
disciplina”. Come si vede, la rinuncia è subordinata ad un giudizio 
discrezionale, di carattere così soggettivo da annullare o ridimensionare 
al massimo la effettività della rinuncia: come la storia del postconcilio 
s’incaricherà di dimostrare.  

Per quanto esagerati, i due inconvenienti denunciati dalla 
minoranza conciliare evidenziavano, tuttavia, una effettiva 
discontinuità della nuova posizione rispetto agli schemi consolidati del 
diritto pubblico ecclesiastico. La ricordata asimmetria di posizione tra la 
chiesa cattolica e le altre religioni rispetto allo Stato veniva 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 6 

sostanzialmente superata sul piano giuridico. Si ribadiva, certo, sotto il 
profilo teologico che “questa unica vera religione crediamo che sussista 
nella Chiesa cattolica e apostolica”, ma questa posizione, mentre in 
passato fondava l’esclusivismo (quocumque alio cultu excluso), ora 
postulava nondimeno “l’uguaglianza giuridica dei cittadini”: che non 
va lesa per motivi religiosi, in modo da produrre discriminazioni tra di 
loro (DH, 6).  

Veniva relegato in soffitta, quindi, l’armamentario ideologico 
descritto dal card. Ottaviani sui “doveri dello stato cattolico verso la 
religione”: “due pesi e due misure: l’uno per la verità, l’altro per 
l’errore”. Più nessuno spazio alla distinzione tra la tesi (intolleranza 
verso le altre fedi, quando la Chiesa era in grado di imporre il proprio 
esclusivismo a livello civile) e l’ipotesi (tolleranza, quando essa si 
trovava in minoranza e nella pratica impossibilità di affermare il 
proprio esclusivismo). Anche quando nell’ordinamento dello stato per 
“circostanze particolari viene attribuita una speciale posizione civile ad 
una determinata comunità religiosa” – quindi, anche alla Chiesa 
cattolica -, nondimeno “è necessario che nello stesso tempo a tutti i 
cittadini e a tutte le comunità religiose venga riconosciuto e sia 
rispettato il diritto alla libertà in materia religiosa” (DH, 6).  

Si capisce allora come la Dignitatis humanae, unitamente alla 
Gaudium et spes e alla Nostra aetate, abbia riposizionato la Chiesa nei 
rapporti con le altre religioni mondiali e con l’intera società 
contemporanea sul fondamento della libertà. Ma a prevalere, almeno 
testualmente, sono stati soprattutto i contrappesi di carattere 
tradizionale, inseriti nel documento ad ogni piè sospinto verso il nuovo 
della libertà., Così l’eccessivo intreccio di pesi e contrappesi, la 
spasmodica ricerca di un compromesso per soddisfare esigenze 
disparate - ed inconciliabili senza una decisa rottura con la dommatica 
giuridica del passato ed una attenzione non superficiale alle 
acquisizioni del costituzionalismo contemporaneo – hanno reso difficile 
la recezione effettiva di questo documento nel post-concilio.  
 
 
5 - La rimozione post-conciliare 
 
Non sempre si ricorda che nell’allocuzione del 25 gennaio 1959 
Giovanni XXIII annunciò non solo l’indizione del sinodo romano e del 
Concilio ecumenico ma anche l’aggiornamento del codice di diritto 
canonico. Nell’intenzione primigenia del papa, anzi, era questo il fine, 
“auspicato e atteso”, del Sinodo e del Concilio. La “significazione 
storica e giuridica” di questi “due saggi di pratica applicazione dei 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 7 

provvedimenti di ecclesiastica disciplina” stava nel fatto che essi 
sarebbero stati “accompagnati e coronati” dall’aggiornamento del 
Codice. 

La storia riserverà una sorte diversa ai tre eventi. Il sinodo 
romano anzi non avrà storia, soverchiato e reso inutile dai lavori del 
Concilio. Ma anche il rapporto di mezzo al fine tra il Concilio e il codice 
si invertirà: il punto di riferimento, il centro di convergenza e di durata 
della Chiesa, diventa il Concilio e rispetto ad esso il codex è solo un 
mezzo, un instrumentum – come scriverà Giovanni Paolo II nell’atto di 
promulgazione (25 gennaio 1983, ricorrenza dell’annuncio del Concilio) 
– utile a tradurre “in linguaggio canonistico” la dottrina conciliare. E, 
laddove la traduzione non risulti perfetta, è alla “immagine della 
Chiesa attraverso la dottrina del Concilio” che deve nondimeno 
intendersi riferito il codex come al “primario esempio”. 

La incommensurabilità tra ecclesiologia conciliare e codice è 
talmente avvertita che subito dopo la conclusione del Concilio prese 
quota l’idea di affidare la traduzione della prima non al codex bensì ad 
una Lex fundamentalis. Può a ragione ipotizzarsi che ad orientare in 
questo senso fosse pure l’attenzione ai diritti di libertà, e in particolare a 
quella religiosa trattata nella Dignitatis humanae: tali diritti, invero, 
trovano posto a livello statuale non nei codici ordinari, ma nelle 
Costituzioni intese come “leggi superiori”. 

Il tentativo fu coltivato in via molto riservata finchè la rivista “Il 
Regno” non pubblicò nel 1971 il “textus emendatus” (che apportava 
modifiche al textus prior del 1969). La discussione pubblica, che ne 
seguì, specie negli ambienti accademici pontifici ma anche nelle 
università statali, evidenziò le grosse criticità del testo e, prima di tutto, 
dell’idea stessa di “una Costituzione per la Chiesa”: la quale ha una 
costituzione divina, che, come aveva insegnato appunto il Concilio, si 
fonda sul Dei Verbum e sull’azione liturgica, che rende la Chiesa 
universale “un popolo adunato nell’unità del Padre, del Figlio e dello 
Spirito santo” (secondo l’immagine di Cipriano in L.G., 4). Il tentativo 
non ebbe successo ma nondimeno – grazie alla sua strutturazione come 
collage di affermazioni conciliari - ben si presta come test della recezione 
della Dignitatis humanae nell’immediato post-concilio. 

Il test era deludente assai. Le pur timide aperture del documento 
conciliare venivano chiuse e, in qualche caso, la recezione cedeva il 
passo alla rimozione, con un ritorno alla dottrina tradizionale. A farla 
da padroni erano i “debiti limiti” e l’ordine pubblico. Ma soprattutto 
veniva riproposta l’asimmetria tradizionale, sia pure con una variante 
al ribasso dettata dall’impossibilità di prospettare l’ideale dello stato 
cattolico, con esclusione di qualsiasi altro culto, alla luce della dottrina 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 8 

conciliare e della diversa situazione costituzionale dei vari stati. Di 
conseguenza, il posto di questa tesi veniva preso dalla vecchia ipotesi: 
la Chiesa rivendica esclusivamente per sé la “piena e in sé perfetta 
libertà e indipendenza da qualsiasi potestà umana”, mentre la libertà 
delle “chiese e comunità ecclesiali e altre comunità religiose” viene 
riconosciuta “purché non siano violate le giuste esigenze di ordine 
pubblico”. Sennonché la distinzione veniva scorrettamente sostenuta 
con due citazioni eterogenee perché tratte da parti diverse della 
dichiarazione: quella sulla libertà limitata dall’ordine pubblico dalla 
parte giuridica, l’altra sulla libertà illimitata della chiesa cattolica dalla 
parte teologica (“la libertà religiosa alla luce della rivelazione”). 

Ancora più sorprendente era la manipolazione operata a 
proposito dei diritti dei fedeli all’interno della Chiesa. La dichiarazione 
non aveva affrontato la questione ma l’ecclesiologia di comunione ben 
giustificava la loro piena espansione, trattandosi in fondo 
semplicemente dei diritti fondamentali dell’uomo. Viceversa la Lex li 
sottoponeva a limiti propri degli ordinamenti civili, di cui infatti la 
dichiarazione aveva genericamente attribuita la titolarità agli stati. Così 
perfino il diritto dei fedeli di “seguire una propria forma di vita 
spirituale” viene subordinato all’essere questa “conforme alla dottrina 
della Chiesa”; e, si prescrive in generale, che “spetta all’autorità 
ecclesiastica, in vista del bene comune, sorvegliare l’esercizio dei diritti 
dei fedeli”, non solo, ma addirittura (si aggiunge con una previsione 
che non esiste nella dichiarazione) “anche restringerlo con leggi irritanti 
o inabilitanti”. 

 
 

6 - La recezione postconciliare 
 

Queste punte asperrime vengono meno nel codex del 1983, sostituite da 
limiti elastici e sfumati per cui la libertà di ricerca deve essere “giusta”, 
la libertà di espressione dev’essere esercitata “salva l’integrità della fede 
e dei costumi e la riverenza verso i Pastori”, cui è riconosciuto il potere 
di “moderare l’esercizio dei diritti, che sono propri dei fedeli”, ma non 
in via legislativa (“con leggi irritanti o inabilitanti”).  

S’è visto, tuttavia, come non alla libertà interna alla Chiesa 
guardasse la Dignitatis humanae ma a quella (religiosa) all’interno degli 
Stati. Gli strumenti giuridici per garantire la libertà della Chiesa negli 
stati ormai secolarizzati sono i concordati. In essi si annidano i privilegi 
in cui quella libertà si esalta (e si fuorvia) e di cui si alimenta la 
“speciale posizione civile” della Chiesa, che il Concilio auspicava non 
tramutarsi mai in discriminazione delle altre comunità religiose. I 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 9 

prototipi di questi concordati privilegiari, che esprimevano – come ebbe 
a dire l’allora card. Ratzinger – “l’adesione ad un’obsoleta 
configurazione del rapporto chiesa-stato”, erano l’italiano e lo spagnolo. 

Perciò, dopo il Concilio si era diffusa la convinzione che l’era dei 
concordati fosse finita, anche perché i diritti di libertà venivano 
garantiti dagli Stati autonomamente. Una recezione puntuale della 
Dignitatis humanae (e della Gaudium et spes, n. 76) non escludeva, per 
vero, la stipulazione di nuovi concordati ma esigeva probabilmente dei 
concordati di separazione, in cui alla Chiesa non fosse riconosciuto più 
di quanto riconosciuto alle altre comunità religiose. La storia è andata 
in altra direzione. Nei suoi quindici anni di pontificato Paolo VI 
concluse trenta concordati: un numero maggiore di quello raggiunto 
dai suoi due predecessori. Con Giovanni Paolo II, poi, l’istituto 
concordatario ha toccato il suo apice, come dimostra la conclusione di 
accordi con i paesi dell’ex Unione sovietica (dalla Lettonia al 
Kazakistan), con Israele, con cinque paesi sudamericani, uno 
dell’America centrale e quattro africani.  

Insomma, la Chiesa sta vivendo una nuova era concordataria, 
che non si discosta da quella precedente nemmeno per l’abbandono di 
norme privilegiarie: nonostante l’impegno conciliare, la Chiesa chiede e, 
dove può, ottiene la parificazione del vescovo militare al generale, 
l’insegnamento religioso nelle scuole pubbliche a carico dello Stato, 
l’efficacia civile delle sentenze ecclesiastiche di nullità matrimoniale, 
forme svariate di finanziamento. 

Dove la recezione della Dignitatis humanae può dirsi avvenuta 
pienamente è nello stretto rapporto tra diritto di libertà religiosa e 
dovere di cercare la verità in materia religiosa. Su questo punto, un 
caposaldo della dottrina tradizionale, il documento conciliare insiste 
reiteratamente (v. per esempio nn. 3, 11, 12) e su questa “capacità di 
conoscere il vero” (Fides et ratio, n. 102) insistono successivamente 
encicliche, quali la Ut unum sint e la Veritatis splendor (nella quale 
ultima, significativamente, libertà e verità ricorrono quasi lo stesso 
numero di volte: 181 contro 195).  

Recezione puntuale, quindi, ma su un punto altamente 
controvertibile del documento conciliare: il diritto di libertà religiosa si 
risolverebbe nel dovere di ricerca della verità. Sennonché diritto e 
dovere appartengono qui a sistemi normativi diversi. Il primo è 
indubbiamente un diritto legale, positivo, riconosciuto (in misura più o 
meno ampia) dallo Stato, come è dimostrato dall’uso reiterato del limite 
dell’ordine pubblico e come insegnano gli stessi lavori preparatori del 
documento. Il secondo è un dovere non giuridico ma morale, 
un’esigenza posta al cristiano dall’atto di fede e dalla sua 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 10 

incorporazione nella Chiesa, “maestra di verità” con la missione di 
“dichiarare e di confermare autoritativamente i principi dell’ordine 
morale che scaturiscono dalla stessa natura umana” (DH, 14). 

Immedesimare quel diritto e quel dovere significa confondere 
due sistemi normativi, il diritto e la morale, con la conseguenza o di 
retrocedere il diritto legale a diritto morale o di innalzare l’obbligo 
morale ad obbligo giuridico. Nel primo caso la libertà si indebolisce, 
non ha un fondamento autonomo, non è un principio duraturo, appare 
piuttosto una conseguenza inevitabile del fatto che la verità – come 
disse Benedetto XVI alla curia romana nel 2005 - “non può mai essere 
imposta dall’esterno, ma deve essere fatta propria dall’uomo solo 
mediante il processo del convincimento”. Nel secondo caso è il dovere 
morale che si irrigidisce, assurge ad obbligo legale che non consente ai 
fedeli di esercitare come cittadini la “legittima molteplicità e diversità 
delle opzioni temporali” (GS, 75). 

Si versa, in questo caso, nel campo dei cosiddetti “valori non 
negoziabili”, tra cui il papa già nel Discorso ai partecipanti al convegno 
promosso dal Partito Popolare Europeo (30 marzo 2006), indicò “il rispetto e 
la difesa della vita umana, dal concepimento fino alla morte naturale, la 
famiglia fondata sul matrimonio tra uomo e donna, la libertà di 
educazione dei figli e la promozione del bene comune in tutte le sue 
forme”. Di fronte ad essi non v’è spazio per la mediazione legislativa, 
nell’ottica della riduzione del danno o del male minore o del minimo 
etico. Essi vanno legislativamente affermati in modo assoluto, senza che 
possa essere di ostacolo la laicità dello Stato: la quale, secondo tale 
visione, “indica in primo luogo l’atteggiamento di chi rispetta le verità 
che scaturiscono dalla conoscenza naturale sull’uomo che vive in 
società, anche se tali verità siano nello stesso tempo insegnate da una 
religione specifica, perché la verità è una” (Congregazione per la 
dottrina della fede, Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti 
l’impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica ).  

La recezione della Dignitatis humanae sotto il profilo del dovere di 
verità piuttosto che del diritto di libertà rischia così di risuscitare una 
forma aggiornata di potestà indiretta in temporalibus, che, per quanto 
configurabile alla stregua di alcuni frammenti conciliari, non sembra 
giustificata da una lettura sistematica della dottrina conciliare e spinge 
la chiesa ad esprimersi attraverso parole di condanna legislativa 
piuttosto che di discernimento alla luce della libertà religiosa.  

 
 

8 - La recezione per il futuro 

 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 11 

Ogni atto di contenuto a suo modo normativo - anche una semplice 
dichiarazione (non una costituzione o un decreto) quale la Dignitatis 
humanae - ha un’eccedenza di significato e di autorità rispetto al testo. 
Non rileva solo ciò che è scritto, ma anche il non-detto, ciò che in quella 
materia si diceva prima, si disse anche durante le discussioni 
preparatorie e, tuttavia, non compare nel documento finale. Inoltre, il 
detto e il non-detto hanno non di rado importanza secondaria rispetto 
al mezzo usato per dire e non dire.  

Come dimostrò proprio in quegli anni, negli anni del Concilio, il 
sociologo del “villaggio globale” McLuhan, “il mezzo è il messaggio”. 
Ciò vale anche per la Dignitatis humanae: il suo significato non si coglie 
appieno se non si va al di là del testo. Esso è certamente 
compromissorio ma l’interpretazione letterale è scorretta se non è 
accompagnata anche da quella sistematica (che situa ogni affermazione 
testuale nell’intero corpus conciliare) e da quella storica, che evidenzia 
come nel caso sia stato abbandonato l’esclusivismo preconciliare del 
diritto pubblico esterno. Unitamente alla Gaudium et spes e alla Nostra 
aetate, la Dignitatis humanae forma un trittico che rappresenta – come 
ebbe a sottolineare l’allora card. Ratzinger – “una revisione del Sillabo 
di Pio IX, una sorta di contro-syllabo”.  

Inoltre, al di là delle parole e dei concetti, scritti e non scritti, è 
importante il fatto stesso che il Concilio abbia affrontato il tema e abbia 
affermato il diritto di libertà religiosa fondato sulla dignità umana.  È 
questo evento, un evento di libertà potremmo dire, che, in fondo e alla 
fine dell’analisi testuale, rileva: tanto quanto, al di là di tutto il corpus 
conciliare, rileva il fatto stesso che con il radunarsi dei vescovi in 
Concilio, come osservò papa Giovanni nella bolla d’indizione, “si ripeta 
così nella famiglia cristiana lo spettacolo degli apostoli radunati in 
Gerusalemme dopo l’ascensione di Gesù”.  

Riguardata come evento, la Dignitatis humanae ha avuto nel corpo 
ecclesiale e sociale una ricezione straordinariamente maggiore del testo. 
La “Chiesa dell’autorità” sta cambiando paradigma e si sta aprendo alla 
dimensione della libertà, dopo la Riforma appannaggio della “Chiesa 
della libertà”, costituita dalle varie denominazioni protestanti. 
L’esistenza di conflitti, che sono sotto gli occhi di tutti, può anche 
dispiacere. Ma il fatto che essi sono sempre meno sotterranei ed 
emergono sempre più alla luce del sole denota appunto che la Chiesa e i 
cristiani si stanno avventurando nel mare aperto della libertà. 
All’interno della Chiesa stessa, dove il muro d’incenso tra vescovi e 
fedeli, di cui parlava don Milani, è in molti casi sbrecciato. All’interno 
della società, dove i cristiani non si presentano più come un corpo 



 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale 
Rivista telematica (www.statoechiese.it) 

maggio 2010                                                                                                           ISSN 1971- 8543 

 

 

 12 

monolitico che agisce dietro un mandato ricevuto dall’alto ma 
sperimentano la difficile novità di trovarsi liberi e diversi.  

Certo, non tutto è chiaro, anche perché la società è stata 
attraversata contemporaneamente da altri fenomeni come la 
secolarizzazione e la globalizzazione, che hanno messo in crisi le 
linearità dei percorsi. La tensione tra contemplazione e politica, propria 
di tutti i tempi, in questo tempo, come osservava di recente il card. 
Martini, sembra avvolta da una fitta nebbia. Ma senza quell’idea di 
libertà lanciata, dopo due secoli di oscurantismo, dalla Dignitatis 
humanae per i cristiani sarebbe stato verosimilmente il buio. E invece è 
motivo di speranza in una società in cui “si fanno sempre più stretti i 
rapporti fra gli esseri umani di cultura e religione diverse” (DH, 15). 


