%5 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

|
{\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

h= maggio 2010 ISSN 1971- 8543

Nicola Colaianni
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Bari “Aldo Moro”)

L’avventura della liberta
(La recezione della Dignitatis humanae nel postconcilio)®

SOMMARIO: 1. 11 contesto esterno — 2. Il contesto interno - 3. La recezione
conciliare — 4. False e vere novita — 5. La rimozione post-conciliare — 6. La recezione
postconciliare — 7. La recezione per il futuro.

1 - Il contesto esterno

La recezione della Dignitatis humanae (DH) nel post-concilio deve essere
analizzata tenendo conto della peculiarita di questo documento, che —
unico tra tutti — ha un taglio prevalentemente giuridico e un contenuto
specifico che fa riferimento a quella parte del diritto della Chiesa che e
detta ius publicum externum: vale a dire, le relazioni tra la Chiesa e gli
Stati ed i principi cui questi devono informare la propria legislazione. A
questo filone appartiene anche un capo (il quarto della parte seconda)
della Gaudium et spes (GS), che pure riguarda le relazioni tra la Chiesa e
gli Stati e al quale pure, per diretta connessione, converra fare qualche
cenno.

Si tratta, quindi, di esaminare se questo excursus giuridico abbia
in qualche modo influenzato le fonti del diritto canonico o — considerato
che i principi del diritto esterno non si trovano dichiarati nel codex né
sono oggetto di formulazioni dommatiche — i documenti, specie
pontifici, da cui quella dottrina prevalentemente si ricava.

Perché al documento su un tema cosi fondativo dell’identita e
della missione di spiriti e comunita religiose, e specificamente dei
cristiani e della Chiesa, sia stato dato un taglio prevalentemente
giuridico dipende dalle vicissitudini conciliari. Invero, una “carta della
liberta religiosa”, a somiglianza di quelle delle organizzazioni
internazionali, non era stata prevista nei lavori preparatori ed il tema
entrdo quasi di straforo nell’agenda conciliare. La dichiarazione De
libertate doveva assolvere inizialmente al ruolo di semplice
precondizione atta a favorire la ripresa del dialogo con le chiese della

" 1l contributo & destinato alla pubblicazione nel volume a cura di S. Scatena e M.
Ronconi, Liberta religiosa e diritti dell’'uomo, allegato alla rivista Jesus, 2010, n. 6 (giugno).



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

Riforma e per accreditare il lavoro di aggiornamento intrapreso dalla
chiesa romana. Una carta di credito spendibile anche con gli Stati e le
organizzazioni internazionali, che stavano vivendo un momento
particolarmente fecondo di dichiarazioni del genere.

L’evento conciliare si collocava invero nel clima favorevole
creato nel “mondo esterno” dal costituzionalismo nei vent’anni
successivi alla seconda guerra mondiale. Prima dell’indizione e della
preparazione del Concilio erano state prodotte, com’e noto, varie
dichiarazioni sui diritti di liberta, anche in materia religiosa: basta
pensare alla dichiarazione universale del 1948 e alla convenzione
europea per la salvaguardia dei diritti dell'uomo (per non parlare delle
costituzioni statali postbelliche, tra cui I'italiana, la tedesca e la francese
del 1958, che ribadiva la dichiarazione del 1789). Nel 1966, ad appena
un anno dalla conclusione del Concilio, fu stipulato a New York il patto
sui diritti civili e politici, che all’art. 18 prevede la liberta religiosa,
derivante alla pari di tutte le altre liberta — e dichiarato solennemente
nel preambolo — dalla “dignita inerente alla persona umana”.

Era, quest’ultimo, lo stesso elemento che, insieme alla raggiunta
autonomia della coscienza, papa Giovanni aveva additato al Concilio
come uno dei segni dei tempi da fare oggetto di discernimento per
I'opera di aggiornamento della Chiesa. Il contesto storico giustificava
ampiamente, quindi, la tesi esposta con passione dal relatore mons. De
Smedyt, il vescovo di Bruges. Che cioe il Concilio dovesse rispondere
alla domanda che con quei documenti la societa contemporanea poneva
al Concilio: che cosa pensa la chiesa cattolica del modo in cui gli stati e
le organizzazioni internazionali intendono per liberta religiosa?

2 -1l contesto interno

Si trattava di decidere l'approccio. E, per la tendenza generale che
caratterizzo tutti i documenti conciliari, ci si sarebbe aspettato un
immediato aggancio al dato rivelato: favorito nella specie dal fatto che —
anche in un’ideale ricostruzione dell’asse teologico del Concilio, quale
successivamente operera la critica teologica - la Dignitatis humanae
appare strettamente consequenziale alla costituzione Dei Verbum (DV).
“Una tale dottrina sulla liberta affonda le sue radici nella Rivelazione
divina”, affermano i padri (DH, 9), perché “a Dio che rivela e dovuta
I'obbedienza della fede, con la quale 1'uomo si abbandona a Dio
tutt'intero liberamente” (DV, 5).

E in questo senso la prospettiva biblica avrebbe consentito di
pervenire all’affermazione di un principio generale di liberta religiosa:

2



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

“come per la Chiesa di Cristo e il cristiano, cosi per tutti gli uomini e per
tutte le comunita religiose, e questo in modo chiaro e in equivoco, senza
contorcimenti o riserve” (Dossetti).

Ma difficolta grosse affiorarono all'interno della stessa
maggioranza progressista e dei suoi periti. Danielou, ad esempio,
critico gli sforzi di Congar in direzione di un approccio biblico perché
“la liberta religiosa non e cosi facile da conciliare con il carattere rivelato
e l'autorita divina del cristianesimo”. Cio indusse a privilegiare la
prospettiva storico-giuridica, che perd era solo all’apparenza piu
agevole e meno impegnativa dell’altra. La scienza ufficiale (universita e
seminari) dell’ultimo secolo e il diritto formale andavano, invero, in
senso contrario al riconoscimento dell’autonomia della coscienza e della
liberta di tutte le comunita religiose. E modificare la posizione ufficiale
della Chiesa cattolica attraverso una semplice, per quanto elaborata,
dichiarazione su un tema entrato in maniera surrettizia nell’agenda
conciliare, attraverso la porta secondaria aperta dal segretariato per
"unita dei cristiani, non poteva non rivelarsi una fatica di Sisifo.

Ormai consolidato era, infatti, il diritto pubblico esterno formatosi
parallelamente alla costruzione del concetto di Chiesa come societa
perfetta. Alla stregua della torsione conflittuale e reazionaria che quel
diritto era venuto assumendo nell’ottocento rispetto all’illuminismo e al
liberalismo, non era ammissibile la parita di trattamento, anche solo nel
diritto di fare propaganda, di tutte le religioni, giacché “la liberta civile
di qualsiasi culto conduce a corrompere pit facilmente i costumi e gli
animi dei popoli e a propagare la peste dell'indifferentismo” (Pio IX).
Pestilentissimus error, quindi, la liberta religiosa: absurda sententia, seu
potius deliramentum (Gregorio XVI). Non puo esservi, infatti, conflitto tra
diritto positivo dello Stato e diritto divino assicurato dalla Chiesa,
essendo entrambi ordinati ad assicurare (il primo indirettamente, la
seconda direttamente) il destino eterno dell'uomo, di modo che in uno
stato coerentemente cattolico la religione cattolica e la sola religio, con
tutti i diritti e i privilegi della situazione, quocumgque alio cultu excluso.

La tesi, dunque, era la negazione della liberta religiosa. Questa
era un’ipotesi da prendere in considerazione solo in quegli stati
deconfessionalizzati o rigidamente separatisti, in cui — non avendo la
chiesa cattolica la possibilita di interferire sulle scelte governative ed
esercitare la sua potesta indiretta in temporalibus — era d’uopo
accontentarsi della liberta di tutti e di ciascuno. Una liberta
asimmetrica, quella religiosa: da negare agli altri nei paesi cattolici, da
affermare per la Chiesa nei paesi in cui non ne & riconosciuta
“l’esclusivita della missione” ed essa “allora si contenta di reclamare in
nome di quella tolleranza, di quella parita e di quelle comuni garanzie,

3



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

cui si ispirano le legislazioni dei paesi in questione” (card. Ottaviani,
autore del piu autorevole e diffuso manuale di ius publicum
ecclesiasticum).

3 - La recezione conciliare

Questa posizione, a suo modo ufficiale e — a rigore — non suscettibile di
revisione ad opera di un Concilio meramente pastorale, spiega come,
nonostante gli aggiustamenti in direzione della dottrina tradizionale
che fino all’ultimo momento con l'incoraggiamento del papa vi furono
introdotti, 1'idea stessa di liberta religiosa ebbe una limitata, per non
dire svogliata, recezione all’interno dello stesso Concilio. Il documento
riscosse un numero di non placet (249) quasi identico a quello (250-251)
degli altri due documenti piti controversi, Nostra aetate e Gaudium et
spes, che si ponevano sull’identico piano orizzontale delle relazioni con
gli “altri”.

Eppure, la dichiarazione “lascia intatta la dottrina tradizionale
cattolica sul dovere morale dei singoli e della societa verso la vera
religione e 1'unica Chiesa di Cristo” (DH, 1). Sicché la liberta religiosa
veniva ridotta alla tradizionale “immunita dalla coercizione nella
societa civile” (DH, 1). Immunita non completa, peraltro, ma “entro
debiti limiti” (DH, 2), risolvendosi, in positivo, nell'adempimento del
dovere e dell’obbligo morale di ricerca della verita nelle cose che
riguardano non solo Dio ma anche la sua Chiesa e poi di aderirvi e di
conservarla.

Rimanevano, tuttavia, e spiegavano i motivi della non piena e
convinta recezione conciliare, i “due inconvenienti” lucidamente
espressi da uno dei corifei della minoranza conciliare (cui i vescovi
italiani, specie delle diocesi del sud, diedero notevole contributo), il
card. Ruffini: “che la Chiesa cattolica ammetta senza difficolta il diritto
per qualsiasi religione di fare propaganda, con il solo limite dell’ordine
pubblico; 2) che si ritenga ingiusto qualunque privilegio (o
discriminazione) concesso da uno Stato alla Religione Cattolica, la
quale, come si afferma giustamente nella Dichiarazione stessa (...), &
I"unica vera Religione e 1'unica Chiesa di Cristo”.

Poiché la recezione della Dignitatis humanae nel post-concilio
corrisponde in linea di massima a quella che il tema della liberta
religiosa ebbe tra i padri conciliari -controversa e ambigua, anche se
foriera di grandi speranze -, € opportuno assumere questo punto di
vista per esaminare pregi e difetti dell'impostazione del documento.



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= maggio 2010 ISSN 1971- 8543

4 - False e vere novita

La denuncia dei due inconvenienti era esagerata, quasi
propagandistica. Vero che il documento riconosce il diritto di liberta
religiosa anche a chi non adempia al dovere della ricerca della verita,
come prima ricordato, ma la relativa immunita e garantita “dummodo
iustus ordo publicus servetur” (DH, 2). La forza e 'ampiezza di questo
limite al riconoscimento della liberta sia dei singoli (DH, 3) sia delle
altre comunita religiose (4), non vanno sottovalutate perché hanno una
portata comprensiva delle norme giuridiche (dello Stato) conformi
all'ordine morale “obiettivo” e finalizzate ad una “onesta pace
pubblica” e alla “debita custodia della pubblica moralita”.

Incredibilmente, il concetto di ordine pubblico € qui mutuato
dall’ordinamento dello Stato. Di modo che un diritto alla liberta
religiosa, che la Chiesa afferma come universale, finisce per essere
ristretto nei limiti che ciascuno Stato potra opporre nella sua sovranita:
un “insolito capitale e deplorevole abbaglio” commentd un perito, al
solito senza peli sulla lingua, come Dossetti. Per farsi un’idea della
sconsiderata ampiezza di questo limite bastera ricordare che anche
nella convenzione europea dei diritti dell'uomo la liberta di coscienza e
di religione incontra i limiti dell’ordine pubblico, nonché della morale
pubblica e della salute, ma essi operano solo in quanto “costituiscano
misure necessarie in una societa democratica”. L'unico “contro-limite”
posto dal Concilio e invece quello, del tutto opinabile, della giustizia
dell’ordine pubblico.

Anche il secondo inconveniente & esagerato, se si pensa che la
rinuncia ad ogni privilegio (DH, 6) ¢ reale ma non piena e
incondizionata, come si deduce dalla combinazione della Dignitatis
humanae con la Gaudium et spes, laddove al n. 76 é scritto che la Chiesa
bensi “rinunziera all’esercizio di certi diritti legittimamente acquisiti”,
ma solo “ove constatasse che il loro uso potesse far dubitare della
sincerita della sua testimonianza o nuove circostanze esigessero un’altra
disciplina”. Come si vede, la rinuncia e subordinata ad un giudizio
discrezionale, di carattere cosi soggettivo da annullare o ridimensionare
al massimo la effettivita della rinuncia: come la storia del postconcilio
s’incarichera di dimostrare.

Per quanto esagerati, i due inconvenienti denunciati dalla
minoranza conciliare evidenziavano, tuttavia, una effettiva
discontinuita della nuova posizione rispetto agli schemi consolidati del
diritto pubblico ecclesiastico. La ricordata asimmetria di posizione tra la
chiesa cattolica e le altre religioni rispetto allo Stato veniva

5



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

sostanzialmente superata sul piano giuridico. Si ribadiva, certo, sotto il
profilo teologico che “questa unica vera religione crediamo che sussista
nella Chiesa cattolica e apostolica”, ma questa posizione, mentre in
passato fondava lesclusivismo (quocumgque alio cultu excluso), ora
postulava nondimeno “l'uguaglianza giuridica dei cittadini”: che non
va lesa per motivi religiosi, in modo da produrre discriminazioni tra di
loro (DH, 6).

Veniva relegato in soffitta, quindi, I’armamentario ideologico
descritto dal card. Ottaviani sui “doveri dello stato cattolico verso la
religione”: “due pesi e due misure: I'uno per la verita, 1'altro per
’errore”. Piti nessuno spazio alla distinzione tra la tesi (intolleranza
verso le altre fedi, quando la Chiesa era in grado di imporre il proprio
esclusivismo a livello civile) e l'ipotesi (tolleranza, quando essa si
trovava in minoranza e nella pratica impossibilita di affermare il
proprio esclusivismo). Anche quando nell’ordinamento dello stato per
“circostanze particolari viene attribuita una speciale posizione civile ad
una determinata comunita religiosa” — quindi, anche alla Chiesa
cattolica -, nondimeno “e necessario che nello stesso tempo a tutti i
cittadini e a tutte le comunita religiose venga riconosciuto e sia
rispettato il diritto alla liberta in materia religiosa” (DH, 6).

Si capisce allora come la Dignitatis humanae, unitamente alla
Gaudium et spes e alla Nostra aetate, abbia riposizionato la Chiesa nei
rapporti con le altre religioni mondiali e con l'intera societa
contemporanea sul fondamento della liberta. Ma a prevalere, almeno
testualmente, sono stati soprattutto i contrappesi di carattere
tradizionale, inseriti nel documento ad ogni pié sospinto verso il nuovo
della liberta., Cosi l'eccessivo intreccio di pesi e contrappesi, la
spasmodica ricerca di un compromesso per soddisfare esigenze
disparate - ed inconciliabili senza una decisa rottura con la dommatica
giuridica del passato ed wuna attenzione non superficiale alle
acquisizioni del costituzionalismo contemporaneo — hanno reso difficile
la recezione effettiva di questo documento nel post-concilio.

5 - La rimozione post-conciliare

Non sempre si ricorda che nell’allocuzione del 25 gennaio 1959
Giovanni XXIII annuncid non solo l'indizione del sinodo romano e del
Concilio ecumenico ma anche l'aggiornamento del codice di diritto
canonico. Nell'intenzione primigenia del papa, anzi, era questo il fine,
“auspicato e atteso”, del Sinodo e del Concilio. La “significazione
storica e giuridica” di questi “due saggi di pratica applicazione dei

6



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

provvedimenti di ecclesiastica disciplina” stava nel fatto che essi
sarebbero stati “accompagnati e coronati” dall’aggiornamento del
Codice.

La storia riservera una sorte diversa ai tre eventi. Il sinodo
romano anzi non avra storia, soverchiato e reso inutile dai lavori del
Concilio. Ma anche il rapporto di mezzo al fine tra il Concilio e il codice
si invertira: il punto di riferimento, il centro di convergenza e di durata
della Chiesa, diventa il Concilio e rispetto ad esso il codex & solo un
mezzo, un instrumentum — come scrivera Giovanni Paolo II nell’atto di
promulgazione (25 gennaio 1983, ricorrenza dell’annuncio del Concilio)
— utile a tradurre “in linguaggio canonistico” la dottrina conciliare. E,
laddove la traduzione non risulti perfetta, ¢ alla “immagine della
Chiesa attraverso la dottrina del Concilio” che deve nondimeno
intendersi riferito il codex come al “primario esempio”.

La incommensurabilita tra ecclesiologia conciliare e codice e
talmente avvertita che subito dopo la conclusione del Concilio prese
quota l'idea di affidare la traduzione della prima non al codex bensi ad
una Lex fundamentalis. Puo a ragione ipotizzarsi che ad orientare in
questo senso fosse pure 1'attenzione ai diritti di liberta, e in particolare a
quella religiosa trattata nella Dignitatis humanae: tali diritti, invero,
trovano posto a livello statuale non nei codici ordinari, ma nelle
Costituzioni intese come “leggi superiori”.

Il tentativo fu coltivato in via molto riservata finche la rivista “Il
Regno” non pubblico nel 1971 il “textus emendatus” (che apportava
modifiche al textus prior del 1969). La discussione pubblica, che ne
segul, specie negli ambienti accademici pontifici ma anche nelle
universita statali, evidenzio le grosse criticita del testo e, prima di tutto,
dell’idea stessa di “una Costituzione per la Chiesa”: la quale ha una
costituzione divina, che, come aveva insegnato appunto il Concilio, si
fonda sul Dei Verbum e sull’azione liturgica, che rende la Chiesa
universale “un popolo adunato nell'unita del Padre, del Figlio e dello
Spirito santo” (secondo 1'immagine di Cipriano in L.G., 4). Il tentativo
non ebbe successo ma nondimeno — grazie alla sua strutturazione come
collage di affermazioni conciliari - ben si presta come test della recezione
della Dignitatis humanae nell'immediato post-concilio.

Il test era deludente assai. Le pur timide aperture del documento
conciliare venivano chiuse e, in qualche caso, la recezione cedeva il
passo alla rimozione, con un ritorno alla dottrina tradizionale. A farla
da padroni erano i “debiti limiti” e 1’ordine pubblico. Ma soprattutto
veniva riproposta 1'asimmetria tradizionale, sia pure con una variante
al ribasso dettata dall'impossibilita di prospettare 1'ideale dello stato
cattolico, con esclusione di qualsiasi altro culto, alla luce della dottrina

7



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

conciliare e della diversa situazione costituzionale dei vari stati. Di
conseguenza, il posto di questa tesi veniva preso dalla vecchia ipotesi:
la Chiesa rivendica esclusivamente per sé la “piena e in sé perfetta
liberta e indipendenza da qualsiasi potesta umana”, mentre la liberta
delle “chiese e comunita ecclesiali e altre comunita religiose” viene
riconosciuta “purché non siano violate le giuste esigenze di ordine
pubblico”. Sennonché la distinzione veniva scorrettamente sostenuta
con due citazioni eterogenee perché tratte da parti diverse della
dichiarazione: quella sulla liberta limitata dall’ordine pubblico dalla
parte giuridica, I’altra sulla liberta illimitata della chiesa cattolica dalla
parte teologica (“la liberta religiosa alla luce della rivelazione”).

Ancora piu sorprendente era la manipolazione operata a
proposito dei diritti dei fedeli all’interno della Chiesa. La dichiarazione
non aveva affrontato la questione ma l'ecclesiologia di comunione ben
giustificava la loro piena espansione, trattandosi in fondo
semplicemente dei diritti fondamentali dell'uomo. Viceversa la Lex li
sottoponeva a limiti propri degli ordinamenti civili, di cui infatti la
dichiarazione aveva genericamente attribuita la titolarita agli stati. Cosi
perfino il diritto dei fedeli di “seguire una propria forma di vita
spirituale” viene subordinato all’essere questa “conforme alla dottrina
della Chiesa”; e, si prescrive in generale, che “spetta all’autorita
ecclesiastica, in vista del bene comune, sorvegliare 1'esercizio dei diritti
dei fedeli”, non solo, ma addirittura (si aggiunge con una previsione
che non esiste nella dichiarazione) “anche restringerlo con leggi irritanti
o inabilitanti”.

6 - La recezione postconciliare

Queste punte asperrime vengono meno nel codex del 1983, sostituite da
limiti elastici e sfumati per cui la liberta di ricerca deve essere “giusta”,
la liberta di espressione dev’essere esercitata “salva I'integrita della fede
e dei costumi e la riverenza verso i Pastori”, cui e riconosciuto il potere
di “moderare l'esercizio dei diritti, che sono propri dei fedeli”, ma non
in via legislativa (“con leggi irritanti o inabilitanti”).

S’e visto, tuttavia, come non alla liberta interna alla Chiesa
guardasse la Dignitatis humanae ma a quella (religiosa) all’interno degli
Stati. Gli strumenti giuridici per garantire la liberta della Chiesa negli
stati ormai secolarizzati sono i concordati. In essi si annidano i privilegi
in cui quella liberta si esalta (e si fuorvia) e di cui si alimenta la
“speciale posizione civile” della Chiesa, che il Concilio auspicava non
tramutarsi mai in discriminazione delle altre comunita religiose. I

8



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. h= maggio 2010 ISSN 1971- 8543

prototipi di questi concordati privilegiari, che esprimevano — come ebbe
a dire l'allora card. Ratzinger - “l’adesione ad un’obsoleta
configurazione del rapporto chiesa-stato”, erano l’italiano e lo spagnolo.

Percio, dopo il Concilio si era diffusa la convinzione che 'era dei
concordati fosse finita, anche perché i diritti di liberta venivano
garantiti dagli Stati autonomamente. Una recezione puntuale della
Dignitatis humanae (e della Gaudium et spes, n. 76) non escludeva, per
vero, la stipulazione di nuovi concordati ma esigeva probabilmente dei
concordati di separazione, in cui alla Chiesa non fosse riconosciuto piu
di quanto riconosciuto alle altre comunita religiose. La storia ¢ andata
in altra direzione. Nei suoi quindici anni di pontificato Paolo VI
concluse trenta concordati: un numero maggiore di quello raggiunto
dai suoi due predecessori. Con Giovanni Paolo II, poi, listituto
concordatario ha toccato il suo apice, come dimostra la conclusione di
accordi con i paesi dell’ex Unione sovietica (dalla Lettonia al
Kazakistan), con Israele, con cinque paesi sudamericani, uno
dell’America centrale e quattro africani.

Insomma, la Chiesa sta vivendo una nuova era concordataria,
che non si discosta da quella precedente nemmeno per 1’abbandono di
norme privilegiarie: nonostante 'impegno conciliare, la Chiesa chiede e,
dove puo, ottiene la parificazione del vescovo militare al generale,
I'insegnamento religioso nelle scuole pubbliche a carico dello Stato,
I'efficacia civile delle sentenze ecclesiastiche di nullita matrimoniale,
forme svariate di finanziamento.

Dove la recezione della Dignitatis humanae puo dirsi avvenuta
pienamente e nello stretto rapporto tra diritto di liberta religiosa e
dovere di cercare la verita in materia religiosa. Su questo punto, un
caposaldo della dottrina tradizionale, il documento conciliare insiste
reiteratamente (v. per esempio nn. 3, 11, 12) e su questa “capacita di
conoscere il vero” (Fides et ratio, n. 102) insistono successivamente
encicliche, quali la Ut unum sint e la Veritatis splendor (nella quale
ultima, significativamente, liberta e verita ricorrono quasi lo stesso
numero di volte: 181 contro 195).

Recezione puntuale, quindi, ma su un punto altamente
controvertibile del documento conciliare: il diritto di liberta religiosa si
risolverebbe nel dovere di ricerca della verita. Sennonché diritto e
dovere appartengono qui a sistemi normativi diversi. Il primo e
indubbiamente un diritto legale, positivo, riconosciuto (in misura pitt o
meno ampia) dallo Stato, come e dimostrato dall’uso reiterato del limite
dell’ordine pubblico e come insegnano gli stessi lavori preparatori del
documento. Il secondo & un dovere non giuridico ma morale,
un’esigenza posta al cristiano dall’atto di fede e dalla sua

9



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. Naw maggio 2010 ISSN 1971- 8543

incorporazione nella Chiesa, “maestra di verita” con la missione di
“dichiarare e di confermare autoritativamente i principi dell’ordine
morale che scaturiscono dalla stessa natura umana” (DH, 14).

Immedesimare quel diritto e quel dovere significa confondere
due sistemi normativi, il diritto e la morale, con la conseguenza o di
retrocedere il diritto legale a diritto morale o di innalzare 1'obbligo
morale ad obbligo giuridico. Nel primo caso la liberta si indebolisce,
non ha un fondamento autonomo, non € un principio duraturo, appare
piuttosto una conseguenza inevitabile del fatto che la verita — come
disse Benedetto XVI alla curia romana nel 2005 - “non puo mai essere
imposta dall’esterno, ma deve essere fatta propria dall'uomo solo
mediante il processo del convincimento”. Nel secondo caso e il dovere
morale che si irrigidisce, assurge ad obbligo legale che non consente ai
fedeli di esercitare come cittadini la “legittima molteplicita e diversita
delle opzioni temporali” (GS, 75).

Si versa, in questo caso, nel campo dei cosiddetti “valori non
negoziabili”, tra cui il papa gia nel Discorso ai partecipanti al convegno
promosso dal Partito Popolare Europeo (30 marzo 2006), indico “il rispetto e
la difesa della vita umana, dal concepimento fino alla morte naturale, la
famiglia fondata sul matrimonio tra uomo e donna, la liberta di
educazione dei figli e la promozione del bene comune in tutte le sue
forme”. Di fronte ad essi non v’é spazio per la mediazione legislativa,
nell’ottica della riduzione del danno o del male minore o del minimo
etico. Essi vanno legislativamente affermati in modo assoluto, senza che
possa essere di ostacolo la laicita dello Stato: la quale, secondo tale
visione, “indica in primo luogo l'atteggiamento di chi rispetta le verita
che scaturiscono dalla conoscenza naturale sull'uomo che vive in
societa, anche se tali verita siano nello stesso tempo insegnate da una
religione specifica, perché la verita € una” (Congregazione per la
dottrina della fede, Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti
l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica ).

La recezione della Dignitatis humanae sotto il profilo del dovere di
verita piuttosto che del diritto di liberta rischia cosi di risuscitare una
forma aggiornata di potesta indiretta in temporalibus, che, per quanto
configurabile alla stregua di alcuni frammenti conciliari, non sembra
giustificata da una lettura sistematica della dottrina conciliare e spinge
la chiesa ad esprimersi attraverso parole di condanna legislativa
piuttosto che di discernimento alla luce della liberta religiosa.

8 - La recezione per il futuro

10



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. N maggio 2010 ISSN 1971- 8543

Ogni atto di contenuto a suo modo normativo - anche una semplice
dichiarazione (non una costituzione o un decreto) quale la Dignitatis
humanae - ha un’eccedenza di significato e di autorita rispetto al testo.
Non rileva solo cio che é scritto, ma anche il non-detto, cio che in quella
materia si diceva prima, si disse anche durante le discussioni
preparatorie e, tuttavia, non compare nel documento finale. Inoltre, il
detto e il non-detto hanno non di rado importanza secondaria rispetto
al mezzo usato per dire e non dire.

Come dimostrod proprio in quegli anni, negli anni del Concilio, il
sociologo del “villaggio globale” McLuhan, “il mezzo é il messaggio”.
Cio vale anche per la Dignitatis humanae: il suo significato non si coglie
appieno se non si va al di la del testo. Esso & certamente
compromissorio ma l'interpretazione letterale e scorretta se non &
accompagnata anche da quella sistematica (che situa ogni affermazione
testuale nell’intero corpus conciliare) e da quella storica, che evidenzia
come nel caso sia stato abbandonato 1’esclusivismo preconciliare del
diritto pubblico esterno. Unitamente alla Gaudium et spes e alla Nostra
aetate, la Dignitatis humanae forma un trittico che rappresenta — come
ebbe a sottolineare 1'allora card. Ratzinger — “una revisione del Sillabo
di Pio IX, una sorta di contro-syllabo”.

Inoltre, al di la delle parole e dei concetti, scritti e non scritti, e
importante il fatto stesso che il Concilio abbia affrontato il tema e abbia
affermato il diritto di liberta religiosa fondato sulla dignita umana. E
questo evento, un evento di liberta potremmo dire, che, in fondo e alla
fine dell’analisi testuale, rileva: tanto quanto, al di la di tutto il corpus
conciliare, rileva il fatto stesso che con il radunarsi dei vescovi in
Concilio, come osservo papa Giovanni nella bolla d’indizione, “si ripeta
cosi nella famiglia cristiana lo spettacolo degli apostoli radunati in
Gerusalemme dopo l'ascensione di Gestu”.

Riguardata come evento, la Dignitatis humanae ha avuto nel corpo
ecclesiale e sociale una ricezione straordinariamente maggiore del testo.
La “Chiesa dell’autorita” sta cambiando paradigma e si sta aprendo alla
dimensione della liberta, dopo la Riforma appannaggio della “Chiesa
della liberta”, costituita dalle varie denominazioni protestanti.
L’esistenza di conflitti, che sono sotto gli occhi di tutti, pud anche
dispiacere. Ma il fatto che essi sono sempre meno sotterranei ed
emergono sempre pil alla luce del sole denota appunto che la Chiesa e i
cristiani si stanno avventurando nel mare aperto della liberta.
All’'interno della Chiesa stessa, dove il muro d’incenso tra vescovi e
fedeli, di cui parlava don Milani, e in molti casi sbrecciato. All’interno
della societa, dove i cristiani non si presentano pitt come un corpo

11



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. Naw maggio 2010 ISSN 1971- 8543

monolitico che agisce dietro un mandato ricevuto dall’alto ma
sperimentano la difficile novita di trovarsi liberi e diversi.

Certo, non tutto e chiaro, anche perché la societa & stata
attraversata contemporaneamente da altri fenomeni come Ia
secolarizzazione e la globalizzazione, che hanno messo in crisi le
linearita dei percorsi. La tensione tra contemplazione e politica, propria
di tutti i tempi, in questo tempo, come osservava di recente il card.
Martini, sembra avvolta da una fitta nebbia. Ma senza quellidea di
liberta lanciata, dopo due secoli di oscurantismo, dalla Dignitatis
humanae per i cristiani sarebbe stato verosimilmente il buio. E invece e
motivo di speranza in una societa in cui “si fanno sempre piu stretti i
rapporti fra gli esseri umani di cultura e religione diverse” (DH, 15).

12



