‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Nicola Fiorita
(associato di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’universita degli Studi di Firenze)

Alla ricerca di una nozione giuridica di “identita culturale”:
riflessioni di un ecclesiasticista *

SOMMARIOQ: 1. Identita e diritto — 2. Identita, religione e diritto - 3. Identita come
veicolo di eguaglianza o identita come superamento dell’'uguaglianza? - 4. Vecchie
e nuove questioni in tema di identita - 5. L’ordinamento giuridico italiano tra
tentazione assimilazionista e timide aperture identitarie - 6. Dall’identita dei gruppi

all’identita dei singoli: le convinzioni personali nel diritto anti-discriminatorio.

1 - Identita e diritto

Al momento di definire 1'oggetto del mio intervento, ho avvertito la
tentazione di non limitarmi a svolgere un (pur ampio) ragionamento
sull’incrocio (sugli incroci) tra identita e diritto e di assecondare invece
I’'ambizione di proporre una definizione giuridica di identita culturale.
Il lento procedere dello studio e della scrittura hanno facilmente avuto
ragione di questa incertezza e hanno spazzato via ogni velleita iniziale.
Ed invero quella tentazione induceva ad una sorta di missione
impossibile a cui, lo chiarisco immediatamente, intendo a questo punto
consapevolmente ed esplicitamente sottrarmi. Confesso, dunque, sin da
subito di non possedere risposte esaustive e rivendico il diritto a non
fornire definizioni di cui non sono convinto fino in fondo. L’identita
profonda di questo contributo sara allora quella della disorganicita e
del dubbio: un insieme disordinato di spunti e di riflessioni che si
prefiggono l'obiettivo di sollevare problemi piti che di risolverli.

E tanto per essere coerenti con queste premesse, comincio con
'atfermare che, a mio avviso, l'identita (perlomeno quella culturale e
religiosa) non esiste in una versione pura ed originale, né tanto meno in
una declinazione definitiva. L’identita cioe e sempre l'esito di un
processo di costruzione che si sviluppa attraverso la selezione di
elementi tipici, differenzianti, ed il contestuale accantonamento di
elementi ritenuti non utili, non consoni, non rilevanti e via dicendo.

* Contributo destinato ad essere inserito nel volume che sara pubblicato
nell’'ambito del Programma di Ricerca Scientifica di Rilevante interesse nazionale
(PRIN) 2006 su "Promozione dell'uguaglianza e riconoscimento delle differenze nella
disciplina giuridica delle relazioni di lavoro: problemi e prospettive delle nuove identita nelle
societa multiculturali".



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Questo processo di costruzione mi pare significativo per due
ragioni. In primo luogo, perché sottolinea la possibilita (se non la
necessarieta) di una lettura dinamica dell’identita, che per quanto si
proponga come nozione fondata sulla tradizione e sull'immutabilita &
invece pur sempre un prodotto “storico”, come tale inevitabilmente
esposto alle contaminazioni, almeno fin quando il rifiuto della
contaminazione non diviene un tratto caratterizzante dell’identita
stessal.

In secondo luogo, occorre considerare che la costruzione di
un’identita & naturalmente funzionale al perseguimento degli interessi
di chi intraprende questa impresa e di chi governa lo sviluppo
identitario, il che implica che ogni identita collettiva e al servizio di un
blocco di potere che da quella data prospettazione della tradizione trae
legittimazione e privilegi. Due riflessioni che spingono ad affermare che
pit un’identita e viva e piu risulta sottoposta a sollecitazioni riformiste,
a ibridazioni o tentativi di cambiamento. Il riconoscimento di una
tensione interna alle tradizioni culturali o religiose piut diffuse o pit
forti e acquisizione particolarmente rilevante, perché comporta
I'obbligo per l'ordinamento giuridico di approntare tutte le misure
necessarie a tutelare le posizioni di dissenso interno in presenza
dell’accoglimento di richieste identitarie o dell’elaborazione di
interventi promozionali. Ma sul punto avremo modo di tornare in
seguito.

Per adesso deve osservarsi come queste avvertenze introduttive
nulla tolgano al riconoscimento della centralita della nozione di identita
tanto nella storia di ogni civilta, quanto nella vita delle attuali societa
occidentali. Proseguendo nei giochi di parole potremmo anzi sostenere
che quello della identita e problema davvero universale, a cui nessuna
societa pud sottrarsi. Lo spostamento di popolazioni, il continuo
emergere di nuove minoranze, la rivendicazione del diritto a seguire le
proprie tradizioni culturali sono fenomeni che non appartengono alle
sole societa occidentali e nemmeno alla sola eta della globalizzazione.
La Medea di un famoso drammaturgo austriaco di inizio ottocento
pronuncia parole attualissime “Poiché sono straniera, venuta da un
paese sconosciuto e ignara degli usi e dei costumi di questa terra,

! Tale conclusione, peraltro, non va ritenuta né scontata né pacifica; & sufficiente
sfogliare 1'ultimo libro di S.P. HUNTINGTON, La nuova America, Milano, Garzanti,
2005, per rendersi conto di quanto sia diffusa 1'idea di una nozione statica e rigida di
identita.



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

eccomi disprezzata, umiliata, guardata come una barbara selvatica,
l'ultima, infima fra tutti, io che nella mia patria ero la prima, la regina”2.

E invero la centralita del problema e riconosciuta anche dai piu
profondi avversari delle politiche di riconoscimento delle identita,
ovvero da coloro che ripropongono una visione basata sull’indifferenza
delle politiche pubbliche rispetto alle appartenenze private. In fondo se
su questa linea collochiamo la legge francese che introduce un divieto
di esposizione dei simboli religiosi nelle scuole pubbliche, dobbiamo
anche ammettere che essa nasce proprio per ribadire un concetto —
quello della legge uguale per tutti — che la frammentazione della societa
e la pressione di nuove richieste identitarie stava erodendo in maniera
inesorabile.

Dall’altro lato della barricata si collocano i sostenitori di quelle
teorie multiculturaliste che grande fortuna hanno avuto in una parte del
mondo anglosassone e che in Italia hanno cominciato a circolare con
una certa diffusione pochi anni prima di un evento (1'11 settembre) che
ne ha inevitabilmente ridotto la capacita di attrazione. Tali teorie, come
¢ noto, sono le uniche a fornire un abbozzo di nozione di identita
culturale, sostenendosi che l’appartenenza culturale costituisce una
componente essenziale di ogni individuo che non puo essere ignorata e
che la cultura rappresenta un presupposto necessario per un corretto
uso dell’autonomia individuale3. Da questi postulati derivano due
conseguenze: ogni individuo deve essere messo in condizione di
attingere liberamente alla risorsa cultura, intesa come insieme di valori
di un determinato gruppo (e quindi tutela della diversita culturale) e
I'ordinamento deve prevedere deroghe, azioni positive e ambiti di
autonomia disciplinare per garantire che le norme generali non
impediscano la realizzazione di comportamenti imposti da quella data
cultura (e quindi promozione della diversita culturale).

Va detto che analogo riconoscimento della centralita della
diversita culturale & contenuto nella Convenzione sulla protezione e la
promozione delle diversita delle espressioni culturali, firmata a Parigi il
20 ottobre del 2005 e ratificata in Italia con la legge del 19 febbraio del
20074. La convenzione, predisposta sul presupposto che la diversita

2 F. GRILLPARZER, Medea, ora in M.G. CIANI (a cura di), Medea. Variazioni sul
mito, Venezia, Marsilio, 2003.

3 L. MARCHETTONI, Razza e cultura. Un confronto, in T. CASADEI - L. RE (a cura
di), Differenza razziale, discriminazione e razzismo nelle societa multiculturali, vol. I,
Diabasis, Reggio Emilia, 2007, p. 38 ss..

4 Per un primo commento si veda C. RICCI, Diritti fondamentali, multiculturalismo e
diritto alla diversita culturale: appunti a margine della Convenzione UNESCO sulla
protezione e promozione della diversita culturale, in Diritti dell’'uomo, 2007, pag. 49 ss..



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

culturale e una caratteristica essenziale dell'umanita, si pone 1’obiettivo
di proteggere e promuovere la diversita delle espressioni culturali e ha
il merito di rafforzare il legame tra identita e dignita umana, ma non
riesce a fornire una definizione appagante delle nozioni che utilizza. In
ogni caso, secondo 1'art. 4 della convenzione, la diversita culturale si
riferisce alla molteplicita delle forme in cui le culture dei gruppi e delle
societa trovano espressione. Queste espressioni si trasmettono in seno ai
gruppi, alla societa e tra loro. E ancora, la legge sull’adozione riconosce
all’art. 5 che “il minore ha diritto a vivere nell’ambito di una famiglia
nel rispetto della sua identita culturale”, ma non procede a specificare
cosa debba intendersi per tale ultima locuzione.

Una definizione piti incisiva viene proposta da Seyla Benhabib,
secondo cui l'identita culturale e data dall’adesione ad una comunita
unita intorno a valori, norme e tradizioni di carattere prescrittivo. Lo
Stato moderno presuppone 'esistenza di numerose comunita di questo
genere, con l'inevitabile conseguenza che in una serie di situazioni i
membri del gruppo si troveranno di fronte alla necessita di scegliere tra
rispetto delle norme identitarie e fedelta alle scelte pubbliche. La
negazione di questo conflitto pregiudicherebbe ogni possibile
integrazione politica delle comunita culturali, sicché il riconoscimento
dell’appartenenza e la modulazione del diritto in ragione dell’identita
sarebbe un obbligo ineludibile per ogni Stato che voglia governare la
complessita delle societa moderne, dai confini porosi e dalle narrazioni
dissonanti. In quest’ottica, la frammentazione pit che un destino a cui
abbandonarsi risulta essere un valore, perché apre una nuova stagione
di lotta per i diritti, volta a permettere a ciascuno la possibilita di
perseguire un’esistenza fondata su una specifica idea di bene e su
principi peculiari. Fondamento dello Stato moderno non sarebbe
un’idea di bene immutabile e uguale per tutti, ma la coesistenza di piut
appartenenze concrete in dialogo tra loro.

Il fascino esercitato dalla scrittura di Seyla Benhabib non &
sufficiente a colmare la vaghezza della sua ricostruzione. Invano ho
cercato altre e pili stringenti definizioni giuridiche di identita. Le voci
enciclopediche non aiutano, dimostrando al contrario quanto gli
approcci allidentita siano condizionati dagli interessi dei singoli
studiosi e sviati dalle forme in cui l'identita si & presentata nel corso del
tempo all’attenzione del giurista. L’identita e il diritto del soggetto di
essere se stesso rispetto ai propri simili, cioe il diritto di distinguersi e di
essere distinto da tutti gli altri, scrive Giuseppe Bavetta nell’Enciclopedia

5 S. BENHABIB, La rivendicazione culturale, Bologna, Il Mulino, 2005; ID., I diritti
degli altri, Milano, Raffaello Cortina editore, 2006.



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

del diritto®; l'identitd costituisce una sintesi della storia di ciascun
soggetto, aggiunge Zeno Zencovich nel Digesto delle discipline
privatistiche’, ed e chiaro che si tratta di definizioni accettabili nella
stessa misura in cui risultano inutilizzabili ai nostri fini8, ovvero a
comprendere come promuovere le nuove diversita senza negare
'unitarieta dell’ordinamento giuridico.

2 - Identita, religione e diritto

Su questo tema, allora, provero a riflettere, muovendo da quello che
scorgo dal mio piccolo osservatorio di cultore del diritto ecclesiastico.
Osservatorio periferico, certamente, ma anche strategico, in ragione
della circostanza che una componente privilegiata nella costruzione e
nella trasmissione dell’identita e proprio la religione®. Mi permetto a
questo proposito due considerazioni di carattere generale. In primo
luogo, va osservato come nell'ltalia del post-2001 il tema del
multiculturalismo si esaurisca quasi totalmente nell’appartenenza
religiosal® e ancor piut specificamente nell’appartenenza all’Islam.
L’emergere ininterrotto di esigenze identitarie e il contestuale sub-
appalto di queste esigenze alle rappresentanze religiose pare
germogliare dall’incapacita degli ordinamenti giuridici occidentali di
realizzare adeguatamente uno dei principi-cardine del modello
democratico, ovvero la rappresentanza e la tutela delle minoranze. I
quattro milioni di immigrati'! che agiscono nella nostra societa non
riescono ad esprimere una rappresentanza politica e sociale capace di
condizionare l'azione della maggioranza e per questo si affidano in
larga parte all’Islam, 1'unico soggetto in grado di fornire loro dignita,

6 G. BAVETTA, voce Identita (diritto alla), in Enciclopedia del diritto, vol. XIX, p. 953

7 V. ZENO_ZENCOVICH, voce Identita personale, in Digesto delle discipline
privatistiche, vol. IX, p. 294.

8 D’altra parte, come sottolinea P. ZATTI (Dimensioni e aspetti dell’identita nel diritto
privato attuale, in Nuova giurisprudenza civile commentata, 2007), l'incrementarsi di
richiami all’identita nei discorsi dei giuristi non comporta una maggiora chiarezza sul
termine, che anzi “cosa si intenda per identita, raramente si chiarisce”.

9 F. REMOTTI, Contro l'identitd, Roma- Bari, Laterza, 1996. nello stesso senso G.E.
RUSCONI, Retorica del multiculturalismo e laicita delle istituzioni, in Il Mulino, 6/1997, p.
1011.

10 M. AIME, Eccessi di culture, Torino, Einaudi, 2004, p. 17.

11 Cfr. Dossier Statistico sull'immigrazione presentato dalla Caritas nell’ottobre del
2008.



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

orgoglio e voce!?, e si identificano con le rivendicazioni identitarie che
dall’lslam provengono per uscire dalla marginalita, dall’invisibilita
giuridica e sociale in cui sono confinate, per recuperare opportunita di
vita altrimenti negate!3. L'Islam canalizza quella quota di conflitto
sociale che nessun altro ¢ in grado di raccogliere, vuoi per la diffusa
debolezza dei soggetti collettivi vuoi per l'indubbia difficolta di
decifrare richieste di nuovo tipo e di trascriverle nella collaudate
categorie delle rivendicazioni economiche e sociali.

Nondimeno, va considerato che queste rivendicazioni identitarie,
ovvero queste richieste di derogare dai principi generali e dalle norme
valevoli per tutti e di promuovere culture e pratiche tradizionali, non di
rado appaiono funzionali al mantenimento o al rinnovamento di
posizioni di potere fortemente compromesse dall’evoluzione della
societa (anche islamica) e dall’incontro con 1'Occidente. Cosi che se
I'appartenenza religiosa viene spesso riscoperta dagli immigrati in
quanto funzionale ad affermare la propria identita € anche vero che a
volte gli immigrati fuggono da quella identita, maggioritaria e
intollerante nel loro Paese d’origine. A questa riflessione si presti
speciale attenzione: se le identita non sono fisse, statiche, immutabili
allora deve evitarsi di renderle tali nel momento in cui si procede alla
loro tutela o promozione per via normativa. Il rischio di un
riconoscimento che non tenga conto di questa caratteristica e quello,
come scrive acutamente la Lanzillo, di agevolare la creazione di un
parco naturale delle diversital4.

Insisto  ancora  sulla  sostanziale identificazione  del
multiculturalismo italiano con 1’elemento religioso, per tornare a quelle
costruzioni teoriche a cui ho gia accennato. L’impostazione
multiculturalista pitt avanzata, quella alla Taylor!> o alla Kymlickal®, &
nata e si e sviluppata in Canada”, dove ha trovato wuna

12 N. GOLE, Nuovi musulmani e sfera pubblica europea, in AA.VV., Europa laica e
puzzle religioso, Venezia, Marsilio, 2005, p. 143.

18 E. OLIVITO, Primi spunti di riflessione su multiculturalismo e identitd culturali nella
prospettiva della vulnerabilita, in Politica del diritto, 1/2007, p. 71 ss..

14 M.L. LANZILLO, Noi o gli altri? Multiculturalismo, democrazia, riconoscimento, in
C. GALLI (a cura di), Multiculturalismo, Bologna, il Mulino, 2006, p. 89.

15 C. TAYLOR, Multiculturalismo. La politica del riconoscimento, Milano, Feltrinelli,
2001.

16 W. KYMLICKA, La cittadinanza multiculturale, Bologna, I Mulino, 1999.

17 Ancora pit spinta e la variante multiculturalista proposta da MacIntyre (per una
ricostruzione del suo pensiero si veda M. ALCARO, Economia totale e mondo della vita,
Roma, Manifesto libri, 2003 p. 70 ss.) Questo autore (che ALCARO colloca alla destra
del pensiero comunitarista) descrive il passato come un luogo dove gli individui
agivano all'interno di comunita armoniose, mentre ora gli uomini si muoverebbero



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

sistematizzazione ufficiale nel disegno politico del Presidente Trudeau
e un riscontro giuridico nell’emanazione di wuna legislazione
dichiaratamente comunitarista. Essa & stata pensata per difendere i
diritti (la diversita) di una minoranza linguistica che aveva per
I'appunto nella lingua, nella rappresentanza pubblica e nella cultura la
propria trincea, e che alla tutela di quelle componenti legava la propria
sopravvivenza. Ma quella minoranza aveva anche un territorio
omogeneo in cui esprimersi e in cui assorbire, senza rischiare crisi di
rigetto, il moltiplicarsi di norme speciali finalizzate alla propria difesa.
E evidente la differenza con la situazione prodotta dalla presenza nei
confini dei singoli stati europei degli immigrati'8, portatori di molte
identita che disseminano in ogni angolo del territorio!® e privi di
collaudate istituzioni rappresentative. Non e un caso che quando nello
stesso Canada si & passati ad applicare all'lslam quanto previsto in
favore dei gruppi francofoni il sistema e andato almeno parzialmente in
crisi.

Vale la pena richiamare brevemente la vicenda dell’Ontario,
Stato che da tempo aveva optato per il riconoscimento dei tribunali
ebraici quali collegi arbitrali legittimati a risolvere alcune controversie
di diritto privato e di diritto di famiglia. In sostanza, i tribunali ebraici
potevano, su richiesta delle parti, risolvere delle controversie con
provvedimenti fondati sulla legge religiosa ma pienamente validi
nell'ordinamento dello Stato. E vero che essi si attivavano solo in
presenza di una libera scelta delle parti ma & vero anche che essi
giudicavano su questioni relative al diritto di famiglia dove pitt marcata
e la distanza tra la tradizione religiosa e i valori degli ordinamenti
occidentali. Si comprende, dunque, come la richiesta di alcune
comunita islamiche di poter usufruire di un’analoga possibilita abbia
suscitato un certo allarme. Da una parte, si avvertiva la continuita con i
postulati multiculturalisti e quindi il diritto di una minoranza religiosa
di poter applicare le proprie regole ai propri membri, dall’altra parte si
palesava il rischio di legittimare ’applicazione di norme discriminatorie

incerti perché privi di solide radici. Il riferimento all’identita sociale porta I'autore ad
affermare che ciascuno & un membro di una corporazione, di una famiglia, di una
comunita territoriale e ciascuno eredita da queste aggregazioni valori, obblighi e
aspettative. E la fotografia di un ambiente caldo e protettivo, che il diritto dello Stato
dovrebbe proteggere in ogni modo, ma anche di un mondo che facilmente si converte
in opprimente ed immutabile.

18 Tale distinzione, peraltro, non sfugge agli autori precedentemente citati. Si veda,
ad esempio, W. KYMLICKA, Le sfide del multiculturalismo, 2/97, p. 201.

19 C. DAQUANNO, Multiculturalismo e compatibilita (riflessi normativi e
giurisprudenziali in Europa), in Europa e diritto privato, 2003/1, p. 175.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

nei confronti della donna, dei non islamici, degli apostati?®. Sullo sfondo
si consumava lincertezza della societa canadese al momento di
esprimere un giudizio di valore su una possibile evoluzione verso il
sistema dello statuto personale, tipico della tradizione islamica
(notoriamente orientata a far prevalere i diritti del gruppo su quelli
dell’individuo) ma sconosciuto nel piti recente passato dell’Occidente?!.

Pur con evidenti titubanze, la Commissione Boyd incaricata di
redigere un rapporto su questa richiesta, si & espressa in senso
favorevole??, suggerendo l'introduzione di alcuni accorgimenti
procedurali (accertamento della effettiva volonta delle parti,
dell’attualita del consenso, della conoscenza del diritto islamico) ma
riconoscendo il diritto delle comunita islamiche di seguire, in nome
della propria identita culturale, le regole sciaraitiche. Il Rapporto non e
stato pero sufficiente a superare le perplessita politiche, cosi che il
progetto di riforma e stato ben presto accantonato.

Insisto pero su un dato. Il rapporto Boyd riflette a tutto campo
sulle difficolta in cui viene a trovarsi il multiculturalismo canadese a
fronte della possibilita di permettere ’applicazione del diritto islamico
in un ambito cosi esteso e delicato come quello del diritto di famiglia e
cerca delle soluzioni che non neghino i presupposti su cui si fonda il
sistema. L’idea-guida resta quella di separare la sfera pubblica -
regolamentata da norme uguali per tutti — e la sfera privata — in cui ci si
rimette alle tradizioni culturali dei singoli gruppi. Quello che ne
consegue e l'accettazione di queste tradizioni a prescindere dal loro
contenuto, e anche quando cio significhera riconoscere norme basate su
principi antitetici a quelli della maggioranza. Il ripudio o la poligamia
sono il prezzo da pagare sull’altare della tutela della diversita e I'unico
strumento utilizzabile per stemperare gli effetti di questa scelta & quello
di proteggere il soggetto debole del gruppo, informandolo, tutelandolo
se e quando entrera in contrasto con il resto del gruppo, garantendo la
sua liberta di uscita.

20 Anche se, per la verita, alcuni di questi problemi avrebbero potuto essere
sollevati gia con riferimento al riconoscimento della giurisdizione dei tribunali
rabbinici. Per una ricognizione delle principali caratteristiche del diritto ebraico e dei
potenziali conflitti con il diritto delle societa occidentali si veda M. RABELLO,
Introduzione al diritto ebraico, Torino, Giappichelli, 2002.

2l Ma non ignota all'intera storia della cultura giuridica europea, come
opportunamente sottolinea A. MANGIA, Statuti personali e liberta religiosa
nell’ordinamento italiano, in www .forumcostituzionale.it, p. 1.

22 G. PASSANITI, Gli arbitration tribunals nella realta multietnica canadese:
multiculturalismo vs. uguaglianza, in G. ROLLA (a cura di), Equali ma diversi, Milano,
Giuffre, 2006, p. 233 ss..



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

Ma torniamo in Italia e proviamo a ricomporre almeno in parte
questo complicato puzzle di considerazioni. Circa un secolo fa,
Francesco Ruffini riprendeva un tema classico degli studi sulla
giustizia?® e si assestava su considerazioni che avrebbero fortemente
influenzato il pensiero successivo, tanto da apparirci oggi quasi banali.
Secondo Ruffini, 'uguaglianza non consisteva nel dare a tutti la stessa
cosa, ma nel dare a ciascuno il suo, ovvero nel trattare in modo uguale
situazioni uguali e in modo diverso situazioni diverse?*. Non e un caso
che questa affermazione venisse riproposta da un ecclesiasticista,
poiché il riconoscimento dell’esistenza di tradizioni, usi, costumi,
valori, regole peculiari non riconducibili nell’alveo della legge generale
avviene storicamente proprio con riferimento alle religioni. Risultava
piu agevole studiando 1'impatto del diritto sulla religione riconoscere il
conflitto latente tra valori del gruppo e legge generale, l'esistenza di
due norme inconciliabili, la necessita di apprestare misure specifiche
per permettere al singolo fedele di seguire cio in cui crede, ovvero di
realizzare la propria identita religiosa.

Poste queste premesse, l'assolutezza dell'uguaglianza formale
era gia un ricordo e si schiudevano le porte dell’ordinamento giuridico
alle politiche di riconoscimento, tutela, promozione dell’identita, tanto
che, oltrepassando I’ambito ristretto della religione, diverra di comune
condivisone l'idea che senza il riconoscimento delle differenze potrebbe
esservi solo una democrazia sterile, monca ed esclusiva, ovvero una
democrazia che nega se stessa. Come e stato recentemente scritto, “le
sfide attuali e future del diritto contemporaneo non si giocano sul se,
ma sul come assicurare un riconoscimento giuridico alle identita”2>.

Ma vi & di pit: le tradizioni o le regole religiose sono
normalmente le prime ad emergere e le pili tenaci a resistere, non solo
perché caratterizzate da quella speciale forza che promana dalla parola
divina, ma anche in quanto dotate di particolare rigidita - quindi meno
esposte a cambiamenti - e in quanto condivise da gruppi estesi dotati di
rappresentanze ben conosciute o ben riconoscibili. E proprio con

2 Le parole che utilizza Ruffini risultano difatti molto simili a quelle che gia molti
secoli prima venivano a comporre la definizione di giustizia introdotta da Giustiniano.
E proprio nel richiamare tale ultima definizione, G. ZAGREBELSKY, La legge e la sua
giustizia, il Mulino, Bologna, 2008, pp. 29-30, non manca di sottolinearne i limiti,
evidenziando come 1'idea di riconoscere a ciascuno il suo si esponga naturalmente a
gravi distorsioni non determinando con sufficiente precisione in che cosa consista il
“suo” a cui si fa riferimento.

24 F. RUFFIN], La liberta religiosa. Storia dell’idea. L'opera, pubblicata per la prima
volta nel 1911 e stata successivamente riedita nel 1992 dalla casa editrice Feltrinelli.

%5 G. PINO, Identita personale, identita religiosa e liberta individuali, in Quaderni di
diritto e politica ecclesiastica, 1/2008, p. 120.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

riferimento alle confessioni religiose, dunque, che si fa strada l'idea di
una promozione dell'individuo in quanto parte di un gruppo. Idea
definitivamente recepita nel nostro ordinamento da quell’art. 2 della
Costituzione che rappresenta, a ben vedere, un ponte tra la nozione
individuale dei diritti dell'uvomo a lungo prevalente nel
costituzionalismo occidentale e la tendenza all’apertura ai diritti
comunitari tipica del mondo globalizzato.

Cosi, un secolo dopo, un altro ecclesiasticista (Nicola Colaianni)
nel suo ultimo libro scrive che il principio di eguaglianza si declina oggi
come rispetto della diversita?. Ma questa declinazione pare ancora in
cerca di un assetto soddisfacente e condiviso, sottoposta com’e
all’assalto di chi ripropone una visione tradizionale dell’eguaglianza
(eguaglianza formale) e chi rilancia un’impostazione radicalmente
multiculturalista, tesa a promuovere la conservazione dell’identita dei
gruppi per come essa e configurata dalle rappresentanze ufficiali del
gruppo stesso. Due strategie di integrazione che nella loro versione
pura mi sembrano definitivamente sconfitte ma che permangono come
opzioni teoriche, come possibili soluzioni di un dilemma che si rinnova
nel tempo. E in fondo, a me pare proprio che il problema resti quello di
sempre, ovvero come conciliare uguaglianza e liberta, che nella loro
proposizione moderna si presentano di volta in volta come diritto alla
differenza e autonomia privata, identita delle minoranze e identita delle
maggioranze.

3. Identita come veicolo di eguaglianza o identita come superamento
dell’uguaglianza?

Abbiamo ormai appurato che quella di identita ¢ una nozione da
maneggiare con estrema cautela perché contiene al suo interno nodi
irrisolti e trappole insidiose. Vanno dunque pienamente condivisi
quegli inviti alla prudenza che provengono dalle voci piti accorte del
mondo giuridico, le quali proprio muovendo dalla delicatezza di questa
nozione segnalano la necessita di considerare come la proliferazione
delle richieste identitarie che accompagna le trasformazioni
demografiche della nostra societa possa supportare una nuova stagione
del diritto antidiscriminatorio, e quindi una rimonta del principio di
uguaglianza su altri valori che oggi appaiono predominanti, ma anche

2 N. COLAIANNI, Eguaglianza e diversita culturali e religiose, Bologna, il Mulino,
2006, p. 10.

10



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

una pericolosa frammentazione dell’ordinamento giuridico e una
inaccettabile dittatura del gruppo sull’individuo?.

Nel riproporre questo invito alla cautela, si pud casomai cercare
di approfondire quel grumo inestricabile di potenzialita e pericoli che e
contenuto nell’identita e che & sottolineato nelle riflessioni appena
citate. E anzi puo risultare opportuno introdurre un ulteriore elemento
di complessita, ribaltando completamente I'impostazione fin seguita.
Presupposto di questa operazione e il riconoscimento di un dato molto
attuale, ovvero della circostanza per cui oggi la locuzione identita
culturale e fonte di rivendicazioni da parte delle nuove minoranze ma
anche da parte delle vecchie maggioranze.

Come abbiamo gia notato, le identita collettive di cui ci
occupiamo, e in particolare quelle religiose, hanno dimostrato di non
essere legate all’elemento territoriale e di potersi insediare anche in
contesti apparentemente sfavorevoli. Questa “mobilita identitaria” &
accompagnata spesso da un irrigidimento della tradizione che si sposta,
al fine proprio di evitare contaminazioni e modificazioni che
corrompano la purezza originaria. La presenza di numerose identita in
un medesimo territorio produce confronto ma anche purtroppo uno
scontro continuo, che si moltiplica e frantuma in mille immagini diverse
come in un caleidoscopio, tanto che 'appartenenza diviene l'epicentro
delle scosse che scuotono le fondamenta delle societa moderne?. Il
risultato finale di questo fenomeno & la tentazione dell’identita
maggioritaria, vincente in quel dato momento o in quel dato luogo, di
prendere tutto e di imporsi con la propria verita.

Il tema dell’identita, insomma, rimanda all’identita di chi arriva
ma anche a quella di chi accoglie, e la complessita originata dalla
sovrapposizione di tutti questi piani si comprende pienamente solo
analizzando alcune vicende specifiche, prima fra tutte quella del velo
islamico. Vicenda che qui ovviamente non posso ricostruire nemmeno a
grandi linee ma che racchiude al suo interno la richiesta di salvaguardia
dell’identita religiosa e culturale proveniente da una confessione
religiosa, il rifiuto della tradizione islamica pronunciato in nome
dell'uguaglianza formale (si pensi alla notissima legge francese sul
velo) o della tutela dell’identita maggioritaria (si pensi alle recenti

27 A. VISCOMI, Note brevi su identita, diversitd, discriminazioni, in AA.VV.,
Immigrazione,  diritti, Costituzione, ~ Catanzaro, Dipartimento di  diritto
dell’organizzazione pubblica, economia e societa, 2005, p. 54 ss..

2 S. FERRARI, Tra geo-diritti e teo-diritti. Riflessioni sulle religioni come centri
transnazionali di identita, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1/2007, p. 10.

11



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

circolari “anti-immigrati” adottate da alcuni sindaci de Nord-Est?°) ma
anche la lotta per la difesa della dignita individuale della singola donna
che puo essere lesa tanto dal comportamento del gruppo di
appartenenza teso a imporre il velo quanto dalla normativa del Paese di
accoglienza teso a vietare il porto del velo.

Identita insomma e oggi, contemporaneamente, la versione piu
avanzata dell'uguaglianza (la leva che scardina le antiche e moderne
ingiustizie sociali), il cavallo di Troia di una etnicizzazione
dell’ordinamento giuridico e la parola d’ordine di una restaurazione
vandeana® (la leva che chiude il ponte levatoio che apriva alla
modernita) in cui si mischiano nazionalismi, privilegi di vario genere e
rigurgiti confessionisti.

4. Vecchie e nuove questioni in tema di identita

Per uscire dalle secche in cui si € arenato il mio ragionamento devo
tornare verso un terreno a me piti congeniale e rintanarmi nei confini
sicuri del diritto ecclesiastico. Lo faccio, peraltro, nella convinzione che
proprio questo angusto settore dell’ordinamento giuridico possa fornire
degli strumenti e degli esempi di notevole utilita. A ben vedere, infatti,
e proprio con riferimento all’elemento religioso che il nostro
ordinamento si sbarazza per la prima volta della visione liberale
tradizionale fondata sulla neutralizzazione delle differenze e opta per
una politica del diritto di tutt’altro segno. La scelta del Costituente
cristallizzata nell’art. 8 e infatti quella di riconoscere l'esistenza di
identita religiose assolutamente peculiari da cui scaturiscono esigenze
specifiche che rischiano di restare sacrificate laddove non si proceda ad
introdurre apposite deroghe nella legislazione generale. Lo strumento
con cui si intende procedere a salvaguardare un pluralismo religioso

2 Per un commento alla legge francese e ai provvedimenti comunali che si
occupano di velo islamico mi permetto di rinviare a N. FIORITA, Liberta religiosa e
societa multiculturali: il caso del velo islamico, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
Rivista telematica (www .statoechiese.it), giugno 2008.

30 Sotto questo specifico profilo, rappresenta davvero un caso emblematico il
recentissimo regolamento adottato dalla giunta della citta di Lucca con cui si vieta a
chiunque di aprire, nel perimetro delle mura urbane, un locale in cui si somministri
cibo etnico o anche solo un menu che non contenga almeno un piatto della tradizione
lucchese. L’idea di limitare la liberta di intraprendere un’attivita commerciale in nome
della difesa di una non meglio precisata tradizione lucchese mostra con una certa
evidenza come un valore cosi rilevante come quello dell’identita possa esporsi a
forzature e strumentalizzazioni e possa facilmente sfociare in politiche e normative
irrazionali quanto discriminatorie.

12



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

che, sia detto per inciso, quasi non esisteva in quel momento storico, &
quello delle intese. In sostanza, si decide di riconoscere le richieste
identitarie ma si inserisce un filtro, un momento di controllo delle
stesse, cosi che tali deroghe si trasformano in norme speciali contrattate
dalle autorita esponenziali della confessione e dalle autorita statali
competenti, cui viene attribuito il potere di decidere quando e quanto
aprire il sistema, ovvero con chi contrattare e fino a che punto spingere
il riconoscimento dell’identita.

Sia pure con enorme ritardo i principi contenuti nell’art. 8 della
Costituzione hanno trovato una parziale attuazione e oggi le intese
rappresentano un’esperienza collaudata cui attingere per estrapolare
alcune indicazioni di carattere generale. Proprio l'applicazione concreta
del suddetto strumento ci restituisce, infatti, alcune avvertenze su cui
intendo ora soffermarmi:

1. Il problema del limite.

Ovvero, fino a che punto pud essere accolta una tradizione
culturale o religiosa? Il riconoscimento dell’identita religiosa comporta
la tutela e il rispetto di una esperienza di fede o anche l'integrale
riconoscimento delle pratiche in cui tale credenza si esplica? E
soprattutto, & possibile distinguere per le autorita pubbliche tra pratiche
accettabili e pratiche inaccettabili?

Siamo di fronte ad un passaggio cruciale del nostro
ragionamento, posto che come e evidente i termini della questione
cambiano radicalmente a seconda delle risposte che l’ordinamento
sceglie di elaborare. Il riconoscimento totale delle richieste confessionali
e pienamente rispettoso delle identita ma ha come conseguenza
l'ingresso nell’ordinamento giuridico di istituti potenzialmente eversivi
rispetto a i suoi principi fondamentali, dal ripudio alle mutilazioni
genitali femminili, dalla poligamia alla supremazia dell'uomo sulla
donna. La diversa scelta di distinguere tra queste richieste impone
I’adozione di alcune accortezze, prima fra tutte 'individuazione delle
forme attraverso cui operare tale valutazione e, per l'appunto, lo
strumento scelto dal nostro ordinamento e l'intesa. Sara nella
negoziazione tra rappresentanze confessionali e autorita dello Stato che
si contabilizzeranno le deroghe e le imposizioni, le aperture e le
chiusure, le soluzioni e le indisponibilita.

Certo, la ricerca di una intesa ci espone al rischio che l'identita
ansiosa di ottenere un riconoscimento giuridico possa presentarsi
espungendo i propri tratti piti spigolosi e assumendo sembianze pit
facilmente accettabili. E indubbiamente una situazione del genere puo
comportare un annacquamento dell’identita che non sarebbe un bene

13



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

per nessuno. Tale pericolo, peraltro, ha sembianze che trascendono il
tema dell’accesso all’intesa, riproponendosi anche in fattispecie
disciplinate dalla legislazione generale. Si pensi, tanto per introdurre
qualche esempio, alla normativa che impone alle scuole private
confessionali, che intendono entrare nel circuito delle scuole paritarie,
di garantire un nucleo di diritti potenzialmente in contrasto con la
propria missione.

Ritengo, in proposito, che il diritto dello Stato possa rigettare le
richieste identitarie che non sono ritenute accettabili, ma non debba mai
chiedere alle singole identita di tradire se stesse.

2.1l problema della selezione.

Ovvero il problema di chi e come sceglie le identita da
riconoscere o, al contrario, da mantenere nell’anonimato giuridico. Vi &
qui un duplice rischio. Da un lato, non possiamo sottovalutare la
possibilita che gruppi di vario genere procedano ad autoqualificazioni
di comodo, a rivendicazioni strumentali di un’identita culturale
appositamente costruita al fine di godere di alcuni privilegi; dall’altro
lato, permane la possibilita che i poteri pubblici utilizzino le proprie
prerogative al fine di elevare la condizione giuridica di gruppi
affidabili, malleabili, omogenei ai valori della maggioranza e di
discriminare le identita piu conflittuali, eterogenee, estranee alla
propria scala di valori.

Per cio che concerne quest'ultimo profilo, il potere politico ha
mostrato nella propria azione carenze talmente marcate3! da spingere
una parte della dottrina a suggerire 'attribuzione di questo compito ai
giudici, in ragione della loro capacita di tutelare piu efficacemente le
minoranze che agiscono nel territorio italiano3? e di assecondare la
naturale dinamicita delle culture mediante 1'elaborazione di rimedi che
tengano conto delle tante sfaccettature di ogni caso concreto®. L’idea di
fondo & che le minoranze religiose piu conflittuali o controverse non
riuscirebbero ad ottenere il riconoscimento delle proprie esigenze
identitarie quando esse sono formulate in maniera globale, mentre
godrebbero di maggiori possibilita qualora esse si presentino

31 Da ultimo, sul punto, P. SASSI, Musulmani d’Italia, unitevi? Islam e democrazia
pluralista nell’esperienza recente, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista
telematica (www.statoechiese.it), febbraio 2008, p. 15.

%2 E questa la tesi di fondo intorno a cui si sviluppa lintero lavoro di A
GUAZZAROTTI, Giudici e minoranze religiose, Milano, Giuffre, 2001. Sul punto si
vedano anche le interessanti considerazioni di R. MAZZOLA, La convivenza delle regole.
Diritto, sicurezza e organizzazioni religiose, Milano, Giuffre, 2005, p. 39 ss..

33 N. COLAIANNY, Eguaglianza, cit., p. 16.

14



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

singolarmente dinanzi al giudice, potendosi in questo caso piu
agevolmente ottenere perlomeno quanto gia concesso ad altri gruppi in
situazioni simili3.

La centralita che va assumendo l'opera della giurisprudenza
chiama la dottrina a dedicare maggiore spazio allo studio dei singoli
provvedimenti giudiziari e delle pit1 generali tendenze in atto ma anche
ad operare un intenso sforzo teorico, finalizzato in prima battuta ad una
attenta ricognizione dei rischi cui si espone questa pur salutare opera di
supplenza, ovvero dei limiti di una tutela frammentaria ed episodica di
un diritto fondamentale in un sistema che resta pur sempre di civil
law3.

3. Il problema della rappresentanza.

L’attuazione concreta della politica ecclesiastica fondata sullo
strumento delle intese ci sollecita ad affrontare un passaggio che e stato
pit  volte evocato in questa relazione, ovvero quello della
rappresentanza. Tralascio per evidenti ragioni di spazio tutto cio che
concerne la formazione della rappresentanza e la possibilita
dell’esistenza di piti rappresentanze di un’unica identita religiosa, in
competizione tra loro e portatrici di diverse strategie di integrazione nel
medesimo ambito territoriale, e mi limito a evidenziare la circostanza
che se 'autorita statale contratta la predisposizione di alcune norme con
la rappresentanza del gruppo interessato, essa non puo che acquisire la
versione maggioritaria di una credenza o di una cultura, con il rischio
di schiacciare le voci di dissenso o comunque di minoranza che si
agitano all’interno di quel gruppo. E probabile, dunque, che questo
procedimento agevoli la mummificazione di una data identita e annulli
i diritti del singolo nel pitt ampio contenitore dei diritti del gruppo.

Senza dimenticare che questo individuo astratto molto spesso si
identifica in concreto con i soggetti pitt deboli, in primo luogo le donne
e i minori, o comunque con coloro che vengono mantenuti ai margini

3 A. GUAZZAROTTI, Riconoscimento politico e riconoscimento giurisprudenziale dei
gruppi religiosi, in Questione giustizia, 4/2005, p. 744.

% Peraltro, la giurisprudenza italiana non sempre si ¢ dimostrata capace di
svolgere un compito cosi delicato qual & indubbiamente quello di garantire i diritti
delle minoranze religiose e il principio della laicita dello Stato. Se & certamente vero
che i gruppi minoritari, o meglio gli appartenenti a tali gruppi, accedono alla
giurisdizione in maniera pitt agevole rispetto a quanto avviene con riferimento ad altri
poteri, € perd altrettanto vero che le risposte loro fornite sono state spesso
drasticamente negative, tanto da potersi affermare che negli ultimi anni si e assistito in
alcune pronunce (da quelle riguardanti I’esposizione dei simboli a quelle in materia di
crediti scolastici) al trionfo dei valori maggioritari e alla cancellazione delle esigenze
di chi in essi non si identifica.

15



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

del gruppo dai meccanismi interni di partecipazione e di distribuzione
del potere.

4. Il problema della strategia.

Se leggiamo insieme tutte le precedenti avvertenze, non puo che
consolidarsi un invito ad affrontare il problema dell’identita culturale
mediante una strategia meditata e consapevole che possa orientare in
maniera appropriata il diritto prossimo venturo. Le intese
rappresentano un modello teorico di indubbio interesse, ma anche un
esempio pratico complessivamente negativo. La presenza al loro
interno di norme privilegiarie che si sovrappongono alle norme
identitarie, 1’assenza di regole certe che governino la selezione dei
soggetti ammessi alla contrattazione e la perdurante mancanza di una
legge generale sul diritto di liberta religiosa hanno prodotto una
situazione caotica e fortemente ingiusta.

Proprio il riferimento a queste criticita, mi induce a ritenere che
la tutela-promozione giuridica dell’identita, necessaria per come fin qui
argomentato in una societa democratica, possa dispiegarsi
efficacemente solo in presenza di alcune condizioni che ne assecondino
e ne agevolino lo sviluppo e che neutralizzino il rischio della creazione
di nicchie privilegiarie o di ghetti assolutamente autoreferenziali. Tra
queste condizioni indico innanzitutto la necessita di evitare che
I'appartenenza ad un gruppo sia condizione necessaria per godere di
quei diritti che dovrebbero spettare ad ogni persona; il rifiuto di ogni
appartenenza obbligatoria; la prevalenza del consenso individuale su
qualsiasi previsione identitaria; la predisposizione di tutte le misure
opportune per tutelare 1'individuo che entra in contrasto con il gruppo;
la promozione di luoghi di incontro e dialogo (come la scuola pubblica)
in cui si attenui la rilevanza delle specificita e si diffonda la
condivisione di alcuni valori-cardine. A mio avviso il diritto dello Stato,
nel momento in cui assume fino in fondo il dato della presenza di
identita irriducibili e si orienta verso il loro riconoscimento puo e forse
deve chiedere a tutti i gruppi di accettare il confronto con altre
narrazione dell’esistente?”.

% A, FACCHI, Prospettive attuali del  pluralismo  normativo, in
www juragentium.unifi.it, p. 3.

% Sul punto si veda A. VISCOMI, Lavoro e “tendenza” nelle fonti internazionali e
comunitarie, in A.G. CHIZZONITI, Organizzazioni di tendenza e formazione universitaria,
Bologna, il Mulino, 2006, p. 41.

16



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

5. L'ordinamento giuridico italiano tra tentazione assimilazionista e
timide aperture identitarie

A dimostrazione della perdurante assenza di una strategia chiara che
sorregga l'azione del legislatore in questi settori voglio accennare alla
recente predisposizione, da parte di un Consiglio scientifico nominato
con decreto del Ministero dell'Interno, della Carta dei Valori, della
cittadinanza e dell'integrazione.

La Carta dei Valori, di cui & gia dubbio il valore giuridico®,
sembra articolarsi su due tipi di norme: quelle inutili e quelle dannose.
Nella prima categoria rientrano le numerose disposizioni che si
limitano a ribadire una serie di principi costituzionali che come tali non
abbisognavano di nessuna ripetizione in questo o in altro documento®.
Nel secondo insieme possono essere collocate tutte quelle disposizioni
che invece azzardano wun’interpretazione autentica delle norme
costituzionali o una modifica della legislazione vigente in assenza di
alcuna competenza a perseguire questo obiettivo. Non mi soffermo sui
singoli punti, ma va almeno notato che attraverso questa via si vieta
ogni mutilazione del corpo non dovuta ad esigenze mediche a fronte
del riconoscimento pacifico della legittimita della circoncisione
maschile, si afferma che il matrimonio e fondato sull’eguaglianza tra
marito e moglie sbarazzandosi in un colpo solo di ogni interpretazione
non eterosessuale dell’art. 29 della Costituzione4, si subordina il diritto
di liberta religiosa al rispetto della norma penale risolvendo in maniera
semplicistica un problema di enorme portata teorica e pratica, si
proibisce in maniera assoluta ogni velo che nasconda il volto a fronte di
un diritto vigente orientato in senso ben diverso.

Pit1 in generale la Carta dei Valori appare diretta a sancire il
dominio dei valori della maggioranza, cui i destinatari (ovvero gli
immigrati) devono assoggettarsi esplicitamente, giacché ogni persona
che vive in Italia “deve condividere i principi che regolano la nostra
societd” (punto 5)4.. E chiaro il tentativo di fornire un elenco di principi

3 Per N. COLAIANNI, Una “carta” post-costituzionale?, in Questione Giustizia, la
Carta sarebbe inidonea a creare situazioni giuridiche soggettive di obbligo tra privati
ma sarebbe idonea “ad orientare la diligenza dell’amministrazione nell’espletamento
dei servizi, che potremmo definire di cittadinanza e di integrazione ...”.

3 P. CONSORT]I, Pluralismo giuridico: reazione giuridica multiculturalista e proposta
interculturale, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica
(www.statoechiese.it), maggio 2007, p. 23.

40 Cfr. N. COLAIANNTI, ult. op. cit..

4 In senso contrario il Tar Piemonte, con sentenza n. 863 del 19 maggio 2004,
annullando un provvedimento del Ministero dell’Interno che aveva negato il decreto
di concessione della cittadinanza in ragione dell’attaccamento del richiedente ai valori

17



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

e diritti che compongono il nucleo non negoziabile dell’identita italiana
e che devono essere accettati pena l'esclusione dalla nostra societa.
Emerge dunque, tra le pieghe di questo documento, una strategia
assimilazionista che finora non aveva mai fatto parte delle politiche di
integrazione promosse dalla Repubblica italiana e che riecheggia le
teorie della destra religiosa americana. Con la sua abituale chiarezza,
Samuel Huntington ha recentemente dedicato un intero volume alla
rivendicazione di una societa che eviti accuratamente di divenire
multiculturale e che si orienti piuttosto ad offrire a tutti coloro che lo
desiderano la possibilita di aderire ai valori americani, di divenire
“come gli americani”. In sostanza, si propone l'idea che I’America deve
restare fedele alla cultura WASP anche se per essere considerati tali non
sara pilt necessario essere bianchi, o protestanti, o anglosassoni??,
essendo sufficiente pensare come i bianchi, i protestanti e gli
anglosassoni.

Reputo al contrario che una societa democratica si fondi sul
diritto al dissenso, alla critica e alla diversita. E richiamo con piacere il
provvedimento con cui la Corte Europea dei diritti dell'uomo, nel
pronunciarsi su un caso molto delicato di vilipendio dell’lslam in
Turchia, ha solennemente riaffermato la legittimita delle opinioni che
offendono, scioccano, turbano, ovvero contestano i principi e i valori
della maggioranza*. Un’impostazione lineare e coerente con la
giurisprudenza precedente della stessa Corte, ben lontana dalle
piccolezze e dalle paure che pervadono e inficiano la Carta dei valori.

In quell’enorme spazio che si apre tra il riconoscimento delle
pratiche identitarie (tendenzialmente totale nell’esempio canadese,
certamente parziale nel sistema delle intese) e il rifiuto delle culture
altre che promana dalla Carta dei valori, non mancano vie intermedie,
meno costose dal punto di vista sistemico e dunque pitt facilmente
percorribili. Penso al ruolo che puo svolgere la contrattazione collettiva
a fronte di richieste identitarie che emergano nei luoghi di lavoro* e
penso all'impatto della cultural defense sul nostro ordinamento, ovvero
alla possibilita di considerare le motivazioni che spingono alla

della cultura del paese di provenienza, aveva chiarito come la concessione della
cittadinanza italiana non possa dipendere dalle convinzioni personali del soggetto.

4 5, HUNTINGTON, op. cit., passim.

4 Cfr. R. BOTTONI, Le sentenze della Corte europea dei diritti dell'uomo LA e Aydin
Tatlav: una riconsiderazione del rapporto tra liberta religiosa e laicitd in Turchia?, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 3/2006, p. 831

# Sul punto mi permetto di rinviare a N. FIORITA, L’Islam nei luoghi di lavoro:
considerazioni introduttive sul ricorso alla contrattazione collettiva, in Coscienza e liberta,
2005, p. 9 ss..

18



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

realizzazione di determinati comportamenti — pur sempre illegittimi per
la nostra normativa — come cause scriminanti o come attenuanti della
pena. Per cogliere appieno la rilevanza della questione, puo essere
opportuno accennare ad un caso particolarmente controverso®.

Le mutilazioni genitali femminili, di cui si potrebbe a lungo
discutere il valore religioso, rappresentano indubbiamente una pratica
tradizionale radicata nella storia di alcune popolazioni e quindi una
componente della loro identita (religiosa o culturale poco cambia).
Tradizione che peraltro confligge irrimediabilmente con valori profondi
della nostra societa e ferisce la coscienza di ciascuno di noi. Scartata la
possibilita, che pure sarebbe interessante valutare almeno in linea
teorica, di un riconoscimento parziale o di una ritualizzazione
simbolica* di questa pratica, resta da comprendere quale sia la reazione
piu adeguata alla luce della sua lesivita ma anche della sua valenza
identitaria.

Se inizialmente la giurisprudenza si era orientata a farsi carico
delle ragioni che spingono alcuni mussulmani a perpetuare questa
tradizione o perlomeno a non comprenderne a fondo il disvalore
penale, ribadendo dunque l'antigiuridicita di questo comportamento
ma mitigando la sanzione inflitta agli imputati*’, il legislatore ha
recentemente intrapreso (legge n. 7 del 9 gennaio 2006) una strada ben
diversa e ha scelto di reprimere in maniera molto rigorosa a pratica
dellinfibulazione*8. La creazione di una fattispecie penale apposita, cosi

# Per un approccio pili generale rimando al saggio di A.G. CHIZZONITI,
Multiculturalismo, liberta religiosa e norme penali, in Laicidad y libertades, 6/2006, p. 101
sS..

46 Su questa proposta si veda L. CATANIA - O.A. HUSAN, Ferite per sempre, Roma,
DeriveApprodi, 2005.

4 In particolare, la sentenza del Tribunale di Milano del 25 novembre 1999
ammette al patteggiamento un immigrato egiziano che aveva sottoposto nel suo Paese
di origine la propria figlia ad un intervento di infibulazione e, nel concedergli le
attenuanti generiche, sembra implicitamente concedere rilevanza a quella tradizione
culturale che determina il compimento di atti cosi altamente lesivi dellintegrita psico-
fisica di un soggetto minorenne. Allo stesso modo, il Tribunale dei minorenni di
Torino decise, nell’ormai lontano 1997, di archiviare un caso di escissione in ragione
della circostanza che l'infibulazione era stata compiuta in un paese, la Nigeria, in cui
le pratiche di mutilazione genitale femminile sono generalmente accettate. Sulla scorta
di questa conclusione, il giudice piemontese stabili successivamente il riaffidamento
della bambina ai genitori non emergendo elementi che spingessero a ritenerli inidonei
ai compiti educativi

4 Per una prima valutazione critica del provvedimento in questione si veda A.
GENTILOMO, Mutilazioni genitali femminili. La risposta giudiziaria e le questioni connesse,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it),
maggio 2007.

19



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

come lirrigidimento del trattamento sanzionatorio, dimostrano la
volonta del legislatore di continuare a prendere in considerazione il
background culturale di questo comportamento, che pero in questa
mutata prospettiva spinge ad una reazione piu vigorosa, ritenuta
necessaria al fine di sradicare la tradizione e di affermare il rifiuto
assoluto dei valori culturali che la irrorano.

Un esempio significativo e opposto proviene ancora dal Canada
ed é rappresentato dalla sentenza Multani. Il caso trae origine dalla
pretesa di un minore di fede Sikh di recarsi a scuola portando con se il
kirpan, ovvero il pugnale tradizionale che costituisce un simbolo
religioso irrinunciabile per la sua credenza. Una volta rifiutata ogni
ipotesi di compromesso o di sostituzione del pugnale di metallo con
analogo oggetto di plastica, il caso & finito nella aule giudiziarie ed e
stato infine risolto in senso favorevole allo studente da parte della Corte
Suprema®®. Secondo questo organo, negare accoglimento alla richiesta
in oggetto avrebbe significato negare i fondamenti del
multiculturalismo canadese, distinguendo indebitamente tra pratiche
religiose protette e rifiutate. Ma ancor piu interessante ¢ il passaggio in
cui la Corte pone l’accento sulla centralita dell’aspetto soggettivo, cioe
sulla percezione che il singolo ha dell'importanza e del significato di un
dato comportamento: se il pugnale e per il fedele un simbolo
irrinunciabile che non viene utilizzato per offendere, tale esso deve
essere considerato anche dall’ordinamento statuale.

Infine, con riferimento pitt generale a quei reati che vengono
definiti come culturalmente motivati, va ricordato che se in Europa (e
ancor prima negli Stati Uniti d’America) tale categoria e riuscita a
condizionare, almeno in alcuni casi, le decisioni delle varie Corti®, in
Italia la giurisprudenza e prevalentemente orientata a negare ingresso
alla rilevanza di questa impostazione difensiva. La linea di sbarramento
tracciata dai giudici italiani si mostra priva di crepe nell’ambito
privilegiato di questi reati, il diritto di famiglia, laddove sia con
riferimento ad atti di violenza commessi nei confronti dell’altro
coniuge®!, sia nel caso di maltrattamenti nei confronti dei figli>?, sia

4 Corte Suprema del Canada, sentenza del 2 marzo 2006, n. 30322. La sentenza e
leggibile in www.olir.it. Per un ampio commento si rimanda a S. MANCINI, La contesa
sui simboli: laicita liquida e protezione della Costituzione, in S. CANESTRARI (a cura di)
Laicita e diritto, Bologna, Bononia University Press, 2007, p. 164 ss..

%0 Cfr. F. BASILE, Panorama di giurisprudenza europea dei c.d. reati culturalmente
motivati, in  Stato, Chiese e pluralismo  confessionale, Rivista telematica
(www.statoechiese.it), febbraio 2008.

51 Cosi Corte di Cassazione, sentenza dell’8 gennaio 2003.

52 Corte di Cassazione, sentenza del 30 gennaio 2007.

20



f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i. Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

nell’ipotesi di abuso dei mezzi correttivi®® e sia in quella di violazione
degli obblighi di mantenimento> é stato costantemente ribadito il
rifiuto di considerare rilevante la cultura, la tradizione o la religione di
origine dell'imputato (sempre uomo e musulmano).

L’ultima delle sentenze citate, quella del Tribunale di Genova, in
realta apre un piccolo spiraglio che chiede di non essere trascurato. Il
suddetto provvedimento, infatti, accetta alcuni postulati della
cosiddetta cultural defense, come dimostra la circostanza che una volta
accertata la responsabilita dell'imputato per il reato contestato (nella
specie il mancato assolvimento degli obblighi di assistenza materiale
inerenti alla potesta di genitore) si ritiene opportuno ricostruire i
principi fondamentali della sua religione nell’ambito dei rapporti
familiari, al fine di poter verificare che influenza abbiano esercitato i
dati originari nella realizzazione del fatto commesso e di poter quindi
efficacemente graduare la pena da comminare in concreto. Sebbene il
giudice escluda poi, per una lunga serie di ragioni, la concessione delle
attenuanti generiche® & sufficientemente chiaro che il background
culturale e religioso dell'imputato ¢ stato riconosciuto come
potenzialmente influente in ordine alla decisione finale. La
motivazione, quindi, e non il dispositivo induce a considerare questa
sentenza come un isolato tentativo di concedere spazio ai profili
identitari del soggetto che commette un fatto considerato reato.

6. Dall’identita dei gruppi all’identita dei singoli: le convinzioni
personali nel diritto anti-discriminatorio

Il mio percorso si & snodato per lunga parte intorno all’identita religiosa
e alle esigenze identitarie di chi appartiene ad un gruppo. Resta da
verificare se sia corretto e opportuno far coincidere identita religiosa e
identita culturale e, ancora, che spazio possa rivendicare nel nostro
ordinamento l'identita del singolo individuo a prescindere dal suo
riconoscersi in una tradizione collettiva.

Voglio guardare, in questo caso, al diritto antidiscriminatorio e
alla protezione assicurata alla credenza religiosa o alle convinzioni
personali di ogni soggetto per quanto concerne l’occupazione e le

% In questo senso gia Tribunale di Arezzo, sentenza del 27 novembre 1997, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1999/3, p. 850 ss., con commento di G
CIMBALGO, II fattore religioso come elemento di imputabilita.

54 Tribunale di Genova, sentenza del 7 novembre 2003, in www.olir.it.

55 Al contrario di quanto avrebbe invece desiderato S.M. SERGIO, II credo religioso
va tenuto presente per le attenuanti generiche, in Diritto e Giustizia, n. 11, 2004, p. 89 ss..

21



&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
.' i= Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

condizioni di lavoro. Due giuslavoriste hanno recentemente
provveduto a ricostruire 'ambito della tutela offerta dalla normativa
vigente giungendo a conclusioni non del tutto coincidenti. Secondo
Mariapaola Aimo, il riferimento alle convinzioni personali permette di
proteggere ogni orientamento del pensiero di un lavoratore,
estendendo quindi I'ambito del divieto di discriminazione in maniera
significativa® e, potremmo aggiungere, introducendo nei luoghi di
lavoro una tutela forte di ogni singola identita individuale. Secondo
Maria Paola Monaco, invece, le convinzioni personali non
rappresentano una fattispecie autonoma, restando strettamente legate
all’elemento religioso®. La tutela assicurata dalla direttiva comunitaria
n. 78 del 2000 risulterebbe estesa fino a coprire ogni convinzione in
ambito spirituale, si esprima essa in una credenza nota o in un percorso
fideistico originale ed individuale, ma non aprirebbe le porte ai meri
orientamenti personali del soggetto.

Questa seconda impostazione, per la verita, pud sembrare a
prima vista maggiormente convincente della prima sotto il profilo
logico-giuridico, giacché se pure la tutela di ogni convinzione
ideologica del singolo individuo puo in prima battuta apparire una
grande conquista di civilta, & pur sempre vero che un’apertura cosi
vasta e incontrollabile potrebbe facilmente accentuare i pericoli di
frammentazione dell’ordinamento e di scontro tra infinite tendenze che
gia indeboliscono le societa moderne. Essa pero deve cedere il passo
una volta che si consideri adeguatamente la presenza di elementi
insuperabili e decisivi di segno contrario. In primo luogo, occorre
rammentare che il decreto legislativo 216/2003 che ha dato attuazione
alla direttiva nel nostro Paese ha optato per una diversa
interpretazione, separando all’art. 1 le due nozioni e assicurando
specifica protezione alla religione o a qualsiasi ideologia di altra natura
con l'art. 2, 1 comma, lett. b)%8. Ovviamente potrebbe ritenersi che sotto
questo profilo si venga a realizzare un’ipotesi, non certo l'unica e
nemmeno la piti importante, di recepimento approssimativo e infedele

% M. AIMO, Le discriminazioni basate sulla religione e sulle convinzioni personali, in M.
BARBERA (a cura di), Il nuovo diritto antidiscriminatorio, Giuffre, Milano, 2007, p. 46.

57 M.P. MONACO, Intervento, in AA.VV., Tra uguaglianza e differenze: il nuovo diritto
antidiscriminatorio, Atti del convegno di Firenze del 19 giugno 2006, p. 34.

% Allo stesso modo, il legislatore britannico, al momento di recepire la direttiva
comunitaria, ha stabilito che il belief di cui alla direttiva deve intendersi come una
qualsiasi credenza religiosa o filosofica. Cfr. S. COGLIEVINA, L’'«Equality Act 2006» ed
il divieto di discriminazione religiosa, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2 /2006, p.
427.

22



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
.' N Marzo 2009 ISSN 1971- 8543

della normativa comunitaria®, se non sovvenissero in aiuto del
legislatore italiano gli orientamenti consolidati in ambito comunitario,
che da lungo tempo ha affrontato il problema posto dal binomio
“religion and belief”.

Al momento di interpretare 1’art. 9 della Convezione europea sui
diritti umani, la Corte Europea ha optato, sin dai primordi della propria
giurisprudenza, per un’interpretazione molto ampia, includendo il
pacifismo tra le credenze fondate sulla coscienza e sul pensiero e quindi
oggetto di tutela®®. Coerentemente a queste premesse, la Corte ha poi
risposto al quesito originato dal rapporto tra le convinzioni protette
dall’art. 9 e la piu generale liberta di espressione garantita dall’art. 10
della Convenzione, chiarendo che credenza non rimanda ad una
qualsiasi opinione ma pitt precisamente a tutte quelle che siano
particolarmente rilevanti per un individuo, tali cioe da condizionarne il
sistema di vita o come scrive la Corte, da apparire particolarmente
stringenti®!. Tale conclusione & stata recentemente ribadita dalla Corte
con una decisione che merita richiamare®?, se non altro perché
I'interpretazione di cui abbiamo appena dato conto viene rafforzata
attraverso il richiamo all’art. 2 del protocollo addizionale alla CEDU.
Anche con riferimento a questa norma, infatti, la giurisprudenza
comunitaria ha concordemente convenuto nella scelta di equiparare
credenze religiose e credenze di tipo filosofico®.

Cosi ricostruito, il legame tra religione e convinzioni personali
permette di innalzare il livello di tutela riconosciuto a questo secondo
profilo - giungendosi in sostanza a proteggere ogni aspetto della
coscienza del lavoratore - e toglie ogni dubbio sulla tutela di credenze
areligiose, antireligiose o non riconducibili ad un pensiero dogmatico
organizzato e riconosciuto attraverso qualche forma dall’ordinamento.

% In questo senso sembra orientarsi M.P. MONACO, op. loc. cit., a cui non sfugge la
scelta del legislatore italiano di considerare separatamente i due termini, che perd
viene letta alla luce delle opposte intenzioni del legislatore comunitario.

60 Corte europea dei diritti dell’'uomo, Decisione Arrowsmith v. United Kingdom, del
12 ottobre 1978.

61 Corte europea dei diritti dell'uomo, sentenza Campbell v. Cosans, del 25 febbraio
1982, secondo cui “the word ‘convictions’ is not synonymous whit the word ‘opinions’
and ‘ideas’, such as are utilised in the Article 10 of the Convention, which guarantees
freedom of expression; it is more akin to the term ‘beliefs’ ... appearing in Article 9 ...
and denotes views that attain a certain level of cogency, seriousness, cohesion and
importance”.

62 Corte europea dei diritti dell'uomo, sentenza Hasan and Eylem Zengin v. Turkey,
del 9 ottobre 2007.

63 Cfr., ad esempio, Corte europea dei diritti dell'uomo, sentenza Kjeldsen, Busk
Madsen and Pedersen v. Denmark, del 7 dicembre 1976.

23



