ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

Nicola Colaianni
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giusprudenza
dell’Universita degli Studi di Bari “Aldo Moro”)

La laicita al tempo della globalizzazione "

1 - Dei tre sostantivi che compongono il titolo solo uno rappresenta, a
colpo d’occhio, una “parola di giustizia” ed e paradossalmente quello
di cui non devo occuparmi: il tempo. Il decorso del tempo e
fondamentale nella vita del diritto, per esempio per avanzare o per
bloccare una pretesa, civile o punitiva. Se cio basti a farne una parola
anche di giustizia, a tenere conto cioe del tempo come struttura
essenziale della persona e ragione percio della sua imperfezione e dei
suoi bisogni, & discutibile. Non & detto, infatti, che ci sia coincidenza fra
legge e giustizia perché la legge puo essere anche ingiusta o comunque
non assicurare pienamente quei valori universali che finiscono per
comporre la dignita di ogni persona. A rendere valide le leggi -
scriveva Tertulliano, al quale si deve “il concetto innovativo della
storicita della legge” (Canfora) - non sono “né il numero degli anni, né
'autorita dei loro promulgatori, ma unicamente la giustizia”.

“Se la vostra giustizia non superera quella degli scribi e dei
farisei, non entrerete nel regno dei cieli” sta scritto nel discorso della
montagna (Matteo 5, 20). La giustizia degli scribi e dei farisei era quella
procurata dall’osservanza della legge e delle tradizioni, che si
compendiavano in 613 precetti, positivi e negativi: corrispondeva al
diritto vigente ma l'impero della legge non coincide con il “regno dei
cieli”. Occorre percid una giustizia sostanziale, che dovra essere
superiore alle prescrizioni legislative (nel prosieguo del discorso Gesu
illustro questa diversita con sei antitesi).

Come si fa a distinguere la legge buona, la giustizia, da quella
cattiva e il problema eterno dell'umanita. La corrispondenza alla
natura, come teorizzava Cicerone? Alla coscienza, come voleva
Antigone richiamando le leggi non scritte? Allo Spirito, secondo il
predicato di san Paolo e in generale di tutte le religioni? Senza osare di
affrontare neppur minimamente questo problema mi sembra efficace la

I Testo della lezione magistrale svolta il 16 maggio 2009 a La Spezia nel corso del
convegno Parole di giustizia 2009. Nuovi diritti e diritti negati, organizzato dal Comune
della Spezia e dall’associazione di studi giuridici Giuseppe Borre in collaborazione
con la Fondazione Lelio e Lisli Basso, la Fondazione Verardi e Questione giustizia.



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

cartina di tornasole proposta dalla Bibbia, il codice dell’occidente, per
accertare se una parola, o un’opera, incarna la giustizia: il suo frutto
dev’essere la pace. Opus iustitiae pax, come predica Isaia (32, 17).
Altrimenti quella parola apparterra alla politica, alla storia, al diritto
anche, ma non alla giustizia.

In questo senso la laicita (della globalizzazione parlero dopo) e
effettivamente una parola di giustizia. La laicita e pacifica, pacificatrice:
per un verso secolarizza i poteri pubblici, li induce a rinunciare ad una
propria etica, ad una propria cultura, ad una propria religione; per altro
verso, mettendo 1'esercizio positivo e negativo della liberta di religione
sullo stesso piano, induce credenti e non credenti a prestarsi ascolto, ad
imparare gli uni dagli altri, a convivere coesi e a prestarsi reciproca
solidarieta anche al di la di profonde divergenze religiose e culturali.

Cionostante, e anzi forse proprio per questa vocazione alla pace
invece che al conflitto, laicita e parola che, a differenza di altre, non
sembra appartenere neppure al lessico del diritto (nelle stesse
enciclopedie giuridiche & comparsa solo negli aggiornamenti piu
recenti) ma piuttosto a quello della politica e della storia o della
sociologia o finanche della teologia. Percio e stata utilizzata come chiave
di lettura per capire pitu a fondo il detto evangelico “Date a Cesare quel
che & e a Dio quel che e di Dio” (Matteo 22,21) o il conflitto tra guelfi e
ghibellini o lo spirito dell’etica protestante o il confessionismo di
costume dell'Italia del dopoguerra.

Insomma, la laicita e percepita soprattutto come una narrazione,
rivelatasi utile per costruire significati che hanno consentito alla societa
civile di interagire con il sistema di convenzioni culturali e religiose
all'interno del quale essa viveva. Il valore della narrazione come
strumento per la facilitazione dei processi di cambiamento sociale
(Kaneklin e Scaratti) e indubbia e utilizzabile anche con riferimento alla
laicita (A. Ferrari). Tuttavia, essa trova limiti connaturati
all’anacronismo dell’operazione, alla decontestualizzazione di detti
piegati a risolvere problemi del nostro tempo (come quella operata
intorno al detto sopra citato, con cui Gesu sfuggi sapientemente ad una
trappola tesagli dai sadducei, ma senza porsi un principio di
distinzione politico-religiosa, che non apparteneva all’orizzonte
culturale del tempo).

Solo nel ventesimo secolo la narrazione comincioé ad adombrarsi
di una valenza giuridica, a descrivere la laicita come attributo dello
stato, ma il limite narrativo ereditato dall’'uso corrente si riveld cosi
grave da portare alla definizione di laicita in contrapposizione alla
religiosita: come ben osservo Luigi Sturzo, “lo stato laico, per
conquistare la sua completa autonomia da ogni altro potere, si & andato

2



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

orientando sempre pitt verso una specie di confessionalismo proprio, al
quale la Chiesa serve secondo i casi di contrapposto o di presupposto,
di termine di lotta ovvero di elemento costruttivo”.

2 - La svolta si compie vent’anni fa con una sentenza della Corte
costituzionale, la n. 203 del 1989, quando la parola fu utilizzata in senso
pienamente giuridico (per scongiurare una dichiarazione di illegittimita
addirittura di una norma concordataria, interpretata dalla
giurisprudenza amministrativa nel senso che poneva l'obbligo di
svolgere attivita alternative in capo agli studenti non avvalentisi
dell'insegnamento di religione cattolica). Ma non in nome di un
confessionalismo di stato, contrapposto a quello religioso, bensi in
nome della liberta di coscienza, che accomuna credenti, non credenti,
diversamente credenti.

La narrazione cambiava. La storia della legislazione dell’Italia
unita in materia, dalle leggi unilaterali savoiarde al concordato del 29
alla Costituzione, veniva reinterpretata in chiave di affermazione della
liberta di coscienza. Il principio di laicita inteso in senso giuridico, come
precetto costituzionalmente obbligante, sconvolgeva consolidate
categorie giuridiche. Pur criticabile in alcuni passaggi, un po” forzati o
evidentemente compromissori, la sentenza provocd uno spiazzamento
degli esperti, direi anche uno spaesamento: siamo in Francia o in Italia?
La laicita vera, si riteneva, & quella francese, di contrapposizione alla
chiesa e alle religioni nella sfera pubblica: la laicité de combat. Il limite
narrativo descritto da don Sturzo alimento un fuoco di sbarramento:
I'Italia non e un paese laico. Altri, educati alla regola del “troncare,
sopire” suggerita dal conte zio di memoria manzoniana, affermavano
che si, va bene, se lo dice la Corte non possiamo non dire anche noi che
I'Italia e un paese laico: ma con l'avvertenza che comunque la laicita e
un principio, non una regola, cioé non ha portata precettiva immediata
e dunque non svolge alcun effetto sul piano giuridico concreto, e inutile
perche lascia le cose come stanno.

Insomma, c’era chi era rimasto deluso perché, se proprio doveva
nascere, preferiva un maschio, il laicismo, e non sapeva che farsene di
questa femmina, la laicita, al punto di disconoscerla. La femminuccia,
invece, proprio per la sua supposta innocuita andava bene a chi temeva
che potesse nascere "aborrito maschio.

Sta di fatto che la femminuccia, crescendo negli anni, ha saputo
farsi rispettare. La 203/89 non e stata la proverbiale rondine che non fa
primavera ma solo I'inizio di una giurisprudenza che ha ridisegnato un
profilo fondamentale della nostra forma di stato. Gia con quella
sentenza la Corte costituzionale affermo la laicita come principio

3



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

supremo dell’ordinamento costituzionale. Un principio non scritto,
ricavato dal combinato disposto di una serie di articoli della
Costituzione, veniva cioe dichiarato non modificabile neppure per
effetto del procedimento di revisione costituzionale. Come dire che, se
pur cio accadesse, sarebbe un mutamento di regime perché verrebbe
meno il principio stesso di eguaglianza. Come, infatti, precisera qualche
anno dopo la Corte (sent. n. 329 del 1997), il principio di laicita
«comporta equidistanza e imparzialita della legislazione rispetto a tutte
le confessioni religiose».

3 - Nessuna espulsione, quindi, delle religioni dallo spazio pubblico,
come in Francia dove la legge vieta perfino di portare segni religiosi
(per esempio, il velo delle donne islamiche) in pubblico. La laicita “alla
francese” non riconosce le diversita, e vissuta, all’opposto,
essenzialmente come monoculturale, secondo un modello - ha
osservato Pietro Rossi nel convegno dedicato alla memoria di Paolo
Sylos Labini - che “esprimeva il culto della nazione come comunita che
ingloba e trascende i singoli individui”, per cui lo Stato era «non gia il
garante della coesistenza di fedi religiose diverse, ma la “fonte” di una
religione alternativa a quelle della tradizione cristiana».

Nel modello italiano, invece, il no alla République cieca alle
differenze si accompagna al no altresi al Londonistan, 1'approdo
multiculturalista ad un mosaico formato da comunita cultural-religiose
separate, alla cui tutela differenziata rimarrebbe affidato 1'individuo, in
virtu della sua appartenenza, oltre che ad una serie di deroghe al diritto
comune, emblematicamente rappresentata da leggi come il Road Traffic
Act, che riconosce al Sikh, che indossa il turbante, il diritto di andare in
moto senza casco in deroga alle norme generali sulla sicurezza stradale.

La nostra laicita, invece, consiste, come ha scritto con grande
chiarezza Luigi Ferrajoli dell’eguaglianza, precisamente nel
riconoscimento dell'uguale diritto a sviluppare le differenti identita -
religiose, linguistiche, politiche, nazionali e, quindi, culturali - «che
fanno di ciascuna persona un individuo diverso dagli altri e di ciascun
individuo una persona come tutte le altre».

Di evidenza pubblica appare che in questo contesto lo Stato non
puo ricorrere alla religione per rafforzare obbligazioni civili (sent.
334/96), né tantomeno per elevarla a “religione civile”. E,
reciprocamente, le confessioni religiose non possono ricorrere a
sanzioni civili per rafforzare l'efficacia di precetti essenzialmente
religiosi.

Questo secondo divieto non & esplicitamente affermato dalla
Corte ma costituisce un evidente corollario del precedente e, del resto,

4



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

esso ¢ alla base almeno di due decisioni assunte dalla Corte negli anni
settanta: quella sul divorzio e quella sul reato di aborto. Nel primo caso
la Corte escluse che i matrimoni canonici trascritti potessero sfuggire
alla disciplina divorzistica. Nel secondo che il concetto di persona -
prevalentemente ricevuto secondo la teologia cattolica - potesse
estendersi al feto, si da considerare l'interruzione volontaria della
gravidanza un omicidio tale da non poter essere scriminato dalle
condizioni psicofisiche della donna: si tratta della sentenza n. 27/1975
sul reato di aborto di persona consenziente, dichiarato illegittimo
perché “non esiste equivalenza fra il diritto non solo alla vita ma anche
alla salute proprio di chi e gia persona, come la madre, e la
salvaguardia dell'embrione che persona deve ancora diventare”.

I due divieti simmetrici (di religione civile e di braccio secolare)
sono frutto di quella “distinzione degli ordini distinti”, che e 1'essenza
ultima della laicita secondo la sentenza n. 334/96, la cui motivazione di
fondo attinge direttamente alla classica distinzione tra diritto e morale o
religione, tra reato e peccato -, per cui le norme giuridiche non possono
sostenersi con norme morali (o religiose) e le norme morali (o religiose)
non possono sostenersi con norme giuridiche. A questo “dualismo dei
fori”, come scrive Paolo Prodi nella sua “storia della giustizia”, per cui
esistono due codici, la filosofia dei greci e la Parola della Bibbia, ha
contribuito la stessa Chiesa romana non tanto per quel che ha detto o
per quel che ha fatto - che spesso, e ancora oggi, appaiono parole e
opere contraddittorie - ma per il solo fatto di esserci, di essere chiesa,
strutturalmente distinta percio dal potere civile.

4 - Si puod formulare una prima conclusione: e questo il punto di
massima espansione teorica classica del principio di laicita, che
nell’Occidente - non cosi, ad esempio, nell'Oriente dominato dall’Islam
- ha funzionato da antidoto al diritto religioso come fonte ultima del
diritto civile: secondo l'ordine medievale, infatti, il cristiano, come
straniero allo Stato del quale era suddito, godeva di uno statuto
personale, regolato dal diritto canonico, mentre la legge del sovrano
riguardava solo i beni e si premurava di non risultare in contrasto
insanabile con quella divina, come interpretata dall’autorita
ecclesiastica.

Da Westfalia in poi, invece, il sistema delle fonti produttive di
diritto venne ad organizzarsi in maniera rigida secondo un disegno a
piramide, al cui vertice era appunto il sovrano, monarca o parlamento
che fosse. Neanche il diritto canonico, come diritto non soltanto
religioso, sfuggi a questa riorganizzazione europea, vedendo cosi
restringere la sua vincolativita diretta ai confini dello stato pontificio. In

5



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

quanto pero espressione di un ordinamento non territoriale come quello
religioso, trasversale agli Stati, riusciva nondimeno, grazie alla potestas
soprattutto indirecta in temporalibus, a far interagire con le fonti
statuali le fonti di diritto divino.

Senonche il sistema westfaliano & entrato in crisi con la
globalizzazione: la quale come spezza la separatezza e
I"autoreferenzialita delle culture, avviando relazioni interculturali che
attraversano stati e nazioni, cosi mina alla base la gerarchia e la
competenza delle fonti, non piu riconducibili interamente, e forse
neppure prevalentemente, a quelle statuali. L'ordine dello stato &
invaso, invero, da fonti transnazionali, come la lex mercatoria o la lex
sportiva, che indeboliscono la sovranita dello stato, in particolare nel
suo potere legislativo, nei confronti dei cittadini.

Grazie agli effetti della globalizzazione sulle fonti di produzione
del diritto, magistralmente esplorati da Alessandro Pizzorusso, anche i
diritti religiosi si vedono ridischiudere l'ingresso nell’ordinamento
statale attraverso il corridoio aperto dalla soft law. Con questa
espressione si intendono quei principi o regole, che, pur non avendo
neppure forza di legge, si prevede che, tuttavia, la otterranno (si pensi
alla convenzione di Nizza o alla “costituzione europea”) o che, pur
rimanendo nel campo etico o sociale o cultural-religioso, tuttavia
guidano il comportamento dei soggetti appartenenti a quegli ambiti
sociali e, talvolta, vengono richiamati anche in testi legislativi (come i
codici etici o di autodisciplina). Anche il diritto canonico, espunto dalle
fonti del diritto grazie alla laicita, ha ora la possibilita di ritornarvi di
fatto sotto forma di soft law.

In un mondo globalizzato, in cui tutte le culture - per usare la
felice espressione di Néstor Garcia Canclini - sono “culture di
frontiera”, una prospettiva del genere appare ineluttabile. Entra,
ovviamente, in rotta di collisione con la laicita, almeno nella versione
escludente, alla francese, che, peraltro, comincia a mostrare segni di
cedimento e di apertura positiva alle religioni non solo nel dibattito
culturale ma anche a livello politico: suscettibile di sviluppi anche
legislativi potrebbe rivelarsi il discorso del presidente francese Sarkozy
del 20 dicembre 2007 nella basilica di San Giovanni in Laterano, in cui
egli ha auspicato “l’avvento di una laicita positiva, cioe una laicita che,
pur vegliando alla liberta di pensare, a quella di credere o non credere,
non considera che le religioni sono un pericolo, ma piuttosto un punto a
tavore”.

Ma trova un habitat naturale, quella prospettiva, nei paesi a
multiculturalismo, pitt 0 meno spinto. Ho fatto prima riferimento al
Regno Unito e non a caso in questo ordinamento, per impulso

6



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

addirittura ecclesiastico, attraverso il primate anglicano Rowan
Williams, si avanzano ipotesi di riconoscimento delle decisioni emesse
per esempio in materia matrimoniale da giudici religiosi. E trova un
terreno fecondo anche nella laicita pluralista, non indifferente, che, a
differenza dell’altra, non erge invalicabili muri di separazione. Proprio
per il suo carattere pluralistico e inclusivo, invero, la laicita disegnata
dalla nostra Costituzione e accogliente, offre un tessuto poroso alla soft
law. Di massima questa disponibilita ¢ positiva perché valorizza le
differenze simboliche ma, quando s’imbatte nei diritti religiosi, essa
rischia di lasciare campo libero ad istituzioni di carattere
inevitabilmente monistico ed esclusivo, che non si limitano a chiedere
allo Stato uno spazio di espressione ma si arrogano la pretesa di
stabilire esse che cosa sia la “sana” laicita” o la “vera” liberta e di
indicare cosi i limiti fino ai quali possono spingersi lecitamente i poteri
pubblici.

5 - Vediamo alcune conseguenze di questa iniezione di soft law
religiosa. Innanzitutto, un rovesciamento della situazione tradizionale,
che ritroviamo nel nostro paese ancora negli accordi concordatari del
1984 (e nelle intese con gli altri culti). Li si tratta pur sempre della
liberta della religione nei confronti dello Stato (in materia, per esempio,
di riconoscimento civile dei matrimoni religiosi, istruzione religiosa
nelle scuole pubbliche, finanziamento delle confessioni, ecc.), qui torna
in discussione la liberta dello Stato nei confronti della religione: almeno
sui temi “eticamente sensibili”, quali, a detta del papa Benedetto XVI, la
“tutela della vita in tutte le sue fasi, dal primo momento del
concepimento fino alla morte naturale; riconoscimento e promozione
della struttura naturale della famiglia, quale unione fra un uomo e una
donna basata sul matrimonio, e sua difesa dai tentativi di renderla
giuridicamente equivalente a forme radicalmente diverse di unione che,
in realta, la danneggiano e contribuiscono alla sua destabilizzazione,
oscurando il suo carattere particolare e il suo insostituibile ruolo sociale;
tutela del diritto dei genitori di educare i propri figli”.

Puo destare perplessita che in questo catalogo non figurino altri
“valori fondamentali”: per dire, il diritto al lavoro stabile, tale da
garantire una retribuzione tale da assicurare un’esistenza libera e
dignitosa non solo al lavoratore ma anche alla sua famiglia. Un diritto,
questo previsto dall’art. 36 della nostra Costituzione, non soggetto alle
variazioni del mercato, non negoziabile percio, e, tuttavia, offeso ormai
sistematicamente dal precariato, che caratterizza il mercato attuale. Un
altro esempio & il diritto di asilo da assicurare agli stranieri, cui sia
impedito nel loro paese I'effettivo esercizio delle liberta democratiche

7



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

garantite non da quegli ordinamenti (che, in ipotesi, possono essere
minime) ma dalla Costituzione italiana: non che in questo caso la
Chiesa non elevi spesso la propria voce di dissenso dalle opposte
politiche governative, ma tuttavia il diritto non viene annoverato tra i
“valori non negoziabili” e percio, secondo la Chiesa, teoricamente
sottratti alla disponibilita del potere legislativo statale.

Il problema nascente dalla pretesa non negoziabilita e proprio
qui: nella sterilizzazione della laicita. E garantirla non & piti questione
circoscrivibile ai contenuti pitt o meno privilegiari dei concordati, come
per decenni si € presentata. Lo stesso anticoncordatarismo non basta
pit, anzi puo essere perfino fuorviante nella misura in cui distoglie lo
sguardo dal fatto che siamo usciti da un’epoca e che la chiesa impugna
certo il concordato ma e proiettata al di la di esso. Gli interventi della
gerarchia nella vita pubblica, infatti, si infittiscono e provocano lo
sconfinamento nel campo della legislazione vera e propria: si pensi, per
rimanere nel nostro paese, alla proposta dei «contratti di convivenza»
di diritto privato in sostituzione dei Dico, sostenuti da alcune forze
politiche ma bocciati dalla Cei; ovvero all’indicazione di scelte politiche
sempre piut concrete e dettagliate fino a quella diretta del voto e anzi
dell’accorgimento per inficiarne la validita, come la prescrizione di
disertare le urne nel referendum sulla procreazione medica assistita per
impedire il raggiungimento del quorum.

Per vero, la portata di questi valori non negoziabili non é chiara
alla stessa Chiesa, almeno con riguardo all'influenza della tecnica sulla
loro realizzazione. Nel caso del “testamento biologico”, per esempio, il
rapporto con la tecnica conduce la chiesa cattolica ad un esito opposto a
quello raggiunto in materia di procreazione medica assistita: no alla
fecondazione artificiale, si alla nutrizione artificiale. Senza indugiare su
questa contraddizione nell’affidamento alla tecnica, € qui essenziale
osservare come nell’'uno e nell’altro caso la linea guida sia sintetizzata
pero dalla parola “omicidio”. Omicidio lo scarto di embrioni che ad una
diagnosi preimpianto risultino forieri di malformazioni genetiche,
omicidio l'interruzione della nutrizione di una ragazza in stato
vegetativo irreversibile: "Lasciarla morire - ha detto il cardinale Ruini,
presidente della Cei dal '91 al 2007, nel caso di Eluana Englaro - piu
esattamente, per chiamare le cose con il loro nome, farla morire di fame
e di sete e oggettivamente al di la delle intenzioni di chi vuole questo,
l'uccisione di un essere umano. Un omicidio”.

Pura etica della convinzione, senza responsabilita per le
conseguenze: indipendenza della magistratura, bilanciamento dei
poteri dello stato, funzione di garanzia del presidente della repubblica.
Sul terreno dei valori non negoziabili, ammantati della loro

8



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

corrispondenza alla natura ma in realta dipendenti dall’adesione ad un
credo, la Costituzione viene emarginata, rimane come orpello retorico.
E in realta la teoria dei valori non negoziabili si risolve in una revisione
strisciante della Costituzione, nella sostituzione di altri valori, al posto
di quelli costituzionali. “Condannando Napoletano - ha osservato
Barbara Spinelli con riguardo alla mancata emanazione del decreto
legge sul caso Englaro -, la Chiesa non sceglie la maesta della legge e la
vera sovranita: dice solo che le leggi di uno Stato pesano poco, e invece
di usare la politica ne € usata in maniera indecente”: nel caso - ha
suggestivamente scritto Franco Cordero - da un governante “pirata, re
d’affari: ateo come tutti i caimani, veste livrea clericale” e vuole - come
i vescovi - “scardinare la res iudicata imponendo il nutrimento coatto
con norme penali decretate d“urgenza”.

6 - Nel sistema giuridico che si va delineando si riducono gli spazi per
una sintesi giusta e laica delle varie e contrarie posizioni. Questo & il
compito del Parlamento, che cosi si chiama proprio perché é lo spazio
deputato sibbene a legiferare ma solo dopo aver fatto parlare, esprimere
i diversi orientamenti. E proprio attraverso questo apparente “tempo
perso” che si puo continuare a livello istituzionale quell’opera di
persuasione reciproca, che gia avviene nella sfera pubblica (Habermas),
suscettibile di approdare alla piu alta espressione possibile della
volonta sociale. Mortificare questa funzione essenziale del Parlamento,
trasformandolo per dir cosi in una sorta di “decisionamento”, in un
mero passacarte di decisioni precostituite al Presidente della
Repubblica, significa eliminare quel limite naturale all’applicazione del
principio di maggioranza che e costituito dalla condizione, come dice
Kelsen, che “maggioranza e minoranza debbono potersi capire fra di
loro”.

Ma, di piti, sottrarre alcuni valori, per definizione eteronoma non
negoziabili, alla sua disponibilita legislativa e, anzi, alla stessa verifica
della loro costituzionalita, significa attuare una revisione strisciante,
implicita, della Costituzione. Ricorrente in questi ultimi tempi, con
riferimento ai trattamenti per tenere in vita sia pure vegetativa le
persone secondo un orientamento propugnato incessantemente dalla
Chiesa, 'esempio dei trattamenti sanitari obbligatori: i quali, sancisce
I'art. 32 della Costituzione, non solo devono essere previsti per legge
ma “in nessun caso” possono violare il limite del “rispetto della persona
umana”. Quando & in gioco questo limite neppure il Parlamento puo
legiferare: si arresta alla soglia dell'indecidibile. Deciderla, nonostante
questa espressa previsione, nel senso di rendere obbligatoria una
determinata cura ritenuta non rispettosa della propria dignita dal

9



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

paziente, significa appunto operare una revisione di fatto di quella
norma costituzionale.

Dobbiamo essere consapevoli che, una volta aperti i canali della
soft law attraverso la globalizzazione, si apre uno scenario inedito,
davanti al quale non regge né la risposta tradizionale alla francese che
oppone fin de non recevoir (fuori la religione dallo spazio pubblico) né
quella tollerante (Rusconi) che riconosce alle religioni il diritto di
intervenire nella sfera pubblica etsi Deus non daretur. Non solo la
prima, evidentemente, ma neppure questa seconda risposta &
compatibile con la laicita pluralista della nostra Costituzione: non si
puo chiedere a nessuno di rinunciare al diritto di essere se stesso
(Bellini, Zagrebelsky), di agire come se non fosse quello che é. Sarebbe,
peraltro, anche un impoverimento per la sfera pubblica non ascoltare la
vera vox di ogni individuo o formazione sociale, anche religiosa,
giacché “nessuno puo sapere se - ove cid non avvenisse - la societa si
precluderebbe o meno risorse per la creazione di significato e identita”.
Non si tratta, quindi, di ricacciare la fede nel privato o i preti nelle
sagrestie ma anzi di riconoscere e perfino di sollecitare, come ha scritto
Stefano Rodota, alla chiesa “una presenza nel discorso pubblico che non
metta tra parentesi il contributo profondo che la religione puo dare”. I
soggetti alla sovranita e della sovranita sono non solo autorizzati, ma
chiamati - é stato osservato di recente da Carusi - a “soppesare e
dibattere le regole giuridiche vigenti”.

Ma dobbiamo essere altresi consapevoli che, ove questo
contributo profondo fosse offerto in forma autoritativa e ricevuto
integralmente in quanto anche naturalmente superiore, anzi quello
vero, si riproporrebbe la questione della compatibilita tra religione e
democrazia. Questa si connota per la convivenza in modo paritario di
credenze e convinzioni, siccheé anche le convinzioni religiose, trasferite
nella sfera pubblica, non possono pretendere un rango gerarchico piu
elevato, superiore. La democrazia implica assenza tanto di persone-capi
quanto di valori precostituiti come superiori all'infuori di quelli
positivizzati nella Costituzione, siccome legge sovrana, secondo le
parole di Pindaro nomos basileus, o piu alta, secondo il
costituzionalismo moderno higher law. Ai valori non negoziabili &
riservata la sorte che in un celebre brano della Repubblica di Platone,
citato da Kelsen come pienamente espressivo della democrazia, e
riservata ad un capo di qualita superiori: “Noi I’onoreremmo come un
essere degno di adorazione, meraviglioso ed amabile; ma dopo avergli
fatto notare che non c’e un uomo di tal genere nel nostro Stato, e che
non deve esserci, untogli il capo ed incoronatolo, lo scorteremmo fino
alla frontiera”.

10



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

Anche ai valori religiosamente fondati od orientati va riservato lo
stesso trattamento: va loro tributato il massimo onore, ma vanno
risospinti fino alla frontiera tra i due ordini distinti, sul presupposto che
nello stato democratico non ci sono e non debbono esserci, se non si
vuole scadere nella teocrazia o nell’assolutismo. Sappiamo bene che
questa posizione e bollata dalla Chiesa come relativismo. Ma il
relativismo (non dei valori individuali, in cui ciascuno crede e
legittimamente ritiene superiori agli altri, ma) dell'insieme e un
connotato ineliminabile della democrazia: la quale non si
differenzierebbe altrimenti dall’assolutismo.

Non sembra, del resto, che sia diversa la posizione che traspare,
per esempio, da una frase lapidaria pronunciata dal card. Martini nel
dialogo, appena pubblicato, con don Verzeé: “La Chiesa deve predicare
il Vangelo. Tocca ai laici cristiani, nell’ambito della democrazia,
perseguire il maggior bene che si puo ottenere”. Nell’ambito della
democrazia, appunto, e delle sue regole: per effetto delle quali il
maggior bene, diceva don Sturzo, puo, talvolta, ridursi anche al minimo
etico.

7 - 1l profilo fondamentale della forma di stato in cui si esprime il
relativismo della democrazia si definisce come laicita. Se in una societa
democratica si riconoscesse formalmente o sostanzialmente I'esistenza
di valori non negoziabili questa parola di giustizia, che abbiamo detto
essere la laicita, diverrebbe impronunciabile. Non a caso, nel corso delle
audizioni sulla proposta di legge sulla liberta religiosa, discussa nella
scorsa legislatura alla Camera, il rappresentante della Conferenza
episcopale manifestd prima di tutto “sorpresa e contrarieta” per il
richiamo nel testo del principio di laicita, apparsagli - nonostante
I’ormai copiosa giurisprudenza costituzionale al riguardo - “singolare e
forzata”.

Sarebbe naturalmente velleitario cercare di contrastare il
processo di crescita dell'orizzonte globalista, che conferisce
un’apparente legittimita a pretese del genere.

Bisogna allora rassegnarsi ad un ritorno, sotto mutate spoglie,
all’ordine medievale, in cui lo statuto, la legge comunale, non era tutto:
convivevano e convivevano il diritto canonico, il diritto mercatorio, il
diritto feudale “ciascuno con regole specifiche, con oggetti e destinatari
specifici, con tribunali specifici e infine il diritto comune, frutto della
interpretazione di leggi universali (la romana e la canonica)” (Grossi)?

Non @& necessariamente cosi. E qui che entra in gioco il
costituzionalismo nella sua doppia vocazione di resistenza e
partecipazione (Fioravanti): limiti e garanzie contro il prepotere della

11



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N giugno 2009 ISSN 1971- 8543

globalizzazione; partecipazione alla costruzione di quel nuovo potere
sovrano. Del resto, e nelle Costituzioni che si sono positivizzati quelle
“leggi” universali, che componevano il medievale diritto comune.

Tra le coordinate costituzionali entro le quali devono gestirsi le
voci del pluralismo sociale, comprese quelle religiose, ve ne sono due
connaturate alla laicita: la fiducia nella ragione pubblica e il
bilanciamento di beni anche assoluti. Poiché gli interessi hanno uguale
valore, le scelte devono essere argomentabili e non basate su credenze
indimostrabili. Occorre, si potrebbe dire, una civilizatio delle norme
religiose, a simiglianza della canonizatio che rende possibile la
recezione di norme civili nel diritto della Chiesa. Se argomentate con
argomenti “civili” e costituzionalmente orientati, anche i beni assoluti
diventano bilanciabili.

Oltre trent’anni fa la Corte costituzionale applico questo criterio
nella sentenza n. 27/1975 citata sul reato di aborto. E ancora pochi
giorni fa nella sentenza n. 151 ha dichiarato illegittima la previsione di
«un unico e contemporaneo impianto, comunque non superiore a tre»,
di embrioni, in assenza di ogni considerazione delle condizioni
soggettive della donna che di volta in volta si sottopone alla procedura
di procreazione medicalmente assistita. Al riguardo, essa ha
evidenziato i “limiti che alla discrezionalita legislativa pongono le
acquisizioni scientifiche e sperimentali, che sono in continua evoluzione
e sulle quali si fonda l'arte medica: sicché, in materia di pratica
terapeutica, la regola di fondo deve essere la autonomia e la
responsabilita del medico, che, con il consenso del paziente, opera le
necessarie scelte professionali”.

Un principio, questo, destinato ad orientare l'iter legislativo del
testamento biologico secondo ragionevolezza laddove invece si
vorrebbe subordinare comunque la volonta della persona alla
valutazione del medico - o questa a quella - e si escludesse in radice la
nutrizione e l'idratazione forzate dal novero dei trattamenti sanitari
liberamente rinunciabili ex art. 32 Cost.

Nel rispetto di queste condizioni il ritorno, favorito dall’iniezione
di soft law prodotta dalla globalizzazione, delle ragioni religiose nella
sfera pubblica non indebolisce il principio costituzionale di laicita,
almeno nella nostra versione pluralista, ed anzi in esso trova un limite,
che & anche la sua stella polare. Tale, in fondo, & la laicita: non una
tavola di valori contrapposti a quelli religiosi, ignorati o resi
indifferenti, ma, come detto, attribuzione generalizzata di pari valori, e
percio piuttosto una regola di convivenza pacifica tra “fedi, culture e
tradizioni diverse” (Corte cost. n. 440/95) e anche una fonte di crescita
personale e sociale: perché, come scriveva Montesquieu sui popoli, “pit

12



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
Naw giugno 2009 ISSN 1971- 8543

i popoli hanno contatti fra loro, pitt cambiano facilmente di maniera;
perché ognuno e pitt che mai uno spettacolo per gli altri; si vedono
meglio le singolarita degli individui”.

NOTA BIBLIOGRAFICA

II testo riprende con varie integrazioni il filo delle riflessioni svolte nel
saggio La laicita tra Costituzione e globalizzazione, in La Costituzione repubblicana.
I principi, le liberta, le buone ragioni, a cura di A. Caputo e L. Pepino, Milano,
FrancoAngeli, 2009, pp. 115 ss.. Ad esso, nonché all’altro saggio La fine del
confessionismo e la laicita dello Stato (il ruolo della Corte costituzionale e della
dottrina), in Politica del diritto, 2009, pp. 45 ss., rinvio per pitt ampie citazioni di
letteratura.

Di seguito si elencano nell’ordine solo le opere degli Autori
espressamente citati nel testo.

L. CANFORA, La legge o la natura?, in La legge sovrana. Nomos Basileus, a cura di
L. Dionigi, Milano, Rizzoli, 2006;

C. KANEKLIN e G. SCARATTI, a cura di, Formazione e narrazione, Milano,
Cortina, 1998;

A. FERRARI, Laicita del diritto e laicita narrativa, in il Mulino, 2008, pp. 1121 ss. ;

L. STURZO, Lo stato laico, in Politica di questi anni. Consensi e critiche (1957-
1959), Bologna, Zanichelli, 1998;

P. ROSSI, Laicita in crisi?, in A. RONCAGLIA, P. ROSSI, M.L. SALVADOR]I,
Liberta, giustizia, laicitd. In ricordo di Paolo Sylos Labini, Roma-Bari,
Laterza, 2008;

L. FERRAJOLI, Diritto e ragione. Teoria del garantismo penale, Roma-Bari,
Laterza, 1989;

P. PRODI, Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra
coscienza e diritto, Bologna, il Mulino, 2000;

A. PIZZORUSSO, La produzione normativa in tempi di globalizzazione, in
associazionedeicostituzionalisti.it.;

N. G. CANCLINI, Culture ibride. Strategie per entrare e per uscire dalla modernita,
Milano, Guerini & associati, 1998;

BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti al convegno promosso dal Partito
Popolare Europeo, 30 marzo 2006, in Il regno. Documenti , 2006, p. 209,
nonché esortazione apostolica postsinodale Sacramentum Caritatis, n.
83, ivi, 2007, p. 220;

C. RUINI, Intervista in Corriere della sera, 7 febbraio 2009;

B. SPINELLLI, 1l potere apparente della Chiesa, in La stampa, 8 febbraio 2009;

F. CORDERO, Quando la psiche e condannata a vegetare, in la Repubblica, 14
febbraio 2009, p. 35;

13



ﬂ-(‘;- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

— Rivista telematica (www.statoechiese.it)
Naw giugno 2009 ISSN 1971- 8543

J. HABERMAS, Tra scienza e fede, Roma-Bari, Laterza, 2006;

G.E. RUSCONI, Come se Dio non ci fosse. I laici, i cattolici, la democrazia, Torino,
Einaudi, 2000;

H. KELSEN, La democrazia, Bologna, il Mulino, 1995;

P. BELLINI, Il diritto d’essere se stessi. Discorrendo dell’idea di laicita, Torino,
Giappichelli, 2007;

G. ZAGREBELSKY, Laicita, voce dell’Enciclopedia giuridica, Roma, Istituto
dell’Enciclopedia Treccani;

S. RODOTA, Perché laico, Roma-Bari, Laterza, 2009;

D. CARUSI, Laicita del diritto e pari dignita delle persone, in Politica del diritto,
2009, pp. 93 ss.;

C.M. MARTINI - L.M. VERZE, Siamo tutti nella stessa barca, Milano, editrice
San Raffaele, 2009;

P. GROSSI, L’Europa del diritto, Roma-Bari, Laterza, 2007;

M. FIORAVANTI, Costituzionalismo. Percorsi della storia e tendenze attuali,
Roma-Bari, Laterza, 2009;

Ch.-L. de SECONDAT de MONTESQUIEU, Lo spirito delle leggi, 1II, XIX,
Torino, Utet, 1996.

14



