
 

* Contributo sottoposto a valutazione – Peer reviewed paper. 
 
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/23724 
 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024                ISSN 1971- 8543 

Domenico Bilotti  
(ricercatore di Diritto ecclesiastico nell’Università degli Studi “Magna Græcia” 

di Catanzaro, Dipartimento di Giurisprudenza, Economia e Sociologia) 
 
 

Considerazioni introduttive sul sistema palestinese 
alla prova del rapporto tra diritto e religioni * 

 
Preliminary remarks on the Palestinian legal system  
to the test of the relation between law and religions * 

 
 
ABSTRACT: Il lavoro si premura di tracciare una prima fisionomia del sistema 
politico e religioso palestinese. Mentre l’attualità internazionale sembra 
soffermarsi soprattutto sulle ipotesi di riconoscimento dello Stato palestinese, 
un diverso approccio allo studio di quell’ordinamento e delle forme associative 
distinte che lo connotano potrebbe migliorare la conoscenza delle 
rivendicazioni in atto e favorire istanze di pacificazione. Scopo dell’analisi sarà 
perciò quello di evidenziare un quadro generale molto più complesso e 
diversificato delle apparenze: non un blocco indistinto, ma una mutevole 
combinazione degli interessi e delle appartenenze che non prescinde mai dai 
rapporti tra la religione e il diritto 
 
ABSTRACT: The aim of this essay is to shape a very first physiognomy of the 
political and religious Palestinian system. While international current events 
seem to concentrate especially on the hypotheses of formal State recognition for 
the Palestinian territories, a different approach to the study of that legal order 
and the associative forms that make it distinctive might improve the knowledge 
of the ongoing claims and the petitions for pacification. The analytical purpose 
consists in underlining a general framework much more articulate and 
diversified: not a vague, monolithic, block, but an everyday changing 
combination of interests and belongings never disregarding the relationships 
between law and religion  
 
 
SOMMARIO: 1. Una premessa sui contenuti dell’analisi: la necessità di un 
approccio differente dalle contingenze politiche - 2. Demografia religiosa e 
pluralità sostanziale in un territorio controverso - 3. Rappresentanza e movimenti 
sociali: un quadro in divenire - 4. Possibili considerazioni conclusive: la 
riemersione della statualità e l’attualità delle proposte di autonomia nel dibattito 
interno e internazionale  
 
 
1 - Una premessa sui contenuti dell’analisi: la necessità di un approccio 

differente dalle contingenze politiche 
 
La comune attenzione, quando si parla della questione palestinese, 
appare concentrarsi prevalentemente sul riconoscimento (o meno), e in 
che forme, della sua statualità e sovranità territoriale. Questo approccio, 



 

2 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

del resto proficuamente percorso anche nella letteratura specialistica1, è 
per più profili comprensibile. Lo determina l’attualità internazionale, 
nella quale la recrudescenza dei conflitti bellici ha un peso specifico 
crescente. E, per il vero, quel tipo di attenzione risponde 
contemporaneamente a un persistente bisogno di chiarificare, una volta 
per tutte, i confini della regione medio-orientale2, per tale via 
raggiungendo un più stabile equilibrio nei rapporti tra il mondo arabo e 
lo Stato di Israele.  

Al momento, il primario riferimento internazionalistico, sebbene 
non munito di immediata esecutività effettuale, è costituito dal 
deliberato dell’Assemblea generale delle Nazioni Unite tenutasi il 10 
Maggio scorso3, che ha a larga maggioranza approvato una risoluzione 
per riconoscere membership piena allo Stato di Palestina, raccomandando 
al Consiglio di Sicurezza di procedere in tal senso. Lo status vigente è 
quello di osservatore non membro, ma è innegabile che anche molti degli 
Stati astenuti e di quelli contrari (una minoranza a prevalente 
localizzazione europea4) agiscano diplomaticamente come se quello 
Stato già esistesse. O nella forma più immediatamente producente - 
intrattengono già relazioni bilaterali con esso5 - o, più latamente, 
riferendosi a quello comunque in quanto entità giuridica unitaria6.  

 

1 M. MANCINI, Statualità e non riconoscimento nel diritto internazionale, Giappichelli, 
Torino, 2020, pp. 154-155; N. RONZITTI, Introduzione al diritto internazionale, 
Giappichelli, Torino, 2016, pp. 18-19; A. SINAGRA, P. BARGIACCHI, Lezioni di diritto 
internazionale pubblico, Giuffrè, Milano, 2009, p. 65.  

2 Il problema era già noto alla fine del secondo conflitto mondiale, quando nuove 
entità politiche si posero e le preesistenti cambiarono fisionomia. Quanto al dato storico, 
utile il volume collettaneo di J. TEJEL, R. HAKKI OZLAN (edds.), Regimes of Mobility. 
Borders and State Formation in The Middle East, 1918-1946, Edinburgh University Press, 
Edinburgh, 2022. Più di recente, ci si chiede se il panarabismo, dottrina politica diffusa 
nell’area, possa continuare a prescindere dal riferimento alla statualità. Cfr. F. 
MERMIER, Arab Cultural Foundations and the Metamorphes of Pan-arabism, in L. VIGNAL 
(ed.), The Transnational Middle East. People, Places, Borders, Routledge, London-New York, 
2017, pp. 200-220.  

3 Per una cronaca del voto, con le singole argomentazioni propugnate dagli Stati, 
oltre che per un primo elenco delle attribuzioni conseguite dallo Stato di Palestina nei 
confronti delle Nazioni Unite, si veda https://news.un.org/en/story/2024/05/1149596.  

4 Venticinque Stati astenuti (Albania, Bulgaria, Austria, Canada, Croazia, Fiji, 
Finlandia, Georgia, Germania, Lettonia, Lituania, Isole Marshall, Italia, Olanda, 
Macedonia del Nord, Moldavia, Paraguay, Romania, Vanuatu, Malawi, Principato di 
Monaco, Ucraina, Gran Bretagna, Svezia e Svizzera); nove Stati contrari (Stati Uniti, 
Israele, Palau, Nauru, Micronesia, Papua Nuova Guinea, Ungheria, Argentina e 
Repubblica Ceca).  

5 Si tratta di una bilateralità derivata, o considerando la Palestina come regione del 
territorio statale israeliano (J. WOUTERS, M. OVADEK, Bilateral Cooperation between 
the European Union and Mediterranean Countries: an Introduction to the Institutional 
Framework and Key Issues, in F. IPPOLITO, G. BORZONI, F. CASOLARI (edds.), Bilateral 
Relations in the Mediterranean. Prospects for Migration Issues, Edward Elgar, Cheltenham-
Northampton, 2020, pp. 133-134),  oppure prendendo in esame i rapporti tra le forze 
politiche lì egemoni e i singoli Stati (tali rapporti dovrebbero aumentare, sino ad 
accettarsene la piena legittimità, ad avviso di A. ZIADEH, Eu Foreign Policy and Hamas. 
Inconsistencies and Paradoxes, Oxford University Press, Oxford-New York, 2017).  

6 Questa è la tesi di D. BOURIS, The European Union and Occupied Palestinian 



 

3 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Ciò premesso, tuttavia, non sembra manchino ragioni di studio 
precise per considerare le tipicità del sistema giuridico palestinese, tanto 
nello svolgimento storico-demografico delle sue appartenenze religiose 
quanto nei profili politico-elettivi, che smentiscono l’idea di un blocco 
totalmente omogeneo e tutto parimenti belligerante.  

Si cercherà, anzi, di dimostrare che proprio una maggiore 
attenzione alle peculiarità interne di quell’ordinamento potrebbe 
fungere, almeno sul piano sostanziale, da abbrivio a un superamento 
delle logiche conflittuali, in direzione dell’auspicata stabilizzazione 
zonale.  

È da precisare, altresì, che nel testo non verranno 
intenzionalmente affrontate in modo dettagliato questioni relative alle 
contingenze politico-militari, in parte perché esse esulano da una 
precipua considerazione giuridica (coinvolgendo molto più 
problematicamente aspetti umanitari che esigono soluzioni eque, 
tempestive ed efficaci7). D’altra parte, un ulteriore motivo sembra far 
propendere per questa scelta espositiva: gli effetti perversi dell’odio 
inter-etnico sono spesso la conseguenza di posizionamenti ideologici 
opportunistici. Questi ultimi non solo sono sovente privi di qualsiasi 
legittimazione giuridica, ma a propria volta sospingono a frizioni 
esasperate anche le opinioni pubbliche internazionali molto distanti (non 
solo geograficamente) dalle terre del conflitto e dagli scenari di guerra. 
È, a questo titolo, plausibile che le agitazioni studentesche in atto negli 
Stati Uniti e, in misura minore, anche nell’Europa mediterranea8, a 
beneficio dello Stato palestinese, non riguardino invero soltanto la 
vertenza specifica, ma siano occasioni espressive di un malessere 
complessivo verso l’istituzione accademica, non privo di riferimenti nella 
legislazione universitaria interna ai singoli Stati9.  

È innegabile, viepiù, che dal punto di vista della qualificazione 
sistematica il diritto palestinese sia la combinazione di istanze, pratiche 
ed esperienze storiche molto diverse, che non formano un quadro del 
tutto organico. La persistente emergenzialità determinata dal conflitto 
israelo-palestinese non ha certo aiutato, ma la cornice giuridica dello 
Stato di Israele non è invero più immediata e lineare. Si sono avvicendate, 
in pochi decenni, la dominazione territoriale ottomana10 e la lunga 

 

Territories. State-building without a State, Routledge, London-New York, 2014, pp. 175-
176.  

7 Sui numeri e sulle circostanze di un tale allarme umanitario, si veda, tra gli altri, P. 
HASKI, La strage dei volontari a Gaza peggiora una situazione già drammatica, in France 
Inter-Internazionale, 5 aprile 2024.  

8 Iniziano a prenderne atto anche gli osservatori internazionali, sottolineando in ogni 
caso la crescita di questi movimenti. Tra i molti, E.S. OGUC, A.I. TIRYAKI, Europe New 
Center of Student Protests Supporting Palestine, in Anadolu Ajansi, May 10, 2024.  

9 Molto dettagliato, proprio sulla natura plurale di quelle rivendicazioni, non 
limitate ai soli profili internazionalistici da cui pur partivano, il reportage di N. 
YERUSHALMY, H. LIVINGSTONE, E. SALAM, Where are the US College Campus 
Protests and What is Happening, in The Guardian, May 1, 2024.  

10 La base imperiale di quella plurisecolare dominazione fa propendere Y. 
MEHOZAY, Between the Rule of Law and the States of Emergency. The Fluid Jurisprudence of 



 

4 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

influenza del paradigma britannico di common law11. Hanno determinato 
nei fatti un sistema misto, dove, soprattutto in materia di status personae 
e diritto di famiglia, l’applicazione dei diritti confessionali e la 
condizione etnica dei destinatari delle norme sono a vario titolo 
giuridicamente rilevanti12.  

Conoscere il sistema palestinese, ricostruirne alcune ascendenze 
storiche, analizzarne la attuale conformazione partitica e istituzionale, 
significa porsi al di fuori di contese di stampo elettorale o 
propagandistico. Si affronta un tema di discussione che si presta a varie 
differenziazioni e deviazioni, ma la barra dell’analisi comparatistica può 
restituire alcuni dati di fondo, sottraendoli alle tentazioni del 
particolarismo.  
 
 
2 - Demografia religiosa e pluralità sostanziale in un territorio 

controverso  
 
A dispetto di quanto di solito si affermi, non è del tutto corretto 
considerare il popolo palestinese esclusivamente come formato da soli 
fedeli sunniti - che pure, alle diverse indagini demoscopiche esperite, 
costituiscono almeno il novanta percento della popolazione13. I 
musulmani palestinesi sono, sì, prevalentemente sunniti, ma, all’interno 
di questo orientamento significativamente predominante, non mancano 
diversificazioni interne cospicue. È, ad esempio, presente una quota di 
fedeli che fanno riferimento alla dottrina ahmadiyya. Questa tradizione è 

 

the Israeli Regime, State University of New York Press, New York, 2016, pp. 31-33, per la 
sua fondamentale incompatibilità coi principi del costituzionalismo democratico. Più 
strutturato il giudizio su questa inevitabile influenza storico-giuridica in M. AL-
ATAWNEH, N. ALI, Islam in Israel. Muslim Communities in Non-Muslim States, 
Cambridge University Press, Cambridge-New York, 2018, pp. 14-16.  

11 L’elasticità adattiva tipica dei sistemi di common law sembrerebbe aver favorito la 
sopravvivenza degli usi dell’Islam sunnita, al punto che l’uno e l’altro sistema 
convergerebbero sul ruolo dinamico attribuito alla giurisprudenza, alla consuetudine e 
all’apporto dottrinale - soprattutto in materie particolari (S. ADAMSCZYK, The Shari’a 
Courts and Personal Status Laws in the Gaza Strip, in Norwegian Refugee Council, January 
2011). Una tesi ancora più radicale si trova in J.A. MAKDISI, The Islamic Origins of the 
Common Law, in North Carolina Law Review, n. 5/1999, pp. 1638-1731, che attribuisce al 
diritto islamico dei territori siciliani nel X secolo l’avere svolto la funzione di basamento 
per l’evoluzione del common law.  

12 Proprio nei casi considerati, e nel riconoscimento delle tipologie lecite della 
sessualità umana, il formante religioso è assunto come determinante in H.M. 
ZELLENTIN, Law Beyond Israel. From the Bible to the Qur’an, Oxford University Press, 
Oxford-New York, 2022, pp. 248-250.  

13 Pur comprensibile la difficoltà di precisare nel dettaglio una comunque chiarissima 
e largamente percepita condizione di maggioranza, le ragioni storiche di tale 
composizione demografico-religiosa sono riferite in N. MASALHA, Palestine across 
Millennia. A History of Literacy, Learning and Educational Revolutions, Tauris, London-New 
York-Dublin, 2022, pp. 161-162 (elementi più specificamente rapportabili alla situazione 
attuale, ivi, pp. 211-212, pp. 270-271).  



 

5 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

in molti punti eterodossa per le scuole giuridico-islamiche sunnite14. 
Venne fondata, nella seconda metà del diciannovesimo secolo, 
dall’accademico e propagandista indiano Mirza Ghulam Ahmad15.  

I contemporanei e connazionali attribuivano allo studioso un 
grande carisma personale e una notevole capacità mnemonica. Di là 
dall’aneddotica pratica, l’opera di Ahmad riscosse in India e in particolar 
modo nel Punjab un ampio successo perché forniva una copiosa 
letteratura apologetica a sostegno degli indiani che erano rimasti uniti 
nella fede islamica16. Alla fine dell’Ottocento, i missionari cristiani 
avevano una posizione di indiscutibile vantaggio, perché professavano 
la stessa fede degli amministratori coloniali, spesso condividendone 
anche i territori di provenienza. La difesa dell’Islam dovette apparire agli 
indiani che in esso credevano un generoso tentativo di salvaguardare i 
loro diritti, preservando così una rete di consuetudini e usi 
espressamente minacciata da condotte repressive da parte della potenza 
coloniale.  

Per l’ortodossia islamica la difesa nei fratelli della fede è una 
notevole benemerenza individuale17, ma l’argomento iniziale di Ghulam 
Ahmad finì presto per apparire contraddittorio. Egli stesso, a partire dal 
1891, prese a definirsi Profeta e “ben guidato”: si considerava, in 
sostanza, in linea di continuità con Maometto, suo subordinato perché in 
fondo suo unico prosecutore18. La tradizione islamica, considerando il 
Corano come sigillo della rivelazione19, difficilmente ha accolto 
argomentazioni simili: Maometto ha ricevuto il Corano e così si è 
compiuta la rivelazione divina. Non v’è bisogno che altri aggiungano alla 

 

14 Un’interessante trattazione sui rapporti tra i seguaci di Ahmad e le scuole sunnite 
tradizionalistiche può leggersi in M. BALZANI, Ahmadiyya Islam and the Muslim 
Diaspora. Living at the End of Days, Routledge, Abingdon-New York, 2020.  

15 Alcuni inquadramenti preliminari sulla figura dell’Autore in A.H. KHAN, From 
Sufism to Ahmadiyya. A Muslim Minority Movement in South Asia, Indiana University 
Press, Bloomington-Indianapolis, 2015, pp. 104-108; G. SINGH, The Testimonies of Indian 
Soldiers and the Two World Wars. Between Self and Sepoy, Bloomsbury, London-New Delhi-
New York-Sydney, 2014, pp. 104-105.  

16 Sulla reazione islamica ai processi di ghettizzazione coloniale, si veda B. DALY 
METCALF, Islamic Revival in British India: Deoband, 1860-1900, Princeton University 
Press, Princeton-Guildford, 1982, pp. 198-234; S. AKBAR ZAIDI, Making a Muslim. 
Reading Publics and Contesting Identities in Nineteenth-Century North India, Cambridge 
University Press, Cambridge-New York, 2021, pp. 30-78.  

17 In senso generale, N. GOLDSTEIN, Religion and the State, Infobase Publishing, 
New York, 2010, pp. 39-40, nonché J. WAARDENBURG, The Medieval Period 650-1500, 
in ID. (ed.), Muslim Perceptions of other Religions: a Historical Survey, Oxford University 
Press, Oxford-New York, 1999, p. 59; sullo specifico del contesto indiano, si veda anche 
G. FULLER, I. LESSER, Geopolitica dell’Islam. I Paesi musulmani, il fondamentalismo, 
l’Occidente, Donzelli, Roma, 1996, pp. 140-141.  

18 L’Autore teorizza esplicitamente questo passaggio, ad esempio, in H. M. 
GHULAM AHMAD, The Promised Messiah and Mahdi Founder of the Ahmadiyya Muslim 
Community (1899), Islam International Publications Limited, Islamabad-Tilford, 2022.  

19 In questi termini, ad esempio, M. CAMPANINI, Il Corano e la sua interpretazione, 
Laterza, Roma-Bari, 2013, in cui si riflette pure sulla natura increata del sacro testo. In 
prospettiva interconfessionale, W. KNOCH, Dio alla ricerca dell’uomo. Rivelazione, 
Scrittura, Tradizione, Jaca Book, Milano, 1999, pp. 51-52.  



 

6 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

completezza di quel testo altra scrittura, né che alcuno pretenda di essere 
ritenuto successore di Maometto de iure divino. Si consideri, in proposito, 
che la revisione costituzionale pakistana del 1974 espressamente bandì i 
seguaci Ahmadi come non musulmani, in una fase in cui per altro verso 
il movimento era in progressiva espansione20.  

Per quanto riguarda i caratteri ideologici di questo gruppo (a volte 
definito confraternita, alle altre, in senso prettamente spregiativo, 
“setta”), colpisce in effetti una vocazione essenzialmente pacifista, per 
quanto non sempre conseguente sul fronte del dialogo interreligioso. 
Rispetto al Corano, viepiù, si considera diversamente la figura di Gesù e, 
soprattutto, se ne traccia un differente destino terreno e ultraterreno: non 
l’ascensione al Cielo, bensì la sopravvivenza alla crocifissione dopo uno 
stato comatoso di morte apparente21. I summenzionati aspetti - articolata 
rielaborazione cristologica e rifiuto del conflitto per ragioni religiose - 
hanno un qualche significato per giustificare la presenza del culto in 
Palestina. Si tratta di una regione medio-orientale che in ciascuna fede in 
essa esistente ha finito per considerare specificamente la figura di Gesù. 
Ed è una regione interessata a un vivace confronto tra gruppi etnici e 
afferenze religiose in conflitto: aderire programmaticamente a una 
visione non bellicista della fede poteva sembrare un elemento di 
discontinuità in grado di attrarre proseliti.  

Pare, tuttavia, ancor più incisivo rimarcare che le istanze popolari 
anticoloniali hanno avuto un ruolo distintivo nel proselitismo di questo 
culto. Come in India la predicazione di Ahmadi ha avvio in un periodo 
di marcate contrapposizioni antibritanniche, che creava un clima più 
favorevole ai cristiani convertiti, così in Palestina la propagazione di tesi 
politiche e dottrine religiose ostili alla Corona inglese avviene in reazione 
al Mandato britannico in Palestina (1920-1947)22. Da questo punto di vista 
la ricerca indica un primo dato da tesaurizzare. Istanze rivendicative 
politiche e proclamazioni religiose tendono a interagire e a integrarsi, in 
special modo quando la religione di chi detiene il potere è differente da 
quella dei suoi sottoposti.  

La questione si evidenzia ulteriormente quando si passa ad 
analizzare le minoranze cristiane, che prima facie mostrerebbero una 
maggiore organizzazione formale, rispetto a quelle musulmane.  

I cristiani in Palestina costituiscono all’incirca il sei percento della 
popolazione e vi si trovano rappresentate le Chiese principali. In 
prevalenza, si tratta di greci-ortodossi23, ma è da tempo presente uno 

 

20 M. REGUS, Human Rights Culture in Indonesia, de Gruyter, Berlin-Boston, 2021, pp. 
107-108.  

21 Il tema della mortalità di Gesù, e con una fine terrena diversa da quanto espresso 
nel Corano e nel Vangelo, è affrontato proprio dal carismatico predicatore indiano in 
H.M. GHULAM AHMAD, The Advent of the Promised Messiah (1906), Islam 
International Publications Limited, Islamabad-Tilford, 2016.  

22 Cfr. M. KOLINSKY, Law, Order and Riots in Mandatory Palestine, 1928-1935, St. 
Martin’s Press, New York, 1993, in particolare pp. 84-105.  

23 Una prima panoramica in U. McGAHERN, Palestinian Christians in Israel. State 
Attitudes Towards Non-muslims in a Jewish State, Routledge, London-New York, 2011.  



 

7 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

specifico radicamento cattolico. Dal punto di vista demografico, in 
Israele e Palestina i cattolici costituiscono ormai il due percento della 
popolazione e, sebbene i cristiani si riconoscano in larga misura nella 
Chiesa Ortodossa di Gerusalemme, i cattolici romani hanno un proprio 
patriarcato (Patriarca di Gerusalemme dei Latini)24. La loro distribuzione 
territoriale, però, è più ramificata e continua in Israele - soprattutto in 
Galilea. E le stime di cui si tratta non sono univoche25.  

Esiste, oltre a ciò, una comunità luterana, che si riunisce presso la 
Chiesa del Redentore e che è rappresentata da una delle fondazioni della 
Chiesa evangelica di Germania in Terra Santa26. Benché i primi nuclei 
organizzati del protestantesimo medio-orientale possano farsi risalire 
alla metà del XIX secolo, con una lunga presenza sul territorio di pastori 
e fedeli tedeschi e danesi, i riti sono correntemente celebrati anche in 
lingua araba.  

A confermare poi la tangibile corrispondenza tra l’assetto 
istituzionale delle fasi di dominio straniero e la conseguente 
organizzazione confessionale, che diede forma ecclesiale alle emergenti 
esigenze religiose della popolazione, è presente anche una diocesi 
episcopale della Chiesa anglicana27. A differenza degli enti esponenziali 
delle chiese evangeliche, in questo caso appare sostenibile un più 
evidente vincolo di derivazione dalle pregresse strutture 
dell’amministrazione mandataria, vista anche la diversa distribuzione 
territoriale dei fedeli anglicani.  

In ultimo dovrebbe farsi menzione, se non altro per ragioni 
storico-canonistiche, della comunità armena di Gerusalemme, che ha 
seguaci anche nei territori palestinesi. La storia di questo patriarcato è 
effettivamente durevole e importante: il primo vescovo armeno lì 
attestato è Abramo I, già nel 63828. Intorno a quella comunità, si formò 
nel tempo uno dei quartieri più antichi di tutta la città. Dal XIV secolo, 
però, in particolar modo dal 1311, Gerusalemme divenne sede patriarcale 

 

24 X. TILLIETTE, La sesta beatitudine e il problema della “coscienza di Cristo”, in 
Communio, n. 102/1988, pp. 30-31.  

25 Sulla previa difficoltà di quantificare attendibilmente il numero di cristiani che 
vivano in territori contesi, cfr., tra gli altri, B.H. KARTVEIT, Dilemmas of Attachment. 
Identity and Belonging among Palestinian Christians, Brill, Leiden-Boston, 2014, pp. 5-8.  

26 Sul progressivo divenire storico di tali istituzioni, alcuni elementi in F. FOERSTER, 
The Journey of Friedrich Adolph Strauss to the Holy Land and the Beginnings of German 
Missions in the Middle East, in M. TAMCKE, M. MARTIN (edds.), Christian Witness Between 
Continuity and New Beginnings. Modern Historical Missions in the Middle East, Lit-Verlag, 
Berlin, 2006, pp. 130-131.  

27 L’operato della diocesi anglicana (cui fanno riferimento anche i fedeli di Giordania, 
Libano e Siria) si è progressivamente connotato per l’attenzione alle violazioni dei diritti 
umani in Medio Oriente. Su questi temi, H. GENIZI, The Holocaust, Israel, and Canadian 
Protestant Churches, McGill-Queen’s University Press, Montreal-London-Ithaca, 2002, 
pp. 210-212.  

28 R. ERVINE, The Brotherhood of the St. James Monastery and the Symbolism of Armenian 
Jerusalem, in J. DUM-TRAGUT, D.W. WINKLER (edds.), Monastic Life in the Armenian Church. 
Glorious Past - Ecumenical Reconsideration, Lit-Verlag, Wien, 2018, pp. 82-83.  



 

8 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

per determinazione unilaterale dell’episcopo Sarkis29, che accolse le 
doglianze della comunità monastica contro il Concilio di Sis del 1307.  

I palestinesi della Chiesa armena hanno tradizionalmente 
attribuito un significato altamente simbolico alla loro appartenenza. 
Intuitivamente, l’Armenia è stata il ponte ideale tra le culture slave, 
arabe, bizantine e persiane (pur non occasionalmente venendo osteggiata 
da ciascuna). In ogni caso è forte la memoria collettiva delle deportazioni 
armene del 1915/191630, compiute dall’Impero Ottomano poco prima 
della sua formale dissoluzione nel 192231 - essa venne peraltro decretata 
dal responso di un’assemblea elettiva (la Grande Assemblea 
Nazionale)32.  

Dal punto di vista giuridico, il governo turco non ha mai 
riconosciuto natura di genocidio a quelle deportazioni. Per una luttuosa 
ricorsività storica, è oggi del pari molto controversa la qualificazione 
delle condotte israeliane seguenti agli attacchi di Hamas del 7 Ottobre 
202333. Tra i palestinesi che aderiscono alla Chiesa apostolica armena, la 
comparazione tra i due drammatici eventi è molto impattante, ben oltre 
il profilo formale della loro determinazione giuridica internazionalistica.  

Preme, semmai, rimarcare che le osservazioni sin qui proposte 
riguardano comunità di minoranza prevalentemente collocate intorno a 
Gerusalemme o, addirittura più spesso, dentro la stessa Città santa.  

L’entroterra palestinese, tuttavia, non è meno interessante, per 
quanto gli spazi di azione delle minoranze religiose siano lì de facto 
ancora più limitati. Non è un caso che alla Palestina si attribuisca la città 
più antica al mondo - Gerico, per la quale le linee di continuità di uno 
stabile insediamento umano precederebbero di qualche secolo persino 
Damasco34. A Kiryat Luza, è invece da quasi tremila anni presente una 

 

29 X. TILLIETTE, La sesta beatitudine, cit., p. 33.  
30 Per un’analisi sugli avvenimenti armeni, e sui residui spazi applicativi della 

giustizia internazionale rispetto a essi, F. LATTANZI, The Armenian Massacres as the 
Murder of a Nation?, in EAD., E. PISTOIA (edds.), The Armenian Massacres 1915/1916 a 
Hundred Years Later. Open Questions and Tentative Answers in International Law, Springer 
Nature, Cham, 2018, pp. 27-104.  

31 Sui prodromi sostanziali della caduta, R. GINGERAS, Fall of the Sultanate. The 
Great War and the End of the Ottoman Empire 1908-1922, Oxford University Press, Oxford-
New York, 2016, pp. 278-293.  

32 La dottrina ha da sempre sottolineato la rilevanza strategica della scelta costituente 
compiuta dai riformisti turchi. Proprio a stretto giro dal deliberato assembleare, C.A. 
NALLINO, La fine del così detto califfato ottomano, in Oriente Moderno, n. 3/1924, pp. 137-
153.  

33 Proprio al riguardo, il Sudafrica ha presentato un esposto a carico di Israele per 
condotte di genocidio all’International Court of Justice il 29 Dicembre del 2023 (cfr. L. 
DETTORI, Il “Caso Sudafrica vs. Israele” davanti alla Corte internazionale di giustizia: analisi 
e implicazioni, in Diritti Comparati - Comparare i diritti fondamentali in Europa, 30 gennaio 
2024).  

34 In realtà, anche le letture che sostengono la primigenia natura urbana della città di 
Gerico notano, in ogni caso, la pari rilevanza e antichità di entrambi i centri. Si consideri, 
in proposito, R.T. SPARKS, Jericho in the Media, in EAD., B. FINLAYSON, B. WAGEMAKERS, 
J. M. BRIFFA (edds.), Digging Up Jericho. Past, Present and Future, Archaeopress 
Archaeology, Summertown, 2020, p. 26.  



 

9 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

comunità samaritana, il gruppo di israeliti palestinesi della cui esistenza 
già i vangeli canonici danno testimonianza acquisita35. Rispetto ad altri 
gruppi religiosi dell’area, in ogni caso, non si è da tempo imposta 
all’attenzione comune l’eventuale questione di una loro rappresentanza 
politica. In modo che può apparire finanche contraddittorio, ma che 
risponde alle specificità di tutta la regione cisgiordana36, i samaritani sul 
piano cultuale si sono progressivamente assimilati all’Islam, mentre a 
quelli che hanno proseguito l’antico culto abramitico pentateuco-
samaritano non è stato negato di eleggere un proprio sommo sacerdote37. 
Questo gruppo, anche sui più scontanti fatti d’attualità, si mantiene 
sostanzialmente pacifico e neutralista, anche se il sostegno al 
riconoscimento di uno Stato palestinese è tenuto molto in considerazione 
dai samaritani convertiti.  
 
 
3 - Rappresentanza e movimenti sociali: un quadro in divenire  
 
Come evidenziatosi, nel diritto e nella società palestinese, la 
qualificazione religiosa e l’appartenenza etnica hanno contribuito a dar 
vita a un sistema articolato di disciplina delle situazioni giuridiche e di 
rappresentanza degli interessi. Queste tensioni hanno precisi riflessi nei 
movimenti politici locali: ne orientano programmi e statuti, ne 
determinano gli obiettivi in materia di regolazione statale del fenomeno 
religioso, ne sanciscono e precedono il punto di vista sulle relazioni 
internazionali (non soltanto con lo Stato d’Israele).  

È bene chiarire che nei territori palestinesi non si vota dal 2006: se 
quelle consultazioni potevano attestare il gradimento delle diverse forze 
in campo, a quasi due decenni di distanza tanti equilibri sono forse 
irreversibilmente modificati. Sembrano tuttavia medesimi gli attori 
associativi principali: riguardarne il posizionamento può confortare 
l’indagine, soprattutto quanto a una prospettiva di studio sulla questione 
palestinese, che metta al centro dell’analisi i rapporti tra il diritto e la 
religione.  

Il principale movimento politico tenuto sotto osservazione è 
quello che vinse negli ultimi scrutini generali: Hamas. Anche dopo gli 
attacchi dell’Ottobre scorso (nei quali furono compiuti sequestri, 
violenze, saccheggi e devastazioni38), in realtà, non sono unanimi le 
posizioni istituzionali interstatali nel classificare quell’associazione come 

 

35 Basti pensare alla celebre parabola di Lc, 10, 25-37.  
36 Si veda, ad esempio, S. ROYLE, Islamic Development in Palestine. A Comparative 

Study, Routledge, London-New York, 2017, pp. 8-15, e, sul modello di organizzazione 
solidale-sociale rappresentato dall’islamizzazione, pp. 182-184.  

37 Elementi di grande interesse in R. PUMMER, The Samaritans. A Profile, Eerdmans 
Publishing, Grand Rapids-Michigan, 2016, pp. 164-168; pp. 289-300.  

38 J. FEDERMAN, I. ADWAN, Hamas surprise attack out of Gaza stuns Israel and leaves 
hundreds dead in fighting, retaliation, in Associated Press News, October 8, 2023; B. 
SCHWARZ, B. WILLE, Interview: Building the Evidence for Crimes Committed in Israel on 
October 7, in Human Rights Watch, February 1, 2024.  



 

10 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

organizzazione terroristica. Nonostante il parere in tal senso dell’Unione 
Europea e dell’Organizzazione degli Stati Americani39, la maggior parte 
dei Paesi non allineati alle due istituzioni adotta approcci più prudenti 
(ad esempio, il Paraguay attribuiva quella qualificazione terroristica al 
solo gruppo armato militare del movimento40). L’ONU stessa, del resto, 
non ha optato per l’utilizzo di tale qualifica e i leader di Hamas si sono 
dichiarati pronti a sciogliere le brigate militari, in caso di riconoscimento 
dello Stato palestinese nei confini convenzionali del 196741. Che si tratti 
di un intendimento genuino o meno, ciò rappresenta una plastica 
discontinuità rispetto all’atto fondativo dell’organizzazione, risalente al 
1987, e soprattutto in riferimento allo statuto adottato nel 1988. In esso, 
erano ravvisabili elementi apertamente antisionisti e addirittura 
antisemiti42. I leader del movimento avanzavano pubblicamente tesi 
negazioniste sul genocidio ebraico, sostenendo che il Reich fosse stato sin 
dall’inizio finanziato dal mondo creditizio degli ebrei immigrati43.  

Si deve, ancora, notare che le brigate militari sono intitolate alla 
memoria del combattente palestinese antibritannico - e anche anti-
italiano, almeno dalla guerra italo-turca in poi44 - Izz al-Din al-Qassam45. 

 

39 Si veda la nota diramata da GENERAL SECRETARIAT of ORGANIZATION of 
AMERICAN STATES (OAS), Qualification of Hamas as a Terrorist Organization by the 
OAS General Secretariat, in 
https://www.oas.org/en/media_center/press_release.asp?sCodigo=E-051/ 21, May 17, 2021.  

40 La politica estera dello Stato sud-americano si è modificata in senso restrittivo, ma 
gli interdetti continuano perlopiù a riguardare solo i bracci armati dei vari gruppi (non, 
ad esempio, i partiti politici). Cfr. M. BACHNER, Paraguay recognizes Hamas, Hezbollah 
as terror groups, drawing Israeli praise. Asuncion blacklists military wings of Iran-backed 
organizations along with Islamic State, al-Qaeda, in The Times of Israel, August 20, 2019.  

41 La risoluzione sottoposta al voto dell’Assemblea Generale del 6 Dicembre 2018 ha 
ottenuto la maggioranza relativa, ma non quella qualificata ai due terzi degli aventi 
diritto (sui limitati effetti del voto, perciò, si veda il report in https://news.un.org/en/ 
story/2018/12/1027881). Che Hamas invece proponga lo scioglimento della propria 
frazione militare, in caso di riconoscimento palestinese nei confini del 1967 (la linea di 
armistizio che divide solo convenzionalmente i territori mandatari tra arabi e israeliani, 
a partire dalla guerra del 1948/1949), è invero rivendicazione da alcuni anni portata 
avanti dalla dirigenza del movimento. Si veda, tra i primi, P. WINTOUR, Hamas Presents 
New Charter Accepting a Palestine based on 1967 Borders, in The Guardian, May 1, 2017.  

42 M. SCHULZ, Between Resistance Sharia Law, and Demo-Islamic Politics, Rowman & 
Littlefield, London-New York, 2020, pp. 71-72.  

43 Una meditata critica a questa opinabile ricostruzione in D. PATTERSON, Denial, 
Evasion and Antihistorical Antisemitism: the Continuing Assault on Memory, in A.H. 
ROSENFELD (ed.), Deciphering the New Antisemitism, Indiana University Press, 
Bloomington, 2015, pp. 326-349.  

44 Quel conflitto, che per un verso mise in mostra i limiti organizzativi del 
contingente italiano (D. G. HERRMANN, The Paralysis of Italian Strategy in the Italian-
Turkish War, 1911-1912, in The English Historical Review, n. 104/1989, pp. 332-356), 
dall’altro acuì i sentimenti d’astio verso tutte le forme istituzionali dell’imperialismo 
europeo (una delle prime letture in tal senso può essere ritenuta di R.S. CUNSOLO, 
Lybia, Italian Nationalism, and the Revolt against Giolitti, in The Journal of Modern History, 
n. 2/1965, pp. 186-207).  

45 Sulla significatività simbolica del combattente palestinese per il movimento di 
Hamas, M. SANGAN, Lightning Through the Clouds. Izz al-Din al-Qassam and the Making 
of the Modern Middle East, University of Texas Press, Austin, 2020, pp. 33-39.  



 

11 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Curiosamente, questi, all’inizio della sua attività di proselitismo 
anticoloniale, era un convinto salafita. Alcuni suoi appassionati discorsi 
e sermoni sono una vera e propria laudatio delle prime tre generazioni di 
musulmani, venerate come maestre della virtù esemplare. La 
componente di radicalismo religioso è indiscutibile, ma è altrettanto 
visibile una molto limitata propensione alla conoscenza diretta di temi 
d’attualità. Questi ultimi, certo presenti nel primo al-Qassam, sono 
sempre trasfigurati da un forte idealismo islamico. Il suo recepimento 
collettivo come eroe nazionale e guida carismatica per una nuova 
interpretazione di cosa intendere per jihad è riferibile, invero, alla 
seconda fase del suo impegno politico, quando ad Haifa si dedica 
prevalentemente all’insegnamento religioso e alla promozione di 
programmi di riforma sociale46. In ciò, appare anticipare alcune delle 
note tipiche del movimento a lui dedicato: il solidarismo comunitario è 
profondamente intrecciato alla rivendicazione in armi, al punto che non 
è sempre facile distinguere nettamente l’uno dall’altra.  

Hamas, il cui acronimo può intendersi come movimento islamico 
di risveglio o resistenza47, era in realtà fondata da personalità anche note 
e carismatiche del nazionalismo arabo-palestinese. Tra esse, il 
comandante più noto era probabilmente Aziz al-Rantisi e la sua uccisione 
nel 2004 fu seguita da pubbliche esequie interessate a disordini, 
agitazioni e proclami minatori nei confronti di Israele48. Sul piano 
ideologico, Hamas presenta alcune significative differenze tanto 
riguardo i movimenti di liberazione palestinese costituitisi dalla fine 
degli anni Cinquanta all’inizio degli anni Ottanta, quanto, in realtà, se 
comparata a organizzazioni terroristiche ancora operanti nel 
fondamentalismo armato.  

In ordine al primo profilo, le associazioni politiche palestinesi 
avevano a lungo avuto una connotazione socialista rivoluzionaria49, 
associata quasi sempre (tranne le eccezioni che si censiranno a seguire) a 
un militante islamismo. Lo Stato usurpatore veniva 
contemporaneamente configurato come tirannico, capitalista e infedele. 
Hamas non contempla scopi statutari legati al socialismo rivoluzionario 
o all’abbattimento del sistema politico-economico capitalista. Le potenze 
straniere che hanno mano a mano occupato o influenzato il territorio 
palestinese non sono additate per il loro modello industriale-finanziario; 

 

46 T. SWEDENBURG, The Role of Palestinian Peasantry in the Great Revolt (1936-9), in 
I. PAPPÉ (ed.), The Israel/Palestine Question, Routledge, London-New York, 1999, pp. 132-
133.  

47 Tra i numerosi studi che riflettono sulla natura programmatica della 
denominazione, appare chiaro ed esaustivo M.M. SALEH, The Islamic Resistance 
Movement (HAMAS): an Overview of Its Experience & History, in ID. (ed.), Islamic Resistance 
Movement Hamas: Studies of Thought & Experience, Al-Zaytouna Centre, Beirut, 2017, pp. 
27-34.  

48 P.R. KUMARASWAMY, Historical Dictionary of the Arab-Israeli Conflict, Rowman 
& Littlefield, Lanham-Boulder-New York-London, 2015, pp. 360-361.  

49 Così C. SHINDLER, Israel and the European Left. Between Solidarity and 
Delegitimization, Continuum, New York, 2012, pp. 168-172.  



 

12 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

quest’ultimo appare piuttosto la conseguenza di una deriva etica e 
morale.  

Parimenti inopportuna, in merito al secondo aspetto segnalato, si 
dimostra la pretesa di equiparare Hamas a organizzazioni come Islamic 
State o al-Qaeda. L’ISIS costituiva un caso peculiare di rivendicazione 
fondamentalista legata al conseguimento della sovranità territoriale50. La 
natura lasca della sua organizzazione e il suo arretramento militare in 
Siria e in Iraq ne hanno evidenziato i limiti di tenuta. Nonostante i campi 
d’addestramento tenuti in quei territori, lo scollamento tra le truppe 
volontarie è, mano a mano, sfociato in condotte di guerra truci e in un 
costante sfaldamento operativo51. Daesh istituiva ex novo uno Stato 
islamico, in continuità con la tradizione del califfato52: la sua base e parte 
dei suoi vertici si limitava a perseguirlo sul piano armato e su quel piano 
mirava a imporlo. Ancora diversa l’impostazione di al-Qaeda, alla quale 
si addebitava un verticismo che, però, non impedì negli anni una diffusa 
ramificazione53, anche internazionale. Pure per quest’ultima 
organizzazione manca la traccia di una qualsivoglia dichiarazione 
autonomistica e di liberazione; i mezzi adoperati per la lotta (ancora una 
volta, jihad54) contro i valori decadenti della società occidentale sono 
essenzialmente di natura finanziaria e militare. Se, perciò, si pretende di 
sovrapporre, l’una all’altra, ISIS, al-Qaeda e Hamas si fa un errore 
metodologico lungo almeno tre direttrici: quella operativa, quella 
sociale-territoriale, persino quella della ricercata legittimazione islamica.  

Si dovrebbe, inoltre, precisare che i tre movimenti, di là dalla loro 
puntuale fondazione, conseguono il massimo del loro proselitismo in 
momenti diversi e con finalità parimenti non fraintendibili.  

Se per quella generazione di militanti, perciò, il radicalismo è 
essenzialmente religioso e scompaiono mano a mano riferimenti alla 

 

50 Si veda la pertinente ricostruzione di questa tipicità in S. BAGHERI, International 
Law and the War with Islamic State. Challenges for Jus ad Bellum and Jus in Bello, Hart, 
Oxford-London-New York-New Delhi-Sydney, 2021, pp. 12-16.  

51 Ad esempio, C. O’MEARA, Necessity and Proportionality and the Right of Self-Defence 
in International Law, Oxford University Press, Oxford-New York, 2021, pp. 222-223; G. 
O’REILLY, Aligning Geopolitics, Humanitarian Action and Geography in Times of Conflict, 
Springer Nature, Cham, 2019, pp. 215-216.  

52 Sul contenuto ideale del califfato, come forma tipica del governo umano nella 
virtù, A.F. MARCH, The Caliphate of Man. Popular Sovereignty in Modern Islamic Thought, 
the Belknap Press, Cambridge-London, 2019, pp. 75-112. Per una rilettura sulla 
propaganda usurpativa veicolata da Daesh, rispetto al senso originario del califfato, M. 
DI BRANCO, Il califfo di Dio: storia del califfato dalle origini all’ISIS, Viella, Roma, 2017.  

53 Nota la contraddizione, al punto da ritenerla un’intenzionale strategia operativa, 
B. MENDELSOHN, The Al Qaeda Franchise. The Expansion of Al Qaeda and its 
Consequences, Oxford University Press, London-New York, 2016, pp. 61-80.  

54 Alcuni classici studi affrontano il tema, seguendo un percorso giuridico e religioso 
sull’utilizzo del termine (cfr. D. COOK, Storia del Jihad. Da Maometto ai giorni nostri, 
Einaudi, Torino, 2007; con intento più evidentemente esemplificativo, G. VERCELLIN, 
Jihad. L’Islam e la guerra, Giunti, Firenze, 1997). Possono tuttavia darsi anche altre letture 
(jihad è reso come impegno individuale per il beneficio collettivo in F. ESACK, Qur’an 
Liberation and Pluralism. An Islamic Perspective of Interreligious Solidarity Against 
Oppression, Oneworld Publications, London, 1997).  



 

13 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

socialdemocrazia o al socialismo repubblicano, ciò non vuol dire che non 
siano più perseguiti in Hamas fini di mutua fratellanza e assistenza 
sociale. Alcune delle più accreditate indagini sull’operato concreto 
dell’organizzazione - di là dalla forte e temeraria componente militare 
che essa continua a prevedere, reclutare e guidare - mettono in mostra, 
soprattutto dal 2001 in poi, una crescente e costante attività di 
investimento nelle strutture ospedaliere, nella rete dei servizi idrici, nelle 
attività di scolarizzazione di base55. La rete delle charities islamiche nella 
striscia di Gaza è, ad avviso di molti osservatori, la base di un welfare 
peculiarmente connotato dal punto di vista religioso56. E si aggiunge qui, 
tuttavia, un ancora più specifico intento pedagogico, che crea prestazioni 
sociali all’interno di un meccanismo educativo basato sui principi 
ispiratori di Hamas. Sottovalutare questo elemento significa non capire 
fino in fondo la capacità di penetrazione dell’organizzazione nel vissuto 
della società palestinese, oltre che non cogliere appieno come mai parte 
significativa del mondo arabo, anche di orientamento riformatore, faccia 
difficoltà a negare la valenza socio-culturale delle attività compiute dal 
movimento nei territori contesi.  

Nonostante i leader di al-Fatah (“l’apertura”) siano ancora tra i più 
amati dal popolo palestinese, se si leggono i report dei network 
indipendenti57, si potrebbe pure dire che Hamas ne abbia preso il posto. 
Simbolicamente, in quanto primario antagonista delle forze filo-
occidentali. Concretamente, in quanto attore politico dal più cospicuo, 
per quanto non più verificato, consenso elettorale.  

Alcune istanze sono comuni a entrambi i partiti, nonostante 
persino queste ultime siano poi declinate in modo molto diverso: 
l’anticolonialismo e l’antisionismo, ad esempio, che danno vita a un 
programma autonomista e nazionalista. Quanto al resto, tuttavia, le 
differenze prevalgono di gran lunga sulle impostazioni comuni - ben al 
di là, e ben prima, del lungo contrasto politico-militare intervenuto tra le 
due organizzazioni dal 2007 al 200958.  

Fatah è variamente affiliata ad associazioni internazionali della 
politica europea e mondiale. Aderisce, ad esempio, all’Internazionale 
Socialista - che, di là dal nome, indica ormai movimenti di orientamento 
riformista democratico, pur quando non espressamente derivanti da 
partiti e ideologie marxisti e socialisti. E aderisce anche all’Alleanza 

 

55 Si veda l’edizione aggiornata di P. CARIDI, Hamas. Dalla resistenza al regime, 
Feltrinelli, Milano, 2023.  

56 Nel contesto di una lettura pur accentuatamente critica contro quell’associazione 
politica, M. LEVITT, Hamas. Politics, Charity, and Terrorism, in the Service of Jihad, Yale 
University Press, New Haven-London, 2006, pp. 229-248.  

57 Cfr., ad esempio, O. HOLMES, P. BEAUMONT, The Most Popular Palestinian Leader 
Alive: Releasing Marwan Barghouti Could Transform Territories’ Politics, in The Observer, 
February 17, 2024.  

58 Sulle implicazioni di quel conflitto, a favore di Hamas nonostante la rete di 
alleanze di cui poteva disporre Fatah, B. EID, Fatah and Hamas Human Rights Violations 
in the Palestinian Occupied Territories from April 2006 to December 2007, in E.G. MATTHEWS 
(ed.), The Israel-Palestine Conflict. Parallel Discourses, Abingdon-New York, 2011, p. 198.  



 

14 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Progressista, un network ancora più eterogeneo, al cui interno sono 
affiliati persino i Democratici americani (per altre frazioni della politica 
palestinese, un nemico, rappresentante del governo statunitense)59. Fatah 
ha perdipiù osservatori nel Partito del Socialismo Europeo60, che è il 
raggruppamento principale dei socialdemocratici al parlamento 
europeo. Questi pochi elementi pare consentano di concluderne che al-
Fatah, su posizioni spesso di critica intransigente61, non può comunque 
sia qualificarsi in quanto tale come movimento anti-occidentale62.  

A renderla del tutto irriducibile al paradigma miliziano 
rappresentato dalle brigate di Hamas è anche la posizione veicolata in 
materia di politica religiosa e di rapporti tra il diritto dello Stato 
palestinese e le religioni in esso rappresentate. Il programma politico di 
al-Fatah non ha mai coinciso con l’imposizione coattiva di una 
giurisdizione sciaraitica. Nella dichiarazione della Commissione per 
l’informazione, la cultura e la mobilitazione intellettuale sono addirittura 
denunciati, seppure allusivamente e genericamente, i partiti e gli Stati 
arabi traditori e cospiratori63. Con ciò si intendono sia quelli 
opportunisticamente legatisi ai previgenti poteri coloniali, sia quelli che 
hanno strumentalizzato la questione nazionale, ricorrendo ad argomenti 
di propaganda religiosa.  

La componente laico-socialista e secolare dell’attivismo 
palestinese è invero ancora più visibile nel caso del Fronte Popolare per 
la Liberazione della Palestina.  

Non si tratta, in realtà, del secolarismo introiettato nei sistemi 
giuridici liberal-democratici, basato sull’accettazione del metodo 
elettivo-rappresentativo, sull’espansione dei diritti civili e sulla 

 

59 Sulle iniziali simpatie riscosse nelle associazioni internazionali delle forze politiche 
progressiste, A. DE VASCONCELOS, The European Union and the Palestinian Question, 
the Emirates Center for Strategic Studies and Research, Abu Dhabi, 2012, pp. 3-4.  

60 P. APOR, War and Peace, in J. MARK, P. BETTS (edds.), Socialism Goes Global. The Soviet 
Union and Eastern Europe in the Age of Decolonization, Oxford University Press, Oxford-
New York, 2022, pp. 141-142.  

61 Una panoramica circa questa sensibilità, nel mondo arabo rivoluzionario, in L. 
GUIRGUIS, The Arab Lefts from the 1950s to the 1970s: Transnational Entanglements and 
Shifting Legacies, in EAD. (ed.), The Arab Lefts. Histories and Legacies, 1950s-1970s, 
Edinburgh University Press, Edinburgh, 2020, pp. 2-12.  

62 Un giudizio che, con alcune cautele, è ripreso anche in letture particolarmente 
critiche nei confronti del movimento. Si consideri M. KIRCHNER, A Good Investment? 
State Sponsorship of Terrorism as an instrument of Iraqi foreign policy (1976-1991), in C. 
KAUNERT, S. LÉONARD, L. BERGER, G. JOHNSON (edds.), Western Foreign Policy and the 
Middle East, Routledge, London-New York, 2015, pp. 38-40.  

63 Di interesse, in particolare, i punti nn. 6 e 7 della ricordata dichiarazione (il cui 
testo integrale trovasi in https://fatehmedia.ps/page-20.html): “la causa palestinese ha 
sofferto a causa dell’intervento di alcuni regimi arabi cospiratori, perciò il nostro 
movimento ha rappresentato in sé il significato di indipendenza nella decisione 
nazionale, in coordinamento con la nazione araba tra eguali e non da subordinati. Nel 
movimento Fatah le tendenze ideologiche e intellettuali si fondono. Il suo pensiero 
porta con sé caratteristiche di moderazione e flessibilità: i suoi esponenti hanno fondato 
la tendenza razionalista nel quadro della nazione arabo-islamica” (traduzione libera).  



 

15 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

separazione tra Stato e religioni64. Si è, piuttosto, in presenza di un 
movimento marxista-leninista, nato alla fine degli anni Sessanta 
sull’onda dei movimenti anti-imperialisti. Nel campo della politica 
religiosa, non propugnava l’ateismo di Stato, al primario scopo di 
conservare consensi nel mondo del socialismo arabo. George Habash, il 
fondatore del movimento, intendeva la secolarizzazione soprattutto 
come superamento della lacuna culturale e tecnologica tra Palestina e 
Israele65, attraverso la scolarizzazione e l’affermazione di una militante 
attività scientifico-divulgativa. Habash aveva studiato, del resto, negli 
Stati Uniti ed era cattolico: gli era inevitabile preferire all’ateismo 
sovietico un modello di regolazione prudentemente basato sulla libertà 
di coscienza dei volontari, nel nome di una superiore unità araba 
rivoluzionaria.  
 
 
4 - Possibili considerazioni conclusive: la riemersione della statualità e 

l’attualità delle proposte di autonomia nel dibattito interno e 
internazionale  

 
Proprio l’esempio del Fronte Popolare per la Liberazione della Palestina 
consente di introdurre ad alcune considerazioni conclusive. Nonostante 
alle ricordate elezioni del 2006 fosse pur sempre il terzo partito per 
consensi ottenuti, e sebbene esso avesse impegnato almeno tre 
generazioni di militanti e dirigenti, la maggior parte dei suoi quadri ha 
scontato l’estrema conflittualità col governo israeliano e una evidente 
debolezza rispetto alla sua azione repressiva. Molti esponenti di primo 
piano dei gruppi militari e della propaganda di liberazione sono da 
tempo detenuti nelle carceri israeliane, come Ahmad Sadat, formalmente 
ancora alla guida del Fronte66. 

Altri sono stati uccisi e la loro identificazione collettiva in quanto 
“martiri” ha attutito le differenze tra la parte secolare e quella islamista 
dei movimenti palestinesi. I militanti caduti in azioni di battaglia sono 
ricordati, appunto, in quanto martiri sia da Hamas sia dalla brigata 
militare vicina ad al-Fatah (detta, infatti, dei martiri di al-Aqsa, per quanto 
si tratti di un’associazione politico-militare secolare67). Il riconoscimento 

 

64 Sul diverso significato giuridico assunto dal secolarismo, nel linguaggio politico 
arabo-islamico, tra i molti, R. BETTINI, Religione e politica. L’ibridazione islamica, 
Armando, Roma, 2013; M. CAMPANINI, L’alternativa islamica. Aperture e chiusure del 
radicalismo, Bruno Mondadori, Milano-Torino, 2012. 

65 Sulla valenza politica della secolarizzazione per Habash, cfr. S. BURCHILL, 
Misunderstanding International Relations. A Focus on Liberal Democracies, Palgrave-
Macmillan, Singapore, 2020, pp. 115-116; B. MILTON EDWARDS, Researching the 
Radical: The Quest for a New Perspective, in H. DONNAN (ed.), Interpreting Islam, SAGE, 
London-Thousand Oaks-New Delhi, 2002, pp. 41-43.  

66 Una vasta panoramica su quella ondata repressiva in R.A. DEL SARTO, Israel 
Under Siege. The Politics of Insecurity and the Rise of the Israel Neo-Revisionist Right, 
Georgetown University Press, Washington, 2017, pp. 25-26.  

67 Si veda, tra gli altri, il lemma di P. ROBINSON, Dictionary of International Security, 
Polity Press, Cambridge-Malden, 2008, p. 16.  



 

16 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

in un orizzonte di senso fondato sulla liberazione araba, contro 
l’usurpazione straniera, rende la stessa simbologia islamica coesiva, 
rispetto alle frange marxiste come nei confronti del neofondamentalismo 
miliziano.  

Nella generazione di militanti che ha subito la controffensiva 
israeliana nella striscia di Gaza, la politica religiosa ha avuto un ruolo nel 
distinguere le diverse opzioni, consentendo di discernere i vari 
movimenti secondo il loro programma sociale e i temi del correlato 
proselitismo. Oggi lo scenario appare chiaramente differente, ma non è 
venuta meno la percepita importanza di una proposta palestinese di 
politica religiosa. Entrambi i fenomeni riscontrati nell’analisi hanno 
dimostrato la loro attendibilità. Nella presente fase storica, mai come 
prima d’oggi, è scientificamente fondata la necessità di riconoscere il 
pluralismo sostanziale insito nella società palestinese. E, tuttavia, davanti 
a una situazione odierna così drammaticamente dimentica, spesso in 
ogni fronte dello schieramento, delle pratiche minime di rispetto della 
dignità umana e delle vite dei civili, il moto unitario prevalente riguarda 
proprio il ritorno alla comune invocazione di uno Stato palestinese, 
indipendente e pacificato.  

Si possono fare soltanto alcune ipotesi sul divenire 
dell’associazionismo politico in Palestina. Ancora una volta, però, sono 
proprio i temi giuridico-istituzionali a far emergere le prospettive più 
interessanti.  

Hamas esige il ripristino dei confini violati e persegue, da 
posizioni di militante islamismo politico, una precipua lotta allo Stato di 
Israele. Il Fronte, che si intestava l’ambizione di una costituzione secolare 
ed egualitaria, così diverso dalla brigata al-Qassam, condivide, tuttavia, 
un programma politico One-State Solution68. Ciò fa tornare d’attualità le 
tesi storiche del federalismo socialista, orientate al riconoscimento di 
comunità distinte in una cornice confederale minima e in ogni caso 
aggregativa, accentuatamente autonomista persino nell’esercizio dei 
poteri di polizia69.  

Su posizioni secolari, il Partito del Popolo Palestinese, pressoché 
ridotto all’irrilevanza sul piano numerico, è partito della sinistra 
revisionista70 e laica, in cui sono presenti dirigenti che condividono, 
comunque sia, il programma sociale dei movimenti islamici. La 
soluzione costituzionale che propongono in materia di politica religiosa 
è, però, completamente separatista. Il Partito del Popolo, per quanto sia 

 

68 V. TILLEY, The One-State Solution. A Breakthrough for Peace in the Israel-Palestinian 
Deadlock, the University of Michigan Press, Auburn, 2005, pp. 193-203.  

69 Sull’evoluzione di rivendicazioni federaliste e socialiste nei movimenti politici 
islamici, dalle primavere arabe in poi, si veda, per tutti, L. ISSAEV, A. ZAKHAROV, 
Federalism in the Middle East. State Reconstruction Projects and the Arab Spring, Springer 
Nature, Cham, 2021.  

70 Sulla nozione di sinistra revisionista (essenzialmente socialdemocratica, moderata 
e, mano a mano, più critica sui principi del marxismo), si veda M. OSTROWSKI, 
Eduard Bernstein on Social Democracy and International Politics. Essays and Other Writings, 
Palgrave-Macmillan-Springer Nature, Cham, 2018, pp. 45-58.  



 

17 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

erede storico del Partito Comunista Palestinese del 191971, condivide con 
Iniziativa Nazionale la fondamentale adesione attuale al socialismo 
democratico, in un’ottica sostanzialmente ecologista e altermondialista. 
Cosa divide, allora, i due movimenti, che sarebbero uniti per matrice 
ideologica e per intendimenti di politica in materia religiosa? Iniziativa 
Nazionale è statutariamente pacifista e bistatalista (rifiuto del conflitto 
armato, “due popoli, due Stati”)72.  

A complicare il quadro, esistono nella società civile palestinese - 
soprattutto nella parte di classe dirigente più apertamente occidentalista 
- anche movimenti liberali e centristi, come il partito La Terza Via73. Loro 
segretari e portavoce sono spesso entrati in contatto con la società 
europea (Hanan Ashrawi, portavoce viepiù dell’Autorità Nazionale 
Palestinese, è una cristiana anglicana74).  

Il dibattito politico palestinese è, insomma, particolarmente 
vivace, nonostante il clima bellico gli faccia perdere importanza 
nell’opinione pubblica interna e ogni possibile visibilità in quella 
internazionale. Ascisse e ordinate del confronto tra le parti sono, da un 
lato, il ruolo costituzionale da assegnare alle religioni (se sovraordinarvi 
l’Islam o adottare un modello pluralista, non ostracizzato nemmeno da 
alcuni leader musulmani75) e, dall’altro, le strategie presentate per 
risolvere il conflitto israelo-palestinese sul piano delle entità politiche 
statuali. Continuerà a esservi uno Stato unitario, finalmente più 
propenso alla tutela delle comunità originarie, o l’opzione bi-statalista 
avrà maggiori opportunità di essere secondata nei negoziati? Soprattutto 
prevalesse quest’ultima ipotesi, non può però negarsi che l’uno e l’altro 
Stato, quello israeliano e quello palestinese, stiano oggi sperimentando 
una fase nella quale la caratteristica pluralità ideologica appare 

 

71 Si veda, in proposito, nonostante il percepibile inquadramento ideologico sotteso, 
L. MLECIN, Perché Stalin creò Israele, Teti, Roma, 2010, pp. 45-46.  

72 D.W. SMITH, E.G. BURR, Understanding World Religions. A Road Map for Justice 
and Peace, Rowman & Littlefield, Lanham-Boulder-New York-London, 2015, pp. 221-
222.  

73 Avveduta dottrina descrive questi partiti, non più direttamente legati all’accezione 
di sovranità territoriale del patriottismo arabo, come post-nazionalisti. In tal senso, M.A. 
JAMAL, Party Politics in the Palestinian Territories, in F. CAVATORTA, L. STORM (edds.), 
Political Parties in the Arab World. Continuity and Change, Edinburgh University Press, 
Edinburgh, 2018, pp. 153-154.  

74 All’inizio dell’impegno politico della diplomatica, questo elemento poteva 
sembrare favorevole a una risoluzione pluralistica della questione medio-orientale, 
anche se molti dei primi entusiasmi non hanno mantenuto le auspicate promesse (si 
veda la risalente, e largamente sconfessata nei fatti, nota di M. HYER, Anglican Woman 
“Making a Difference” to the World as Palestinian Spokeswoman, in Episcopal News Service, 
February 7, 1992.  

75 Contrari a un modello di Stato secolare, e favorevoli invece a una rilettura in 
termini religiosi del conflitto israelo-palestinese, O. ANJUM, O. SULEIMAN, The 
Palestinian Struggle Through the Prophetic Lens, in Yaqeen Institute, December 8, 2023. Più 
in linea con la prospettiva veicolata nel testo, A. AGBARIA, Palestinian Secular and 
Muslim Organizations’ Educational Activism in Israel: Without, Within and Against, in Ph. 
WEXLER, Y. HOTAM (edds.) New Social Foundations for Education. Education in “Post-
Secular” Society, Peter Lang, Lausanne, 2015.  



 

18 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 10 del 2024               ISSN 1971- 8543 

variamente inibita e osteggiata. Oltre l’emergenza, perciò, il vero lascito 
concettuale che può porgere l’analisi politico-religiosa della società 
palestinese consiste nel superare il dogma della statualità come unico 
crinale distintivo delle soluzioni in campo. Sarà preferibile, piuttosto, 
concentrarsi sulle misure esecutive e legislative idonee a preservare una 
radicata quanto adesso rimossa tradizione di autonomie. Le stragi a cui 
ci sta abituando l’attualità sono nate, in effetti, soprattutto quando 
primariamente proprio quella molteplicità sia stata messa in pericolo. 
 
 
 
 
 
 

 


