‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

Antonino Mantineo
(associato di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Catanzaro)

Associazioni religiose e “nuovi movimenti” religiosi alla prova del
diritto comune in Italia e del diritto comunitario

SOMMARIO: 1. La difficile nozione di Confessione religiosa - 2. L’espansione del
fenomeno religioso e i nodi problematici emergenti - 3. Qualche spunto e
prospettiva per un diritto comunitario sulla liberta religiosa.

1 - La difficile nozione di Confessione religiosa

Le difficolta di trovare nel diritto comune italiano una qualificazione
giuridica per le Confessioni religiose e per le associazioni religiose,
coerente con i principi fondamentali dettati dalla nostra Carta
Costituzionale e rispettosa dell’autonomia confessionale e resa ancor
pit complicata dall'irrompere sulla scena sociale dei “nuovi
movimenti” religiosi, i quali non rientrano nei tradizionali paradigmi
pragmatico-istituzionali apprestati dagli strumenti di cooperazione tra
Stato e confessioni religiose, né in quelli superati della legislazione
unilaterale del 1929 sui culti ammessil. Pertanto, le Confessioni
religiose, soprattutto quelle «senza intesa» e, ancor di piu, le
associazioni religiose espressive dei «nuovi movimenti» religiosi,

1 Sui paradigmi «pragmatico-istituzionali» di «religione», si v. S. FERRARI, La
nozione di confessione religiosa (come sopravvivere senza conoscerla), in V.PARLATO, G. B.
VARNIER (a cura di), Principio pattizio e realta religiose minoritarie, Torino, 1995, 19-47.
La legge sui culti ammessi n. 1159 del 24 giugno 1929, contenente “Disposizioni
sull’esercizio dei culti ammessi nello Stato e sul matrimonio celebrato davanti ai
ministri dei culti medesimi”, e stata pubblicata in G.U. 16 luglio 1929, n. 164. Tale
legge non si applica alle chiese rappresentate dalla Tavola valdese, alle chiese cristiane
avventiste del 7° giorno, alle Assemblee di Dio in Italia, all'Unione delle Comunita
ebraiche italiane, all’'Unione Cristiana Evangelica Battista d’Italia e alla Chiesa
Evangelica Luterana in Italia dopo l’entrata in vigore rispettivamente delle leggi di
approvazione delle intese 11 agosto 1984, n. 449, 22 novembre 1988, n. 516, 22
novembre 1988, n. 517, 8 marzo 1989, n. 101, 12 aprile 1995, n. 116, 29 novembre 1995,
n. 520. Si v., altresi, il R.D. 28 febbraio 1930, n. 289, contenente le “Norme per
I'attuazione della legge 24 giugno 1929, n. 1159, sui culti ammessi nello Stato e per il
coordinamento di essa con le altre leggi dello Stato”, pubblicato in G.U. 12 aprile 1930,
n. 87. Anche tale Decreto non si applica alle confessioni i cui rapporti con lo Stato sono
regolati per legge sulla base di Intese.



‘_6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
N ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

risultano confinate ad un ruolo marginale, ove sono relegate da una
legislazione che sembra privilegiare solo quei gruppi che si
dispongono, con l'assenso della Parte statuale, a stabilire relazioni,
Accordi ed Intese con lo Stato.

Ci si e chiesti se tale trattamento & giustificato e su quale base,
posto che molti gruppi religiosi si relazionano con il nostro
ordinamento, ancor prima di raggiungere «Accordi» o «Intese», a
partire dalle risposte che essi concorrono ad offrire ai cives et fideles, nei
termini dei servizi alla persona e dei servizi sociali.

Ed, appunto, su questi profili si registra l'evoluzione e
I'esplicitazione della legislazione piu recente, pitt favorevole nei
confronti delle attivita svolte dagli enti ecclesiastici e dagli enti religiosi,
espressivi della Chiesa cattolica e delle Confessioni «con» Intesa?.

Le questioni che spesso si sono poste agli ordinamenti statuali e,
sul versante comunitario, agli organi giurisdizionali, in materia di
liberta religiosa, provengono da movimenti che, pur presentando molti
elementi comuni ad altre confessioni religiose, evidenziano anche
caratteri del tutto propri.

Cosi, a titolo esemplificativo, richiamando alcune questioni
sollevate dalla Chiesa di Scientology, non solo in Italia ma anche in altri
Paesi dell’'Unione Europea, si puo ricordare come quella comunita si sia
proposta ora come confessione religiosa, ora come “luogo” di cura?;
essa svolge azione di proselitismo ma con modalita tipiche del mondo
del commercio, ostacolando, talvolta, I’'abbandono dell’organizzazione;
esclude o scoraggia I'ammissione di nuovi adepti quando si tratta di
persone dedite alla droga o con problemi di salute mentale, offrendo,
nel contempo, la possibilita di liberarsi da queste dipendenze o
defaillances, dietro pagamento; accenna, anche se non chiarisce a fondo,
se e in quale forma deve intendersi la divinita; propone momenti di
meditazione assimilabili alla preghiera e momenti di cerimonie di tipo
rituale.

Dicevamo che il tentativo di riflessione sulla problematica
giuridica relativa alle Confessioni religiose & reso pitt arduo se si tiene

2 Si veda, a titolo esemplificativo, il D. Lgsv. n. 460 del 4 dicembre 1997 “Riordino
della disciplina tributaria degli enti non commerciali e delle organizzazioni non
lucrative di wutilita sociale”. Il testo del decreto, le successive modifiche ed
integrazioni, nonché le Circolari del Ministero delle Finanze esplicative del Decreto
medesimo trovansi in A. MANTINEO, Enti ecclesiastici ed enti non profit. Specificita e
convergenze, Torino, 2001, in ispecie 93 e ss.

3 Cfr. G. D’ANGELO, Nuovi movimenti religiosi tra (pretesa) uniformita di
qualificazione e (reale) diversificazione dei relativi profili disciplinari: la Chiesa di Scientology
nella pii significativa giurisprudenza, in Dir. eccl., 2003, 11, 710-761.



6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

7]

N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)

N ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

conto dell’insorgere di nuovi gruppi di aggregazione religiosa, portatori
di istanze e di valori non rientranti nei modelli tradizionali*.

L’espressione “nuovi movimenti religiosi” ¢ di per sé densa di
significati incerti ed ambigui gia dal punto di vista sociologico; lo e
ancor di pitt dal punto di vista giuridico, e non solo nel diritto interno,
in quanto espressione priva di valore specifico perché non trova
riferimenti puntuali nel diritto vigente.

Eppure, negli ultimi anni essa viene sempre piu utilizzata dalla
dottrina, non solo ecclesiasticistica e richiamata in alcune significative
pronunzie della giurisprudenza italiana ed anche straniera e
sovranazionale, quando hanno riguardo a gruppi confessionali non
rientranti nel ceppo giudaico-cristiano, i quali avanzano nei confronti
degli Stati la richiesta di essere equiparati alle Confessioni religiose,
soprattutto nel godimento delle agevolazioni fiscali o tributarie,
previste per lo svolgimento di attivita solidaristiche ed altruistiche.

Partendo da queste constatazioni e muovendo da un’analisi,
innanzitutto, interna all’ordinamento italiano, vi ¢ da chiedersi se a
fronte della variegata fenomenologia religiosaS, il nostro sistema laico e
democratico € in grado di reperire al suo interno i criteri legittimamente
adottabili per qualificare un’associazione, comunita o gruppo come
Confessione religiosa.

La ricerca di paradigmi giuridici, in grado di inquadrare il
fenomeno religioso nell’alveo delle categorie apprestate dalle discipline
giuspubblicistiche, come quella di associazione genericamente intesa o
I'altra di confessione religiosa — se si allarga 1'orizzonte in una
prospettiva che guardi al diritto comunitario - si pud compiere nella
consapevolezza che gli ordinamenti non possono piti, semmai lo sono
stati, considerarsi recinti chiusi. Soprattutto quelli dell’Europa
occidentale si sono riconosciuti su vincoli e legami fondati non soltanto
su ragioni di carattere economico e politico, ma, altresi, di carattere

4 Nel senso di giungere all’elaborazione di un «modello normativo», atto a
qualificare giuridicamente cio che sia «religione», cfr. S. FERRARI, La nozione giuridica
di confessione religiosa, cit., 32 e ss.; ed, ancora, A. GUAZZAROTTI, Giudici e minoranze
religiose, Milano, 2001, 163 e ss. Piu1 di recente, N. COLAIANNI, Per un diritto di liberta
di religione costituzionalmente orientato, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista
telematica (www.statoechiese.it); S. LARICCIA, Garanzie di liberta e di uguaglianza per i
singoli e le confessioni religiose 0ggi, ivi.

5 Cfr. sul punto, S. FERLITO, Le religioni, il giurista e I'antropologo, Soveria Mannelli,
2005, il quale offre una prospettiva ri-fondativa del diritto ecclesiastico, a partire
proprio dai fenomeni sociali ed antropologici in cui si manifesta il “religioso” come
pre-condizione giuridica. Per osservazioni e valutazioni sul lavoro dell’A., cfr. M.
TEDESCHI, in Diritto e religioni, ¥, 2006, 775-780; ed, ancora, F. PETRONCELLI
HUBLER, ivi, 786.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
'.. ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

spirituale e culturale, perché radicati in “valori comuni”, anche se messi
duramente alla prova, dal raffronto con movimenti approdati da
oltreoceano e subito europeizzatisi °.

Tornando, ancora, all’esame ravvicinato dell’ordinamento
italiano, la nozione di “Confessione religiosa” rimane esempio
emblematico di difficolta definitoria. Cid produce conseguenze anche
sul diritto pattizio: non & un caso, ad esempio, che in Italia le comunita
religiose pitt numerose, dopo quella cattolica, e cio¢ quella dei
musulmani e quella dei Testimoni di Geova non abbiano ancora
ottenuto 1’approvazione di Intese pure concluse, che, invece, sono state
ratificate per Confessioni quantitativamente meno numerose 7.

Questa conseguenza ¢, in parte, determinata dalla mancanza di
una legge generale sulla liberta religiosa e dalla connessa, anche se non
espressa, «paura della liberta» 8 che non incoraggia, anzi, rallenta e
blocca la svolta ad orientarsi verso una concreta e matura laicita,
ispiratrice di una coerente rinnovata politica ecclesiastica, dopo che ne e
stato individuato (in astratto) il valore di «principio supremo
dell’ordinamento costituzionale»®.

La latitanza del Parlamento nella riforma della legislazione
ecclesiastica (come pure il ripiegamento del Governo su di una politica
di elargizione controllata e graduata di privilegi per via pattizia) non

6 S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita dell’Europa, Diritto,
diritti e convivenza, in 1l Regno, 29-30 giugno 2001, 44, nel richiamare la posizione
«laica» (in senso negativo), nota come questa «si presti a trapiantare in ambito
europeo la problematica indotta nella giurisprudenza nord-americana dal cosiddetto
umanitarismo secolare (secular humanism) e a nascondere la natura di «quasi-religione»
0, in ogni caso, «para-religiosa» di un fenomeno che va sempre piti diffondendosi
anche in Europa, anzi particolarmente in Europa, quello dell’«ateismo umanistico»,
tipico della «coscienza non credente» ma «aperta al dialogo», che aspira a proporsi
come uno, anzi 1'unico, «stato di equilibrio razionale e di maturita democratica».

7 Cfr. S. FERRARI, Diritto e religione in Europa occidentale, Bologna, 1997, 16 e ss.
Vedasi, pure, S. BERLINGO, La prospettiva di un’intesa con I'lslam in Italia, in An. Der.
Ecl. Est., 14 (1998), 644 ss..

8 L’espressione e di G. CASUSCELLLI, Il diritto a formare liberamente la coscienza: la
liberta dalla paura, in 1.C. IBAN (a cura di), Libertad y derecho fundamental de libertad
religiosa, Madrid, 1989, 129 e ss.

9 Cfr. Cfr., sul punto, G. CASUSCELLI, Laicita dello Stato e aspetti emergenti della
liberta religiosa: una nuova prova per le intese, in AA.VV., Studi in onore di Francesco
Finocchiaro, Padova, 2001, 467 e ss.; S. DOMIANELLO, Sulla laicita nella Costituzione,
Milano, 1999, 127 e ss. Di un «mero flatus vocis» quanto all’asserita qualifica di Stato
laico attribuita allo Stato, parla F. FINOCCHIARO, Aspetti pratici della liberta religiosa,
cit., 6.; ID., Lo Stato e la formazione della coscienza, in Libertad, 180 e ss., cit., in S.
BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita, cit., 48, ove I'A. rigetta la
concezione di uno Stato come freddo meccanismo senza anima e senza midollo osseo,
incapace di produrre qualsiasi linfa vitale.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
'.. ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

legittima il protrarsi di un’opera di supplenza giurisprudenziale nel
processo di attuazione della Carta. Quell'opera - che puo
convenzionalmente avere la sua data di avvio con l'elaborazione del
parametro dei “principi supremi dell’ordinamento costituzionale”- ha
meritato una valutazione positiva su specifici interventi e per il breve
periodo.

A lungo andare, pero, preferendo continuare a seguire la “via
delle Intese”, I'indirizzo di politica ecclesiastica sembra piegato all'uso
distorto di costruire, tassello dopo tassello, un mosaico omologante di
normative sulla liberta di religione, anziché la via maestra di approvare
il disegno di legge generale in materia, restituendo alle Intese il ruolo
loro proprio di strumenti volti a valorizzare la specificita delle singole
esperienze confessionalil?.

2 - L’espansione del fenomeno religioso e i nodi problematici
emergenti

Anche nel diritto comunitario, come nell’ordinamento italiano, si va
registrando, infatti, una “espansione” dell'incidenza del fenomeno
religioso, in una realta, quella europea che si presenta sempre pit
complessall, caratterizzata da “multiformi modelli di rapporti tra Stati e
comunita religiose” e dalla “metamorfosi del panorama religioso
europeo” per gli intrecci, sempre piu diffusi tra religione, cultura, etica
e political?: alimentata, certo, dal riconoscimento che ha avuto la liberta
religiosa nei Trattati internazionali - quelli che a partire dagli anni
novanta, da Maastricht (1992) e, ancora nel Trattato di Roma (2004) e
fino al Trattato di Lisbona (2007), hanno consolidato le istituzioni
comunitarie — ma anche dalla sovrapposizione o coincidenza tra gli spazi
di intervento ove operano molti organismi religiosi, spazi che collimano
con settori di attivita funzionali alle istituzioni europee, primo fra tutti
quello delle politiche sociali. Tale sovrapposizione ha avuto, fra 'altro,
come esito la scelta operata dalle stesse istituzioni comunitarie di

10 Cfr. G. CASUSCELLI, S. DOMIANELLO, Intese con le confessioni religiose diverse
dalla cattolica, in S. BERLINGO’, G. CASUSCELLI, S. DOMIANELLO, Le fonti del
diritto ecclesiastico, Torino, 2004, 45 e ss.

1 Cfr., sul punto, G. CASUSCELLI, Stati e religioni in Europa: problemi e prospettive,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista telematica (www.statoechiese.it),
giugno 2009, il quale rileva che l'idea di Europa si accompagna a rapporti stato-chiese
segnati da vicende che non sempre percorrono uno sviluppo lineare, tant’e che si puo
meglio parlare di “molte Europe”.

12 Cfr. sul punto, S. FERRARI, Stato e religioni in Europa: un nuovo baricentro per la
politica ecclesiastica europea, in Quad. dir. e pol. eccl., 1/2008,

5



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

proporre modelli di cooperazione fra le stesse istituzioni e le
rappresentanze delle parti sociali, ivi compresi gli organismi associativi e
quelli delle Confessioni religiose.

I gruppi religiosi sono stati assunti quali soggetti sociali operanti
nel contesto europeo, soggetti ai quali & stato riconosciuto il diritto ad
essere consultati da parte delle istituzioni comunitarie, attraverso
l'utilizzo di procedure formali previste per il loro coinvolgimento,
contemplate nei Trattati istitutivi (art. 138 TCE)!3, al fine di favorire uno
dei principali obiettivi dell’'Unione: la tutela dei diritti fondamentali
della persona umana.

In tal modo si & inteso promuovere e valorizzare la capacita delle
comunita religiose e degli enti religiosi di interloquire con le istituzioni
comunitarie, ancor prima che in qualita di soggetti che rappresentano le
“Parti” confessionali'4, in quanto organismi che si affiancano alle e
cooperano con le stesse istituzioni comunitarie nella tutela dei diritti
personali e sociali, per il tramite delle attivita svolte nel campo della
formazione, dell’istruzione, dell’assistenza, della famiglial®.

13 L’art. 138 TCE stabilisce «I1. La Commissione ha il compito di promuovere la
consultazione delle parti sociali a livello comunitario e prende ogni misura utile per facilitare il
dialogo provvedendo ad un sostegno equilibrato delle parti. 2. A tal fine la Commissione, prima
di presentare proposte nel settore delle politiche sociali, consulta le parti sociali sul possibile
orientamento di un’azione comunitaria. 3. Se dopo tale consultazione ritiene opportuna
un’azione comunitaria, la Commissione consulta le parti sociali sul contenuto della proposta
prevista. Le parti sociali trasmettono alla Commissione un parere o, se opportuno, una
raccomandazione (...) ».

14 Cfr. S. BERLINGO, La condizione delle Chiese in Europa, in M. PARISI (a cura di),
Le organizzazioni religiose nel processo costituente europeo, in Annali, Quaderni, Napoli,
2005, 1327, il quale, avendo notato come la posizione delle Chiese da parte dell'Unione
sia socialmente e politicamente rimarcata, si chiede se cio sia sufficiente in vista della
formazione di un vero e proprio higher law per l'intera Unione. All’A. sembrerebbe, al
riguardo, riduttivo ricondurre alla logica del tutto «interna» del Comitato economico-
sociale ’ambito delle relazioni con qualsiasi rappresentanza confessionale, dovendo
mirarsi, viceversa, al «consolidamento e allo sviluppo del “pilastro” relativo ad
un’istanza abilitata a trattare da pari a pari, e in modo il pili possibile unitario, i
rapporti con istanze e gruppi caratterizzati da forti elementi di “estraneita”, in
parallelo e in sintonia con la gestione integrata delle frontiere esterne, anche al fine di
evitare che essa si tramuti in una bardatura protezionistica e discriminatoria».

15 Cfr., sul punto, S. BERLINGO, op. ult. cit., 1326, il quale rileva considera «per
acquisito» il contributo delle Chiese e delle credenze religiose allo sviluppo della
societa europea, come il risultato di un processo iniziatosi sia con le esperienze
segnate dalla Cellule de prospective — anche dopo la proclamazione della Carta dei
diritti fondamentali dell’'Unione europea — sia con il Libro bianco sulla «governance»
europea, sia, ancora, con la conseguente istituzione di un gruppo di Policy Advisers da
utilizzare nel «dialogo con religioni, Chiese ed organismi umanitari», e con la
costituzione di un Forum consultivo in seno al processo costituente avviato dalla
Convenzione di Laeken.. G. CASUSCELLI, Stati e religioni, cit., 9, intravede il rischio

6



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

L“espansione” dell'incidenza del fenomeno religioso sulle
istituzioni comunitarie &, per altro, la risultante del processo graduale
di produzione di atti di natura giuridica e di orientamenti
giurisdizionali concernenti il fenomeno religioso, che vale la pena
richiamare, anche se sinteticamentel¢.

In forza dell’art. 9 della Convenzione europea dei diritti
dell'uvomo la liberta religiosa e garantita come liberta di coscienza;
liberta di avere (e/o0 di non avere) una religione; liberta di manifestare
la propria religione e di fare proselitismo (sebbene la sentenza
Kokkinakis della Corte europea dei diritti dell'uomo abbia introdotto la
distinzione tra proselitismo lecito e abuso di proselitismo e proselitismo
illecito)?”.

Anche la liberta di manifestare la propria religione incontra dei
limiti: quelli previsti dallo stesso art. 9 dalla Convenzione europea,
consistenti nell’ordine pubblico, nella tutela della salute o della morale
pubblica, nei diritti e nelle liberta altrui. L’operativita di queste
restrizioni viene circoscritta dal fatto che esse devono essere previste
dalla legge e non da un provvedimento amministrativo, dovendo,
inoltre, risultare necessarie e non semplicemente opportune nel quadro
di un sistema democratico.

Un altro principio caposaldo della liberta religiosa & quello
previsto dall’art. 14 della stessa Convenzione europea, secondo cui tutti
i cittadini godono di uguali diritti civili e politici a prescindere dalla
fede religiosa (o non religiosa) che essi professano; lo stesso principio e
ribadito in riferimento a specifici settori dell’ordinamento giuridico,
stabilendo, ad esempio, che nessuno possa essere privato del lavoro a
causa delle proprie convinzioni religiose. Il diritto di non
discriminazione vale, pero, entro un confine ben preciso: non si applica,
infatti, nei rapporti interni alle organizzazioni religiose, dove prevale il
diritto di autonomia delle confessioni e, ancora, vale per le persone
fisiche, molto meno per le persone giuridiche.

che le stesse Chiese, nello svolgimento di attivita sociali e nel dialogo con le istituzioni
comunitarie, si muovano seguendo una logica di lobbies.

16 Cfr. M. PARISI, Dalla Dichiarazione n. 11 alla futura Carta Costituzionale dell’Unione
Europea: quale ruolo per le confessioni religiose nel processo di integrazione europea, in Dir.
eccl., gennaio-marzo 2003, 337-339, il quale richiama, come indicative, le direttive
comunitarie finalizzate all’armonizzazione delle normative nazionali in tema di
abbattimenti rituali e alcune sentenze della Corte di Giustizia della Comunita
europea, in tema di festivita religiose.

17 La sentenza della Corte europea dei diritti dell'uomo, 25 maggio 1992, trovasi in
Quaderni dir. e pol. eccl., 1994/3, 734 e ss.; ivi, trovasi pure un primo commento di T.
SCOVAZZI, 719-734.



6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

7]

N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)

N ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

Quanto al ruolo svolto dalla giurisprudenza, in particolare dalla
Corte europea dei diritti dell'uomo, e stato osservato, alla luce dei
recenti sviluppi delle sue pronunce in materia di liberta religiosa, come
la sua giurisprudenza stia diventando il punto di riferimento in materia
di diritti fondamentali per gli stessi organi dell’'Unione, oltre che del
Consiglio d"Europa’s.

In particolare, con il Trattato di Amsterdam del 1997 sono state
apportate significative modificazioni ai precedenti Trattati istitutivi
della Comunita europea, introducendo alcuni riferimenti normativi e di
principio, esplicanti l’interesse dell’'Unione per le problematiche
religiose: il diritto di liberta religiosa e il principio di non
discriminazione religiosa (art. 6 e 13 TUE)!; e con la Dichiarazione n. 11
sullo status delle Chiese, delle associazioni e delle comunita religiose?.

18'V. G. CASUSCELLI, Stati e religioni, cit., 3. Cfr., ancora, M. PEDRAZZI, Sviluppi
della giurisprudenza della Corte Europea dei diritti umani in forma di liberta religiosa, in
Studi in onore di Vincenzo Storace, Napoli, 2008, 645 e ss.; nonché, M. VENTURA, Nuovi
scenari nei rapporti tra diritto e religione: il ruolo della Corte europea dei diritti dell’uomo, in
Riv. Critica dir. priv., 3, 2002, 461-471.

L’art 6 TUE stabilisce «1. L’Unione si fonda sui principi di liberta, democrazia,
rispetto dei diritti dell'uomo e delle liberta fondamentali e dello stato di diritto,
principi che sono comuni agli Stati membri. 2. L'Unione rispetta i diritti fondamentali
quali sono garantiti dalla Convenzione europea per la salvaguardia dei diritti
dell'uomo e delle liberta fondamentali, firmata a Roma il 4 novembre 1950, e quali
risultano dalle tradizioni costituzionali comuni agli Stati membri, in quanto principi
generali del diritto comunitario. 3. L’Unione rispetta 1'identita nazionale dei suoi Stati
membri. 4. L’Unione si dota dei mezzi necessari per conseguire i suoi obiettivi e per
portare a compimento le sue politiche». L’art. 13 TUE stabilisce: «Fatte salve le altre
disposizioni del Trattato e nell’ambito delle competenze da esso conferite alla
Comunita, il Consiglio deliberando all'unanimita su proposta della Commissione e
previa consultazione del Parlamento europeo, puod prendere i provvedimenti
opportuni per combattere le discriminazioni fondate sul sesso, la razza o 1'origine
etnica, la religione o le convinzioni personali, gli handicap, 1'eta o le tendenze
sessuali». Cfr.,, sul punto, M. PARISI, Dalla Dichiarazione n. 11 alla Carta
Costituzionale dell’Unione europea, cit., 333, secondo il quale benché il Trattato di
Amsterdam non abbia realizzato una esplicita formalizzazione degli specifici diritti
fondamentali tutelati dall’'Unione europea, obiettivo conseguito con I'adozione della
carta dei diritti fondamentali dell’'Unione in occasione del Consiglio europeo di Nizza
del 7 e 8 dicembre del 2000, tuttavia le liberta inalienabili della persona umana sono
giunte ad essere considerate quali principi di struttura dell'Unione medesima, in
quanto comuni a tutti gli Stati membri. Cfr., altresi, V. MARANO, Unione europea ed
esperienza religiosa. Problemi e tendenze alla luce della Carta dei diritti fondamentali
dell’Unione europea, in Dir. eccl., 3, 2001, 867 e ss., secondo cui la tutela dei diritti
fondamentali si pone come un «principio costitutivo del sistema giuridico europeo».

20 11 testo ufficiale della Dichiarazione n. 11, allegata all’Atto finale di Amsterdam
stabilisce: «L’Unione europea rispetta e non pregiudica lo status previsto nelle legislazioni
nazionali per le Chiese e le associazioni o comunita religiose degli Stati membri. L'Unione
rispetta ugualmente lo status delle organizzazioni filosofiche e non confessionali».



6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

7]

N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)

N ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

E’ stato osservato come, in particolare, la Dichiarazione n. 11
esprima il prevalere di un accentuato localismo delle politiche nazionali
in ordine alle relazioni stato-chiese, espresso con la formula del “non
pregiudizio e del rispetto dello status previsto nelle legislazioni
nazionali per le chiese e le associazioni o comunita religiose degli Stati
membri”, formula confermata dall’art. 17 del Trattato di Lisbona2!.

Della Dichiarazione n. 11 ¢ stata segnalata I'ambiguita, quanto a
nomogenesi, struttura ed essenza, si da trovare in essa la conferma del
«travaglio e della delicatezza di una fase di passaggio dagli esiti incerti»
in cui si trovano le istituzioni comunitarie a fronte della condizione
delle Chiese in Europa??.

Sono stati evidenziati, nel contempo, gli effetti innovativi che, di
la dell’apparente ossimoro, possono essere indotti dalla semplice
«dichiarazione»: dalla  specificazione, all’affievolimento, alla
stabilizzazione o alla conferma. Ci si e chiesto, allora, in che direzione si
possa ritenere dispiegata simile efficacia «dichiarativa», se nel senso di
una «clausola di salvaguardia» o di riserva a favore dei singoli Stati, che
hanno provveduto o intendano provvedere a dotare le Chiese di una
particolare condizione; ovvero, nel senso di una presupposta, sia pure
sussidiaria competenza dell'Unione o della Comunita nella stessa
materia?. Se prevalesse quest’ultimo significato, la bipartita struttura
della formula non sancirebbe, se non per il profilo politico, una sorta di
«declassamento» delle Chiese o delle Confessioni piu tradizionali o
consolidate?*, dovendosi, per converso, registrare un’estensione o un
allargamento della riconosciuta «specificita» e «tipicita» delle religioni
ancora a nuovi e diversi livelli e per tutti i fenomeni afferenti all’ordine

21 ’art. 17 del Trattato di Lisbona, per la cui entrata in vigore manca la ratifica da
parte di alcuni degli Stati membri dell'Unione, stabilisce: 1. L'Unione rispetta e non
pregiudica lo status di cui le chiese e le associazioni o comunita religiose godono negli
Stati membri in virtti del diritto nazionale. 2. L’Unione rispetta ugualmente lo status
di cui godono, in virtu del diritto nazionale, le organizzazioni filosofiche e non
confessionali. 3. Riconoscendone l'identita e il contributo specifico, I'Unione mantiene
un dialogo aperto, trasparente e regolare con tali chiese e organizzazioni. Cfr, per un
primo commento, C. MACRY’, Chiese e organizzazioni religiose nel Trattato di Lisbona, in
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista telematica (www.statoechiese.it), giugno
2008.

22 Cfr. S. BERLINGO, La condizione delle chiese in Europa, cit., 1314.

2 Cfr. per una riflessione di carattere generale, M. VENTURA, Diritto ecclesiastico e
Europa. Dal church and state al law and religion, in G. B. VARNIER (a cura di), II
nuovo volto del diritto ecclesiastico italiano, Soveria Mannelli, 2004, 191-216.

2 In questo senso, F. MARGIOTTA BROGLIO, Il fattore religioso nell’Unione
europea. Continuita e nuovi problemi, in AA.VV., Studi in onore di Francesco Finocchiaro,
Vol. II, Padova, 2000, 1273 e ss.; ID., In Europa il Vaticano é declassato, in Limes, 1 (2000),
158.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

delle credenze e dei piu profondi e comprensivi convincimenti di
coscienza?. In argomento, si sono fatte valere le intenzioni originarie
dei promotori del pronunciamento comunitario, nonché la posizione
assunta sul punto da uno degli organismi indicati quali responsabili di
quell’iniziativa, la Commissione degli episcopati della Comunita
europea (Comece), che aveva espresso 1'esigenza che la Dichiarazione n.
11 venisse incorporata nel Trattato costituzionale dell’'Unione — cosa che
si & verificata, attraverso 1'art. 17 del Trattato di Lisbona - auspicando
che il medesimo atto prevedesse la «possibilita di un dialogo
strutturato» fra le istituzioni europee e tutte «le Chiese e comunita
religiose»; reclamando, ad un tempo, che la dimensione «istituzionale»
della liberta di religione venisse riconosciuta «non solo in quanto
facente parte delle tradizioni costituzionali comuni degli Stati membri,
ma anche a livello dell’'Unione»26.

Cosi, quanto alla condizione ascritta alle Chiese negli
ordinamenti di ciascun Paese, nella ricerca di un «modello o, se si
preferisce, di un insieme di criteri e principi ispiratori
dell’atteggiamento e della politica dell’'Unione, in quanto tale, nei suoi
rapporti con le realta organizzate delle credenze in materia fideistica»,
pur considerando le diversita anche macroscopiche che permangono fra
le varie legislazioni nazionali, appare sempre pit condiviso
l’orientamento secondo cui, a seguito di un’attenta analisi e di un ampio
spettro di comparazione, a parte casi marginali, nei diversi Stati
dell’'Unione possono rinvenirsi «differenti versioni di un modello
comune, piuttosto che modelli alternativi»?’; o, in una prospettiva
similare, si nota come si vada concretizzando negli ordinamenti
giuridici europei una “convergenza” dai modelli “estremi” di relazione
verso il centro, indicando tale convergenza come contraddistinta da due
fattori: I'accettazione di una certa dimensione pubblica della religione e
il sostegno selettivo dei pubblici poteri alla comunita religiose, che
ottemperino a certi requisiti e accettino un certo grado di controllo
statale Cosi, che in sintesi si puo ritenere che il denominatore comune,
ad esclusione delle Repubbliche caucasiche, possa essere individuato

nella “tendenziale separazione fra la societa civile e la societa religiosa”
28

25 Cfr. S. BERLINGO, La condizione delle Chiese in Europa, cit., 1315.

26 Cfr. S. BERLINGO, op. ult. cit., 1314 e ss.

27 Cfr. S. FERRARI, Church and State in Europe. Common pattern and challengers, in
Eur. Journ. Ch. Res., 2 (1995), 149, cit. in S. BERLINGO, La condizione delle Chiese in
Europa, 1318 e ss.

28 Cfr. G. CASUSCELLLI, Stati e religioni, 4: ivi, anche riferimenti ad altra dottrina.

10



6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale

7]

N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)

N ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

Nel patrimonio di valori comuni agli ordinamenti occidentali
rientra, di certo, la liberta religiosa, tutelata da un sistema normativo
complesso, articolato su tre livelli fondamentali: norme internazionali,
norme costituzionali e norme ordinarie.

Questi tre livelli normativi interagiscono in modo diverso da
Paese a Paese, cosicché in alcuni la liberta religiosa e garantita
principalmente dalle norme internazionali; in altri dalle disposizioni
costituzionali ed in altri, ancora, dalle leggi ordinarie e dalle decisioni
giurisprudenziali.

Nei vari ordinamenti nazionali la disciplina prevista e, per lo pit,
di tipo piramidale, in quanto le diverse confessioni religiose godono
vantaggi differenti a seconda del livello in cui risultano collocate.
Quest’opera di inquadramento delle confessioni religiose € compiuta
dagli organi pubblici con criteri largamente discrezionali, per cui puo
accadere che una confessione religiosa venga collocata ad un gradino
inferiore rispetto ad un’altra, perché le sue pratiche e dottrine non
corrispondono ai valori sociali e culturali pit diffusi in un determinato
Paese.

Tra i vari criteri di classificazione possono annoverarsi quello
“quantitativo”, imperniato sul numero degli adepti, o quello
sociologico-culturale, quale il radicamento nel tessuto sociale. Nella
prassi, perd, questi criteri non valgono quanto il giudizio sulla
conformita, o, almeno, non difformita dei precetti di una confessione
religiosa rispetto al sistema di valori accolto dalla collettivita. Tuttavia,
di recente, all'interno dei singoli Stati europei, i rapporti tra Stato e
confessioni vanno assumendo i contorni di wuna “dialettica
extrasistemica”, comprovata, ad esempio, in Germania dalla
discussione circa lo status giuridico da attribuire alle comunita
islamiche; in Francia dalle vicende connesse all’approvazione non solo
della legge sui «gruppi a carattere settario», ma anche a quella che vieta
I'ostentazione dei simboli religiosi nell’ambito scolastico®. In via
generale, si puo ritenere che se nei Paesi dell’'Unione europea lo Stato
risulta essere imparziale nei confronti degli individui - sottoposti ad un
identico regime giuridico, che non deve tenere conto delle diverse
convinzioni di fede - non lo e necessariamente nei confronti delle
Confessioni religiose, soggette, il pit1 delle volte, ad un regime giuridico
differenziato30. Cio costituisce un punctum dolens del diritto di tutta

29 Cfr. S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita, cit., 46; ed,
ancora, F. VECCHI, L’Islam in Francia: integrazione e «istichara» lungo il solco della laicita
e della «raion naturelle» nella Charte del 28 gennaio 2000, in Dir. eccl., 2001, I, 1344 e ss.

30 Cfr. R. BOTTA, Cittadini e fedeli nei Paesi dell’Unione Europea: l'identita spirituale e i
divitti di liberta religiosa mnella costruzione europea, in M. PARISI (a cura di), Le

11



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

I’Europa occidentale perché non esiste a livello dei singoli ordinamenti
nazionali e tanto meno a livello internazionale, una definizione
normativa univoca o esplicita di religione: il legislatore preferisce
evitare di precisare questa nozione. Fa eccezione (solo apparentemente)
l'art. 3 della legge organica sulla liberta religiosa, vigente in Spagna,
dove si esclude che possano rientrare nell’ambito di applicazione di
questa legge e, quindi, nella nozione di religione, le attivita, le finalita e
gli enti connessi con lo studio e la sperimentazione dei fenomeni
psichici e parapsicologici: si tratta, come si comprende, della
individuazione di cid che non ¢é religione, da cui e possibile ricavare
solo una definizione indiretta di religione.

Per converso, il crescente rilievo del fattore religioso nello spazio
comunitario sembrerebbe proiettarsi verso uno schema largamente
diffuso in molti Paesi europei, ovvero quello della produzione
legislativa negoziale con le confessioni religiose. La specificita che
presenterebbe tale tendenza sarebbe dettata da alcune “condizioni”
stringenti, poste dalle istituzioni comunitarie: quella di ammettere al
dialogo solo i movimenti religiosi che presentino una “dimensione
europea” 31; la capacita degli interlocutori di proporsi come legittimi
rappresentanti associativi di carattere religioso, diffusi sul territorio
dell’'Unione europea; la volonta degli organismi religiosi di contribuire
al perseguimento degli obiettivi di integrazione europea®2.

Tali condizioni richieste per la realizzazione di specifiche
modalita di cooperazione, appaiono, comunque sia, affidate alla
spontaneita delle occasioni di dialogo e non accompagnate dai necessari
obblighi giuridici, cosicché si potrebbe determinare un deficit delle
idonee forme procedurali di garanzia del rispetto dei valori del
pluralismo e della democrazia, laddove la selezione degli interlocutori

organizzazioni religiose nel processo costituente europeo, cit., 63-77, V. TOZZI, Persone,
Chiese e Stati nell’evoluzione del fenomeno europeo, ivi, 9-18.

31 Cfr. M. PARISI, op. ult. cit,, 342, il quale richiama gli interlocutori ormai
riconosciuti dalle istituzioni comunitarie: la Conferenza delle Chiese europee (KEK), nata
nel 1959 su iniziativa di alcune Chiese protestanti, anglicane ed ortodosse, con
I'obiettivo di dare vita ad un organismo ecumenico paneuropeo; il Consiglio delle
Conferenze episcopali europee (CCEE), nato nel 1971, per iniziativa della Chiesa cattolica
con 'obiettivo di promuovere la cooperazione, la collaborazione collegiale e l'unita tra
le diverse Conferenze episcopali nazionale; nell’ambito della CCEE dal 1980 e
operativa la Commissione degli episcopati della Comunita europea (COMECE), avente
rapporti regolari con le istituzioni comunitarie. Successivamente & nato il Comitato
permanente dei gran rabbini d’Europa e il Conseil Musulman de coopération en Europe.

32 Cfr., sul punto, M. PARISI, L’Islam e i Paesi europei: problemi giuridici e di legaliti
costituzionale, Salerno, 2000, 25 e ss., che rileva, tra gli altri, come il problema della
rappresentanza potrebbe porsi per i gruppi islamici, per la difficolta di individuare il
soggetto titolare ad intrattenere i rapporti con i pubblici poteri.

12



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

confessionali con le istituzioni comunitarie rischia di essere guidata da
criteri discrezionali, fondati su opzioni politiche, piuttosto che essere
ispirata ai principi di eguaglianza, di non discriminazione e di
ragionevolezza, seguendo un censurabile favor religionis per le
organizzazioni religiose di consolidata presenza a livello continentale
europeo33.

Tali problematiche rinviano, ancora una volta, alle garanzie
offerte dalle istituzioni comunitarie alla liberta di religione, la cui tutela
riconosciuta nella Carta europea dei diritti fondamentali (art. 10)3*
risente, con tutta evidenza, della scelta compromissoria tra chi avrebbe
voluto un richiamo alle confessioni del ceppo giudaico-cristiano, perché
costituenti patrimonio condiviso di valori comuni a molti Paesi
dell’Europa®, e quanti avrebbero preferito rinviare alle legislazioni
nazionali la disciplina del fenomeno religioso, nella speranza di dare
soluzione ai conflitti di lealta reali o potenziali che si presentano alle
coscienze dei cives-fideles 3.

3 Cfr. M. PARISI, Dalla Dichiarazione n. 11 alla futura Carta Costituzionale europea,
cit., 353.

34 L’articolo 10 della Carta e stato approvato nella seguente formulazione: 1. «Ogni
individuo ha diritto alla liberta di pensiero, di coscienza e di religione. Tale diritto include la
liberta di cambiare religione o credo, cosi come la liberta di manifestare la propria religione o il
proprio credo individualmente o collettivamente, in pubblico o in privato, mediante il culto,
insegnamento, le pratiche e l'osservanza dei riti. 2. Il diritto all’obiezione di coscienza é
riconosciuto secondo le leggi nazionali che ne disciplinano I'esercizio».

% Introduce la categoria dei valori super- o meta-costituzionali che si pongono
accanto ai supervalori costituzionali perché «dotati di un’intrinseca normativita, sia
pure di tipo diverso da quella peculiarmente espressa dalla comunita dei cives, in
quanto connotati dalla loro singolare origine, riconducibile a orizzonti di senso di
carattere elettivo e di ispirazione esopolitica e transculturale», S. BERLINGO, Liberta
religiosa, pluralismo culturale e laicita dell’Europa, cit., 42; I'A. richiama pure, A.
RUGGERI e A. SPADARO, Dignita dell'uomo e giurisprudenza costituzionale (prime
notazioni), in Pol. Dir., 1991, 343 e ss. Cfr, sul punto, M. PARISI, Dalla Dichiarazione n.
11 alla futura Carta Costituzionale dell’ Unione europea, cit., 327 e ss., secondo cui 1’azione
delle confessioni religiose, per un lungo arco di tempo, «sembra essersi spiegata
unicamente all’interno dei singoli ordinamenti statuali, non configurandosi un loro
ruolo specifico, forse in conseguenza della connotazione eminentemente economica
degli obiettivi iniziali dei trattati istitutivi della Comunita» (CECA del 1951, CEE del
1957, Euratom del 1957).

36 Per una valutazione sull’art. 10 della Carta dei diritti fondamentali dell’U.E., cfr.
M. TIGANO, L’«assolutezza» del diritto all'istruzione religiosa, Milano, 2004, 60 e ss.,
secondo cui dalla formulazione dell’art. 10 della Carta emergerebbe 'ispirazione di
fondo caratterizzata «da un approccio prevalentemente individualistico, che trascura
la dimensione sociale e, pit1 in generale, comunitaria, nella quale la persona umana
sviluppa e realizza la propria personalita». Per un raffronto tra le religioni storiche e le
nuove convinzioni, cfr. EUROPEAN CONSORTIUM FOR CHURCHE-STATE RESEARCH (a cura
di), The legal status of religious minorities in the Countries of the european Union,

13



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

Questa scelta di compromesso? rispecchia le tensioni affioranti
nel corso dell’evoluzione istituzionale del vecchio continente, dove ¢
riscontrabile un duplice indirizzo, quello che ¢ stato definito il modello
ugualitario del libero mercato delle credenze e quello della liberta
religiosa come diritto alla differenza38. Per altro, le tensioni che si
presentano in modo anche drammatico sulla scena mondiale e, fino ad
ieri, su quella europea, sono testimoniate dal timore espresso che la
“nuova” Costituzione europea si iscriva nel solco dell’orizzonte [liberal

Thessaloniki-Milano, 1994; ed, ancora, ID., Citizens and believers in the Countries of the
Europeans Union. A double membersship to the test of secularization and globalization. (Atti
del Colloquio organizzato presso I” Universita per Stranieri di Reggio Calabria dal 12
al 15 novembre 1998), Milano, 1999.

37 Secondo A. SPADARO, La Carta europea dei diritti fra diversita e identitd e fra
tradizione e secolarizzazione, in AA.VV., La Carta dei diritti fondamentali dell’Unione
europea. Atti del Convegno in ricordo di P.G. Lucifredi, Genova, 2001, 221 e ss., la
mancanza di un riconoscimento dei diritti dei gruppi religiosi equivarrebbe ad un
rigetto della logica di attiva e formale cooperazione che lega la Chiesa cattolica o altre
confessioni religiose a singoli Stati membri. Sembra pitt equilibrata la posizione
espressa da S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita, cit., 47,
secondo il quale la determinazione di un paradigma specificamente religioso non
comporta, di per sé, il ricorso a una quale che sia «invocatio» o «nominatio Dei» nel
testo costituzionale e non conduce neppure, necessariamente, a un’esplicita
attribuzione di rilevanza giuridica degli assetti istituzionali, in sé e per sé considerati,
delle Chiese e delle comunita di fede o credenza. Cfr., sul punto, M. TIGANO,
L’«assolutezza» del diritto, cit., 58, che, riportando la formulazione contenuta nel
Preambolo alla Carta in cui l'incipit del secondo capoverso contiene il richiamo al
«patrimonio spirituale e morale» dell’'Unione, sostitutivo dell’altro inizialmente
proposto che richiamava il «suo retaggio culturale, umanistico e religioso»,
ricostruisce le diverse posizioni espresse in seno alla Convenzione, a cominciare da
quella del rappresentante del Governo francese per il quale il riferimento esplicito alla
religione avrebbe comportato per la Francia un problema di ordine costituzionale
essendo quel Paese, secondo quanto stabilito dalla propria Costituzione un «Etat
laique». Lo stesso rappresentante faceva notare, poi, che i padri fondatori dell’Europa,
pur essendo di ispirazione cristiana, non avevano mai fatto un riferimento esplicito
alla religione in alcun testo comunitario, e che lo statuto del Consiglio di Europa, dal
canto suo, richiama i «valori spirituali» anziché i «valori religiosi». In sintesi, nella
circostanza, mentre 1’Austria dichiarava di voler mantenere I'aggettivo «religioso» in
quanto riferimento innegabile alla storia europea, il Regno Unito dichiarava di essere
indifferente al mantenimento o no di tale aggettivo, non costituendo questa una delle
priorita. Il Portogallo si mostrava disponibile a qualsiasi soluzione che non prevedesse
il richiamo alla religione, mentre 1'Italia affermava che nelle tradizioni europee non vi
e alcun riferimento esplicito alla religione, dichiarando di preferire, quindi, una
soluzione di compromesso. Su questi profili, si veda V. MARANO, Unione europea ed
esperienza religiosa. Problemi e tendenze alla luce della Carta dei diritti fondamentali
dell’Unione europea, cit., 862 e ss..

38 Cfr. S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita dello Stato, cit., 42
e ss.

14



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

di una delimitazione degli spazi dei diritti di ciascuno, fondata solo
sulle preferenze soggettive del c.d. “soggetto unico”: adulto, benestante,
in piene facolta mentali e, meglio, se maschio occidentale e bianco;
nonché per inverso, dalla diffidenza che il superamento della tradizione
liberale porti ad una specie di “cooperazione selettiva”, a tutto favore
delle sole confessioni stabilite sul territorio e tradizionalmente e
culturalmente dominanti®’.

3 - Qualche spunto e prospettiva per un diritto comunitario sulla
liberta religiosa

Un diritto europeo che voglia accampare un adeguato tasso di laicita
deve, secondo una parte autorevole della dottrina, «mettersi esso stesso
in gioco e giocare la sua “parte”», senza limitarsi al ruolo, pur
indispensabile, di neutralizzare i conflitti o di garantire il minimo etico;
deve, infatti, poter assumere una funzione piu attiva, propulsiva e
promozionale, che consenta alle singole “parti” — a cominciare dalla
loro struttura pit1 elementare, e cioe da ogni singolo “laico” individuo —
di coltivare la propria specifica e peculiare identita, che al fondo, se e
umano-personale (e dunque wunica, assolutamente elettiva e
transculturale), € sempre, nel senso pit1 intimo, “religiosa”40.

Si avverte, tanto pit nel contesto unitario europeo, come una
stonatura che una realta sociale concretamente identica, riceva da
ordinamenti fondamentalmente simili, valutazioni e regolamentazioni
non solo “diverse”, ma spesso “opposte”. Ed, invece, se c’¢ un caso in
cui appare imprescindibile tendere verso un’armonizzazione possibile
tra le diverse normative nazionali —quanto meno europee — questo ¢ il
caso del fenomeno religioso, almeno per quel che riguarda le risposte
fondamentali ch’esso richiede e, dunque, in primo piano proprio
I'adozione di criteri uniformi per il riconoscimento del carattere
religioso a una determinata realta, in modo da evitare, per quanto
possibile, che la stessa organizzazione risulti essere o non essere

39 Cfr. S. BERLINGO, op. ult. cit., 41, il quale auspica in questa fase di difficile
transizione il passaggio dalla logica della lex mercatoria, dall’homo iuridicus riflesso
dell’homo oeconomicus, all’homo humanus, alla persona fornita della sua irripetibile
umanita, che per Rosmini, coincide col «diritto sussistente». Ivi, i riferimenti alla
dottrina e agli Autori richiamati nella citazione.

40 Cfr. S. BERLINGO, ult. op. cit., 45. Ivi, vedasi sul punto , pure, le indicazioni
dottrinali.

15



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

“religione”, “chiesa”, “setta” a seconda il Paese in cui viene ad
operare#l,

Esiste, perd, come abbiamo rilevato, nella prassi amministrativa e
giurisprudenziale di tutti i Paesi dell'Unione, una nozione implicita di
religione tratta dall’esperienza del fenomeno religioso che si e
sedimentata nella esperienza europea. Poiché questa esperienza si ¢
formata sulla base delle religioni del ceppo ebraico-cristiano sono
queste a fornire ancor oggi il paradigma principale di religione che
viene utilizzato per definire le esperienze e le dottrine che si qualificano
come religiose e che chiedono agli organi pubblici di essere riconosciute
come tali.

Questo modo di procedere non e neutro e finisce per penalizzare
le dottrine e le esperienze piu lontane dall’esperienza europea di
religione. Per superare questo limite sono state elaborate nozioni
particolarmente inclusive di religione, in cui viene fatto rientrare
qualsiasi valore che dia senso alla vita di un individuo. Si e anche
proposto di accettare, sia pure in prima “battuta” e senza sottoporla a
verifica, 1'autoqualificazione religiosa fornita da qualsiasi realta che
chieda il riconoscimento, proponendosi come tale*2.

I criteri di compatibilita valoriale interni al sistema
dell’ordinamento dei cives vanno ridefiniti in modo da non giungere a
selezionare in forma a-prioristica i gruppi religiosi, e, quindi, ad
escluderli, in forza di filtri preventivamente determinati alla stregua di
un «consenso» politico-societario preformato e del diritto in base a
questo gia «posto». Il «privilegio» di cui i gruppi religiosi, o ad essi
equiparabili, dovrebbero godere, limitatamente alla fase preliminare
della loro ammissione «al confronto con i termini della dialettica
intrasistemica o endopolitica, consiste in un’inversione dell’onere della prova:
I'ordine politico & tenuto per primo ad argomentare plausibilmente

4 Cfr., sul punto, S. FERRARI, I. C. IBAN, Diritto e religione in Europa occidentale,
Bologna, 1997, 68 e ss..

42 Secondo S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale e laicita, cit., 47, «se il
gruppo autodefinitosi religioso svolge attivita partitamene ascrivibili ad ambiti
profani o secolari (come assistenza, istruzione, raccolta di fondi o di informazioni,
diffusione di notizie, erogazione di altri servizi ecc.) ma significativamente riconducibili a
un quadro di insieme caratterizzato da una complessiva visione del mondo e della vita
(«comprehensive doctrine») ha titolo per esigere che un preliminare generico rilievo venga
concesso a questo fattore agqregante, senza dover patire alcuna aprioristica esclusione di
merito». Spetterebbe, quindi, di seguito agli organi competenti della comunita politica
dimostrare che la realta autodenominatasi religiosa non ¢, nel suo insieme, trascendente
l'ordine di qualificazioni proprio della (o immanente alla) comunita dei subdti legum, ed
e, anzi, eventualmente reprensibile per scorretti e sleali mimetismi o trasformismi
para o pseudo religiosi.

16



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

I'assenza della natura religiosa del gruppo per essere, a sua volta,
titolato a pretendere dal gruppo medesimo requisiti di ammissione al
pubblico confronto identici o analoghi a quelli imposti a tutte le
formazioni sociali che religiose non sono»*3.

Le istanze emergenti nella societa che si va facendo
multirazziale, multietnica, multiconfessionale*$, ed i problemi annosi
del trattamento paritario degli individui e delle confessioni religiose, in
ogni ambito, anche diverso dal diritto penale, sono “il sintomo di una
difficolta crescente, rispetto alla quale soltanto una coerente e rigorosa
applicazione del principio di laicita puo offrire soluzioni accettabili” 4°.

Una prospettiva di laicita che intanto si ponga nella prospettiva
di superare l'impasse determinata dalla consapevolezza che il modello
di cittadinanza liberale costituisce, nel migliore dei casi, una vuota e
fittizia figura giuridica incapace di generare e promuovere una reale
interrelazione culturale e religiosa. Da ci0 si potrebbe, poi, approdare a
quella nuova accezione che i francesi (Bauberot, Duffar, Robert)
denominano compensativa e che comporta l'attribuzione di un surplus
di diritti a chi fa parte di una minoranza confessionale (o culturale) e
risulta discriminato da tale appartenenza®. Una cittadinanza, in questo
senso, differenziata da quella generale, non costituirebbe un’alternativa
nei suoi confronti, ma ne rappresenterebbe un complemento?’.

Simile principio di laicita imporrebbe allo Stato, come prima e
principale istanza, l'obbligo di riconoscere tutte le posizioni

4 La citazione, compreso l'uso del corsivo, e di S. BERLINGO, Liberta religiosa,
pluralismo culturale e laicita, cit., 47. Cfr., altresi, M. G. BELGIORNO DE STEFANO, Le
radici europee della laicita dello Stato, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista
telematica (www.statoechiese.it).

# Cfr. M. C. FOLLIERO, Multiculturalismo e aconfessionalita. Le forme odierne del
pluralismo e della laicita, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista telematica
(www.statoechiese.it); V. TOZZI, Societa multi-culturale, autonomia confessionale e
questione della sovranitd, in V. TOZZI (a cura di), Integrazione europea e societa multi-
etnica. Nuove dimensioni della liberta religiosa, Torino, 2002 , 143-165; M. PARISI,
Promozione della persona umana e pluralismo partecipativo: riflessioni sulla legislazione
negoziata con le Confessioni religiose nella strategia costituzionale di integrazione delle
differenze, in Dir. eccl., 2/2004, 389-423; P. SASSI, Laicita e multiculturalismo: una partita
aperta, in Queste istituzioni, 132, 2003 /2004, 14-22.

4 Cfr. G. CASUSCELLLI, Laicita dello Stato e aspetti emergenti della liberta religiosa: una
nuova prova per le Intese, in AAVV., Studi in onore di Francesco Finocchiaro, Padova,
2001, 1007.

46 11 richiamo alla laicitda compensativa, e agli Autori che si esprimono nel senso
indicato dal testo, trovasi in S. BERLINGO, Ispirazione cristiana, cit., 7.

47 Cfr. S. BERLINGO, Ispirazione cristiana, cit, 3; R. BOTTA, Manuale di diritto
ecclesiastico: Valori religiosi e rivendicazioni identitarie nell’autunno dei diritti, Torino, 2008,
15 e ss..

17



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

ideologiche, non solo quelle religiose, ma anche quelle politiche e
culturali in genere, in quanto espressioni della liberta di coscienza. La
laicita verrebbe, quindi, concepita alla stregua di una condizione per la
convivenza di tutte le possibili culture, mentre lo Stato democratico,
verrebbe a garantire lo spazio pubblico di confronto e di dialogo delle
culture, senza che alcuno possa far valere in modo autoritario le proprie
verita di fede o i propri convincimenti48.

Per queste ragioni, nonostante le imperfezioni e le incompiute
sue forme di concretizzazione nell’ordinamento italiano, la ricorrenza
di un principio di autolimitazione e di distinzione degli ordini (art. 7,
primo comma, Cost. e art. 8, secondo comma Cost.) come elementi
portanti e necessari per porre le basi della «laicita» potrebbero costituire
le direzioni verso cui indirizzare il processo costituente europeo: per
poter offrire, poi, nuovo slancio verso una declinazione dello stesso
principio di laicita, che agevoli e faciliti la strutturazione di istituzioni
europee, capaci di «captare con articolazioni pluridimensionali anche i
parlanti diverse lingue, i professanti diverse fedi, per farli interloquire
nel comune discorso della polis»#.

In questa fase l’evoluzione della legislazione e della prassi
ordinarie in favore di tutti i soggetti ed i gruppi socialmente impegnati
e una sorta di «ingerenza giudiziaria» propiziata e sorretta dal «dialogo
fra le Corti» vengono, da alcuni, presentati come strumenti pitt che
bastevoli per realizzare l'ideale europeo di una democrazia
«panumana» e l'implementazione di tutte le liberta fondamentali, ivi
compresa, fra queste, la liberta di religione.

Un indirizzo consimile — qualificabile come separatismo benevolo o,
addirittura, amicale - potrebbe rivelarsi profittevole per le confessioni
religiose, in specie per quelle pit1 organizzate e di piu diffuso ed antico
insediamento sul “territorio”. Di questi vantaggi finirebbero pero per
giovarsi prevalentemente le estroversioni umanitarie del fenomeno
fideistico, spesso ponendo a rischio le matrici piti profonde della loro
riserva di senso e del loro potenziale critico ed alternativo rispetto alle
pedisseque forme di mimetismo etico, cui sembra mostrarsi proclive,
nell’odierno crinale della civilizzazione, quella che e stata definita «la
cultura del mondo del minimo comune denominatore». Il rischio che
corre qualsiasi buon proposito di integrazione laica e democratica sta

4 Cfr. R. BOTTA, Manuale, cit., 140, citato in G. DODARO, Interpretazione laica del
delitto di associazione per delinquere. Riflessioni a margine del caso Scientology, in Quaderni
dir. e pol. eccl., 2001/3, 48 e ss

49 Cfr. S. BERLINGO, Liberta religiosa, pluralismo culturale, laicita, cit., 50.

18



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

nella difficolta di liberarsi delle scorie dell’assimilazionismo e, pitl
ancora, da ogni sotterranea tentazione annessionistica.

Il problema di adottare criteri accettabili, legittimi e ragionevoli,
per l'attribuzione della qualifica di “religione”, come detto, e risalente
all'interno dei singoli ordinamenti e le valutazioni giurisprudenziali,
non solo nell’indirizzo italiano ma anche in quello straniero, non sono
mai state esaustive e convincenti.

La novita, pero, che si affaccia all'orizzonte e costituita dalla
consapevolezza di dover superare le limitate prospettive nazionali: in
tal modo, da un lato, il problema si complica perché diventa necessario
tenere presente un maggiore numero di situazioni normative, ma allo
stesso tempo la sua soluzione si avvantaggia dell’apporto prezioso delle
esperienze compiute dagli ordinamenti stranieri°!.

Anzi, di piu: le istituzioni europee, che, pure, non hanno
mancato di cogliere la difficolta di introdurre procedure di controllo
efficaci degli Accordi stipulati nei singoli Paesi tra gli Stati e le Chiese,
hanno visto, sempre pit1, nel Parlamento europeo 1’organismo che ha
avvertito la necessita di ribadire come “ la separazione tra Chiesa e
Stato sia la sola forma piu accettabile di governo di una societa
democratica” invitando “gli Stati membri a mantenersi neutrali rispetto
alle varie religioni, a preservare il proprio carattere laico, garantendo il
principio della netta separazione tra Chiesa e Stato”?2.

E’ stato, quindi, considerato come ipotizzabile nel futuro una
“qualche sofferenza dei diritti nazionali di derivazione pattizia e del
loro imprinting privilegiario”, nonché l'esigenza di “una istanza di
controllo super partes perché gli Accordi siano strumenti trasparenti del
dialogo democratico delle chiese con le istituzioni”. Ed, in questa
prospettiva, si puo intendere la richiesta avanzata dalla Commissione
europea alla Commissione di esperti dell’'Unione europea per la tutela
dei diritti fondamentali, di stilare un rapporto in ordine agli Accordi
stipulati tra la Santa Sede e gli Stati membri in materia di obiezione di

50 Cfr. S. BERLINGO, La condizione delle Chiese in Europa, cit., 1325. Da ultimo, cfr.
G. CASUSCELLLI, Stati e religioni, 4 e ss., il quale richiama S. FERRARI, Stato e religioni
in Europa: un nuovo baricentro per la politica ecclesiastica europea?, in Quad. dir. e pol. eccl.,
2008/1.

51 Cfr. F. ONIDA, Nuove problematiche religiose per gli ordinamenti laici contemporanei:
il caso di Scientology, in Quaderni dir. e pol. eccl., 1997 /3,987 e ss.

52 Cfr. G. CASUSCELLI, Stati e religioni, cit., 10, il quale richiama la recente
Risoluzione sul diritto alla liberta di espressione e il rispetto delle convinzioni religiose del 16
febbraio 2006, con cui il parlamento europeo ha ribadito che le liberta di espressione,
di pensiero, di coscienza e di religione sancite dagli articoli 9 e 10 della Convenzione
europea sui diritti dell'uomo “costituiscono una componente fondamentale dello
sviluppo delle democrazie europee e della netta separazione tra Stato e religione”.

19



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

coscienza, come quello stipulato nella Repubblica slovacca in data 24
novembre 2000, per affrontare, tra 1’altro, il tema del primato di quegli
Accordi sul diritto nazionale ed il tema della possibile incompatibilita
degli stessi con i diritti fondamentali e con il diritto dell’'Unione?.

Cosi, I'Europa, a ragione appare come ad un bivio: deve scegliere
se attrezzarsi come luogo da «visitare» ovvero come luogo aperto
all’«ospitalita» ed all’accoglienza, allo scopo di recuperare al dialogo
persino gli interlocutori piti riottosi e meno omologabili con il
«discorso» della polis, intesa come casa comune di credenti, non
credenti e diversamente credenti.

Sarebbe questa la condizione per agevolare e sostenere la
funzione sociale, dei diversi organismi del privato-sociale, che nella
tradizione europea si sono affiancati allo Stato nell’azione, non tanto di
sostegno, ma di supporto e di concreto dinamismo evolutivo del

5 Cfr. G. CASUSCELLLI, op. ult. cit., 11 secondo cui dalla lettura dell’Accordo tra la
Santa Sede e la Repubblica slovacca, in articolare dall’art. 7 “che riconosce a tutti il diritto
all’obiezione di coscienza secondo i principi dottrinali e morali della Chiesa cattolica”
si ricava il dubbio della legittimita della previsione concordataria che estende a tutti,
anche a non credenti o a diversamente credenti, il diritto ad obiettare in conformita
non alla propria coscienza ma ai dettami di una fede cui essi sono estranei e che per
questo aspetto & loro imposta. Non e diversa la situazione che si potrebbe denunciare
anche a proposito dello stesso riconoscimento quanto all’obiezione di coscienza in
ambito lavoristico, riconosciuto in Italia per legge, sulla base di Intese con la Unione
italiana delle Chiese cristiane avventiste del 7° giorno, legge n. 516 del 1988, il cui art.
17 “riconosce agli appartenenti alle Chiese cristiane avventiste il diritto di osservare il
riposo sabbatico..”; nonché agli avventisti dipendenti dallo Stato, da enti pubblici o da
privati o che esercitano attivita autonoma o commerciale, o che siano assegnati al
servizio civile sostitutivo, il diritto di usufruire del riposo sabbatico; ed, ancora, la
giustificazione delle assenze degli alunni dalla scuola nel giorno del sabato e la
possibilita di ottenere, su richiesta, che le prove di esame, si svolgano in giorno
diverso dal sabato. Di tenore non molto diverso ¢ il disposto dell’art. 4 della legge n.
101 del 1989 (Norme per la regolazione dei rapporti tra lo Stato e 1'Unione delle
Comunita ebraiche italiane), secondo cui “la Repubblica italiana riconosce agli ebrei il
diritto di osservare il riposo sabbatico ...”; ed il punto due dello stesso articolo che
riproduce “in fotocopia” quanto previsto per gli avventisti a proposito della
possibilita che dipendenti dello Stato, da enti pubblici o da privati o che esercitano
attivita autonoma o commerciale, nonché i militari e coloro che siano assegnati al
servizio civile sostitutivo usufruiscano del riposo sabbatico, come riposo settimanale.
Sul punto si rinvia a A. MANTINEO, Le festivita religiose verso l'inclusione tra i diritti
all’obiezione di coscienza e le tentazioni di pluriconfessionismo particolaristico, in Diritto del
lavoro on line.

20



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= ottobre 2009 ISSN 1971- 8543

Welfare>*, che da una prospettiva paternalistica e riparativa, deve
puntare a condizioni redistributive e di giustizia sociale%. Cio, pero, in
assenza di risorse economiche e finanziarie statali, & obiettivo realistico
se solo si concorre insieme, istituzioni pubbliche, organismi non
lucrativi e solidaristici, soggetti privati, a ridefinire ambiti e competenze
per svolgere al meglio i servizi sociali e alla persona®. Un ruolo
essenziale puo essere svolto ancora dagli enti religiosi che agiscono in
Europa nei diversi ambiti e che trovano un riconoscimento della loro
funzione, non solo per il tramite dei finanziamenti statali, ma anche per
le esperienze di cui sono portatori e che arricchiscono il quadro sociale
complessivo?”.

54 Di «dimensione dinamica del principio di sussidiarieta» parla S. BERLINGO, La
condizione delle Chiese in Europa, in M. PARISI (a cura di), Le organizzazioni religiose nel
processo costituente europeo,cit.,, 35 e ss., secondo il quale i «ricorrenti rinvii alle
tradizioni costituzionali dei vari Paesi non possono essere letti come presidio per una
statica difesa delle singole identita nazionali, neanche in materia di rapporti con le
religioni. Essi sono, piuttosto, espressione del principio di sussidiarieta, da intendere
non solo in senso verticale, ma altresi in senso orizzontale e valoriale (le “virtl
sovrane” di cui parla Dworkin), in armonia con gli altri fondamentali principi della
gestazione costituzionale europea, primo fra tutti il principio di solidarieta».

5% Cfr sulla tradizione europea di welfare che potrebbe costituire il modello con cui
si possono confrontare le diverse aree del pianeta, J. RIFKIN, II sogno europeo, in
Micromega, 7 /2005, 141-149.

% Per un confronto con le diverse esperienze europee, cfr. gli Atti del Convegno,
AGENZIA PER LE ONLUS (a cura di), Il terzo settore e la societa civile nella costruzione dello
spazio sociale europeo, 29 novembre 2003,in corso di pubblicazione. In particolare: J. L.
LAVILLE, II terzo settore in Francia: il nuovo ruolo delle organizzazioni e d elle imprese
sociali; R. J. FRIES, Il settore charitable in Inghilterra: il ruolo degli enti pubblici di
regolamentazione e le modifiche recenti; N. TARLING, Ricostruzione delle politiche UE verso
il terzo settore; R. SCHLUTER, Ricostruzione dell’evoluzione del terzo settore nei Paesi
europei e del suo ruolo nelle politiche sociali. Per un raffronto con il modello statunitense,
cfr. A. MADERA, GIi ospedali cattolici. I modelli statunitensi e 'esperienza giuridica
italiana: profili comparatistici, Milano, 2004; in particolare, sul rapporto tra la persona
giuridica canonica e la «corporazione» civile, e sull’accesso ai fondi pubblici degli enti
religiosi, si v. 43-90

57 Cfr. M. PARIS]I, II sistema europeo di relazioni tra gli Stati e le organizzazioni religiose:
conservazione o innovazione nella prospettiva della Costituzione dell’Unione europea ?, in Le
organizzazioni religiose nel processo costituente europeo, cit., 79-121.

21



