‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Carlo Cardia
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Roma Tre)

Laicita, diritti umani, cultura relativistal *

SOMMARIO: 1. Laicita amica e laicita nemica della religione. Realta e memoria
storica - 2. La sintesi dello Stato laico sociale nell’era dei diritti umani. I nuovi
conflitti religiosi - 3. Cultura relativista, svilimento della universalita dei diritti
umani - 4. Relativismo, crisi antropologica, uso strumentale della laicita - 5.
Multiculturalita e doppia verita relativista - 6. Conclusioni.

1 - Laicita amica e laicita nemica della religione. Realta e memoria
storica

Per riconoscimento generale degli storici, insieme con la modernita
anche la laicita si afferma nel ‘700-°800 in forme diverse sulle sponde
dell’Atlantico, ed assume due volti, uno nel continente americano 1’altro
nell’Europa illuminista. La democrazia americana nasce con la
Dichiarazione di indipendenza del 2 luglio 1776 che traduce nel modo pit
nobile i principi del giusnaturalismo e fa sognare uomini e popoli
d’ogni parte del mondo: “e verita di per sé evidente che tutti gli uomini
sono stati creati uguali e che il Creatore li ha dotati di alcuni diritti
inviolabili fra i quali la vita, la liberta, il perseguimento della felicita”.
Gli Stati Uniti d’America realizzano la prima forma di Stato
democratico nel quale la religione si colloca in un orizzonte pluralista di
liberta e di competizione ideale. Lo Stato e amico della religione, le
lascia spazi individuali, sociali, e pubblici, anche perché non conosce i
veleni della vecchia Europa né ha memoria dei conflitti passati. Alexis
de Tocqueville osserva che la civilta angloamericana “& il prodotto di
due elementi perfettamente distinti, che altrove si sono spesso
combattuti, ma che in America si sono incorporati 1'uno nell’altro e
combinati meravigliosamente. Voglio dire lo spirito di religione e lo
spirito di liberta”. Aggiunge che “e un errore considerare la religione
cattolica come un nemico naturale della democrazia. Mi sembra invece
che, fra le varie confessioni cristiane, il cattolicesimo sia una delle pitt

! Relazione al Convegno sul tema “Liberta religiosa e laicita dello Stato” organizzato
dalla Fondazione Ambrosiana Paolo VI (Villa Cagnola di Gazzada, 5 novembre 2009).



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

favorevoli all’eguaglianza delle condizioni”2. Le chiese negli USA sono
libere, autonome, formano le nuove generazioni, partecipano alla
dialettica culturale e politica, la religione informa di sé lo spirito
pubblicod.

Diverso, ed opposto, & lo spirito laico che prevale in Europa
(soprattutto in quella cattolica), e le leggi che vi si affermano*.
L’illuminismo europeo muove una critica totalitaria a cio che la storia
ha prodotto sino ad allora, vede nella religione e nelle chiese
I'espressione di tutto cio che e premoderno, regressivo, irrazionale. In
Europa, a cominciare dalla seconda parte della Rivoluzione francese, la
liberta religiosa che si afferma e spesso lo strumento per sradicare
dall’animo e dalla cultura dei cittadini tutto cio che e religioso e
spirituale, perché ingannevole e pericoloso. Lo Stato laico nasce in
Francia con pesante rancore storico, cancella la religione dalla sfera
pubblica, la espelle dalla scuola perché vuole cittadini fedeli solo alla
Repubblica, afferma il monopolio dello Stato educatore, elimina il
matrimonio religioso, abolisce perfino l'assistenza spirituale per coloro
che ne hanno bisogno, disconosce le opere caritative della Chiesa.
Rimodula, infine, la struttura ecclesiastica in senso democratico facendo
eleggere vescovi e clero dai cittadini, per dar vita ad un clero di fatto
scismatico, fedele alla rivoluzione anziché all’istituzione ecclesiastica,
tornando cosi indietro di secoli rispetto al dualismo tra temporale e
spirituale. Insomma, I'illuminismo pratica una laicita che non e sincera,

2 A. DE TOCQUEVILLE, La democrazia in America (1835-1840), Milano 1999, pp. 54,
291.

3 Sull’argomento cfr. F. RUFFINI, La separazione dello Stato dalla Chiesa in Francia, in
ID., Scritti giuridici minori, Milano 1936, p. 339. Per Ruffini vi pud essere un
separatismo “fatto tutto di confidenza, e uno fatto di diffidenza, di rispetto oppure di
dispetto. Lo Stato puo lasciare tutto il maggiore spazio alla Chiesa, ponendo a
contrassegno visibile della separazione non un muro, ma una morbida siepetta di
giardino tutta fiorita di campanule. Sopra le quali i buoni vicini si scambieranno
complimenti, strette d mano e doni. Oppure lo Stato puo serrare la Chiesa il pitt da
presso che puo, e puo alzare sul confine uno di quei bellicosi muri di cinta, irti la
cresta di ferree punte e di vetri spezzati. Sopra i quali gli astiosi confinanti non
faranno poi che lanciarsi contumelie, brutture e sassi. La prima cosa fecero gli Stati
Uniti; la Francia fece durante la rivoluzione, e si appresta ora a rifare, la seconda”.

* Vi sono anche ragioni storiche a base della differenza tra separatismo americano
ed europeo, dal momento che in Europa si devono abbattere le strutture economiche e
giuridiche di potere della Chiesa cattolica, mentre negli USA non esiste nulla della
accumulazione proprietaria ecclesiastica, soprattutto esistono tante e diverse chiese
senza che una domini sulle altre. Cid non toglie che i teorici dell’illuminismo
(soprattutto francese) abbiano dato un impulso distruttivo aggiuntivo allo Stato laico
senza distinguere tra riforme legittime e misure antireligiose. Sull’argomento, C.
CARDIA, Le sfide della laicita, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2007, p. 22 ss.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

coltiva un peccato di fondo, un retro-pensiero che ogni tanto affiora. Si
garantisce liberta religiosa a tutti, ma si vuole contrastare e ridurre a
minoranza il cattolicesimo nazionale. Naturalmente non dovunque si
afferma il modulo estremo della Francia rivoluzionaria. Ben diverso e,
ad esempio, l'atteggiamento dell’ltalia liberale, moderata anche se
separatista, lungimirante nonostante alcune aspre riforme. In Italia non
si attenta all’autonomia della Chiesa, si lascia l'insegnamento della
religione nella scuola elementare (la scuola di massa dell’epoca), si fa
con la Legge delle guarentigie una condizione decorosa al papa dopo la
fine del potere temporale. E anche nelle riforme pit drastiche,
I'abolizione degli ordini religiosi, il nostro paese non abbandona
I'umanita, licenzia i religiosi con una pensione sociale, poco dopo
chiude un occhio quando alcuni ordini si ricostituiscono in sordina in
attesa di tempi migliori®. Pero, estremismo o moderazione che sia,
qualcosa di anticattolico si radica nella laicita europea ed e destinata a
sedimentarsi per riemergere ogni volta che si manifesti una diversita di
opinioni in materia ecclesiastica.

I conflitto si inasprisce anche per responsabilita della Chiesa la
quale e frastornata dalla modernita, stenta a lungo a capirne il
significato, coglierne le realizzazioni di qua e di la dell’Atlantico, non
percepisce le differenze che esistono tra la politica antireligiosa francese
e quella dell'ltalia moderata, non sa distinguere tra i principi
giusnaturalistici cristiani e leggi vessatorie ben poco laiche perché
mirano ad altri scopi. Per questa incomprensione di fondo, la Chiesa
reagisce in un primo tempo con un rifiuto pressoché globale della
modernita, l'intransigenza cattolica si compatta per condannare non
solo fatti e misfatti delle rivoluzioni, i torti subiti con leggi antireligiose
e punitive, ma si estende fino a “condannare il liberalismo in blocco,
senza le necessarie distinzioni”¢. Dal breve Quod aliquantum (1791), con
cui Pio VI condanna la Constitution civile du clergé, all’enciclica Mirari vos
(1832) di Gregorio XVI, fino al Sillabo di Pio IX del 1864, non c’e
proposizione del liberalismo che non venga censurata. E questo pesa
perché alimenta l’anticlericalismo al quale non sembra vero di poter
coltivare I'equazione tra Chiesa e ancien régime.

Occorre far bene attenzione, perché nel magistero pontificio c’e
qualcosa di profetico, quasi l'intuizione che elevando il freddo
razionalismo a principio assoluto, esaltando lo Stato come entita
superiore e degradando la religione a freno della civilta, si rischia di

5 Sull’argomento, C. CARDIA, La laicita in Italia, in F. D’AGOSTINO, G. DALLA
TORRE, C. CARDIA, S. BERARDINELLI, Laicita cristiana, Ed. San Paolo, Cinisello
Balsamo 2007, p. 40 ss.

¢ G. MARTINA, Storia della Chiesa, Vol. Ill, L’eta del liberalismo, Brescia 1995, p. 188.

3



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

aprire le porte all’arbitrio pit1 assoluto. E cio avverra di li a non molto
con il totalitarismo che affonda le sue radici proprio nelle culture
ottocentesche. Ma nella Chiesa di fine Ottocento prevale il pessimismo e
non c’e capacita di distinzione di fronte ad un mondo che sembra
capovolgersi. Dall’intrecciarsi dell’estremismo laicista e 1’arroccamento
clericale deriva quel conflitto lungo e sordo che divide Stato e Chiesa,
cultura cattolica e cultura laica sin quasi a fine Novecento. Un conflitto
che provoca danni da ogni parte. Nell’Europa laica si parla del
separatismo americano tacendone, o ignorandone, i contenuti, tutti
intrisi di liberta e di religiosita, si fa finta che il nostro separatismo
europeo sia eguale a quello statunitense quando e esattamente il
contrario. Si crea un mito rovesciato per nascondere le nostre colpe. E si
rovesciano le carte nei confronti dei principi classici del liberalismo, ad
esempio in materia di scuole private. Dovunque nel mondo
anglosassone la scuola privata e libera, sovvenzionata dallo Stato,
considerata una ricchezza sociale, non un pericolo per la cultura.
Nell’Europa illuminista e il contrario, si sostiene la scuola di Stato come
unica scuola libera e legittima, e la scuola privata ¢ a mala pena
sopportata perché a rischio di influenza cattolica’. Alle Chiese non si
deve dare un soldo mentre in America esse fruiscono di un privilegio
fiscale ineguagliabile. Una delle conseguenze di questo strabismo
storico sta nel fatto che anche quando il conflitto sara composto, in
Europa la sua memoria storica rimarra viva, sedimentata nella
psicologia collettiva, fossilizzata come se un nodo irrisolto bloccasse la
coscienza e la cultura del vecchio continente. Vi tornero piu avanti.

2 - La sintesi dello stato laico sociale nell’era dei diritti umani. I nuovi
conflitti religiosi

Il trionfo del totalitarismo, con i suoi orrori e distruzioni, determina
come una catarsi negli uomini del XX secolo, provoca un ribaltamento
di prospettiva storica. L’Ottocento sembra all'improvviso lontano, i suoi
conflitti impallidiscono, se ne colgono i limiti e le angustie, cambiano

7 Emblematico in questo senso e il dibattito ottocentesco in Italia tra i sostenitori
della liberta della scuola e i suoi denigratori. Tra questi ultimi ¢ Bertrando Spaventa
per il quale “i paladini” del libero insegnamento finiscono per portare acqua al mulino
della “liberta del papa” (In F. COLAO, La liberta d’insegnamento e I'autonomia
nell’universita liberale”, Milano 1995, p. 29)., perché si determinerebbe in Italia un
inevitabile monopolio del clero nell’istruzione, che vanificherebbe la liberta della
scienza. Quindi, il principio liberale esiste, ma in Italia non si puo applicare perché se
ne avvarrebbero i cattolici.



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

nel profondo i termini del rapporto Stato-Chiese. Lo Stato e la cultura
laica intravedono gli errori della modernita, comprendono
I'inconsistenza di una fiducia illimitata nella ragione, privata della
dimensione etica e spirituale. La rivolta contro il totalitarismo e in
primo luogo etica, perché lo Stato deve ripensarsi come strumento e
non come fine, e 'uomo e ripensato nella sua ricchezza antropologica,
con esigenze materiali, morali, spirituali®. Alla rivolta etica segue il
cambiamento giuridico con la elaborazione delle Carte internazionali
dei diritti che spettano a tutti gli uomini, in qualunque regime o
latitudine si trovino a vivere. Anche la laicita dello Stato viene liberata
di quelle asprezze di cui 'illuminismo 1’aveva riempita. Si determina la
rivincita del giusnaturalismo sull’illuminismo e lo Stato laico si
trasforma in Stato laico sociale che abbandona ogni estremismo laicista e
instaura un nuovo rapporto con la religione e con le chiese. La liberta
religiosa viene riconosciuta a tutti, chiese e istituzioni ecclesiastiche si
vedono garantita una autonomia alla quale aspiravano da tempo, le
strutture sociali si aprono ad una presenza religiosa variegata e intensa.
Quasi ovunque in Europa lo Stato contratta con le chiese, offre alla
religione spazi nella scuola, nelle strutture sociali, e tutto quanto i diritti
umani riconoscono allindividuo e ai gruppi organizzati®. Il
cambiamento poi coinvolge direttamente anche le chiese, compresa
quella cattolica, che supera le residue tentazioni temporaliste, e con il
concilio Vaticano II pone i diritti umani, in primo luogo la liberta
religiosa e la laicita dello Stato, a fondamento di un magistero aperto
alla modernita e allo Stato pluralista. La distanza tra le sponde
dell’Atlantico si riduce, I’Europa assomiglia sempre piu all’America.
Siamo di fronte ad un cambiamento epocale che trova il suo
compimento nella caduta del comunismo in Europa, alla quale seguono
nuove costituzioni democratiche in tutti i paesi ex comunisti, mentre
nuove legislazioni ecclesiastiche sostituiscono le precedenti che
avevano legittimato emarginazione e persecuzioni di chiese e religioni,
di clero e di cittadini credenti. In pochi anni avvengono trasformazioni

8 H. ARENDT afferma che gli orrori e le distruzioni del totalitarismo “hanno
dimostrato , uno dopo l'altro, che la dignita umana ha bisogno di una nuova garanzia,
che si puo trovare soltanto in una nuova legge sulla terra per l'intera umanita” (Le
origini del totalitarismo (1951), Edizioni di Comunita, Milano 1967, p. 594). F.
D’AGOSTINO interpreta 1l’ordinamento dei diritti umani elaborato dopo il
totalitarismo come “un decalogo per cinque miliardi di persone”, fondato su “un
senso etico concreto, che solo nel nostro tempo é riuscito a catalizzarsi e a installarsi
definitivamente nelle coscienze” (Filosofia del diritto, Giappichelli, Torino 1996, p. 230).

 Sulla evoluzione dei rapporti tra Stato e Chiesa negli ultimi decenni cfr. F.
MARGIOTTA BROGLIO, C. MIRABELLI e F. ONIDA, Religioni e sistemi giuridici, il
Mulino, Bologna 1977.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

prima impensabili. La liberta religiosa si afferma ovunque, in molti
paesi dell’Europa centrale ed orientale si stipulano concordati con la
Chiesa cattolica, dove non c’e concordato viene approvata una
legislazione favorevole all’Ortodossia, aperta comunque alle esigenze
delle chiese e dei credentil®. Senza che nessuno se ne accorga, in quasi
tutta Europa le chiese si vedono garantita la propria autonomia e
capacita di auto-governo, la scuola si apre alla religione e un po’
dovunque viene introdotto linsegnamento religioso, in molti
ordinamenti la scuola privata si vede riconosciuto un ruolo etico e
sociale. In una parola, nei contenuti della legislazione ecclesiastica,
I’Europa si avvicina all’America, cadono antiche barriere e diffidenze.
Addirittura in Francia, erede del vecchio separatismo antireligioso, e
attiva oggi una rete scolastica privata, riconosciuta e finanziata dallo
Stato, che accoglie circa il 16 per cento della popolazione giovanile e che
e al 90 per cento a gestione cattolicall.

In definitiva, con la caduta del totalitarismo la modernita si e
riconciliata con la religione, e lo Stato ha assunto un volto pluralista
rispettoso dei diritti di tutti. Pero, proprio quando il pluralismo
confessionale si dispiega in tutto I'Occidente, risolvendo il contenzioso
storico tra Stato e Chiesa, interviene una nuova cesura tra societa civile
e societa religiosa, imprevedibile soltanto un decennio addietro, una
cesura etico-antropologica relativa a temi che per sé non riguardano le
relazioni ecclesiastiche classiche, non investono (per intenderci) i
concordati, gli enti ecclesiastici, I'insegnamento religioso nella scuola,

10 Sull’argomento, C. CARDIA, II Concordato italiano nella prospettiva europea, in
“Nuova Antologia” 2236, 2005, p. 315 ss.; S. FERRARI, Chiesa e Stato nell’Europa post-
comunista, in AA.VV., Diritto e religione nell’Europa post-comunista, il Mulino, Bologna
2004, p. 521 ss. Per i piti importanti, e recenti, Concordati e Accordi stipulati dalla
Santa Sede, si segnalano i seguenti: Austria (1962, 1964, 1972)m Spagna (1976, 1979),
Italia (1984), Malta (1988, 1991, 1993), Germania (1990), Polonia (1993), Ungheria (1994,
1997), Croazia (1996, 1998), Estonia (1998), Lituania, (2000), Lettonia (2000),
Repubblica Slovacca (2000, 2002, 2004), Slovenia (2001), Albania (2002), Repubblica
Ceca (2002, pero non é stato ratificato), Portogallo (2004), Bosnia-Erzegovina (2006).
Numerosi accordi esistono in Germania con confessioni diverse dalla cattolica
(Saarland e Chiesa evangelica, 1967, 1985; Baviera e Chiesa luterana (1967, 1974, 1978);
Berlino e Comunita ebraica (1971, 1982, 1003), Berlino e Chiesa evangelica (1981, 1986),
Meclemburgo-Pomerania e Comunita ebraica (1986), ecc. Ancora, la Legge della
Federazione Russa del 1° ottobre 1997 si apre con il riconoscimento dello “speciale
contributo dell’ortodossia alla storia della Russia, alla formazione e allo sviluppo della
spiritualita e della cultura russa”, mentre la Costituzione della Bulgaria riconosce
all’articolo 13 il cristianesimo ortodosso orientale come religione tradizionale del
Paese.

11 Ampiamente sull’argomento, A. FERRARI, Liberta scolastiche e laicita dello Stato in
Francia e in Italia, Giappichelli, Torino 2002.

6



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

ecc. Il nuovo conflitto riguarda, invece, la concezione della famiglia,
della sessualita, il rapporto tra scienza e tutela della vita, la
procreazione e le fasi iniziali e terminali dell’esistenza. Insisto per un
momento su questo aspetto del problema. La conflittualita alla quale
stiamo assistendo da oltre un decennio tra religione e neo-illuminismo
non ha nulla a che vedere con le relazioni istituzionali tra Stato e
Chiese, né gli equilibri che queste relazioni hanno raggiunto con
reciproca soddisfazione nel secondo Novecento. Essa investe la
concezione antropologica nei suoi rapporti con la scienza, la tecnica, le
scelte fondamentali dell’esistenza umana.

Si tratta di un concezione antropologica che chiama in causa
equilibri profondi dell'umanesimo cristiano sin dall’antichita, perché
determina quasi una frattura coscienziale che interroga la persona nelle
profondita dei suoi convincimenti. Le divergenze che si affermano
riguardano l'istituto della famiglia e le relazioni sessuali da un lato,
dall’altro le nuove possibilita tecniche di intervenire sul processo
procreativo e sul confine tra la vita e la morte. Sul primo aspetto, alcuni
ordinamenti promuovono una parificazione sostanziale della
convivenza con il rapporto coniugale, e della convivenza di persone
dello stesso sesso con il matrimonio e la famiglia naturale, fino a
prevedere per le coppie omosessuali la possibilita di adottare bambini i
quali vivrebbero senza la presenza di una coppia genitoriale di sesso
diverso!2. Si registra poi un’escalation in materia bioetica che modifica il
rapporto dell'uomo con i processi procreativi e con la tradizionale
tutela “di principio” della vita nella sua fase terminale. Si reclama da
piu parti una sorta di “diritto all’aborto”, considerato non piti come
eccezione rispetto alla regola (tutela della vita) ma come oggetto di una
liberta insindacabile. Si ammette la procreazione fuori del suo alveo
naturale, anche fuori del rapporto biologico umano, si consente la
procreazione tra soggetti diversi rispetto alla coppia, si tengono sospesi
embrioni che non trovano accoglienza per il loro sviluppo. Si profila la

12 Per un eccesso individualista in materia familiare si puo vedere ]. Attali il quale
pronostica come imminente la famiglia monogamica, perché essa “é in realta solo
un’utile convenzione sociale. Andremo in realta verso una concezione radicalmente
nuova di relazione sentimentale e amorosa. Nulla ci impedisce di innamorarci di pit
di una persona contemporaneamente. Il fatto di avere pilti partner e vite multiformi
sara piu visibile, e rendera palese anche l'ipocrisia della societa. La continua ascesa
della liberta individuale cambiera permanentemente i costumi sessuali, come
avvenuto in molti altri campi. La fine della monogamia non avverra senza conflitti.
Tute le Chiese cercheranno di impedire una cosa del genere, soprattutto alle donne.
Per un po’ resisteranno, ma alla fine trionfera la liberta individuale Le relazioni con i
figli saranno radicalmente diverse, cambieranno gli accordi finanziari e il come e dove
vivremo” (in “Corriere della Sera”, 13 settembre 2005).



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

possibilita, gia sperimentata in Inghilterra, di un ibrido umano-animale
senza conoscerne le conseguenze. Sul versante opposto, della fine della
vita, le novita non sono meno drastiche. Sullo sfondo lievita il principio
per il quale la vita merita di essere tutelata solo se ha caratteristiche
gratificanti per l'individuo e i suoi familiari'3. Le sofferenze di malati
terminali, o connesse ad handicap o malattie croniche, vengono viste
come passivita, negativita da rifiutare, se possibile espungere
radicalmente. In alcuni Paesi, come Olanda, Belgio, alcuni Stati degli
USA, e legittimata 'eutanasia di neonati malformati, o malati terminali
consenzienti, si e legalizzato il suicidio assistito, cioé praticato con
l'assistenza di strutture e personale medico'4.

Le nuove rivendicazioni vanno sotto il nome di “relativismo
etico”, e questa denominazione non e rifiutata dai suoi sostenitori. I
quali affermano, per il momento utilizzo termini generali, che non
esistono principi assoluti che valgano in ogni tempo e luogo, neanche
su questioni che chiamano in causa il destino dell'uomo nella nascita
come nella morte, nella cura delle nuove generazioni. Cio perché i
principi etici cambiano, si adattano alle nuove situazioni economiche e
scientifiche, all'individuo spetta di scegliere e decidere come meglio
crede secondo le proprie idee, la propria sensibilita, secondo la
percezione che egli ha della realta che si trova a vivere. Si aggiunge
come corollario assiomatico che il diritto non ha nulla a che vedere con
I’etica e quindi la signoria individuale e fuori questione. Per il momento
questa indicazione del relativismo e sintetica ed approssimatival®>, ma
puo essere utile per andare avanti nella nostra analisi.

13 11 caso estremo e senz’altro quello di P. Singer, per il quale “il fatto che un essere
sia un essere umano, nel senso che & membro della specie Homo sapiens, non e
rilevante per 'immoralita dell'ucciderlo; a fare la differenza sono le caratteristiche
quali la razionalita, ’autonomia e 1’autocoscienza. I neonati non posseggono queste
caratteristiche. Ucciderli, dunque, non puo essere considerato equivalente a uccidere
esseri umani adulti”. Aggiunge che un feto e soltanto vita “in potenza”, e quindi non
puo avere gli stessi diritti di un essere vitale in atto: “il principe Carlo € un potenziale
re d’Inghilterra, ma non ha i diritti di un re. Perché mai una persona solo potenziale
dovrebbe avere i diritti di una persona?” (P. SINGER, Scritti su una vita etica (2002),
Net editore, Milano 2004, p. 205 e p. 218).

14 Sull’argomento, cfr. C. CARDIA, Le sfide della laicita, Ed. Paoline, Cinisello
Balsamo, 2007, p. 110 ss.

15 Questa concezione semplificata del relativismo € accettata dai suoi stessi teorici,
alcuni dei quali comprendono la deriva etica cui pud portare. Per H. T.
HENGELHARDT “se non € possibile giustificare una particolare morale, allora non si
puo giustificare nessuna accusa di immoralita. Tutto sembra divenire questione di
gusto. Se non si riesce a dimostrare I'immoralita di certe linee di condotta, allora
'assistenza sanitaria di Albert Schweitzer e quella prestata nei campi di
concentramento nazisti saranno ugualmente difendibili (...), il comportamento degli

8



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

3 - Cultura relativista, svilimento della universalita dei diritti umani

Devo fare a questo punto una osservazione che ritengo importante
nell’economia della mia relazione. Le polemiche quotidiane sui temi
antropologici inducono a commettere un errore abbastanza ricorrente,
di ritenere che la cultura relativista si sviluppi quasi esclusivamente in
relazione alle materie etiche, bioetiche, della famiglia e della sessualita,
dei confini della vita. Naturalmente e vero che questo & il terreno
privilegiato del relativismo (se non altro perché i cambiamenti in
materia sono immediati e forti), eppure, dobbiamo fare attenzione
perché l'orizzonte della cultura relativista e pitt ampio e radicale, per
sua natura si estende ad altri temi, porta a considerare relativo un po’
tutto, tant’e vero che si e gia riversato su quella vasta materia dei diritti
umani che costituisce la novita piu rilevante dell’epoca post-totalitaria
che ha accesso speranze in tutto il mondo. Dobbiamo riflettere con
attenzione su questo punto, perché esso ci dice che non si puo essere
relativisti a meta. Il relativismo e un modo d’essere e di ragionare (una
mentalita), che ha molteplici applicazioni, serve a seconda delle
circostanze per sostenere tesi e argomentazioni che pitt sono utili in
quel momento, senza assumere 1’onere di scelte che abbiano stabilita nel
tempo. Vorrei partire da un esempio particolare. Di recente in un lavoro
scientifico si e dato atto delle tesi relativistiche per le quali anche la
punizione dell’omicidio presente in tutti i codici penali del mondo non
ha nulla a che vedere con il principio etico e religioso del “non
uccidere”?e. Sarebbero due cose totalmente diverse. Ora poiché
possiamo escludere che alla base della punizione penale dell’omicidio
sia una ragione gastronomica, capiamo con quanta tenacia si vuole

individui moralmente repellenti sara giustificabile o ingiustificabile né piti né meno di
quello dei santi: siamo nell’ordine del nichilismo” (H. T. HENGELHARDT, Manuale
di bioetica, il Saggiatore, Milano 1999, p. 95).

16 Cfr. M. B. MAGRO, Etica laica e tutela della vita umana: riflessioni sul principio di
laicita in diritto penale, in “Rivista italiana di diritto e procedura penale”, 1994, p. 1382
ss. Le correnti utilitaristiche, ad esempio, giustificano il divieto morale dell’omicidio
attraverso “una ragione indiretta, che riguarda gli effetti che tale azione produce sui
terzi. Si enumerano dunque le conseguenze che 1'omicidio provoca sui familiari, la
paura e linsicurezza che la morte provoca in coloro che si preoccuperebbero
dell’eventualita di essere uccisi, se si dovessero trovare nelle stesse condizioni della
vittima, ed infine i rischi inevitabili che le eccezioni al divieto di uccidere vengano
abusate. La vita per gli utilitaristi non ha un valore intrinseco, ma un valore indiretto e
strumentale, in quanto presupposto per poter godere della felicita futura” (p. 1433).



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

spezzare qualunque nesso tra diritto ed etica, anche quando questo e
evidentissimo, profondo, esiste da sempre.

Il relativismo scava sui fondamenti stessi del nostro vivere civile,
e di recente esso ha finito con l'incidere sulla interpretazione dei diritti
umani riconosciuti come universali da tutte le carte internazionali
approvate dal 1948 in poi. E proprio questa universalita che viene
messa in dubbio da filosofi e teorici del relativismo, con affermazioni
che corrono il rischio di creare un “senso comune” dal quale e difficile
tornare indietro. Si afferma oggi esplicitamente che “la tesi del
fondamento filosofico e della universalita normativa dei diritti
dell'uomo €& un postulato dogmatico del giusnaturalismo e del
razionalismo etico che manca di conferma sul piano teorico”; ed anche
il consenso che i diritti umani ottengono in tutto il mondo “non
giustifica alcuna pretesa universalistica e alcuna intrusivita
missionaria”!”. Questo relativismo estremo non risparmia neanche i
nostri principi costituzionali fondamentali, perché per altri Autori “la
Carta costituzionale e stata concepita in uno scorcio politico temporale
in cui l'avvertenza multiculturale si esauriva nelle preoccupazioni per
alcune comunita plurietniche di confine”, mentre il pluralismo della
Costituzione & oggi “largamente insufficiente ad ispirare normative a
fronte dei consistenti flussi migratori di fine secolo”!8. Si conclude
affermando che i diritti umani hanno una valenza geo-politica precisa,
non possono essere considerati universali, né imposti a chiunque non li
conosca o non intenda fruirne. Un corollario davvero inquietante di
questa concezione lo ritroviamo nell’affermazione di un intellettuale
italiano il quale, di fronte alla critica rivolta ai movimenti femminili
occidentali perché non aiutano le donne dell'immigrazione a difendere
e promuovere i propri diritti e restano indifferenti, ha risposto che &
giusto che le donne occidentali stiano a guardare perché le immigrate
devono trovare in sé stesse la forza di reagire e conquistare liberta e
dignita. C’é da rimanere sbigottiti di fronte a questo chiamarsi fuori, e
lo sbigottimento si fonda proprio sul ruolo di promozione sociale e
culturale che la Costituzione ha svolto per 60 anni. Viene da chiedersi
che razza di concezione della solidarieta sia quella che dice: devi
crescere e difenderti da solo, io non posso aiutarti. Cosi facendo non
sarebbero mai nati i sindacati, le societa di mutuo soccorso, ognuno si
sarebbe fatto giustizia da solo, se ci riusciva, e se ognuno deve farsi i

17 D. ZOLO, Intervento, in N. IGNATIEFF, Una ragionevole apologia dei diritti umani,
Feltrinelli, Milano 2003, p. 141.

18 M. BOUCHARD, Dualla famiglia tradizionale a quella multietnica e multiculturale:
maltrattamenti ed infanzia abusata in ‘dimensione domestica’, in “Diritto immigrazione
cittadinanza”, 2000, p. 22.

10



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

fatti suoi e non guardare ai problemi degli altri, allora si cancellano i
doveri di solidarieta di cui e intessuta la nostra Costituzione. Si puo fare
un’amara considerazione sul triste declino delle culture universaliste
del Novecento se si pensa che sino a poco tempo fa andava per la
maggiore una ideologia che voleva portare la rivoluzione in ogni
angolo della terra, mentre oggi alcuni suoi epigoni non sono neanche
capaci di difendere i diritti degli immigrati che hanno accanto a sé in
casa propria.

Le affermazioni relativistiche piti spinte non hanno valenza
puramente teorica, ma incidono significativamente nella negazione dei
diritti umani fondamentali allinterno del fenomeno della
multiculturalita. Sul tema della discriminazione femminile, e della
condizione dei minori, sono ormai numerose le sentenze e le pronunce
che tendono a confermare la condizione di subalternita dei soggetti piu
deboli dell'immigrazione con la motivazione che la cultura di
appartenenza prevale sui diritti della persona. Ne cito alcune per
illuminare le motivazioni che creano una sorta di “terra di nessuno”
nella quale per gli immigrati valgono altre leggi e regole di vita.
Ricordo la sentenza di quel Tribunale che ha confermato la potesta a
genitori nomadi che avevano ceduto a terzi la figlia piccolissima (per
poi chiederla indietro), e 1'ha fatto asserendo che la situazione deve
essere valutata in base alla realta “dei nomadi, che ignorano modi di
vivere diversi da quelli loro propri, per mutare i quali dovrebbe
sopprimersi la loro identita etnica”!®, mentre non possono contrastarsi
“i postulati esistenziali e culturali cui i membri di tali comunita
conformano ogni loro comportamento, nella genuina convinzione
d’essere nell’ambito della normalita e di un’ancestrale, non sindacabile
tradizione”?0. Ma se noi ammettiamo che esista “un’ancestrale, non
sindacabile tradizione” dobbiamo ammettere ogni usanza e abitudine,
cancellare qua e la i diritti umani, ammettere che non c’e evoluzione per
chi viene da altre esperienze.

Nella stessa ottica, si € negato che esista maltrattamento dei
minori quando questi sono usati per accattonaggio, affermando che

19 Tribunale dei minori di Venezia, 1 ottobre 1993, in “Diritto di famiglia e delle
persone” 1994, p. 251.

20 Cassazione penale, sez. I, 7 ottobre 1992, in “Giurisprudenza italiana” 1993, II,
582. Nel caso concreto si & giunti a negare il reato di maltrattamento perché i minori
impiegati nell’accattonaggio era stati fotografati in atteggiamenti tali da far ritenere
che ne traessero “motivi se non di allegria, di distensione” (ibidem). Sull’argomento,
ampiamente, R. BENIGNI, Identita culturale e regolazione dei rapporti di famiglia tra
applicazioni giurisprudenziali e dettami normativi, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
Rivista telematica (www.statoechiese.it), novembre 2008, p. 35 ss.

11



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

“qualora cid avvenga in un contesto di armonia ed affetto familiare (da
valutarsi alla luce della tradizione e condizione di vita del nucleo
familiare medesimo), il minore ben potrebbe vivere il proprio
accattonaggio senza quella sofferenza che la sola idea dello stesso
provoca al normale cittadino italiano”?!. Dunque, i nomadi non
possono diventare normali cittadini italiani, e la costrizione
all’accattonaggio sistematico (per mesi ed anni) non incide sullo
sviluppo psicologico e affettivo del bambino. Ancor pitt di recente
abbiamo letto una sentenza della Cassazione che ha assolto
dall'imputazione di riduzione in schiavitu la madre nomade che
conduceva il figlio piccolo a chiedere l'elemosina. La vicenda & due
volte singolare, per limputazione e per le ragioni assolutorie.
L’imputazione é francamente abnorme e fuori luogo, perché mancano i
presupposti minimi per 1’accusa di schiavitu. Ma la Cassazione non ha
sottolineato questo aspetto. Ha invece affermato che non si trattava di
schiavitu perché 1'orario dell’accattonaggio era ridotto (cioe non durava
tutto il giorno), e perché questa pratica fa parte delle tradizioni del
popolo nomade cui apparteneva la madre portata in giudizio. Ritorna,
in questo modo, l'atteggiamento benevolo verso comportamenti che (a
prescindere dalla configurazione della riduzione in schiavitt1) restano
invece profondamente negativi, e sono da sanzionare e da estirpare,
perché gravemente lesivi della persona del minore, della sua dignita.

Si puo pensare che le cose cambino in caso di violenze fisiche,
anche estreme. Ma non & cosi, perché abbiamo sentenze giustificatrici
dell’escissione in quanto i genitori, di provenienza africana, “hanno
inteso sottoporre la figlia a pratiche di mutilazione genitale, pienamente
accettate dalle tradizioni locali e (parrebbe dalle leggi) del loro Paese”?2.
Si sono appena spenti gli echi della sentenza che ha mandato assolti i
genitori di Fatima, chiusa in casa e picchiata per non farle avere
rapporti di conoscenza con suoi coetanei italiani. Altra recente sentenza
ha declassato 1’omicidio del padre marocchino nei confronti della figlia
minorenne, uccisa a bastonate perché non rispettava le regole della
tradizione, affermando che I'imputato “ha proposto (...) il suo modo di
intendere e gestire la famiglia, 1'onore familiare, il rispetto della parola
data”, e che nel codice vigente in Marocco “in tema di contratto
matrimoniale si prevede ancora la figura della tutela matrimoniale della
donna (Wliaya) con il padre “tutore”?. La condanna per 1'uccisione

21 Tribunale della liberta di Torino 1998, in “Minori e giustizia” 1998, 2, p. 165.

2 Cfr. C. CASTELLANI, Infibulazione ed escissione: fra diritti umani ed identita
culturale, in “Minori e giustizia” 1999, p. 142.

2 Corte d’Assise d’appello di Venezia, sez. II, 9 gennaio 2006, in “Diritto,
immigrazione, cittadinanza”, 2006, 4, p. 202.

12



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

della figlia ¢ di due anni, sospesa con la condizionale. Quando si
percorre questa strada, non c’e piu limite all’ingiustizia. Cosi e
avvenuto in Germania dove i giudici piti volte hanno legittimato le
“vendette di sangue”, cioé i delitti d’onore, perpetrati da turchi
dell’Anatolia, perché in questa regione la pratica omicida sarebbe
consueta?*. Altrettanto e accaduto per gli abusi sessuali effettuati da un
senegalese su minore affidata alla sua cura perché, ha detto il giudice,
in Senegal e normale che la donna accolta e sostenuta in famiglia
diversa venga usata sessualmente dal padrone di casa?®. In Francia e
stata considerata legittima difesa 1'uccisione, per tutelare 1'onore della
compagna, effettuata con numerose coltellate?6. Mentre in Australia
sono stati assolti adulti e minori che avevano abusato in gruppo di una
minorenne, con la motivazione che si trattava di indigeni i quali, in base
alla propria cultura, non avevano consapevolezza del male che
compivano.

Naturalmente noi sappiamo bene che esistono principi giuridici
utili per comprendere le situazioni particolari nelle quali puo trovarsi
I'immigrato, e che portano ad applicare le attenuanti, o a valutare i
tempi di evoluzione necessari per superare certe tradizioni, ed infatti
(per fortuna) esiste anche una giurisprudenza diversa e alternativa a
quella richiamata?”. Ma cio che & inaccettabile, e che e il frutto di un
relativismo sfacciato che declassa i diritti umani e li umilia, & che si

24 Cfr. J. VAN BROECK, Cultural Defense and Culturally Motivated Crimes (Cultural
offences), in “European Journal of Crime, Crim. Law and Crim. Justice” 2001, 1, 6.

%5 Cfr. O. HOFFE, Globalizzazione e diritto penale, Edizioni di Comunita, Torino 2001,
p- 127 ss.

2 Cfr. L. HINKER, Etrangeres et justice pénale, in “Cultures et Sociétés” 1997, 9, p.
20.

27 Su diversi criteri seguiti dalla giurisprudenza si rinvia a R. BENIGNI, Identita
culturale e regolazione dei rapporti di famiglia, cit., p. 47. In particolare, con riferimento a
maltrattamenti recati a moglie e a figlio, la Cassazione respinge 1’eccezione culturale e
afferma che i principi costituzionali in materia di diritto di famiglia «costituiscono uno
sbarramento invalicabile contro l'introduzione di diritto e di fatto nella societa civile
di consuetudini, prassi, costumi, che suonano come “barbari” a fronte dei risultati
ottenuti nel corso dei secoli per realizzare 1’affermazione dei diritti inviolabili della
persona» (Cassazione penale, ordinanza 24 novembre 2000, 1647). Ancora, nel 2007 la
Cassazione respinge nuovamente 1'eccezione culturale e, nel caso di costrizione del
minore a vendere piccoli oggetti per le strade di Torino, afferma che il riferimento “a
principi di una cultura arretrata e poco sensibile alla valorizzazione e alla
salvaguardia dell'infanzia deve cedere il passo, nell’ambito della giurisdizione
italiana, ai principi di base del nostro ordinamento e, in particolare, ai principi della
tutela dei diritti individuali dell'uomo sanciti dall’art. 2 della Costituzione, i quali
trovano specifica considerazione in tema di rapporti etico-sociali negli articoli 29 e 31
della Costituzione” (Cassazione penale, sez. VI, 30 gennaio 2007, n. 3419, in
www.latribuna.it).

13



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

giunga a cancellare la responsabilita individuale, la gravita del fatto, il
reato, la violenza subita dai pitt deboli. Si tratta di una giurisprudenza
priva di umanita, incurante delle vittime della sopraffazione, perché
nessun giudice si chiede se le vittime accettano le tradizioni ancestrali,
gli usi violenti, se accettano il ruolo di vittime destinate a rimanere
senza giustizia.

4 - Relativismo, crisi antropologica, uso strumentale della laicita

L’altro aspetto centrale su cui vorrei soffermarmi riguarda l'uso
strumentale che della laicita viene fatto nella crisi antropologica odierna
da parte della cultura relativista. Si tratta di un uso strumentale che
cerca di elaborare principi teorici impegnativi, ma si traduce anche in
concetti ed esemplificazioni di uso comune che vengono diffusi con
qualche successo nell’opinione pubblica e nella polemica culturale
quotidiana. In base al primo si afferma, e si ripete sempre piu spesso,
che nella modernita il diritto non ha nulla a che vedere con l'etica, ed
anzi la sua lontananza dall’etica e la riprova della sua laicita. Per il
secondo, si dice che la nuova legislazione ha fondamento nel
presupposto che ciascuno di noi ¢ libero di fare quello che vuole purché
non imponga nulla agli altri. Chi vuole agire diversamente, chi intende
cioe affermare attraverso la legislazione determinati valori e principi
etici & insieme confessionista, autoritario, antimoderno, perché viola la
laicita del diritto e dello Stato e di fatto impone ai singoli cid che puo
essere contrario alle loro opinioni e alla loro coscienza. Se ci pensiamo
un attimo, abbiamo sentito, e sentiremo ancora, questi dogmi relativisti
ripetuti molte volte quando si parla di eutanasia, suicidio assistito,
divorzio brevissimo, matrimonio dei non eterosessuali, ecc. Io vorrei
dedicarvi una parte della Relazione perché si tratta di dogmi che
producono dei luoghi comuni, affermazioni ripetute spesso
automaticamente, alle quali non sempre si risponde con la dovuta
perizia.

Secondo la concezione relativista della laicita, questa comporta
piena indifferenza dello Stato rispetto alla morale, una legge
emancipata dall’etica, l'introduzione di un politeismo etico da affiancare
al politeismo religioso gia realizzato dall’illuminismo. Il punto teorico e
preciso, perché il concetto di laicita dovrebbe ampliarsi, e il pluralismo
religioso sublimarsi in pluralismo etico: “il presupposto politeistico e
inevitabile. Il politeismo della post-modernita e il riconoscimento della

14



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

radicale pluralita delle visioni morali e metafisiche”?8. Il pluralismo
etico altro non e che un semplice corollario del pluralismo religioso
“affermatosi in Occidente con la Riforma. Come oggi ammettiamo e
rispettiamo le varie confessioni religiose (anche quelle che a nostro
giudizio sono “irrazionali”), cosi dobbiamo riconoscere le varie moralita
che si affiancano o sostituiscono la fede religiosa”?. L’etica, in questo
modo, viene assimilata alla religione per poter applicare ad esso il
principio indifferentista della laicita, e per poter sostenere che cosi come
lo Stato non ha competenza in materia religiosa, altrettanto la legge non
puo interferire in tutto cio che riguarda le scelte morali individuali. Per
alcuni e ormai quasi un luogo comune affermare che lo Stato non puo
farsi portatore di principi etici, in ambito interpersonale, nella famiglia,
in cio che concerne l'inizio e al fine della vita. Si pone una sorta di
pregiudiziale per la quale il diritto deve registrare cio che matura nella
societa, e non puo intervenire per favorire determinati valori rispetto ad
altri. Si determina una trasfigurazione del concetto di pluralismo, che
cancella il fondamento etico del diritto per poter contestare alle chiese, e
a chiunque altro, di poter intervenire per l'affermazione di alcuni
principi ispiratori dell’ordinamento.

In realta, 'apparentamento del pluralismo etico con la laicita
dello Stato, e la pretesa che il diritto sia del tutto svincolato dall’etica,
mancano di qualsiasi fondamento storico, e sono utilizzati come
strumenti per non affrontare il merito delle singole questioni. Non
hanno alcun fondamento storico, in rapporto ai padri del liberalismo e
delle filosofie razionaliste, se non altro perché questi erano di un
rigorismo (spesso di matrice protestante) sideralmente lontano dal
permissivismo e dalla deriva individualistica contemporanee. Si pensi
ai fondatori del giusnaturalismo inglese, o a Immanuel Kant, o piu
semplicemente ai padri liberali artefici dell'unita d’Italia, legati
fortemente ai valori della famiglia, ai principi etici necessari anche per
fare dei buoni cittadini, ai doveri di solidarieta che impediscono la
disgregazione sociale. Basta confrontare con il pensiero liberale classico
I’asserita non-verita dell’etica, sostenuta da un teorico relativista:
“nell’etica non c’e verita. I valori di vero e di falso convengono alle
proposizioni del discorso descrittivo-esplicativo; né un’etica puo dirsi
vera derivabile, come da assiomi, da principi auto evidenti”30.

2 H. T. HENGELHARDT, Manuale di bioetica, cit., p. 59.

2 M. MORI, Bioetica. Dieci temi per capire e discutere, Edizioni Scolastiche Bruno
Mondadori, Milano 2002, p. 22.

30 U. SCARPELLI, Bioetica laica, Baldini & Castoldi, Milano 1988, p. 227. Scarpelli
aggiunge che “l'etica € dunque nei suoi principi arbitraria, ma questo non sta a

15



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Inoltre, I'inconsistenza della tesi che nega ogni rapporto tra etica
e diritto possiamo verificarla tutti i giorni, in ogni ordinamento
giuridico, a livello di questioni cruciali e generali, ed a livelli meno
impegnativi. Fermiamoci un attimo su questo punto e osserviamo come
per gli stessi teorici del relativismo, I'affermazione del politeismo etico
si ferma sulla soglia delle tematiche familiari e bioetiche, mentre su altre
questioni che angustiano la societa moderna, il bisogno di eticita del
diritto si ripresenta molto forte, a volte con qualche eccesso. Cio accade
ogniqualvolta si avverte il decadimento morale in alcuni ambiti di
rapporti societari, perché allora tornano forti il richiamo ai codici
deontologici, all’esigenza di punire esemplarmente quanti violano
principi etici elementari. In occasione dei piti gravi scandali finanziari
non c’e chi non si scagli contro gli egoismi dei finanzieri, ’avidita delle
banche, lo scarso senso etico degli operatori, chiedendo per i
trasgressori pene durissime. Di fronte ad uno scandalo nel mondo del
calcio, si reagisce fortemente contro gli arbitraggi infedeli, le collusioni
tra arbitri e societa calcistiche, gli intrecci immorali tra manager, arbitri,
giornalisti e altri soggetti. In Italia si verifica perfino il caso di autorita
politiche che chiedono alla Chiesa di ricordare ai fedeli che il
pagamento delle tasse non e soltanto un obbligo di legge, ma ha
fondamento morale e religioso. In altre parole, il bisogno che la legge
sostenga la societa traducendo in norme valori e principi di moralita, si
ripresenta continuamente, e a sostenere il rapporto tra legge ed etica
sono gli stessi che in ambito bioetico, o di relazioni familiari,
sostengono la tesi opposta. In altri casi, 'ordinamento giuridico subisce
una forte pressione etica in vista di una umanizzazione dei
comportamenti individuali e collettivi, ad esempio nei confronti della
vita animale, per la quale le leggi cercano sempre piu di incentivare
sentimenti di benevolenza e compassione che prendano il posto degli
istinti di dominio e sopraffazione, tipici della cultura individualista.
Esistono oggi numerose leggi contro la violenza, le sevizie, i
maltrattamenti degli animali che spingono ad ingentilirci, civilizzarci,
elevarci moralmente, ed & perfino possibile chiamare i vigili del fuoco
per far scendere un gatto da un albero, perché é salito troppo in altro e
non riesce a scendere da solo3!.

significare che sia umanamente arbitraria”, perché essa si identifica nella “risposta che
il singolo da alla domanda emergente dalla struttura della sua esistenza” (ibidem).

31 Tante altre volte il diritto interviene in modo indiretto, con politiche (e norme) di
incoraggiamento o scoraggiamento su questioni che stanno tra privato e pubblico, tra
personale e sociale. La droga, l'alcool, lo stile di vita di ciascuno, sono questioni
personali, sulle quali una determinata concezione etica puo avere idee precise. L’etica
buddista & severissima verso tutto cid che eccita e sconvolge la personalita

16



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Guardiamo ora l'altro criterio prima enunciato, per il quale la
legge non puo interferire con la liberta individuale, perché deve essere
comunque consentito al singolo di agire come vuole dal momento che
la liberta consentita permette ma non obbliga, da spazi di autonomia,
non di costrizione. Facciamo attenzione a questo punto perché si tratta
di un argomento che viene usato in abbondanza, e penetra facilmente
anche tra coloro che pure tengono a certi valori. L’argomento e
insinuante perché cerca di sfruttare il principio di liberta fin dove e
possibile. Eppure, si tratta di un argomento di nessuna consistenza,
perché se fosse veritiero dovremmo ammettere una lunga serie di
comportamenti che gli stessi relativisti si rifiuterebbero di avallare.
Dovremmo poter introdurre la liberta di poligamia (io voglio essere
poligamo, ma non impedisco agli altri di essere monogami), la liberta di
suicidio (purché non lo si imponga), il potere di vita e di morte dei
genitori sui figli disabili, il diritto dei genitori di non mandare a scuola i
figli, il diritto di non assicurarsi per la pensione di vecchiaia, e altro
ancora. lo potrei stipulare un contratto di schiaviti magari a tempo, in
cambio di cospicui compensi da potermi poi godere nel resto della mia
vita, reintroducendo cosi la schiavitti (sia pur “volontaria”) cosi come
era pratica nell’antichita.

Dobbiamo pensare un attimo a questi esempi (ai quali se ne
potrebbero aggiungere tanti altri) perché essi ci dicono che il principio
della assoluta liberta e autodeterminazione dell’individuo e contrario
alla maggior parte dei diritti umani codificati nel secolo XX dalle
relative Carte internazionali, e con la sua indiscriminata applicazione si
distruggerebbero le basi di una civilizzazione etica, e di uno Stato
sociale, che sono state costruite in secoli di fatica e razionalita umana. In
realta, quanto sta accadendo riflette un processo piu sotterraneo, di

individuale, e proibisce quasi tutto. Ma anche un’etica laico-salutista puo essere
rigorosa come un’etica confessionale e ancor di pitt. Ci sono diete che fanno
impallidire i sacrifici dei mistici del passato, i loro digiuni, e mortificazioni. Il diritto
non puo disciplinare queste materie, ma deve cercare un equilibrio sui singoli
argomenti in funzione della loro incidenza sociale. Sulla droga lo Stato non &
indifferente ma cerca di scoraggiarne 1'uso con la repressione dello spaccio, la
definizione della modica quantita, I'educazione antidroga nelle scuole, sanzioni penali
0 amministrative nei casi pitt gravi, con l'incentivazione dei centri di recupero, e via di
seguito. Sono equilibri complessi, mutevoli, ma la legge non puo inalberare la scritta
“libera droga in libero Stato” perché cio comporterebbe il divorzio tra etica e diritto,
con i danni personali e sociali conseguenti. In forme pit lievi lo Stato interviene contro
I'alcolismo (pitt tasse per alcolici, divieto di propaganda, ritiro della patente, orari per
la loro vendita, ecc.). Addirittura in alcuni Stati si stanno predisponendo politiche e
misure per scoraggiare gli obesi, cosi eccedendo nell'innesto di principi morali
nell’ordinamento giuridico.

17



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

crescente divaricazione tra individualismo e solidarismo, nell’ambito
del quale la cortina fumogena della laicita (che non c’entra nulla) &
utilizzata per contrastare orientamenti che vanno in direzione opposta.
Tanto il cordone ombelicale tra etica e diritto e solido e ineliminabile32
che proprio la cultura liberale classica individua in esso il fondamento
vero dell’'organizzazione di una societa. Norberto Bobbio nega
risolutamente che il diritto serva soltanto ad evitare che uno faccia
danno agli altri, e Montesquieu parla dello “spirito delle leggi” per
indicare quel progetto di societa che sottostava alla costruzione di un
ordinamento giuridico. Ma Bobbio, insieme a Tommaso Perassi,
Giuseppe Capograssi e tanti altri, sostiene che il diritto, come recepisce i
cambiamenti del costume, deve anche indirizzare, orientare, le azioni
degli uomini e le grandi scelte della loro vita®. In realta, il contrasto che
sta maturando non e piu tra Stato e Chiesa, né riguarda la laicita dello
Stato che poggia su basi sicure in molti ordinamenti, e invece un
conflitto che torna indietro nel tempo, quando alcuni valori cristiani
sulla famiglia e sulla tutela della vita consentirono alle societa antiche di
fare un salto evolutivo storico rispetto alla durezza della preistoria.

Si puo dedurre, allora, che il punto vero del conflitto
antropologico apertosi nelle nostre societa € un conflitto di valori, e
I"unico rapporto che esso ha con la laicita e che questa (insieme con la
presunta lontananza tra etica e diritto) viene utilizzata strumentalmente
per non parlare nel merito di quali sono i valori che si confrontano e che
(se cosi puo dirsi) si combattono. Possiamo fare la riprova con grande

32 Le impostazioni relativistiche perdono di significanza quando finiscono col
sostenere che il diritto deve avere significato soltanto procedurale, e affermano che i
liberali devono escogitare “dei principi politici che siano essi stessi neutrali, la
giustificazione dei quali, cioe, non richieda 1’appello alle concezioni del bene in
discussione” (C.E. LARMORE, Le strutture della complessita morale, cit., p. 75-76). 1l
diritto si pronuncia sempre pit spesso sulle vite cattive, e sulle cattive azioni e abitudini,
cercando di scoraggiarle, o vietarle (secondo la rispettiva gravita), in mille modi.
Draltra parte, il relativismo etico contraddice la grande tradizione liberale quando
questa sostiene che la funzione piu alta del diritto & quella di codificare “consuetudini,
regole morali e costumi gia esistenti”, ma anche quella di operare attivamente “per
modificare il comportamento e i valori esistenti in una determinata societa” (W.
EVAN, Il diritto come strumento di mutamento sociale (1965), in La teoria funzionale del
diritto, a cura di A. Giansanti, V. Pocar, Giuffre, Milano 1983, p. 202). Per Tommaso
Perassi la norma “agisce sulla coscienza dei singoli come un motivo che indirizza la
condotta, ora come ritegno dal fare qualcosa, ora come incentivo ad agire”
(Introduzione alle scienze giuridiche, Padova 1953, p. 12).

3 Norberto Bobbio respinge “l'idea che 1'unico compito dello Stato sia quello di
impedire che gli individui si rechino danno gli uni agli altri”, perché questa idea
“deriva da un’arbitraria riduzione di tutto il diritto pubblico a diritto penale” (T.
PERASSI, Il futuro della democrazia, Torino 1995, p. 121).

18



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. '.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

semplicita. Se nessuno si sente di sostenere la liberta di poligamia (e di
poliandria) sulla base della laicita dello Stato e dell’indifferenza della
legge rispetto all’etica — perché e in gioco il valore dell’eguaglianza
della donna e del rispetto della sua dignita — altrettanto si puo esigere
che si discuta nel merito dell’eutanasia, o del suicidio assistito, sulla
base del valore della vita da difendere, rifiutando ogni preclusione
aprioristica che appella alla liberta individuale o alla laicita dello Stato.
Chiunque ci ragioni un po’, scoprira che dietro ogni rivendicazione di
laicita dello Stato, o di indifferenza etica della legge, per far approvare
una riforma contestata c’e una motivazione pitt modesta che consiste
nel fatto che non si vuole parlare nel merito della riforma (eutanasia,
suicidio, adozione da parte di coppie non eterosessuali, ecc.) ma la si
vuole far passare per la cruna dell’ago della laicita perché si sa che nel
merito ci si scontra con la sensibilita profonda delle persone, cattoliche,
laiche, religiose o non religiose che siano. Ma la laicita non pu6 mai
essere strumento per nascondere i valori, per proibire di difendere le
proprie idee, e cido che si ritiene vada salvaguardato. La laicita e
apertura a tutte le idee, non per censurarne preventivamente alcune a
vantaggio di altre.

In realta il rapporto tra liberta individuale, valori da tutelare, da
promuovere in modo diretto o indiretto, divieti da ribadire, ¢ molto
complesso e si modifica con il tempo. Ma la cultura relativista tende a
negare proprio questa complessita, e preferisce affermare la signoria
dell'individuo su tutto il resto con affermazioni che servono al
momento, all'occorrenza immediata dello scopo che si vuole
raggiungere, ma sono prive di fondamento perché smentite
dall’evoluzione del diritto e da altri orientamenti che la stessa cultura
relativista elabora per conseguire altri fini.

5 - Multiculturalita e doppia verita relativista

Infine, il fenomeno della multiculturalita, che investe ormai da qualche
decennio il mondo occidentale, svela altre contraddizioni interne del
relativismo per quanto riguarda il rapporto con religioni e tradizioni
diverse. Teniamo presente che la multiculturalita e come un banco di
prova per l'applicazione dei principi di laicita e di liberta religiosa, nel
senso che di fronte alle novita e alle diversita un ordinamento e in
grado di dimostrare la propria tolleranza religiosa, il rispetto del
principio di eguaglianza, la tutela dell'individuo nei confronti di
atteggiamenti violenti o intolleranti di altri, pud dimostrare cioe la
fedelta a principi che sono affermati solennemente nella propria

19



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Costituzione e nelle Carte internazionali dei diritti umani. In sostanza la
prospettiva multiculturale mette alla prova la universalita del principio
di laicita, nel senso che verifica se quel nucleo essenziale del diritto di
liberta religiosa che spetta all’individuo e per i nostri ordinamenti un
qualcosa di stabile, un principio fondante, un valore generale, o soltanto
uno strumento utile per raggiungere determinati equilibri nei rapporti
tra Stato e Chiese e pu0 essere abbandonato di fronte ad una nuova
situazione caratterizzata, appunto, dalla molteplicita di orientamenti e
tradizioni religiose che vengono da ogni parte del mondo.

In questa verifica, il relativismo cede alla sfida della
multiculturalita quando accantona questi principi costituzionali dello
Stato moderno, e finisce con il teorizzare la necessita di usare due pesi e
due misure sugli stessi problemi a seconda che questi riguardino 1'una
o l'altra religione, l'una o l'altra tradizione culturale. Detto in altri
termini, posto di fronte alla realta multietnica e multiculturale, il
relativismo tende quasi istintivamente a giocare due partite su due
tavoli diversi in funzione della religione con la quale si ha a che fare, la
religione cristiana, o cattolica, da una parte, oppure l'islamismo o
I'induismo dall’altra, cambiando principi e regole secondo la
convenienza e l'interesse contingente. Accade cosi che nei confronti
della religione cattolica viene riesumata e applicata quella laicita nemica
della religione tipica dell’Ottocento e che era stata superata dallo Stato
laico sociale, mentre nei confronti di altre religioni e tradizioni si
preferisce seguire la strada dell’accettazione incondizionata, del
riconoscimento pieno dell’alterita, fino a tollerare comportamenti che
violano i diritti umani fondamentali di persone o categorie di persone.

In questo modo noi abbiamo come una destrutturazione del
principio di laicita e del sistema della liberta religiosa all’interno della
nebulosa della multiculturalita. I1 primo valore che viene colpito ¢ il
rispetto dell’eguale dignita delle religioni. Oggi & considerato quasi
normale che non si possano criticare storicamente, o contestare, alcune
religioni, mentre per altre si spalancano le porte al dileggio e
all’irrisione, all’offesa gratuita fino al limite dell’oscenita. Pensiamo per
un attimo a cosa accadrebbe se la Chiesa cattolica, o una protestante,
reagissero con veemenza, ricorrendo ai tribunali, lanciando scomuniche
verso chi irride al cristianesimo, alle sue figure pitt importanti. Ci
sarebbe una rivolta di intellettuali e politici in difesa della liberta di
parola, di critica, e di satira, contro oscurantismi e oscurantisti. Invece,
quando 1'Islam, o alcuni suoi esponenti, lanciano scomuniche, fatwa di
morte, 0 minacciano ritorsioni violente contro giornalisti o intellettuali,
ormai quasi pit nessuno protesta, e alcuni di questi giornalisti o
intellettuali sono costretti ad entrare in clandestinita per alcuni anni al

20



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

fine di non dover subire I'applicazione delle minacce ricevute. Un altro
valore soggetto ad erosione e quello della disuguaglianza di
trattamento che puo investire il diritto dello Stato, ma anche
I'ordinamento internazionale. A volte neanche ce ne rendiamo conto,
ma pian piano siamo indotti a guardare alle nostre religioni tradizionali
come a chi tutto deve sopportare e patire, mentre vengono accettati e
tutelati i caratteri piti inquietanti di altre tradizioni religiose. E passata
sotto silenzio 1'introduzione di fatto di alcuni spezzoni di shari’a in Gran
Bretagna, senza che nessuno avesse a che ridire, senza che ci si sia
interrogati sulle conseguenze che una scelta del genere puo avere per
altri Paesi europei, dal momento che non esistono pitt in Europa
fenomenologie chiuse.

Per queste ragioni io credo che la rilettura dei principi della
Costituzione e delle Carte internazionali sui diritti umani dovrebbe
suggerire a tutti noi una lezione di umilta. Dovrebbe essere una lezione
di umilta per chi reclama ogni giorno la laicita dello Stato, e poi si
affretta a togliere il crocifisso, abolisce il Natale o altri simboli cristiani
dalle scuole per timore delle nuove religioni, ma ammette che si celebri
o festeggi nelle stesse scuole la ricorrenza del ramadan, o per chi vuole
impedire che un vescovo entri in una scuola perché la scuola ¢ laica,
mentre invita esponenti di altre religioni perché cosi richiederebbe la
multiculturalitad4. Sono atteggiamenti che vanno contrastati perché
liberta religiosa vuol dire presenza sociale della religione non la sua
cancellazione, vuol dire rispetto della nostra identita non la sua
eliminazione in un indistinto multiculturalismo. Ci vorrebbe un atto di
umilta per chi da lezioni tutti i giorni di laicita ma non spende una
parola per i cristiani uccisi e perseguitati in India, e in altre zone del
pianeta. O per chi per anni ha dato lezioni sull’eguaglianza tra uomo e
donna, o ancora oggi reclama le quote da realizzarsi in politica, nel
mondo del lavoro, e via di seguito, e poi gira il capo dall’altra parte di
fronte a pratiche aberranti di alcune frange dell'immigrazione, che
spingono a picchiare le donne, a segregarle, non di rado ad ucciderle in
nome della religione, del presunto onore familiare, del dominio
dell'uomo sulla donna.

Voglio fare ancora un esempio, di cui si parla in questi giorni, e
che & molto significativo per cogliere un aspetto psicologico della
cultura relativista, quello del burqa. Applicando i criteri e i principi del
pit moderato femminismo, chiunque pud constatare che il burqa

3 In relazione ai diversi atteggiamenti che vengono assunti nei confronti delle
religioni tradizionali e delle religioni dell'immigrazione si rinvia a C. CARDIA, La
laicita in Italia, in F. D’AGOSTINO, G. DALLA TORRE, C. CARDIA, S.
BERARDINELLI, Laicita cristiana, Edizioni Paoline 2007, pp. 51 ss.

21



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

costituisce uno strumento di umiliazione della donna, un segno di
emarginazione sociale, che sancisce quasi la sua “non esistenza” come
persona. E sembrerebbe ovvio affermare la contrarieta del burqa ai
principi di eguaglianza tra uomo e donna e di rispetto della dignita
della donna. I primi a reclamare questa contrarieta dovrebbero essere
proprio coloro che hanno sostenuto le lotte per I'emancipazione della
donna nei decenni scorsi. Ebbene, accade esattamente il contrario. Tra
coloro che tollerano, accettano, giustificano il burqa sono proprio coloro
che in altri momento hanno teorizzato le parole d’ordine del piu
sfrenato femminismo. Pensiamo per un attimo se a sostenere il burqa
fosse la Chiesa cattolica. Avremmo donne e uomini in piazza per
protestare contro l'oscurantismo della Chiesa, la violazione dei diritti
delle donne, il carattere premoderno e regressivo di una religione che
deve essere marginalizzata proprio per garantire il rispetto dei diritti
umani. Questo esempio, insieme agli altri citati, ci dicono quanto la
cultura relativista riesca a destrutturare l'intelaiatura etica e giuridica
complessiva su cui e stato edificato lo Stato moderno, con il suo
patrimonio di diritti di liberta che rischia il declassamento ad un livello
di interessi personali che l'ordinamento puo soddisfare o meno a
secondo di convenienze e contingenze sociali e politiche.

Infine, la riprova di quanto il relativismo produca guasti in
profondita 'abbiamo avuto dalla sentenza della Corte di Strasburgo
che, intervenendo sulla questione del crocifisso in classe (che per la
verita non dovrebbe essere di sua competenza), ha sostenuto che esso
viola la liberta di educazione dei genitori di coloro che sono di altra
religione, o sono atei, e intacca quel pluralismo che e tutelato dalle
Carte dei diritti umani, oltre che dalla Costituzione italiana. Si
comprende questa sentenza solo tenendo presente quanto ho detto
sinora sulla laicita nemica della religione tipica del separatismo
ottocentesco, e sulla sua memoria, ancora resistente in Europa.
Soprattutto, essa contrasta con una impostazione multiculturale che
chiede di rispettare tutte le tradizioni religiose, di minoranza e di
maggioranza, e non tiene conto che il crocifisso € segno eminente
(pacifico e di dialogo) della tradizione cristiana propria dell’Europa
intera, e che la sua interpretazione come strumento di divisione e di
condizionamento e frutto di aprioristica ostilita anticristiana. Non tiene
conto che nella scuola oggi, giustamente, & presente una vasta
simbologia che va dal velo islamico, alla ricorrenza del ramadan, alla
presenza di esponenti di varie religioni, e che colpire proprio il simbolo
della tradizione cristiana vuole dire fare opera antieducativa per due
motivi: si colpisce un simbolo lasciando gli altri, si inducono i ragazzi a
pensare che i simboli religiosi creano divisione e conflitto. Dovrebbe

22



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

essere esattamente il contrario. Cosi come a nessuno verrebbe in mente
di chiedere a Paesi ad alta simbologia religiosa, come possono essere
quelli buddisti o induisti, di eliminare la loro simbologia per non urtare
la suscettibilita di coloro che non appartengono alle rispettive religioni.
Siamo di fronte ad una schizofrenia che non ha nulla a che vedere con
la laicita. Perché la laicita e apertura, inclusivita, desiderio di
conoscenza dell’altro e delle sue idee, & strumento di arricchimento
reciproco, non di diffidenza e contrapposizione. Una laicita gelida che
esclude, e cancella i simboli della religione e uno dei frutti pitt amari del
relativismo, e a guardar bene & un peccato contro la religione e contro la
storia.

6 - Conclusioni

Credo di poter concludere la mia Relazione osservando che la cultura
relativista non va interpretata come esclusivamente diretta a modificare
alcuni equilibri legislativi su temi e questioni eticamente sensibili.
Questo e soltanto il profilo piti appariscente di un movimento di
pensiero piu vasto che sta coinvolgendo i grandi temi dei diritti umani,
il rapporto pit generale tra etica e diritto, il processo multiculturale che
sta investendo 1'Occidente. Il relativismo costituisce 1'ultima traccia
dell’irrazionalismo moderno, in quanto pur facendo mostra di poggiare
su criteri razionali, in realta nega valore a tutto cio che puo aver una
“razionalita stabile”. Tutto cio che e stabile, per il relativismo e da
rimuovere, perché non pu0 essere piegato al contingente, alla
convenienza del momento. Tutto cid che ¢ relativo merita
apprezzamento perché pud essere contestato o scalzato non
contestando nel merito le tesi in discussione ma escludendole in virta di
una pregiudiziale assoluta (unico dogma relativista), la pregiudiziale
contro la certezza e la solidita. Il diritto e l’etica divengono, con il
relativismo, variabili indipendenti di un cammino umano nel quale
domina l'effimero e la caducita, che investono la persone e ne negano le
basi antropologiche essenziali. La cultura relativista, da questo punto di
vista, e la versione moderna dell’antipersonalismo che cancella le basi
antropologiche di ogni cultura e chiede all'uomo e alla societa di
‘rompere le fila’ lasciando che ciascun uomo agisca secondo l'interesse
del momento anziché sulla base di convinzioni radicate nella coscienza

e costruite con la ragione.

23



