‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Giancarlo Anello
(ricercatore di Diritto ecclesiastico presso il Dipartimento di scienze
giuridiche dell’Universita degli studi di Parma)

Colonialismo giuridico italiano.
Archeologia della subalternita legale nei contesti multiculturali

SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. La liberta religiosa nel diritto coloniale - 3. La
norma altrove. Sintassi dell’ «esclusione» della giuscolonialistica italiana - 4. Il
principio di “civilta”, cardine di una differenza duale - 5. Differenza duale e
ambiguita del sistema coloniale: sovranita, giurisdizione, cittadinanza - 6.
L’esperienza coloniale e il retaggio della concettualizzazione delle differenze.

1 - Introduzione

Le societa politiche occidentali sono caratterizzate, rispetto al passato,
da una spiccata variabilita religiosa, etnica, culturale, economica e
sociale. Al loro interno si riscontrano continui flussi di gruppi sociali,
famiglie, persone provenienti da zone geografiche diverse.

E stato osservato come queste dinamiche sociali, una volta
convertite in processi di insediamento, possano generare, seppure in
location diverse!, un analogo di quella complessa umanita generatasi in
seno alle societa coloniali dei secoli XXVII-xX. La similitudine tra le
attuali democrazie multiculturali e la condizione degli stati coloniali
non e nuova, e ha trovato adeguata analisi nel postcolonialismo e nei
cd. cultural studies?. I nuovi processi di insediamento producono oggi
condizioni di multiculturalita forzate, per alcuni aspetti assimilabili a
quanto avvenuto nel passato coloniale in Africa o in Asia. Persino la
definizione letterale di colonialismo contenuta nei dizionari sembrerebbe
poter essere adeguata a descrivere le dinamiche di spostamento delle

1 Cfr. H. K. BHABHA, [ luoghi della cultura, Meltemi, Roma, trad. di A. Perri, 2001,
11 ss.

2 Cfr. S. HALL, Politiche del quotidiano: culture, identita e senso comune, il Saggiatore,
Milano, traduzione di E. Greblo, 2006; S. HALL, II soggetto e la differenza, Meltemi,
Roma, Trad. di M. Mellino, F. Del Lucchese, V. Betti, 2006, 71 ss.; R. J. C. YOUNG,
Introduzione al postcolonialismo, Meltemi, Roma, trad. di Miguel Mellino, 2005; A.
LOOMBA, Colonialismo/postcolonialismo, Meltemi, Roma, trad. di F. Neri, 2006, M.
MELLINO, La critica postcoloniale: decolonizzazione, capitalismo e cosmopolitismo nei
postcolonial studies, Meltemi, Roma, 2005.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. '.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

persone che migrano oggi verso I'Europa3. In tal modo gli odierni
contesti statali costituiscono nuovi laboratori viventi che gli scienziati
sociali si sforzano di osservare, studiare, descrivere, regolamentare; e
nei quali i processi democratici sono chiamati ad affrontare, ogni
giorno, sfide dai contenuti imprevedibili. Queste fenomenologie
vengono definite come postcoloniali, da un lato in ragione delle affinita
di questi nuovi processi rispetto ai vecchi; dall’altro perché viene
spostato 'accento dai luoghi o dalle istituzioni in cui essi si svolgevano
in epoca coloniale ai gruppi di persone o agli individui che li
compongono, cioé all’ambito della soggettivita umana e della sua
tutela®.

La sfera pubblica, e non quella privata, costituisce in prima
battuta la principale zona di contatto tra persone di religione, lingua,
etnia, nazionalita e cultura diversa. E nella sfera pubblica si stabiliscono
quelle relazioni attraverso le quali gruppi e persone di cultura
differente si incontrano, o si scontrano, spesso partendo da posizioni
sociali diverse®. Cio solleva problemi, dubbi e preoccupazioni che
investono direttamente il settore giuridico, chiamato a regolamentare le
relazioni sempre piu frequenti, sempre piu diffuse tra cittadini e
stranieri. Uno dei fattori di maggiore difficolta nello studio di tali realta
e costituito dal fatto che i processi che le animano sono, per alcuni versi,
irrelati tra di loro, ma al tempo stesso connessi con flussi di fenomeni
che si sono svolti, si svolgono o si svolgeranno in altri luoghi del
pianeta. Cio, ad esempio, incrementa 'interesse nei confronti di sistemi
giuridici extraeuropei, poiché essi stessi possono essere chiamati in
causa nelle interrelazioni tra cittadini e stranieri, all'interno degli
ordinamenti giuridici occidentali. Un ulteriore elemento di complessita
e poi legato al fatto che tali fenomeni sono, di per se stessi, estremamente
transeunti, dinamici e mutevoli®.

Di fronte ad assetti sociali in profondo mutamento sembra altresi
ragionevole interrogarsi sulle dinamiche di adattamento della
democrazia e sull’effettivita delle categorie giuridiche fondamentali che

3 La definizione che del termine colonialismo si trova nell’Oxford Dictionary lo
connota come «un insediamento in una nuova terra (...) un gruppo di persone che si
insedia in una localitda nuova e costituisce una comunita soggetta o comunque legata
al paese di origine; la comunita che si e cosi formata e che consiste dei coloni originari,
dei loro discendenti e successori fino a quando questi mantengono un legame con la
terra di origine». Cosi A. LOOMBA, op. cit., 18.

4 Cfr. A.LOOMBA, op. cit., 32.

5 Per la nozione tecnica di zona di contatto cfr. M. L. PRATT, Imperial Eyes: Travel
Writing and Transculturation, Routledge, London, 1992, 6 ss.

¢ Per questa prospettiva vedi J. CLIFFORD, Strade. Viaggio e traduzione alla fine del
secolo 20, Bollati Boringhieri, Torino, trad. di M. Sampaolo, G. Lomazzi, 2008, 25 ss.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

sembrano pitu radicalmente investite dalla concorrenza di sistemi
giuridici e culturali. In un contesto non meno scabroso di quello
coloniale, le democrazie occidentali scoprono di dover fare i conti anche
con forme di culture antagoniste, formate da persone che si mobilitano,
rivendicando diritti e avanzando istanze, a volte in sintonia con gli
schemi giuridici degli ordinamenti occidentali; altre volte in contrasto, o
al di fuori di essi. Cid comprensibilmente suscita preoccupazione e
talora allarme nei cittadini autoctoni, ma instilla anche un dubbio
profondo, ovvero che il discorso democratico non possa dirsi
effettivamente universale, ma abbia il proprio habitat all’interno di un
contesto culturalmente omogeneo, precipuamente quello occidentale.
Alla luce di queste nuove problematiche, il valore stesso della
democrazia correrebbe il rischio di svelarsi d'un tratto — suo malgrado —
fortemente provincializzato, cioe ridotto a prodotto culturale di una parte
minoritaria, benché elitaria, del mondo.

Rispetto alla tematica qui affrontata, il dominio del diritto
sembra difettoso. La questione del governo della soggettivita
multiculturale si  segnala per wuna laboriosita esasperata
dallintersezione multilaterale di pretese e di comportamenti
giuridicamente rilevanti. Questi problemi non riguardano solo conflitti
tra norme disciplinati dal diritto internazionale pubblico e privato, ma
investono direttamente l'interpretazione e I'applicazione delle norme di
diritto interno. In molti casi gli stranieri interpretano, o chiedono di
interpretare, diritti e doveri, istituti giuridici, divieti e sanzioni in
maniera difforme da quella consueta, cosi da poterli “sintonizzare” con
gli universi culturali e giuridici di provenienza. La forza della loro
contestazione é tanto maggiore quanto pitt ampia, articolata e profonda
si prospetta la tradizione culturale e giuridica a cui queste
interpretazioni si rifanno’.

Si puo dire, con una prima approssimazione, che tensioni e conflitti
scaturiscono dall’incrocio tra le dinamiche del pluralismo politico e
normativo e i processi di diversificazione religiosa e culturale della
coscienza individuale. Tale combinazione genera spesso “straniamenti”
interpretativi partorendo fattispecie abbozzate, cangianti, sfaccettate,
che il diritto stenta a riassumere negli schemi consueti. La variabilita, che
qui si vuole esaminare, consiste proprio in un fenomeno di ibridazione,
che anche la dottrina giuridica fatica a maneggiare ed analizza,
piuttosto, disarticolandone la complessita, scomponendola negli
elementi che la costituiscono; fornendo in tal modo una analisi e una

7 Sia consentito rinviare per questo aspetto al mio volume G. ANELLO,
Organizzazione confessionale, culture e Costituzione, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2007.

3



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

risposta, sul piano dell’applicazione normativa, inevitabilmente
semplificata, sfocata, talora imprecisa. Del resto non & un fatto nuovo.
Di fattispecie giuridiche variabili se ne possono elencare molteplici: tra
di esse militano certamente le questioni attinenti alla formazione e alla
tutela della coscienza dell’individuo, i limiti all’esercizio dei riti nella
liberta di religione, il processo di organizzazione confessionale, le forme
dei nuovi movimenti religiosi, le res mixtae, e per guardare a settori
diversi dal diritto ecclesiastico, la tutela dell’embrione e del nascituro, le
unioni di fatto, la disciplina dell’aborto, l’eutanasia, il diritto
informatico. Gli esempi potrebbero continuare. In tutte queste ipotesi &
la cangiante e polivalente morfologia delle fattispecie da disciplinare
che determina una particolare difficolta di sussunzione giuridica
rispetto a norme giuridiche prestabilite, certe, generali ed astratte. E se,
proprio per dare certezza al diritto, si fara ricorso ad una
interpretazione analogica, il rischio sara sempre che la decisione lasci in
un cono d’ombra 'elemento caratterizzante queste condotte, cioe la loro
differenza specifica rispetto alle fattispecie gia tipizzate.

Rispetto ad un quadro problematico, ci si puo chiedere quale
vantaggio possa derivare dall'uso dell’armamentario critico del
postcolonialismo e quale giovamento si possa trarre dall’analisi
retrospettiva del passato coloniale italiano e dei suoi sistemi giuridici di
governo. In altre parole, per quali motivi si dovrebbe scegliere di
leggere le questioni attuali poste dalla “condizione multiculturale” nella
prospettiva dell’esperienza storica coloniale.

Una prima motivazione, cui si € gia fatto cenno, e dovuta alle
analogie sociali e giuridiche che si sono prodotte e si producono nei due
ambiti, quello passato e quello odierno, in ragione della sopravvenuta
condizione di multiculturalita. In particolare, e istruttivo riflettere su
contesti giuridici estremamente differenziati, come quello coloniale, in
cui erano portati a convivere sistemi di diritto tradizionali autoctoni e
di importazione straniera; ed ancora, analizzare i meccanismi di
differenziazione normativa in un sistema giuridico in cui percezione e
focalizzazione delle differenze, anche se per motivi ormai discutibili,
risultavano basali, diffusi, discriminanti. Cid conduce inoltre, e quasi
per riflesso, a scandagliare il percorso giuridico di rilevanza della
differenziazione personale alle origini dell'individualismo liberale,
suggerendo nuovi strumenti e prospettive per una sua analisi critica.
Un’indagine di questo genere appare peraltro utile per monitorare, tra
le pieghe delle dinamiche democratiche e normative attuali, 1’eventuale
pericolo di fenomeni di subalternita culturale tra gruppi sociali, che
possono anche tradursi in processi di subordinazione giuridica a tutti
gli effetti.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

La seconda motivazione & collegata alla prima. Nei sistemi
giuridici coloniali il bilanciamento tra uguaglianza e differenza era
articolato in modo formalmente inverso rispetto a quello praticato dalle
attuali istituzioni democratico-costituzionali: nel senso che se negli
assetti contemporanei il valore dell'uguaglianza impronta di sé il
sistema costituzionale, i regimi coloniali erano invece esplicitamente
costruiti sul valore della diversita. La rilevazione e il mantenimento
delle differenze costituiva anzi obiettivo primario di quegli apparati,
condizionandone ogni estrinsecazione, sia formale sia sostanziale.
Come si mostrera tale obiettivo veniva perseguito, giuridicamente, con
strategie e meccanismi a volte riconoscibili, a volte nascosti, a volte
involontari. Ma la differenziazione razziale e culturale strideva
cronicamente e clamorosamente con i principi di liberta e di
realizzazione individuale, che pure caratterizzavano la tradizione
liberale e quindi I'impalcatura dello stato italiano pre-fascista.

Anche oggi l'andamento dei processi di differenziazione
multiculturale rende le applicazioni di analoghi principi meno nitidi, né
pienamente integrate in un sistema autenticamente pluralistico. E infatti
inevitabile che rispetto a prospettive di questo genere siano proprio le
norme che garantiscono i diritti di liberta e, in special modo, la liberta di
religione, a fungere da asse critico fondamentale. E un dato
storicamente acquisito, e che oggi assume ogni giorno nuova evidenza,
la centralita che la liberta religiosa riveste nell’economia dei diritti di
liberta, e, a monte, I'importanza che le liberta giuridiche hanno nel
sistema della democrazia. Tuttavia, considerata 'ampiezza del tema e la
sua importanza rispetto alla riconsiderazione delle mille sfaccettature
della differenza culturale, il presente contributo aspira ad essere
semplicemente una “tessera” del mosaico costituito delle molteplici
applicazioni dei diritti di liberta nei sistemi democratici, in questa veste
vera e propria di “porte di ingresso” verso una dimensione giuridica
culturalmente plurale e costituzionalmente legittima.

Proprio per questo sollecitare la memoria sui meccanismi
giuridici di produzione e di mantenimento della diversita puo essere
utile per interrogarsi sul grado di uguaglianza garantito dagli
ordinamenti democratici.

2 - La liberta religiosa nel diritto coloniale

Nel sistema giuscoloniale italiano 1'uguaglianza non era considerata un
valore comune a cittadini e sudditi indigeni; né la differenza culturale
poteva essere accreditata come un bene giuridico in senso proprio ed in

5



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

sé tutelabile. Il cardine della variabilita individuale poteva essere
rintracciato perd nella liberta; ed in specie, quello della variabilita
culturale nella liberta di religione, che in astratto non fu mai
formalmente negata agli indigeni. Di per sé pero l'ideologia giuridica
della liberta aveva una matrice precisa, valevole anche per la liberta di
religione.

Certamente non si puo dire che la liberta religiosa abbia una data
di nascita precisa, nel senso che germina con la pratica della religione o,
per certi versi, si identifica con essa. Il suo primigenio esercizio si perde
nella notte dei tempi. Ma il riconoscimento giuridico della liberta
religiosa, cioe quello strumento normativo diretto a garantire la liberta
dei culti, non e sempre stato codificato e istituzionalizzato. Per quello
che riguarda I'Italia, com’é noto, esso ha trovato un suo periodo di
concettualizzazione nella cultura giuridica dell’Italia liberale. Tale
processo si & successivamente consolidato con la sistemazione teorica di
Francesco Ruffini tramite lo schema del diritto pubblico subiettivos.

Lo spirito del diritto liberale sembra in effetti non aver
abbandonato, ma anzi permeato di sé anche le successive ricostruzioni
dottrinali successive della liberta di religione®. Tale concezione
considerava il diritto di liberta del cittadino soprattutto come garanzia
giuridica azionabile nei confronti sia degli altri individui, sia dello stato,
e volta a salvaguardare la sfera privata e 'esercizio in essa della pratica
religiosa. Questa garanzia, concretamente, si risolveva nell'impedire
I'intervento dello stato all’interno di una sfera giuridica riservata
all'individuo!?. Ruffini considerava le disposizioni in materia di liberta
di coscienza e di divieto di discriminazione come le norme fondanti il

8 Citare qui tutti i contributi sulla liberta religiosa sarebbe impossibile. Utili ai fini
dell’itinerario dottrinale prescelto: F. RUFFINI, La liberta religiosa come diritto pubblico
subiettivo, il Mulino, Bologna, 1992, 159 ss. in cui si riedita l'opera originale
dell’omonimo corso di studi del 1924. Tale corso era stato preceduto dall’opera La
liberta religiosa. Storia dell’idea, pubblicato a Torino nel 1901. Cfr. in seguito E. G.
VITALI, Legislatio libertatis e prospettazioni sociologiche mnella recente dottrina
ecclesiasticista, in Diritto ecclesiastico, 1980, I, 24 ss.

9 Cfr. A. C. JEMOLO, La liberta garantita dagli artt. 8, 19, 21 della Costituzione, in
Diritto ecclesiastico, 1, 1953, 107; G. CATALANO, Il diritto di liberta religiosa, Cacucci,
Bari, 2007, 1 ss.; F. FINOCCHIARO, Liberta di coscienza e di religione — Dir. eccl., in
Enciclopedia giuridica, XIX, 2 e 7, in cui nel reticolo di norme poste garanzia della liberta
di religione 1’A. riporta non solo gli artt. 2, 3, 7, 8, 19 e 20, ma anche gli artt. 17, 18, 21,
33, 38, 51 della Costituzione; F. FINOCCHIARO, Diritto ecclesiastico, op. cit., 101 ss; M.
RICCA, Art. 19, in R. BIFULCO - A. CELOTTO - M. OLIVETTI (a cura di),
Commentario alla Costituzione, vol. 1, Utet, Torino, 2006. Sulla liberta religiosa nei suoi
profili teorici e storici cfr. M. TEDESCHI (a cura di), La liberta religiosa, 3 voll.,
Rubbettino, Soveria Mannelli, 2002.

10 Cfr. F. RUFFINI, op. cit., 263.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

diritto in parola. Ad esempio citava l'articolo unico della legge 19
giugno 1848 come la pietra angolare del sistema di liberta religiosa in
Italia. Questo stabiliva:

La differenza di culto non forma eccezione al godimento dei diritti civili e
politici ed all’ammissibilita alle cariche civili e militari!!.

La liberta di religione si poneva a difesa della soggettivita
giuridica individuale, la cui pienezza non poteva essere limitata per le
proprie scelte in materia di culto. Una simile accezione della liberta
religiosa era il frutto della riflessione sulle dinamiche religiose nel
circuito, per cosi dire, interno, cioe legate al quadro storico-politico
dello stato liberale!?. In questo contesto la liberta religiosa, sebbene
fosse chiamata a disciplinare due forti antagonismi, quello dello Stato
verso la Chiesa e quello dell'individuo verso lo Stato!'?, doveva dar
conto di rapporti tra cittadini aventi lingua, etnia, valori, cultura
omogenea. Il dissidio religioso si poneva, cioe, tra cittadini cattolici e
non cattolici, tra cristiani o protestanti, tra chierici e laici, accomunati
tuttavia da una elevata partecipazione, anche spirituale, agli ideali e alla
prospettiva politica nazionale. Si puo assumere che i cittadini italiani,
sebbene si sentissero differenti per convinzioni in fatto di religione, non
si reputassero gli uni con gli altri diversi per cultura o civilta. Non vi fu
in nessun caso, neanche nei momenti in cui il contrasto tra le istituzioni
liberali e i dissidenti cattolici fu piu serrato, la necessita di teorizzare la
“dissidenza” di matrice religiosa in termini di radicale opposizione
identitarial4. Inoltre la formula politica del liberalismo che trovava
attuazione in Italia fu caratterizzata dalla nuova leadership ideologica
della classe borghese. Questa era tuttavia espressione abbastanza fedele
della sola media e grande proprieta terriera, ed il suo programma
politico era assai distante da concezioni radicalmente rivoluzionarie e
democratiche!>. Le problematiche connesse alla frammentazione

b, p. 211 e 271.

12 Cfr. per il profilo penalistico L. GARLATI, Dalla tutela della religione di stato alla
difesa della liberta dei culti: la svolta liberale del codice Zanardelli, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, Rivista telematica, Aprile 2007, 5 ss.

13 Cfr. C. SETON-WATSON, L’Italia dal liberalismo al fascismo, Laterza, Roma-Bari,
trad. di L. Trevisani, vol. I, 1988, 67 ss.; G. DE RUGGIEROQO, Storia del liberalismo
europeo, Laterza, Bari, 1941, 356; U. ALLEGRETTI, Profilo di storia costituzionale italiana.
Individualismo e assolutismo nello stato liberale, il Mulino, Bologna, 1989, 185.

14 Cfr. M. SANETTI, Politica e religione nell’Italia liberale: il Patto Gentiloni, in Diritto
ecclesiastico, 1997, 1, 548 ss.

15 Di “liberalismo decurtato” parlava, a proposito dell’Italia, G. DE RUGGIERO,
op. cit., p. 322-23. Lo stesso Autore configurava la concezione generale della sovranita

7



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

religiosa e culturale in realta, se vi furono, rimasero limitatel® e
marginali rispetto al processo di definizione di un’ideale, quello di
liberta, il cui asse centrale fu legato alla ricerca di una reciproca
indipendenza, del potere dello stato dalla chiesa, in un primo momento
e del potere della chiesa dallo stato, successivamente.

Di diverso tenore furono le questioni sollevate dalla liberta
religiosa nelle colonie. Qui anche la dottrina percepi come la differente
componente culturale delle popolazioni indigene ponesse problemi
concettuali relativi all’estensione stessa della categoria giuridical”.

Va detto che le dimensioni dell'impero italiano furono sempre
estremamente limitate: i possedimenti oltremare italiani erano
valutabili in 188.500 miglia su un totale di quasi diciannove milioni dei
territori coloniali occupati dalle potenze coloniali europee. Lenin, nella
sua critica all'imperialismo (La guerra imperialista, 191718) decise di non
prendere in considerazione 1’esperienza italiana: classifico 1'Italia tra le
potenze “colonialmente” trascurabilil®; tuttavia la presenza in quei
luoghi di gruppi religiosi e culturali estremamente eterogenei costitul
un banco di prova severo per l'approccio liberale al governo della
diversita. Pud essere percio interessante ripercorrere quell’esperienza
storica, in cui si ravvisano i primi casi in cui gli esponenti del pensiero
liberale, politici e giuristi, si trovarono a dover fronteggiare una
situazione di radicale multiculturalita, avendo riguardo al tenore delle
applicazioni dei principi di liberta, che almeno formalmente
costituirono la ragione dell’autonomia dei popoli indigeni nella
normativa coloniale.

I confronto ricorrente con la diversita religiosa e culturale
indusse quella generazione di studiosi a riflettere sulle forme e sul
contenuto di alcune categorie generali del pensiero liberale, in

popolare italiana di quel periodo come un principio sintetico che connetteva la
razionalita e l'ingegno delle emergenti classi dirigenti borghesi con la volonta del
popolo dei governati, di modo che potesse apparire appropriata la definizione del
Gioberti della legge suprema (di sovranita) come quella di “volonta del popolo
conforme a ragione”, p. 342.

16 Per avere un’idea del tenore del dibattito dottrinario basta consultare ad esempio
il volume di C. CATTANEO, Interdizioni israelitiche, Einaudi, Torino, 1962, 9 ss.

17 A. SOLMI, Lo Stato e l'islamismo nelle nuove colonie italiane, in Rivista di diritto
pubblico, 1913, 1, 129 ss.; A. CICCHITTI, II problema religioso nella legislazione coloniale
italiana, in Rivista coloniale, XXI, 1926, 474, A. BERTOLA, Estensione e applicazione del
concetto di liberta religiosa nel diritto ecclesiastico coloniale, in Archivio Giuridico, CXVIII,
1937, 109 ss.; C. JANNACCONE, Corso di diritto ecclesiastico coloniale italiano, Giuffre,
Milano, 1939, 12.

18 Cfr. V. I. LENIN, La guerra imperialista, Editori Riuniti, Roma, trad. di Felice
Platone, 1972.

19 Cfr. N. LABANCA, In marcia verso Adua, Einaudi, Torino, 1993, 6.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

particolare sul valore e sulla connotazione stessa della liberta. Ci si
chiese, in particolare, se la sovrapposizione normativa tra sfera religiosa
e sfera politico-giuridica potesse determinare un ampliamento delle
fattispecie tutelabili tramite il diritto di liberta religiosa. Le risposte al
quesito furono divergenti. Per alcuni autori tali posizioni giuridiche
potevano assumere, nel contesto delle colonie, un contenuto pitt ampio
rispetto a quello delineato nell’ordinamento nazionale?0.

Altri, pur opponendosi ad una maggiore latitudine della liberta
religiosa nelle colonie rispetto al diritto interno, e alla possibilita di dare
rilevanza alle norme tradizionali dei diritti religiosi tramite essa?!, non

20 Cfr. C. JANNACCONE, op. ult. cit., 158 ss.: la liberta di coscienza propriamente
detta comprende

a) laliberta di fede (questa si concretizza nel diritto di manifestare con fatti o con
parole la propria professione di fede religiosa e conseguentemente di sostenerne il
convincimento di credenza)

b) la liberta di culto (attinente le forme rituali mediante le quali si esprime la
fede di fronte alla divinita e comprende la possibilita di attuare i relativi rapporti da
parte dell'individuo o della collettivita di fedeli).

Afferma I’A.: «rientrano nella liberta di culto in senso lato le manifestazioni pur
religiose che non implicano atti destinati a propiziare la divinita. Cosi la liberta di
culto puo riguardare anche la liberta di organizzazione della religione con o senza
sacerdoti, l'amministrazione degli uffici della religione, 'amministrazione del
patrimonio della religione, l'attivita di magistero diretta a conservare, a diffondere e a
difendere la dottrina religiosa e tutte quelle manifestazioni, anche di carattere
temporale, mediante le quali l'individuo o le comunita religiose raggiungono le
finalita inerenti alla fede. Questo aspetto della liberta di culto piti propriamente si
potrebbe richiamare con I’espressione liberta religiosa» (p. 159. Il termine “religiosa” &
sottolineato nell’edizione originale del testo qui citato).

La definizione cosi articolata dell’A. viene ulteriormente chiarita: la liberta di
professione o di fede viene espressa nel “rispetto delle credenze religiose” della
popolazione indigena (art. 3 cap. 1 della 1. 5 luglio 1887, n. 857) o nel rispetto
generalizzato delle religioni (art. 21 della legge 6 luglio 1933, n. 995).

Lo stesso dicasi per la liberta di culto che prevede analogo rispetto delle “pratiche
religiose”. Si noti che le disposizioni richiamate non utilizzano, pur nella varieta,
I'espressione “confessioni religiose”.

Non contento del concetto di liberta di coscienza I’A. incrementa l'ampiezza
dell’ambito preso in esame dicendo che la liberta di coscienza puo riguardare anche
rapporti religiosi (sottolineato nel testo originale) che non siano strettamente di culto,
come quelli relativi all’'organizzazione della religione cioeé degli enti attraverso cui si
esplica lattivita religiosa stessa (p. 165).

Con il termine di organizzazione cioe I’A. mira a indicare quei rapporti di
amministrazione connessi alle finalita di religione ma non strettamente di culto, come
quelli volti al ripristino dei luoghi di culto, delle antiche istituzioni pie e delle scuole
religiose (art. 31 del R. D. L. 1 giugno 1936, n. 1019).

21 Cfr. A. BERTOLA, Estensione e applicazione, op. cit.,, 330. L’A. dibatte sulla
possibilita che nelle colonie la liberta religiosa abbia un contenuto pitt ampio di
quanto non avvenga nell’'ordinamento metropolitano. Nel diritto interno la liberta

9



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

poterono comunque evitare di interrogarsi quantomeno sulla differenza
tra il valore e la portata della liberta religiosa nei sistemi coloniali
rispetto al diritto interno. Cosi, pur ritenendo che nelle politiche
coloniali il principio della liberta religiosa fosse semplicemente
equiparabile ad un generico principio di rispetto alla religione??, riusciva
loro difficile negare che la tradizione culturale religiosa potesse
influenzare l'interpretazione dei valori alla base della tutela della liberta
di coscienza: - riportando le valutazioni di Arnaldo Bertola - proprio in
«considerazione peculiare dell'importanza religiosa che presso le
popolazioni indigene tali elementi tradizionali possono assumere. E cio
specialmente per le popolazioni musulmane, presso le quali il fattore
religioso, che, com’e@ noto, permea tutta la loro vita individuale e
sociale, & sentito con particolare intensita»?23.

Inoltre, dalla lettura della dottrina dell’epoca emerge una buona
conoscenza del sistema del diritto islamico?* e della differenziazione tra
gruppi e sottogruppi all'interno cultura islamica. Tale consapevolezza,
peraltro, investiva non solo le osservazioni sulle abitudini e sui riti dei
locali, ma contemplava anche le distinzioni tecnico-giuridiche relative

religiosa sarebbe limitata a tutelare le liberta di coscienza e di culto. Nel diritto
coloniale potrebbe avere ad oggetto il mantenimento stesso di una serie di istituti,
specialmente di diritto familiare e successorio, per una estesa rete di rapporti, fino alla
costituzione di organi giurisdizionali religiosi con competenza su tali rapporti. Tale
ampliamento potrebbe essere causato da due motivi: il primo e quello di un diverso
concetto di ordine pubblico; il secondo sarebbe quello dell’indirizzo generale di
politica coloniale del rispetto nei confronti di una certa categoria di istituti indigeni che
consuetudinariamente lo Stato ritiene opportuno fare salvi, religiosi per natura loro
propria o perché in qualche modo regolati da leggi religiose.

L’A. tuttavia esclude che si possa parlare di una nozione allargata della liberta
religiosa nel diritto coloniale rispetto all’ordinamento del Regno, poiché la maggiore
ampiezza delle prerogative di origine soggettive sarebbero dovute al concetto, ben
distinto, di rispetto generico e agnostico alle tradizioni e alle usanze indigene,
religiose o meno, dovuto a ragioni di convenienza politica.

25, 2.

2 Ib., 332.

2 Cfr. la diffusione degli studi orientalistici in Italia, in campo giuridico e non,
attraverso le opere di Carlo Alfonso Nallino, Ignazio Guidi, Francesco Gabrieli, David
Santillana, e la circolazione in Italia di importanti manuali come quello di T. W.
JUYNBOLL, Manuale di diritto musulmano secondo la dottrina della scuola sciafeita,
traduzione con postille e note sulla dottrina della scuola malikita di G. Baviera,
Vallardi, Milano, 1916; per una rassegna bibliografica generale cfr. la voce
enciclopedica F. CASTRO, Diritto musulmano e dei paesi musulmani, in Enc. Giuridica,
vol. XI, 16 ss.

10



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

all’appartenenza all'una o all’altra delle quattro scuole giuridiche
islamiche tradizionali®.

Ma, nonostante una certa sensibilita manifestata dai nostri
giuristi verso queste tematiche, il giudizio complessivo nei confronti
delle politiche della diversita adottate dal colonialismo italiano rimane
negativo: non si riusci infatti a far corrispondere ad una corretta analisi
giuridica e sociologica dell’esperienza religiosa e sociale delle
popolazioni indigene una riflessione ed una piattaforma giuridica
effettivamente compatibile con i principi del liberalismo.

Va altresi sconfessato il luogo comune secondo cui il
colonialismo italiano, sebbene territorialmente poco esteso, non sia stato
altrettanto invasivo e violento di quello posto in essere da altre nazioni
europee. Il processo di espansione territoriale fu sorretto
ideologicamente dalla leadership politica della nazione e si presento
come un’operazione di consolidamento del dominio della classe
borghese, sia a livello ideologico, sia di prestigio, col fine di fornire
un’occasione di incentivo per 1’economia nazionale e di collocamento di
una certa borghesia impiegatizia e commerciale parassitaria, cioe non
legata alle attivita produttive?s. Il perseguimento di questi precisi
interessi in colonia concorse non poco al sovvertimento dei principi
dello stato di diritto, rendendo vane le valutazioni circa il significato e
I'estensione della liberta di religione e le disposizioni che
regolamentavano le diversita religiose e culturali motivo di una
sistematica discriminazione. Tuttavia tali profonde deroghe al sistema
di diritto liberale non potevano non lasciare tracce sulla tenuta
complessiva del sistema. Su queste occorre adesso spostare 1'attenzione
e riflettere sulle modalita di relazione tra diritto italiano e diritti
indigeni nei territori coloniali.

3 - La mnorma altrove. Sintassi dell’«esclusione» della
giuscolonialistica italiana

%5 Cfr. C. JANNACCONE, op. cit. 68 ss. e 108, nonché ampiamente A. BERTOLA,
Diritto coloniale, Giappichelli, Torino, 1944, 120.

2 Cfr. E. ]. HOBSBAWM - T. RANGER (a cura di), L'invenzione della tradizione,
Einaudi, Torino, trad. di E. Battaglia, 2002. In particolare nel saggio L’invenzione della
tradizione nell’Africa coloniale T. Ranger fa particolare menzione delle “tradizioni
inventate” in Africa dalla classe professionale o impiegatizia nelle colonie, a rafforzare
I'impressione che il colonialismo si sia sviluppato come mezzo di collocamento di
certe componenti della borghesia che non avrebbero avuto la possibilita di trovare una
posizione di prestigio nella societa della madrepatria, e abbia anche prodotto forme di
differenziazione di tipo culturale tra queste componenti e gli indigeni, in particolare
vedi p. 206 ss.

11



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Esigenze di ortodossia storiografica?” imporrebbero di determinare
cronologicamente un periodo temporale da prendere in esame. Tuttavia
il carattere non precipuamente storiografico di questa indagine, che
guarda al passato solo per acquisire maggiore consapevolezza circa le
categorie giuridiche del presente, pud sopportare qualche
“accomodamento”. Cosicché sara possibile racchiudere grosso modo
(cioe con alcune eccezioni sporadiche) i limiti temporali di questo
studio tra I'anno 1882 e il 1919. La data iniziale corrisponde al passaggio
nella proprieta dello Stato italiano del territorio della baia di Assab (in
Dancalia, una regione dell’Eritrea), volto a costituire il primo nucleo
territoriale delle colonie italiane. Dello stesso anno e la prima legge in
materia coloniale?s.

Nel 1919, invece, a seguito della conquista della cd. Quarta
sponda, la Libia, si provvide alla concessione degli Statuti libici per la
Tripolitania e la Cirenaica, con i quali si concluse un percorso che,
progressivamente, aveva portato alla concessione a quei territori, per
mezzo degli Statuti appunto, di una limitata autonomia normativa.
Inoltre tale limite temporale coincide con l'ultimo atto di
amministrazione della colonia astrattamente ispirato ai principi di
governo dello stato liberale, poiché dopo questa data, con la presa di
potere da parte del partito fascista, la politica coloniale cambio registro
e fu improntata ad un rigoroso imperialismo. Da allora in poi le idee e
le politiche razziali influenzarono lattivita coloniale ben piu
marcatamente di quanto non fosse accaduto in precedenza®.

La politica di espansione coloniale ha avuto, ovviamente, una
sua peculiare proiezione nell’ambito giuridico. L’esperienza italiana,
sebbene limitata per estensione geografica e per durata temporale,
produsse un apparato di norme appositamente elaborate per il governo

27 Cfr. J. TOPOLSKI, Metodologia della ricerca storica, il Mulino, Bologna, trad. di R.
C. Lewanski, 1975, 417 ss.

28 Legge 5 luglio 1882, n. 857 Concernente i provvedimenti per Assab (Gazz. Uff.
del 10 luglio 1882, n. 160), approvata alla Camera con 147 voti favorevoli e 74 contrari
e al Senato con 39 favorevoli e 32 contrari.

29 Cfr. in tal senso N. LABANCA, Colonialismo, in Dizionario del Fascismo,
Einaudi,Torino, vol. I, 2002, 309. «Fu nelle colonie che il regime ebbe modo di
applicare la propria ideologia antiegualitaria, con il costante rafforzamento
dell’elemento bianco rispetto a quello indigeno, e fu nelle colonie dell’Africa orientale
che venne varata la prima legislazione razziale discriminatoria e segregazionista»;
confronta anche il giudizio espresso dalla storiografia non italiana, A. H. STEINER,
The Government of Italian East Africa, in The American Political Sciences Review, vol. 30, n.
5 (Oct. 1936), 898 ss.; R. G. WOOLBERT, Italian Colonial Expansion in Africa, in The
Journal of Modern History, Vol. 4, No. 3, (Sep., 1932), The University of Chicago Press, p.
431: «Fascism, being a hyperkinetic form of nationalism, has adopted many of the
attitudes of imperialism».

12



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

delle colonie; si cerco altresi di estendere le norme di diritto interno
anche ai territori coloniali. Questa indagine non ha come oggetto
I’analisi dell’apparato normativo coloniale in sé%0. Prendendo spunto da
alcune fattispecie emblematiche, si vuol proporre una riflessione sui
modi con cui quel sistema affronto il tema della diversita umana e, in
termini giuridici, il tema della differenza religiosa e culturale. Cio
voleva dire, in alcuni casi dover valutare le caratteristiche oggettive e
soggettive del contesto coloniale al fine di estendere ad esso i principi e
le norme del dritto statale; in altri casi, conferire rilevanza alle norme di
diritto locale a base consuetudinaria e religiosa.

Le caratteristiche dei sistemi di diritto nel territorio coloniale
erano ovviamente condizionate dal fatto di disciplinare un tipo di
societa fortemente diversificata. Le differenze tra gli individui che la
componevano investivano molti profili delle relazioni sociali, da quelli
gerarchico-cetuali a quelli religiosi, da quelli economici a quelli etnici.
Da canto loro le norme giuridiche avevano il compito di costituire o
preservare tali diversita. L’apparato giuridico coloniale pertanto
rappresentd un sistema testuale complesso, nel quale concettualizzare e
reiterare la logica delle alterita, per riprodurla negli effetti giuridici
delle norme che regolavano i momenti e le prassi dell’azione pubblica.
Va sottolineato come, almeno nel periodo in esame (1882-1919), le
ideologie propriamente razziste non caratterizzarono totalmente
I'impianto giuridico coloniale, sebbene contribuissero allo sviluppo dei
suoi contenuti e della sua sintassi. Accanto al razzismo ideologico
operarono altri paradigmi interpretativi basati sull’osservazione
sociologica di differenze religiose, scientifiche, linguistiche, economiche
tra europei e indigeni.

Proprio a causa di questa pluralita di approcci, il panorama
normativo coloniale italiano presenta alcune difficolta di valutazione.
Oltretutto tale sistema, nelle sue articolazioni, si presentava
complessivamente disorganico. Data la limitata estensione territoriale
della colonia, infatti, esso non fu elaborato avendo alla base un progetto
o un’idea generale in materia di sistema di governo. Esso, piuttosto,

30 Per questi aspetti si fa rinvio alla letteratura giuridica dell’epoca, soprattutto a G.
MONDAINI, La legislazione coloniale italiana nel suo sviluppo storico e nel suo stato attuale
(1881-1940), Istituto per gli studi di politica internazionale, Milano, 2 voll., 1941. Per
un giudizio estremamente lusinghiero sulle qualita di studioso e sulle opere di
Gennaro Mondaini cfr. R. G. WOOLBERT, op. cit., p. 433. Cfr. altresi le trattazioni
manualistiche come E. CUCINOTTA, Diritto coloniale italiano, Edizioni del Foro
italiano, Roma, 1933; e le voci enciclopediche di A. BRUNIALTI, Colonia Eritrea, in
Digesto italiano, vol. VII, parte II, Torino, 1897-1902, 652 ss.; per i profili spiccatamente
politici e diplomatici cfr. R. CANTALUPO, L’ltalia musulmana, Italia d’oltremare,
Roma, 1929.

13



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

venne progressivamente formandosi in seguito ad iniziative isolate
volte a soddisfare esigenze di amministrazione, ogni qualvolta si
manifestassero con una qualche urgenza. A tale circostanza si
aggiunsero anche altri fattori contingenti che resero l'indirizzo dei
funzionari coloniali discontinuo, come l'alternanza del personale in
colonia, le oscillazioni nell’orientamento politico, una serie di iniziative
normative teoricamente occasionali e provvisorie, divenute poi
definitive. La scienza del diritto italiana non produsse alcun modello
autonomo e unitario di governo della colonia3, né si ispird, come
avveniva in quegli anni, a modalita di dominio di altre potenze
europee3?, cosicché la produzione di norme fu improntata per un lungo
periodo alla provvisorieta e la loro applicazione fu deferita a
giurisdizioni speciali o straordinarie (sul funzionamento delle
giurisdizioni differenziali si ritornera in maniera piu specifica infra).
Per questi motivi le non poche ambiguita e contraddizioni presenti nel

31 Cfr. P. COSTA, I fardello della civilizzazione. Metamorfosi della sovranita nella
giuscolonialistica italiana, in Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno,
33/34, 2004-05, Giuffre, Milano, Tomo I, 169 ss. L’A. nota come fu con la conquista
della Libia, cioe a partire dal 1912, cioe trent’anni dopo la prima colonia, che gli studi
di diritto coloniale si svilupparono in maniera considerevole: «La colonizzazione
costringeva effettivamente a misurarsi con problemi giuridici di grande rilievo: si
trattava di costruire e far funzionare, in un contesto socio-culturale profondamente
diverso da quello della madrepatria (e spesso mal conosciuto), una complessa
organizzazione di dominio e il giurista (come giudice, come funzionario, come esperto
delle istituzioni e dei sistemi normativi) non poteva non svolgere un ruolo
importante» (p. 170).

32 Neanche parzialmente si puo dire che i governatori coloniali trassero spunto
dalla indirect rule inglese cfr. I. ROSONI, L’organizzazione politico-amministrativa della
prima colonia eritrea (1880-1908), in Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico
moderno, 33/34 (2004/2005), tomo II, Giuffre, Milano, 1046 ss. Secondo I’A. la politica
amministrativa italiana nelle colonie fu originale, rispetto ai modelli francesi e inglesi
(v. p. 1061). In particolare — afferma — il modello di amministrazione coloniale inglese
era quello detto di “indirect rule” o di autonomia. Esso tuttavia si differenziava
fondamentalmente dal modello italiano: gli inglesi non pensarono mai di imporre ai
sudditi coloniali stili di vita o istituzioni, se mai queste sarebbero state assorbite col
tempo in ragione della oggettiva superiorita della madrepatria. Queste ipotesi invece
a tratti balenarono nella politica di governo italiana. Inoltre tutti i sottoposti della
Corona, nativi o della madrepatria, erano sudditi britannici, ma cio non comporto che
nelle colonie vigesse automaticamente lo stesso diritto civile della madrepatria, v. p.
1049 ss.

3 Cfr. sulla connessione tra giurisdizioni differenziali e politiche culturali degli
stati coloniali v. L. BENTON, Colonial Law and Cultural Difference: Jurisdictional Politics
and the Formation of the Colonial State, in Comparative Studies in Society and History, Vol.
41, No. 3, (Jul., 1999), pp. 563-588. Per quello che riguarda l'esperienza coloniale
italiana soprattutto il pgf. L'ingiustizia coloniale dei tribunali militari, in N. LABANCA,
op. cit., 266 ss.

14



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. '.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

tessuto normativo della legislazione coloniale rendono la ricerca e
I'interpretazione delle strategie e degli effetti di differenziazione
estremamente difficile. Dall’esame di quella legislazione emerge in piu
punti la difficolta di scrivere normativamente la variabilita umana, cioe di
riuscire a rappresentare e ad ordinare le sue scansioni secondo categorie
giuridiche altrove determinate.

Nondimeno quel certo sforzo di elaborazione teorica volto a
governare le differenze culturali della popolazione della colonia
rispetto all’ordine ideale liberale, sebbene insufficiente, rende degne di
interesse le istituzioni giuridiche in questione. Dallo studio dei limiti di
quel tipo di apparato si possono trarre indicazioni comunque utili: il
tentativo esperito di rendere la complessita, a livello ordinamentale,
delle dinamiche di variabilita umana costituisce il principale motivo di
studio di quelle fattispecie, anche in chiave attuale.

Le politiche giuridiche della differenza costituiscono uno dei
dilemmi piu inestricabili del governo della contemporanea societa
globalizzata. Attualmente esse sono declinate secondo indici di
uguaglianza non gia rilevanti negli apparati coloniali; nondimeno
riflettere sul dato tecnico-giuridico delle esperienze storiche puo servire
a meglio valutare le strategie attuali di regolamentazione delle
differenze, nonché a formularne di nuove. Alcuni aspetti della
legislazione liberale, come quelli che salvaguardavano il valore della
liberta, possono essere recuperati. E possibile ipotizzare che nelle
societa europee postcoloniali si producano problematiche riguardanti la
soggettivita multiculturale in maniera non troppo difforme da quanto
sia avvenuto in passato. Ancora, si puo ragionare pertanto analizzando
alcune norme fondamentali dell’apparato giuridico coloniale, norme
che articolavano nuclei tematici della disciplina giuridica della
differenza religiosa nelle colonie, e che appaiono anche ad uno sguardo
sommario fortemente suggestive. La polarizzazione tra valori ideologici
(di liberta) e fini pratici (di governo), propria di quell’esperienza
giuridica, propone dinamiche che sono comuni al funzionamento di
molti ordinamenti giuridici contemporanei. Il plesso di norme
giuridiche scritte per le colonie sembrava, ad esempio, voler sancire
nello spazio coloniale, un ordine liberale non lontano da quello della
madrepatria, eppure questo fine sembrava sovradeterminato dalle
diverse condizioni, ideologiche e oggettive, di applicazione dei principi
giuridici. In modo analogo, anche le democrazie cosmopolite sono alla
ricerca di nuove chiavi di lettura per regolamentare la dialettica
culturale che scorre al di sotto dei flussi di immigrati di nuovo, e meno
nuovo, insediamento.

15



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

4 - 11 principio di “civilta”, cardine di una differenza duale

Nella legislazione coloniale esisteva una profonda contraddizione tra la
necessita di contemperare il dominio e il rispetto, almeno formale, della
religione e delle tradizioni giuridiche indigene. Molte disposizioni
cercavano di bilanciare queste opposte esigenze. Fu comune per i
giuristi affermare che il principio «religioni libere nello Stato sovrano»
costituisse la formula che indicava «l’attitudine dello Stato italiano nelle
nuove regioni dell’Africa settentrionale»3; e che la «liberta piu larga
nella pratica lecita dei culti», il «rispetto degli usi e dei costumi locali»,
costituissero i criteri fondamentali del diritto pubblico nel dettare le
linee direttive del nuovo ordinamento3>. D’altra parte si assumeva che il
divario di civilta tra stato colonizzatore e comunita colonizzata potesse
giustificare limitazioni all’esercizio dell’autonomia delle popolazioni
locali. Percio le norme di principio che disciplinavano il rapporto tra la
cultura religiosa indigena e la cornice dell’ordinamento coloniale erano
redatte rispettando uno schema bipartito, nel quale ad una prima
generica affermazione di riconoscimento delle tradizioni giuridiche
locali e di liberta religiosa seguiva un’altrettanto vaga clausola di
limitazione legata al rispetto della civilta metropolitana3¢(oppure si

3 Cfr. A. SOLMI, op. cit., 129 ss. Inoltre I’A. poteva affermare che «la professione
di rigoroso rispetto e di liberta piena per le credenze religiose delle nuove popolazioni
soggette al nostro dominio, e d’altra parte la dichiarazione esplicita di voler esercitare
integri i diritti di sovranita sulle nuove terre, non sono che la manifestazione concreta
di principii fondamentali di governo, a cui il diritto pubblico italiano felicemente si
ispira», p. 130.

% Cfr. A. SOLMI, op. ult. cit.,, 132. Di analogo tenore erano le considerazioni
introduttive dei saggi di A. CICCHITTI, Il problema religioso nella legislazione coloniale
italiana, in Rivista coloniale, XXI, 1926, 474 (il quale dichiarava con enfasi: «nel diritto
coloniale italiano il problema e enunciato e — potrebbesi dire — risolto in una parola:
liberta») e di A. BERTOLA, Estensione e applicazione del concetto di liberta religiosa nel
diritto ecclesiastico coloniale, in Archivio Giuridico, CXVIII, 1937, 109 ss.

3 L’art. 3 della legge 5 luglio 1882, n. 857, Provvedimenti per il territorio di Assab
(Africa Orientale Italiana) stabiliva: «Rispetto agli individui della popolazione
indigena, saranno rispettate le loro credenze e pratiche religiose. Saranno regolati con
la legislazione consuetudinaria finora per essi vigente il loro stato personale, i rapporti
di famiglia, i matrimoni, le successioni, e tutte le relazioni di diritto privato, in quanto
pero quella legislazione non si opponga alla morale universale ed all’ordine pubblico,
né ad essa sia derogato da espresse disposizioni».

Nel R. D. 2 luglio 1908, n. 325 (decreto reale risultante dalla delega legislativa 24
maggio 1903) sui domini coloniali in Eritrea si leggeva: «Ai sudditi coloniali ed agli
assimilati si applica la legge consuetudinaria della propria razza in quanto sia
compatibile con lo spirito della legislazione e della civilta italiana».

16



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

usava l'espressione pressoché equivalente di «spirito della
legislazione»)3”. Non si puo non notare il paradosso in virtu del quale le
disposizioni formalmente redatte per affermare il rispetto delle
tradizioni giuridico-religiose indigene costituissero nei fatti il limite pit
pervasivo all’estrinsecazione dell’autonomia dei colonizzati. Tale
eterogenesi dei fini era basata, appunto, sulla funzione culturalista della
clausola di civilta®. Tale clausola era cioe in grado di imprimere una
data direzione alla mobilitazione di un intero corpo di funzionari
amministrativi, orientando in modo analogo anche linterpretazione
delle norme giuridiche della colonia. Occorre vagliare in che modo cio
avvenisse. Si puo dire che la clausola di civilta operasse su due livelli il
primo emerso e politico, il secondo sommerso e culturale. Il primo dei
due é stato ampiamente evidenziato dalla dottrina storica e non ¢ il caso
di dilungarsi su di esso. La clausola di civilta fondava la definizione e la
legittimazione del colonialismo stesso: il dominio dello stato
colonizzatore, cioe, veniva fissato e giustificato mediante il fatto del
divario di civilta®. Tale constatazione veniva quindi posta alla base dei

L’art. 21 della legge 6 luglio 1933, n. 999 sull’ordinamento organico per I'Eritrea e
la Somalia affermava: «e garantito il rispetto delle religioni e delle tradizioni locali, in
quanto non contrastino con 1’ordine pubblico delle colonia e con i principi generali
della civilta».

37 Cfr. S. ROMANO, Corso di diritto coloniale, Atheneaum, Roma, 1918, 11 ss. e 104.
E indicativo, a proposito, che Santi Romano, padre teorico del pluralismo
ordinamentale, potesse affermare apertamente che la potesta statale, nel contesto
coloniale, fosse caratterizzata ed influenzata da una differenza di civilta fra
I'ordinamento dello Stato e quello dei territori coloniali. E cio, nonostante egli stesso
ammettesse come il concetto di civilta e quello opposto di barbarie non fossero
determinabili in assoluto.

3 Vedi, in generale, per questa valutazione delle strategie di governo coloniale
soprattutto A. APPADURAI, Modernita in polvere, Meltemi, Roma, traduzione di P.
Vereni, 2001, 30 ss.

3 Cfr. esattamente P. COSTA, op. cit., 186: «La civilta dunque ¢ il “fatto” che
governa immediatamente il “diritto” della colonizzazione. Certo, si tratta non di un
dato brutalmente “fattuale” come la sovrappopolazione, ma di un insieme variegato
di presupposti antropologici e valoriali. Il risultato € comunque la messa a punto di
una struttura argomentativa — determinante per l'impostazione e la soluzione dei
principali problemi giuscoloniali.

L’opposizione civilta/non civilta non ha perd un carattere statico né svolge
soltanto una funzione giuridico-costruttiva: al contrario, essa sostiene e alimenta
limmagine della “civilizzazione”, 1’‘onnipresente simbolo di legittimazione
dell’espansione coloniale. Il passaggio da un livello di discorso all’altro, dal piano del
dato oggettivo (I'opposizione strutturale civilta/non civilta) al piano della missione
etico-politica (il compito civilizzatore della colonizzazione), e peraltro immediato e
dell’occidente europeo, essa impone precise responsabilita e doveri “missionari”. La
civilta include non soltanto diritti e poteri, ma anche oneri e (kiplinghiani) fardelli».

17



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. '.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

processi di definizione primaria delle istituzioni giuridiche%). Ad
esempio, Ernesto Cucinotta delineava la nozione di colonia «come un
territorio di civilta inferiore subordinato politicamente ad un
determinato Stato, dal quale e geograficamente distinto», che differisce
dalla madrepatria poiché «nella metropoli risiedono gli organi sovrani
dello Stato, dai quali emana la sua volonta, mentre gli organi della
colonia non hanno che un potere subordinato»4!.

Viceversa, rispetto all’attivita ermeneutica del singolo operatore
tale clausola funzionava in profondita, essendo basata su una logica
differenziale rigida, strutturalmente duale, legata all’inclusione o
all’esclusione della tradizione giuridica o religiosa locale®?. 1l
funzionario coloniale, posto di fronte alle istituzioni del diritto
straniero, aveva la possibilita di riassumere l'indubitabile differenza
esistente tra esse e la propria cultura giuridica in due modi: poteva
considerare listituto giuridico del diritto indigeno marginalmente
differente, oppure totalmente incompatibile con la propria cultura
giuridica. Nel primo caso egli avrebbe cercato di dirimere le
dissomiglianze facendo affidamento su una base comune; sarebbe stato
portato a valutare le prassi, gli istituti, i comportamenti stranieri e a
reinterpretare le differenze marginali, a considerare la norma giuridica
richiamata comparabile a quelle del diritto metropolitano e pertanto
comprensibile, spiegabile, applicabile in tutto o in parte. Nel secondo
caso sarebbe stato portato ad ignorare le differenze, preferendo il
ritorno alla propria, sicura tradizione normativa. Avrebbe cosi concluso
che la norma o la tradizione richiamata fossero estranee alla propria

40 Anche Pasquale Stanislao Mancini, nei suoi discorsi, ricorse ad una similitudine
tra la condizione di protezione, per la quale si caratterizzava il rapporto tra colonia e
stato italiano, e il rapporto privatistico della tutela, che si applica nel caso degli
incapaci di eta o per gli infermi di mente. Cfr. P. S. MANCINI, Discorsi parlamentari di
Pasquale Stanislao Mancini raccolti e pubblicati per deliberazione della Camera dei Deputati,
Roma, 1893-1897, vol. VIII, p. 444.

4 Ernesto Cucinotta fu Consigliere di Corte di Cassazione e professore di
legislazione coloniale all’'universita di Roma. Cfr. E. CUCINOTTA, Diritto coloniale
italiano, op. cit., 3.

42 L. NUZZO, Dal colonialismo al postcolonialismo: tempi e avventure del “soggetto
indigeno”, in Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno, 33/34 2004-
2005, tomo I, Giuffre, Milano, 463 ss. Anche questo Autore guarda alla normativa per
I'Eritrea affermando come essa sia significativa per gli studi sulla soggettivita che si
declinano secondo la scansione dentro/fuori, sé/altro: «L’Eritrea, “colonia
primigenia”, e la storia sospesa dei suoi codici costituiscono cosi un ottimo angolo di
osservazione per seguire i primi passi del soggetto giuridico coloniale e il dispiegarsi
delle strategie di controllo e delle tecnologie disciplinari impiegate dai giuristi al fine
di creare e assoggettare il soggetto indigeno, in altri termini per la sua inclusione nella
testualita giuridica italiana mediante una sostanziale, continuata esclusione» v. p. 485.

18



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

civilta e del tutto irriducibili ad una comparazione, ad una sussunzione
in termini giuridici, in sintesi destinate ad essere totalmente irrilevanti.
Se convinto della propria superiorita culturale — cosa che avveniva nella
gran parte dei casi — , il giurista coloniale non sarebbe stato tenuto a
compiere alcuno sforzo per interpretare, dare valore ed eventualmente
applicare le norme indigene che non era in grado di comprendere in
prima battuta.

Ma cio che qui si vuole mettere in evidenza e soprattutto che il
pregiudizio culturalista condizionava non solo l'interpretazione delle
norme richiamate dei diritti indigeni, bensi anche le norme di diritto
metropolitano che dettavano i criteri di coordinamento tra i due sistemi
normativi. Si e visto come queste norme fossero strutturate in maniera
bipartita, e che ad una prima enunciazione della liberta religiosa e della
rilevanza degli usi e dei costumi di solito seguiva una limitazione
basata sulla compatibilita con i principi di civilta giuridica:
nell’interpretazione di queste norme, nonostante esse ammettessero in
linea di principio il riconoscimento di tradizioni diverse, sarebbe per lo
piu prevalsa l'applicazione del limite di civilta, in modo da ribadire
sottotraccia la superiorita inderogabile della cultura europea®3. In tutti i
casi, il confronto tra tradizioni giuridiche diverse si svolgeva in una
prospettiva non-dialettica, basata su un margine di operativita
rigidamente duale volto ad ammettere o ad escludere (senza ulteriori
valutazioni o opzioni intermedie) il rinvio a norme giuridiche diverse#.
Ed in effetti i funzionari locali cercavano in vari modi di disapplicare le
norme locali tutte le volte in cui cio fosse stato loro possibile, oppure di
modificarle, pit 0 meno nascostamente, per rendere giustizia
sostanzialmente attraverso norme italiane. Alle norme di principio
percio si affiancarono tutta una serie di tecniche di redazione e di
controllo, come le condizioni locali di applicazione, di interpretazione,
come la cripto-occidentalizzazione del diritto islamico*>; o, ancora, di

4 Per una applicazione delle tematiche del pregiudizio agli odierni contesti
multiculturali M. RICCA, Oltre Babele. Codici per una democrazia interculturale, Dedalo,
Bari, 2008, 91 ss. Cfr. per la base teorica di questa ricostruzione, circa 1’operativita del
pregiudizio, i concetti di precomprensione e di circolo ermeneutico H. G. GADAMER,
Verita e Metodo, traduzione e apparati di Gianni Vattimo, Bompiani, Milano, 2000, 551
ss.

4 Tale descrizione del processo interpretativo e ispirato alla analoga
esemplificazione di A. R. JANMOHAMED, The Economy of Manichean Allegory: The
Function of Racial Difference in Colonialist Literature, in Critical Inquiry, 12:1 (1985
Autumn), p. 64-65.

% La definizione & di Pietro Costa, op. cit., 213. Tale tecnica cioé consisteva in
quella strategia ermeneutica, volta a preservare, per motivi di convenienza e fin dove
possibile, le tradizione etico-giuridiche locali. Non essendo infatti conveniente

19



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

consulenza, come la pratica di affiancare ai giudici i giusperiti locali,
con funzione consultiva. In tutti questi casi 1'operativita culturalista di
queste rimedi agiva in maniera diffusa, anche se ad un livello profondo.
Tali strategie interessarono, fin dai primi anni, ed in vista di una
successiva  introduzione di codici coloniali, la  questione
dell’emanazione delle leggi metropolitane nella colonia. La clausola
generale chiamata a svolgere il compito di dirimere il dualismo tra
diritto interno e diritto locale fu quella delle cd. condizioni locali di
applicabilita.

Prima perdo di riferirne caratteristiche e funzionamento &
necessario fare un breve cenno alla complessa tematica generale di cui
tale fattispecie costituiva un aspetto specifico, cioe quella
dell’applicazione estensiva nella colonia di norme metropolitane. La
legge era infatti la prima fonte del diritto coloniale. Se ne distinguevano
tuttavia varie tipologie:

- la legislazione di ordine generale (le leggi istituzionali, ad
esempio), che era valida in tutto il territorio dello stato;

- la legislazione di diritto metropolitano, che poteva essere estesa
alle colonie in generale o a ciascuna di esse in particolare;

- vi era infine una legislazione emanata espressamente per la
colonia“®.

Proprio la delimitazione della seconda tipologia fu assai
problematica: in particolare tale determinazione investiva il delicato
problema dell’applicabilita dei codici nel territorio africano. Tale
questione venne disciplinata da criteri giuridici diversi succedutisi nel
tempo, che a volte si sono sconfessati gli uni con gli altri. L’art. 3 della
legge sui possedimenti di Assab stabiliva:

I codici e le leggi italiane avranno nel territorio di Assab la loro applicazione
agl’italiani del Regno, quanto ai rapporti di cittadinanza, di famiglia e di stato civile,
alle successioni, e generalmente in tutto quello a cui non sia derogato dalle speciali
norme legislative ed amministrative emanate per la colonia di Assab; come altresi per
regolare le loro relazioni giuridiche e contrattazioni con gli indigeni e con gli individui
di straniere nazionalita, non che quelle tra stranieri, ovvero tra indigeni e stranieri.

rimuovere d’autorita le consuetudini e le convinzioni dei nativi, tanto pitt quando
queste erano l'espressione di religioni e di ordinamenti complessi, quali quelli
caratteristici dei popoli di tradizione musulmana, si poteva operare in senso
civilizzatore in modo indiretto: il giudice era chiamato a dare una formulazione
“islamica” dell'uno o dell’altro principio giuridico occidentale, a ritrovare cioé nel
linguaggio e nella cultura dell’Islam gli appigli per far passare come il portato della
tradizione locale una decisione suggerita in realta dai principi del diritto
metropolitano.
46 Cfr. G. MONDAINI, op. cit., I, 105.
20



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Nondimeno accanto a questa giurisdizione si introduceva una
giurisdizione differenziale chiamata ad applicare il diritto indigeno:

Rispetto agl'individui della popolazione indigena, saranno rispettate le loro
credenze e pratiche religiose. Saranno regolati con la legislazione consuetudinaria
finora per essi vigente il loro statuto personale, i rapporti di famiglia, i matrimoni, le
successioni, e tutte le relazioni di diritto privato, in quanto pero quella legislazione
non si opponga alla morale universale ed all’ordine pubblico, né ad essa sia derogato
da espresse disposizioni.

La giurisdizione sara esercitata verso gl'indigeni in queste materie, e nei
giudizi che avranno luogo tra essi, senza partecipazione ed interesse di altre persone
italiane e straniere, da un magistrato dottore nella legge musulmana (cadi); questi
pero sara nominato dal regio commissario, ed amministrera la giustizia in nome del
Re d’Italia.

Questo principio di estensione automatica del diritto interno alla
colonia fu presto abrogato. Si pass0 ad un criterio di specialita,
mediante il quale le norme della madrepatria avrebbero acquistato
vigore nel territorio straniero in seguito ad una apposita manifestazione
di volonta degli organi metropolitani e coloniali: una legge del 18904
delego al Governo del re la facolta di pubblicare leggi in colonia, previa
consultazione del Consiglio di Stato. In particolare, il governo fu
autorizzato a pubblicare negli organi ufficiali della colonia le leggi, con
quelle modificazioni richieste dalle condizioni locali, purché non
riguardassero lo stato personale e di famiglia di cittadini italiani“s.
Tuttavia neanche questo meccanismo di divulgazione tolse 1'incertezza
circa la possibilita di ricorrere all’applicazione del diritto interno nel
territorio coloniale. Difatti i codici, stante lo stato di guerra in corso, non
furono pubblicati integralmente cosicché fu necessario riaffrontare la
questione nella legge organica per la Colonia eritrea nel 1903%°. Questa
disciplina confermo il principio secondo cui le leggi metropolitane non
avrebbero avuto vigore in colonia quando non fossero state anche in
essa espressamente promulgate®, e stabiliva che la promulgazione

47 In particolare, l'art. 3 della legge 1 luglio 1890 n. 7003.

4 Cfr. I. ROSONI, op. cit., 1086.

4 Legge 24 maggio 1903, n. 205.

50 Esattamente l'art. 2 della legge ordinava la promulgazione nella colonia entro
diciotto mesi da parte del Governo del Re dei codici italiani con le modificazioni che
fossero richieste dalle condizioni locali; I’art. 3 dava facolta al Governo ad estendere
alla colonia le leggi e i regolamenti del regno pure con le modificazioni richieste dalle
condizioni locali, purché non riguardassero lo stato personale e di famiglia degli
italiani. Va aggiunto che la disciplina in questione stabili anche alcune direttive volte a
risolvere le problematiche pratiche legate all’adattamento delle leggi metropolitane al
particolare ambiente coloniale e delle leggi consuetudinarie indigene alle esigenze di

21



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

dovesse essere effettuata apportando contestualmente le modifiche
richieste dalle condizioni locali di applicazione.

Riassumendo la logica dell’evoluzione normativa in materia,
ogni ipotesi di automatica estensione del diritto metropolitano cedette
presto il passo alla previsione di un percorso speciale di
armonizzazione legislativa. Particolare importanza rispetto alla sutura
tra la logica dell’apparato normativo interno e quello coloniale
sembravano rivestire proprio quelle condizioni differenziali bisognevoli
di modifiche per adattare la legislazione metropolitana al contesto
straniero. E proprio tale categoria costitui uno tra gli strumenti teorici
principali per improntare il sistema normativo coloniale ad una
manichea gerarchia di differenziazione.

La dottrina dell’epoca ebbe modo infatti di riflettere sulla natura
giuridica delle condizioni locali nel diritto coloniale®'. Si individuava in
esse un vero e proprio principio generale del diritto. Esso, si chiariva,
era stato fin dai primi momenti osservato nella normazione e
nell’attivita di giudizio degli organi coloniali. La ragione della sua
importanza consisteva nel fatto che attraverso di esso si poteva dare
concreta rilevanza giuridica alle circostanze, fisiche e morali, nelle quali
i cittadini e gli indigeni vivevano assieme nelle colonie. Al tempo stesso
quel principio rendeva conto del divario esistente tra ambiente
giuridico metropolitano e coloniale.

Le condizioni locali furono prevalentemente interpretate come
condizioni generalizzate di esclusione: la loro sussistenza, cioe,
costituiva motivo di inapplicabilita tout court del diritto metropolitano
nella colonia; in presenza di rilevanti differenze, aventi natura oggettiva
(derivanti dall’ambiente fisico della colonia, come la mancanza di
organi e di uffici) o soggettiva (quali quelle riguardanti la razza, i
costumi, la religione), la norma di diritto interno formalmente valida,

progresso, a risolvere gli eventuali conflitti di legge tra le due legislazioni personali.
Queste erano le direttive a riguardo: a) promulgare nella colonia entro 18 mesi i codici
del regno con le modificazioni richieste dalle condizioni locali e promulgarvi le nuove
disposizioni legislative che risultassero necessarie; b) assicurare l'impero delle
consuetudini locali in materia di stato personale e relazioni di diritto privato tra
indigeni, e costituire per essi un diritto penale speciale, costituito sulle consuetudini
locali, salvo le modificazioni introdotte con decreto motivato del governatore; c)
pubblicare le norme speciali intese a regolare le relazioni giuridiche tra indigeni e non
indigeni, cioe tra europei o assimilati e le varie razze indigene che popolano la colonia;
d) compilare e pubblicare entro due anni una raccolta di tutti gli atti dell’autorita
pubblica in vigore nella colonia dichiarando nulli quelli non compresi nella raccolta
medesima. Cfr. G. MONDAINI, op. cit., I, 117.
51 Vedi E. CUCINOTTA, Le condizioni locali nel diritto coloniale, in Rivista di diritto
coloniale, 1940, 29 ss.
22



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

perché ad esempio estesa specificamente al territorio della colonia, non
sarebbe stata applicata al caso concreto.

Una dottrina minoritaria considerava le condizioni locali
espressione di una «necessita di adattamento della legge
metropolitana»52. Secondo questi giuristi, in presenza di determinate
circostanze differenziali, le norme metropolitane sarebbero state
applicabili nel contesto coloniale, opportunamente tradotte. Ma in questi
casi l'eventuale ibridazione della norma giuridica astrattamente
applicabile avrebbe dovuto essere limitata al caso di specie. «Ogni
qualvolta il giudice in colonia cede alle condizioni locali ed annulla,
restringe o modifica la portata della norma giuridica oltre la sua lettera
originaria, la sua decisione & del tutto discrezionale. Non solo, ma
I'indagine ch’egli compie, quanto all’esistenza e all’efficacia di quelle
condizioni, costituisce una questio facti»>3.

Le conseguenze di quest’ulteriore addomesticazione ermeneutica
avevano precisi esiti sulla portata e sul significato dell’avvenuta
ibridazione del diritto interno, poiché le decisioni giurisprudenziali
“adattanti” venivano escluse dal controllo attraverso successivi gradi di
giurisdizione. Ad esempio, ogni soluzione che il giudice di merito
avesse dato quanto all’inapplicabilita od alla modificazione della legge
per effetto delle condizioni locali era esclusa dal controllo della Corte di
cassazione. Amplificando il significato delle differenze locali e
facendole prevalere sui principi liberali dello stato di diritto, si riteneva
pertanto che la Corte di cassazione difficilmente sarebbe stata in grado
di riformare la soluzione data dai giudici di merito. Questi infatti erano
sui luoghi, avevano familiarita ed erano in grado di valutare le necessita,
le condizioni della vita locale, i costumi e le tradizioni degli indigeni
assai meglio della Suprema Corte. Per questi motivi la dottrina poteva
concludere che ragioni di buon senso, di elementare prudenza
sconsigliassero il suo sindacato in tal materia®.

In una simile prospettiva quindi, la giustizia concreta (deputata a
valutare le condizioni differenti in colonia) e la giustizia astratta dei codici
metropolitani non erano oggetto dell’attivita di nomofilachia della
Corte di cassazione, né di armonizzazione rispetto ad un sistema pitt
generale. Le condizioni locali di applicazione, interpretate in un senso o
in un altro, costituivano invece un meccanismo di separazione, una
barriera invalicabile tra la giustizia interna e quella esterna: la legge
metropolitana, sebbene astrattamente estesa alla colonia, non sarebbe

521b., 33.
% Ib., 35.
51b., 36.

23



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

stata affatto applicabile; oppure, ove modificata in relazione alle
circostanze dei luoghi, sarebbe stata esclusa da ogni forma di sindacato
da parte delle giurisdizioni superiori, tanto meno avrebbe potuto essere
successivamente applicata in via generale.

Per quello che riguarda il processo di ibridazione nell’attivita di
recezione/applicazione delle consuetudini locali occorre anche riferire
della tecnica di “islamizzazione del diritto” elaborata da Guglielmo
Ciamarra®. Questo autore, temendo il dogmatismo della legislazione
coloniale, cioe che le leggi, anche quelle speciali, potessero produrre
norme inaccessibili ai popoli indigeni delle colonie, sosteneva la
necessita di tradurre nel diritto islamico i principi normativi (legislativi)
interni, attraverso 1’'opera della giurisprudenza; affermava quindi:

la giurisprudenza, anziché portare alla codificazione di una consuetudine gia
affermata, porra invece le basi di nuove consuetudini, e le condurra, lentamente,
inconsciamente, verso nuove forme di istituti giuridici.

Il metodo individuato dall’autore prevedeva che la legislazione
si traducesse in consuetudini locali attraverso 1’operato della
giurisprudenza creatrice. A tal fine sarebbe quindi stato necessario:

conoscere a fondo le istituzioni dei popoli soggetti, indagare sottilmente le
loro tradizioni, rendersi conto delle loro condizioni attuali, studiare accuratamente il
corso della evoluzione da essi fin’oggi subita, per dedurne la scelta di quegli elementi
del carattere delle istituzioni dei popoli civili di cui e possibile profittare, al fine di
agevolare e perfezionare ’assimilazione. (...) Una buona ed efficace penetrazione del
diritto, non puo prescindere dal principio che la forza moralmente obbligatoria della
legge come applicazione, sia pure frammentaria e parziale di un diritto diverso, deve
insinuarsi nella coscienza degli indigeni®.

E che in effetti tali processi di occultamento del diritto locale fossero
esperiti dai giudici e dai funzionari italiani della colonia lo dimostra
quanto affermava Attilio Brunialti®’, il quale commentando il sistema
delle istituzioni giudiziarie eritree affermava:

% Guglielmo Ciamarra (1876-1934) fu giurista, diplomatico e professore
universitario: in particolare insegno Diritto e legislazione coloniale nelle Universita di
Roma e Napoli. Fu titolare di alcuni incarichi diplomatici e di reggenza (Somalia
italiana, Tripolitania) e addetto al contenzioso diplomatico del Ministero degli esteri.

56 Cfr. G. CIAMARRA, L’islamizzazione del diritto moderno a mezzo del diritto
giudiziario indigeno, in Rivista di diritto coloniale, V, 1910, 28-29.

57 Per un profilo biobibliografico di Attilio Brunialti vedi R. G. WOOLBERT, op.
cit., 437.; nonché G. CAZZETTA, Predestinazione geografica e colonie degli europei. Il
contributo di Attilio Brunialti, in Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico
moderno, n. 33/34 (2004 /2005), t. 1., Giuffre, Milano, 115 ss.

24



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
. '.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

con provvida disposizione furono rispettate le pratiche e le credenze religiose
degli indigeni, i quali da tradizioni secolari conservano quell’assieme di riti, che per
loro e senza dubbio la cosa pit1 sacra ed insieme la piti cara, ed il pit potente mezzo di
coesione. Fu pure saggiamente disposto che gli indigeni regolassero colla loro
legislazione consuetudinaria lo statuto personale, i rapporti di famiglia, i matrimoni,
le successioni e tutte le relazioni di diritto privato, purché tali atti non fossero contrari
alla morale universale ed all’ordine pubblico, né ad essi fosse derogato da espresse
disposizioni, sempre in nome del re d’Italia%.

Sennonché, commentando l'introduzione di una norma che
stabiliva la presenza di mufti e gadi accanto a presidente del tribunale di
Massaua e del procuratore del re con compiti consultivi®®, diceva
trattarsi di una

saggia disposizione che tende a far completamente sparire, senza che gli
indigeni se ne accorgessero, le loro istituzioni, abituandoli alle nostre®.

Gli esempi appena citati parrebbero dimostrare come
l'operativita del principio di civilta possa essere valutata in profondita,
non solo rilevandone la funzionalita nel regolare i rapporti di forza tra
lo stato colonizzatore e la colonia, ma sottolineandone anche la portata
culturalista, meno appariscente ma piu pervasiva in termini di
esperienza giuridica. Rispetto alla gestione della giustizia nei casi
concreti, tale clausola veniva in soccorso al funzionario di governo
coloniale ogni qualvolta 'effettivamente diverso fosse equiparabile al
non noto, perché non conosciuto o non conoscibile.

La storia delle fonti del diritto indigeno in effetti fornisce non
poche conferme a riguardo. Sicuramente, uno dei limiti all’effettivita
del rinvio alle leggi locali fu la scarsa conoscenza che i funzionari
italiani avevano di esse. Tra le fonti della tradizione normativa abissina
andava annoverato, ad esempio, il noto testo Fetha Nagast, o
«Legislazione dei Re»®!, del quale per qualche decennio non si ebbero
traduzioni in lingua italiana: la prima edizione dell’opera, in lingua
originale, fu del 1897 e fu dovuta all'iniziativa di un orientalista
italiano, Ignazio Guidi. Di gran lunga successivi furono i compendi, per

5% A. BRUNIALTI, Colonia Eritrea, in Digesto italiano, vol. VII, parte II, Torino, 1897-
1902, 661.

5 L’art. 19 del Regio decreto 10 febbraio 1900.

¢ A. BRUNIALTI, op. ult. cit., 669.

61 L’art. 34 del Regio decreto 2 aprile 1899, n. 134 prevedeva l'applicazione da parte
da una Commissione di notabili locali, rispetto a certe competenze, delle norme del
Corano e le norme del Fata Negesti e Fata Mogare, per quanto possibile, in armonia ai
generali principi del diritto italiano.

25



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

cosi dire, di natura tecnica in grado di orientare il giudizio
dell’operatore coloniale®2. Sulla base di queste premesse non e difficile
pensare che per molti anni, di la da quanto stabilivano le norme di
principio, nei tribunali di arbitrato® non si disponesse di conoscenze
adeguate sulle fonti di diritto locale e si procedesse acriticamente
mediante la non applicazione delle norme richiamate, cercando piuttosto
di far prevalere le logiche giuridiche metropolitane. Del resto, neanche
quando furono disponibili i primi testi tradotti l'atteggiamento
manicheo dei colonialisti muto. Ed il rinvio alle consuetudini locali fu
considerato, non di rado, di ostacolo al processo di modernizzazione da
parte degli stessi orientalisti che si occuparono del recupero dei testi
normativi originali. Nella Prefazione al Compendio del Fetha Nagast si
ribadiva che la conoscenza delle leggi locali fosse strumentale ad un
loro progressivo abbandono. Da un lato si lodavano le antiche
tradizioni locali e se ne auspicava la conoscenza e il rispetto:

perché & da pensare che anche nei primi tempi del nostro contatto con
I'Etiopia sara doveroso e prudente da parte nostra, come del resto suol avvenire in
simili imprese, permettere a quelle popolazioni Abissine, gia detentrici e custodi di
tradizioni antichissime, di amministrarsi secondo le loro leggi e secondo i costumi
loro, sia pure in quanto quella loro civilta non sia incompatibile con la nostra;

dall’altro si suggeriva di commentare i dettami del “codice” abissino
alla luce del diritto italiano:

é perd anche facile pensare come la conoscenza del loro diritto potra sempre
meglio servire alla nostra penetrazione, e, in particolare misura, ai commissari civili
regio-imperiali, nonché a tutti quei funzionari che dovranno trovarsi in immediato
contatto con le nuove popolazioni applicando e facendo osservare le leggi locali,

02 Cfr. 1. GUIDI, Il “Fetha Nagast” o “Legislazione dei Re”. Codice ecclesiastico e civile di
Abissinia pubblicato da Ignazio Guidi, Tipografia della Casa Editrice Italiana, Roma,
1897. Si tratta di una edizione del testo originale, con poche parole di introduzione da
parte di Ignazio Guidi, noto orientalista, relative alle informazioni sui manoscritti
utilizzati per la redazione in questione. A questo testo segui una traduzione in lingua
italiana ad opera dello stesso autore. Diverso & invece il tenore del testo di R. ROSSI
CANEVARI, Fetha Nagast (I Libro dei Re). Codice delle leggi abissine con note e riferimenti
al diritto italiano, Istituto Tipografico Editoriale, Milano, 1936. Si tratta infatti di un
compendio tecnico del testo originale in cui sono state tralasciate le parti di interesse
meramente liturgico e sono state invece commentate, con riferimento al diritto
italiano, quelle di interesse tecnico-giuridico.

63 Erano i tribunali competenti sui diritti degli indigeni, v. N. LABANCA, op. cit.,
267.

26



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

sostituibili appena lentamente e gradatamente col giure d'una maggiore civilta, quella
d’Italia e di Roma®.

La clausola di civilta, in questo modo, operava nel secondo dei
sensi sopra indicati, cioé quello “sommerso” e culturale in senso stretto,
poiché serviva sostanzialmente ad occultare le difficolta oggettive di
integrare le differenze delle tradizioni giuridiche venute a contatto. Cio
avveniva sia quando tale divergenza fosse stata motivata dalla mancata
conoscenza della tradizione straniera, come nel caso delle fonti locali
consuetudinarie; sia nel caso in cui quella apparisse estremamente
complessa, come avveniva per il diritto islamico. In quest’ultima
evenienza si ravvisava una incompatibilita tra i due sistemi giuridici,
quali universi di discorso articolati e irriducibili gli uni a gli altri.
Questo preciso processo, basato su un deficit culturale piuttosto che su
di un indirizzo di dominio politico, impedi, ad esempio, che fosse
portato a termine il progetto di codificazione del diritto eritreo.

Ad esempio, Vittorio Scialoja®®, ne Il codice civile per la Colonia
Eritrea. Relazione al Consiglio Coloniale del 1909%, notava tutta la
difficolta di estendere, sebbene modificati, i codici giuridici della
metropoli in un territorio profondamente diverso:

la Commissione non puo fare a meno di dichiarare che nel corso dei lavori le
sono sorti dei dubbi sull’opportunita di promulgare ora nell’Eritrea una apposito
codice civile. Allo scopo di assicurare che i rapporti degli italiani siano regolati nella
colonia dagli stessi principi giuridici che vigono in Italia, non ¢ indispensabile - e
I'esperienza di tanti anni lo dimostra — trasportare 1'ingombrante mole dei nostri
codici, che presuppongono una condizione di vita sociale quale si riscontra nella
nazioni che hanno secolare esistenza ed una organizzazione complessa di uffici civili,
amministrativi e giudiziari, di cui la Colonia & sprovvista. Basterebbero invece poche
norme, nelle quali fosse detto in via generalissima che ai cittadini si applicano le leggi
che sarebbero loro applicabili in Italia, come gia in certo modo dispone l’art. 9
dell’'ordinamento giudiziario, e che per i sudditi coloniali continuano ad aver vigore le
loro consuetudini, salvo che siano contrarie alla civilta, e nelle quali fossero infine
dettate alcune regole per risolvere eventuali conflitti derivanti dal doppio regime
giuridico e per regolare taluni dei piti importanti rapporti misti. Il richiamo generico
alla nostra legislazione, mentre & sufficiente a supplire per ora la mancanza di leggi
dettate appositamente per la Colonia, consentirebbe che le leggi patrie possano meglio
adattarsi alle condizioni dei luoghi, pur restando integre nella loro sostanza, e
permetterebbe alla giurisprudenza l'opera di adattamento graduale veramente
efficace perché suggerito dalle singole evenienze. (...) I nostri codici del resto

64 R. ROSSI CANEVARI, op. cit., pp. XIV e XV (dalla prefazione di Giovanni
Galbiati).

% Vittorio Scialoja (1856-1933) fu giurista, senatore del Regno e Ministro degli
esteri.

¢ Citazione de relato tratta da I. ROSONI, op. cit., 1114.

27



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

costituiscono un tutto unico col le tante leggi speciali, che qua e la ne hanno modificato le
disposizioni, con I'enorme lavorio di dottrina e giurisprudenza che ha fissato il significato di
talune disposizioni incerte o di dubbio senso, con le secolari tradizioni giuridiche su cui si
adagiano®.

Piuttosto, sembrava utile all'insigne giurista introdurre una serie
di limitazioni generali, forse non troppo distanti da quelle gia previste,
ancora una volta scandite in base alla clausola di civilta. Tuttavia
Scialoja era consapevole della complessita della traduzione dei sistemi
giuridici, anche quando astrattamente si teorizzasse 1’estensione di
singole disposizioni di essi a contesti culturali diversi. Il giudizio del
giurista dava conto, seppure implicitamente, della difficolta estrema di
polverizzare le differenze giuridiche, cioé di tradurre ed integrare in
maniera complessiva e armonica le situazioni di difformita tra contesto
metropolitano e contesto coloniale. Ma, a dispetto di una cosi lucida
valutazione rispetto alle caratteristiche complessive della questione, egli
non si allontanava da una prospettiva di soluzione proponente la logica
duale di inclusione/esclusione del diritto applicabile, cioe
abbandonando, in radice, ogni ipotesi di ibridazione culturale.

Del resto tecniche multiprospettiche di governo della differenza,
improntate ad una ibridazione creativa del diritto locale, furono
marginalmente proposte e puntualmente abbandonate. Ad esempio, in
rari casi, nel prosieguo dell’esperienza di governo della colonia, fu
prevista la possibilita di creazione (da parte del giudice) di nuove norme
sulla base dell’adattamento alle differenti condizioni, come nel caso di
una disposizione adottata nel 1917 in Libia®. Esattamente si richiedeva
al giudice coloniale, nell’adattare le leggi alle condizioni locali, di
fissare la norma che meglio avesse disciplinato i rapporti controversi,
apportando alle leggi quelle modificazioni che, se egli fosse stato il
legislatore, avrebbe stabilito per regolare gli stessi rapporti di diritto.
Tale norma resto in vigore fino al 1928: negli ordinamenti giudiziari
successivi non fu pit riprodotta.

E ovvio che la premessa sulla superiorita culturale occidentale, la
tendenza a confrontare ponendo l’accento su una diversita incolmabile
pitt che su una differenza marginale e I'adozione generalizzata di una
logica duale di rappresentazione dell’alterita culturale producessero
effetti negativi sulle politiche normative del “rispetto” dell’alterita
culturale e religiosa: ma cosi furono rese vane tutte le norme

67 Corsivo mio.

68 Cfr. art. 1 delle norme complementari dell’ordinamento giudiziario per la
Tripolitania e la Cirenaica approvato con R. decreto luogotenenziale 15 aprile 1917, n.
938. Ne riferisce E. CUCINOTTA, Le condizioni locali nel diritto coloniale, op. cit., 34.

28



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

apparentemente liberali del sistema giuscoloniale; si produsse una serie
di effetti a catena volti a cancellare l'applicazione delle pratiche
giuridiche tradizionali indigene per il solo fatto di essere poco note o
eterodosse; si legittimo il riconoscimento di effetti giuridici a quelle sole
tradizioni che fossero, per ragione o per avventura, simili agli istituti
giuridici metropolitani.

Sembra alludere a questo itinerario interpretativo Pietro Costa
quando, in relazione al significato della civilizzazione nella teoria
giuridica coloniale, afferma che

I'orizzonte al quale la giuscolonialistica non puo sottrarsi, in tutto 1’arco del
suo sviluppo, € la civilizzazione, perché e essa che permette di dare un nome alla
differenza (fra “dentro” e “fuori”, tra metropoli e colonia) e al contempo di indicare il
senso (il valore, la legittimita, la finalita ultima) del movimento coloniale

e aggiunge che su tale teorema preliminare rilevo

in sostanza la tesi (antica e persistente) del provvidenziale connubio tra
civilitas e christianitas. Muta nel corso del tempo il peso specifico dei due addendi
(diminuendo l'incidenza del secondo con il trionfo di una visione secolarizzata della
storia), ma il risultato non cambia e coincide con l’auto-identificazione dell’Europa
con la civilta®.

Tuttavia Costa non prosegue nel ragionamento che renderebbe
concreta una “similitudine” tra differenza in senso giuridico e
interpretazione “culturalista” delle norme di rispetto della religione.
Andando al giorno d’oggi, andrebbe forse aggiunto che effetti di
esclusione giuridica dovuti ad una interpretazione culturalista nel
segno di quella descritta potrebbero non essere un’esclusiva di norme
costruite attorno alla clausola di civilta. Piuttosto quegli effetti appaiono
strutturalmente legati alla logica duale sé/altro e ad una condizione
oggettiva di differenza culturale. Ove cosi fosse esse sarebbero
concretamente riproducibili, a volte in maniera non intenzionale, per
effetto di quelle disposizioni che sanciscono spazi condizionati di
rilevanza o strategie di integrazione relative a differenze di genere,
religiose, culturali, razziali’?.

®P. COSTA, op. cit., 181.

70 Cfr. S. MEZZADRA, La condizione postcoloniale, Ombre corte, Verona, 2008, 32.
L’A. parla di “specifiche strategie” — spesso non intenzionali — sottese al trattamento
della differenza.

29



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

5 - Differenza duale e ambiguita del sistema coloniale: sovranita,
giurisdizione, cittadinanza

Almeno in via interlocutoria, sembrerebbe doversi concludere che la
modalita di riproduzione delle differenze culturali nel dominio del
diritto coloniale fu inadeguato, da un punto di vista empirico,
ideologico e culturale. L’enorme complessita delle diverse culture e
tradizioni “viventi” nel territorio della colonia fu ridotta ad una netta
scansione duale, inclusiva/esclusiva: si distinse ci0 che era rilevante
giuridicamente, perché culturalmente ortodosso, da costumi, usanze,
diritti sconosciuti, incomprensibili, ritenuti incivili e percio
giuridicamente “irricevibili”. Cio che si trovava di la dal limite della
civilta finiva in modo indifferenziato ed appiattito nell’ambito
dell'incommensurabilita con il diritto. L’attivita di governo della
colonia fu condizionata da questo sistema manicheo di differenziazione,
oltre che da una indubbia, anche se non prevalente, componente
razzista. Parte delle ambiguita e delle contraddizioni rilevate e rilevabili
nell’esperienza giuscolonialista italiana, rispetto allo spirito del
liberalismo, appare pero riconducibile all'incapacita della dottrina
dell’epoca di rappresentare, di dare valore e di interpretare
adeguatamente la complessita delle differenze culturali tra indigeni e
coloni. Come si e accennato, la logica duale di valutazione delle
diversita fu pervasiva, cioe si riprodusse in tutti i gangli del sistema
coloniale, caratterizzandolo. Non e questa la sede per valutare se tale
caratterizzazione muovesse dal vertice del sistema di dominio o dalla
base, cioe se fosse prevalente la volonta di subordinazione del
colonizzatore nei confronti delle culture ritenute subalterne o, invece,
I'inadeguatezza dei funzionari mandati in colonia nell’interpretare le
differenze culturali: probabilmente vi fu un po’ dell'uno e un po’
dell’altro. Tuttavia questa scansione, pur costituendo la struttura logica
del rapporto tra dimensione giuridica metropolitana e coloniale, non
era adeguata a regolarne compiutamente tutte le possibili, complesse
interazioni. Percio le strategie basate sulla logica duale del divario di
civilta contribuirono a generare quell'impressione, anche oggi
condivisa, di ambiguita propria della giuscolonialistica italiana.

Diverse furono le proiezioni e le contraddizioni riconducibili
all’insufficienza dello schema di differenziazione a base duale. Qui si
accennera solamente ai casi piti evidenti, come quelli relativi alla
sovranita, alla giurisdizione e alla cittadinanza.

a) I processi di estrinsecazione della sovranita, nella madrepatria e nella
colonia, vennero differenziati rispetto all’asse logico interno-esterno.

30



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Molteplici furono i fattori, ideologici e pratici, che resero effettiva la
scollatura normativa fra metropoli e colonia: a partire dalle convinzioni
di Francesco Crispi, che considerava extrastatutario l'ambito della
colonia (teoria esposta dal capo del Governo al Parlamento nel 1890),
per proseguire con lignoranza dei governatori italiani dei diritti e
tradizioni locali, e concludere con 1’assoluta predominanza del potere
militare su quello civile nella gestione del potere locale. Tutte queste
circostanze erano inoltre correlate alle concezioni ideologiche che
assumevano la superiorita del bianco sull'indigeno, teorie che
giustificavano un sistema di giustizia separata tra i due gruppi etnici. Se
nella metropoli i principi ideologici dello stato di diritto erano posti alla
base dell’esperienza giuridica, nell’ambito coloniale vigeva un regime
assai prossimo all’assolutismo”!. Sennonché tale frattura con i principi
del liberalismo non poteva venire dissimulata de plano. E emblematica,
riguardo alla prima iniziativa di espansione territoriale, la difficolta
dimostrata da Pasquale Stanislao Mancini nel tentativo di spiegare le
condizioni di esercizio della sovranita statale in colonia. L’allora
Ministro degli Esteri, nell’illustrare alla Camera, il 26 giugno 1882,
quale sarebbe stata la condizione giuridica della colonia di Assab”?, da
un lato definiva il territorio di Assab «parte integrante del Regno
d’Italia»; dall’altro, precisava che le sue condizioni legislative,
giudiziarie e amministrative avrebbero dovuto essere «affatto speciali»
e «convenienti al reggimento di una colonia»: quindi escludeva che
potessero entrare in vigore, per quel territorio, «tutte in massa le leggi
d’ogni specie che sono in vigore presso di noi».

Spazio interno, spazio coloniale, sovranita interna, sovranita
coloniale definivano ambiti diversi, separati e regolati sulla base di
principi giuridici a sé stanti. Lo spazio normativo coloniale era sottratto
alla competenza legislativa del Parlamento e rimesso alla potesta
regolamentare dell’Esecutivo: con la prima legge in materia del 1882 si
statul una delega generale per tutto quello che riguardava la gestione
della colonia a favore del Governo”: in particolare l'art. 2 cosi
disponeva

E data facolta al Governo di provvedere con decreti reali, o ministeriali,
secondo l'importanza delle materie, all’ordinamento legislativo, amministrativo,
giudiziario ed economico della colonia, con quelle norme che saranno convenienti alle

71 In tal senso P. COSTA, op. cit., 203.
72 P. S. MANCINI, Discorsi parlamentari di Pasquale Stanislao Mancini raccolti e
pubblicati per deliberazione della Camera dei Deputati, Roma, 1893-1897, vol. VII, p. 143.
73 Cfr. T. SCOVAZZI, Assab, Massaua, Uccialli, Adua. Gli strumenti giuridici del
colonialismo italiano, Giappichelli, Torino, 1998, 61 ss.
31



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

condizioni locali, e con potesta di variarle nella stessa forma secondo i risultati
dell’esperienza.

La colonia sara sotto la diretta dipendenza del ministero degli affari esteri, cui
spettera di emanare gli occorrenti provvedimenti, previo accordo coi ministeri

competenti nelle rispettive materie.

Fin dall'inizio dell’esperienza coloniale, e a causa di essa, la
stessa sovranita dello stato liberale risulta, guardata dall’angolo visuale
della giuscolonialistica, non come un “monolite omogeneo”, ma come
un materiale composito, prodotto dal tentativo di tenere insieme
esigenze e finalita oggettivamente divergenti’4.

b) Su questo assetto di base, che garantiva comunque la logica di una
scansione interno/esterno, si produssero fattispecie, invero assai
disomogenee tra di loro, ma aventi un tratto in comune, cioe l'intento di
disciplinare il settore giuridico coloniale sulla base di principi giuridici
diversi da quelli che valevano per la madrepatria. La piti immediata
estrinsecazione di queste fattispecie fu l'instaurazione, accanto alla
giurisdizione ordinaria, della giurisdizione speciale militare destinata
di fatto a prevalere sulla prima per i primi anni di organizzazione di
governo del territorio coloniale”. In esecuzione della delega prevista
nella legge del 1882 al Governo, si affidarono i piti ampi poteri al
comando militare’, e questa sistemazione sarebbe cessata, affiancata
nel frattempo da organismi solo formalmente misti”’, solo nel 1900, in
particolare con la legge organica del 190378.

74 In tal senso P. COSTA, II fardello, op. cit., 203.

75 In maniera dettagliata su questi passaggi cfr. l'accurato studio storico di I.
ROSONI, op. cit., 1069 ss.

76 Vedi R. D. 5 novembre 1885 s. n. e R. D. 17 aprile 1887 s. n.

77 Cfr. la descrizione che fa lo storico N. LABANCA, op. cit., rispetto delle
istituzioni giudiziarie vigenti nella colonia eritrea, fino al 1896 data della sconfitta di
Adua, p. 267: «Formalmente, al tempo di Adua, la colonia italiana disponeva di un
differenziato sistema giudiziario: le diverse cause potevano essere portate di fronte al
giudice conciliatore o al giudice unico (se di lieve entita); se piu rilevanti, sarebbero
state discusse si fronte alla giuria del Tribunale Civile e Penale; se riguardanti diritti
“indigeni”, avrebbero potuto essere da questi presentati ai Tribunali d’Arbitrato di
Asmara o Cheren; se commesse in zona coperta da stato di guerra, sarebbero state
materia del Tribunale militare ordinario; nelle zone suddette, poi, ogni potere era perd
avocabile dai Tribunali militari straordinari (in grado di comminare pene sino alla
fucilazione). Tanta distinzione rischiava perd di essere sostanzialmente formale,
perché di fatto il Tribunale civile ebbe sempre scarsa rilevanza. I tribunali d’arbitrato
erano presieduti da militari, lo stato di guerra copriva gran parte della colonia, la
giustizia penale (quella politicamente rilevante) era in mano all’esercito».

78 Cfr. G. MONDAINI, op. cit., I, 99 ss.

32



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

Ma la contraddizione sostanziale tra la cultura del diritto liberale
e la prassi di governo effettivo della colonia si rese palese nell’attivita di
amministrazione della giustizia da parte di magistrature militari o
speciali. Certamente, la limitata estensione della colonia disincentivo
per molto tempo una riforma organica della giustizia, sicché venne
provveduto ad essa mediante una sovrapposizione di provvedimenti
occasionali, di rado coordinati tra di loro. La conseguenza di questa
distinzione fu che nel contesto coloniale l'esercizio della giustizia si
baso piuttosto su criteri di opportunita pragmatico-politica (necessari
all’esercizio dei poteri di governo) che sul dominio della legge. A tale
situazione fecero corona molte, correlate difficolta di controllo da parte
degli organi centrali in ordine ai criteri dell’amministrazione coloniale.
Ma anche rispetto ad un sistema di questo genere furono debitamente
rilevate le ampie deroghe ai principi dello stato di diritto. Queste
venivano censurate quando fossero state conosciute dagli organi
metropolitani di controllo.

Tra i primi atti che ravvisarono questa ennesima antinomia vi fu
il parere del Consiglio di Stato, il 26 ottobre 1891, sul progetto di
riordino delle strutture giudiziarie in Eritrea da parte del generale
Oreste Baratieri’”®. In tale documento il Consiglio di Stato si dimostro
pienamente cosciente del fatto che in colonia sussistesse e si
amplificasse sempre di pitt la contraddizione tra le “teorie” del diritto
liberale e la pratica e continua estensione del potere militare. Ma esso si
limitd a commentare che il piano di Baratieri sarebbe stato pur sempre
preferibile ad una condizione di vuoto normativo e giurisdizionale. Si
auspicava pertanto che tale piano di riordino potesse avere vigore
solamente temporaneo in attesa di un futuro assetto definitivo della
giustizia nella colonia. In casi come questo, pertanto, le magistrature
centrali giustificavano la permanenza della giurisdizione militare in
virtli della situazione di straordinaria extraterritorialita che appariva
sussistere nella colonia. Di fronte a riserve cosi deboli, anche in questa
circostanza, si avalld la delega all’autorita militare del potere nella
colonia. Il riassetto definitivo della giustizia, auspicato dal Consiglio di
Stato, sarebbe stato realizzato da Baratieri tre anni dopo®, sempre
all’insegna di principi gia sperimentati e codificati dell” “ingerenza” dei
militaris!.

79 Oreste Baratieri fu generale e Governatore dellEritrea.
80 R. D. 22 maggio 1894, n. 201.
8IN. LABANCA, op. cit., 273.

33



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

c) II regime giuridico degli statuti personali, bipartito tra cittadini e
sudditi®?, diede luogo all’applicazione della logica duale di
regolamentazione delle differenze con la massima nitidezza. Tale tema
e un altro tra quelli approfonditamente studiati, e a specifiche
trattazioni si fa rinvio per una visiono completa dell’argomento®. Qui,
piu limitatamente, si vuole riflettere su alcuni aspetti della logica di
rappresentazione giuridica delle differenze, individuali e culturali,
attraverso la gerarchia tra status di cittadino e status di suddito (e dei
loro “assimilati”). In questo caso la logica duale di rappresentazione
delle differenze si organizzava attorno alla piti semplice polarizzazione
del soggetto, quella sé/altro. L'intuitiva chiarezza di questa scansione
per la mentalita dell'epoca fece si che per diversi decenni dalla
fondazione della colonia non fosse sentita la necessita di codificare tale
differenziazione giuridica in una apposita disposizione.

Questa gerarchia fu cioé costruita attorno alla distinzione, pitt
palese agli occhi degli europei, tra coloni e indigeni, rappresentata
proprio dalla diversita complessiva di cultura. Questa pretesa diversita
fu posta alla base della definizione dello stato giuridico. La dottrina
dell’epoca si limitava infatti a trattare la questione in modo tautologico,
poiché la distinzione dello status personale veniva riconnessa
all’appartenenza culturale degli individui e da questa appartenenza si
faceva poi discendere il sistema di diritto materialmente applicabile
all'individuo, se quello italiano, quello sharaitico, o quello
consuetudinario. La dottrina dell’epoca si esprimeva chiaramente in
proposito:

II criterio di personalita della legge si riconnette indiscindibilmente non solo
con quello specifico di pertinenza alle varie razze, stirpi, religioni, degli abitanti della
colonia, ma anche ed innanzitutto con quello generico di stato giuridico dei medesimi,
che ne ¢ il presupposto non solo agli effetti del diritto per essi vigente ma anche agli
effetti della legge in ogni altro campo?84.

La logica basata sulla non appartenenza alla civilta europea era
considerata cosi chiara e funzionale che rimase dominante anche nel
momento in cui si provvide a redigere appropriate disposizioni volte a

82 Vedi L. NUZZO, op. cit., p. 492, il rispetto del criterio della cittadinanza, per
Nuzzo, postulava a danno dell’indigeno una condizione giuridica di “non esistenza”.

8 Note a P. COSTA, Civitas, op. cit., in particolare il volume 3 dedicato alla
cittadinanza liberale. Vedi inoltre per la tematica coloniale E. CAPUZZO, Sudditanza e
cittadinanza nell’esperienza coloniale italiana dell’eta liberale, in Clio. Trimestrale di studi
storici, Elsinore, Roma, 1, 1995, pp. 65-95.

8¢ Cosi G. MONDAINI, op. cit., I, 273, in relazione allo stato giuridico degli
abitanti della Somalia.

34



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

dare una definizione della “sudditanza”. E difatti poteva essere definito
suddito, colui il quale, prima di tutto, non fosse stato un cittadino.

L’art. 2 dell’ordinamento giudiziario dell’Eritrea%?, norma che
diede la prima definizione della condizione personale di sudditanza,
veniva percio redatta in termini negativi: tale qualita dipendeva innanzi
tutto dal fatto di non essere cittadino italiano, suddito o cittadino di
altro stato europeo. A tale presupposto di base ne seguivano altri
secondari e concorrenti di natura positiva. Si richiedeva che la persona
fosse nata in colonia, appartenesse a tribu o stirpi della colonia
medesima, appartenesse ad altra popolazione africana, risiedesse da
due anni in colonia o avesse prestato servizio stabile
nell’amministrazione pubblica. Rispettava lo stesso ordine logico il
successivo art. 2 dell’ordinamento giudiziario della Somalia8¢, in base al
quale era considerato suddito coloniale 1'individuo che non essendo
cittadino italiano o cittadino di stato straniero riconosciuto fosse stato nativo
della colonia o fosse appartenuto a tribu o stirpi di essa.
Conseguentemente, veniva regolata la posizione dell’assimilato, la cui
condizione dipendeva dal fatto di appartenere a popolazioni che non
fossero equiparabili a quelle europee, cioé non avessero un grado di civilta
simile a quello europeo. La nozione di civilta, cioe, si caratterizzava
come una sorta di ideoscape argomentativo, cioe come una
concatenazione concettuale, dipendente dall’ideologia della nazione
dominante, i cui elementi erano profondamente collegati gli uni con gli
altri, in una struttura tale da non mutare anche qualora uno di essi fosse
cambiato o assente.

La caratura superiore della civilta europea non poteva infatti
essere messa in crisi neanche quando un suo elemento costitutivo,
quello della religione, fosse mutato nel percorso soggettivo
dell'indigeno. Cosi, ad esempio, in caso di conversione dalla religione
musulmana a quella cristiana. L’elemento religioso era certamente uno
tra quelli che segnava in modo principale la diversita culturale tra
indigeni e coloni. Ma lo stereotipo della appartenenza culturale, in
senso pilt ampio, era cosi stabile che non poteva entrare in crisi neanche
nel caso in cui un indigeno avesse deciso di convertirsi. La dottrina
dell’epoca si interrogo in effetti se una tale evenienza potesse avere
influenza oltre che sullo stato personale dell’indigeno, anche sulla sua
condizione giuridica di “sudditanza”. Il giurista Ernesto Cucinotta ebbe
modo di riflettere sulla questione, riassumendola in questi termini:

8 R. D. 2 luglio 1908, n. 325.
86 R. D. 7 luglio 1910, n. 708.

35



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

¢ interessante ora considerare quale effetto dispieghi sulla condizione
giuridica degli indigeni delle nostre colonie la loro conversione a religioni diverse da
quella professata: argomento non contemplato da alcuna disposizione legislativa. (...)
i casi di cambiamento di religione non sono frequenti (...). Mette, quindi, conto di
esaminare tale questione, la quale, perd — s’intende facilmente — non ha importanza
qualora l'indigeno rinunzi ad una religione propria di una popolazione che gode nella
colonia di un determinato statuto personale per abbracciarne un’altra alla quale
corrisponda un altro statuto personale, come, ad esempio, se un musulmano della
Libia si converta alla religione israelitica o viceversa. In questo caso, infatti, non si ha
che un trapasso da uno statuto all’altro, ma l'indigeno rimane sempre cittadino
italiano libico e come tale conserva il proprio statuto personale. Diverso, invece, € il
caso in cui, ad esempio, un musulmano abbracci la religione cattolica, perché qui,
appunto, sorge la questione se la conversione operi sul suo statuto personale.
Evidentemente essa non ha alcuna efficacia sulla condizione giuridica. L'indigeno
musulmano divenuto cattolico rimarra sempre suddito coloniale o cittadino italiano
libico. I casi in cui puo essere concessa la cittadinanza metropolitana sono tassativi e
non consentono interpretazioni di sorta. D’altra parte le credenze religiose non hanno
pit, per il nostro diritto, alcuna influenza sulla capacita di diritto delle persone fisiche,
ed il cattolico, l'israelita, il musulmano, l’affiliato ad una gema’sh o ad una
corporazione religiosa godono di tutti i medesimi diritti civili, benché diversa, in
taluni casi, sia la loro condizione giuridica, quali cittadini o sudditi, rispetto alle nostre
leggi ed alle nostre giurisdizioni. La conversione, quindi, e ’abbandono della religione
non alterano lo statuto personale del convertito®”.

In una fattispecie come questa emergeva, in maniera immediata e
prepotente, la prevalenza del fattore culturale (cioe di una diversita
interpretata come un blocco monolitico) su quello dello status giuridico
della differenza, interpretabile in maniera graduale come un fascio di
elementi distintivi. Quel che piu sorprende & che in un caso come
questo la cultura potesse essere considerata come un fattore a se stante,
quasi di natura materiale, rilevabile separatamente dalla religione. La
diversita culturale tra i due soggetti, cittadino e suddito, si considerava
radicale e oggettiva, connessa all’appartenenza ad un certo gruppo
etnico-culturale (anche se in questo caso si trattava di una eccezione al
principio generale dello status giuridico come status religioso)®. Puo
destare sconcerto, cioe, che l'opposizione tra il sé, la soggettivita
culturale europea, e l'altro, cioe I'indigeno africano o assimilato, potesse

87 E. CUCINOTTA, op. cit., 203.

88 Cfr. P. COSTA, Il fardello, op. cit., 220. «Proprio per questo viene risolta in senso
negativo la questione se l'eventuale conversione di un individuo dall’islamismo al
cattolicesimo importi un mutamento del suo status giuridico. La conversione e
ininfluente perché lo statuto personale non dipende dagli orientamenti soggettivi
dell'uno o dell’altro individuo, ma dal suo radicamento in una “forma di vita”
oggettivamente riconoscibile e valutabile». Sulla naturalizzazione del fattore culturale
o religioso cfr. F. REMOTTI, Contro natura. Una lettera al Papa, Laterza, Roma-Bari,
2008.

36



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

essere cosi cristallizzata in un complesso di fattori culturali che anche il
mutamento di religione, probabilmente la matrice principale della
identita culturale indigena, non potesse avere alcun rilievo nel
modificare uno statuto personale, altrimenti sovradeterminato.

Tuttavia il sistema della cittadinanza progressivamente muto, in
maniera tale da rendere meno rigida la gerarchia di base. In particolare,
dopo la conquista della Libia, con l'ordinamento statutario del 1919
venne abrogata la “sudditanza” e venne creata una forma speciale di
cittadinanza italiana della Tripolitania e della Cirenaica. Malauguratamente,
anche in questo caso non ci si allontano dalla logica delle distinzioni
duali, poiché poteva aspirare a tale formula superiore di cittadinanza®
I'indigeno che avesse raggiunto il piu alto grado di partecipazione
all’apparato culturale e assiologico italiano. Con l’assimilazione egli
sarebbe stato giudicato, per cosi dire, tanto diverso (dai suoi simili) da
riuscire a surclassare completamente il divario di civilta.

Le esemplificazioni della logica di diversita/differenza basati su
una rigida distinzione duale potrebbero facilmente continuare, dal
momento che essa contrassegnava e saturava i rapporti culturali nella
societa coloniale italiana. La dottrina pitt recente, alla luce di un
approccio postcoloniale, ha riscontrato altri contesti interpretati alla
luce di queste regole. In tutti questi casi non mancano le contraddizioni
normative: c’é chi ha parlato di una opposizione in relazione al fattore
tempo utilizzato nei discorsi imperialisti®, chi ha enfatizzato i termini

8 Cfr. G. MONDAINI, op. cit., II, 667 ss. Si adottava una concezione premiale della
cittadinanza: cfr. la formula della “cittadinanza italiana con statuto personale e
successorio musulmano” prevista dall’art. 5 del D. M. 12 aprile del 1939. L’A. la
definisce come una «formula superiore di cittadinanza»: essa era concessa ai cittadini
italiani libici (che avessero compiuti 18 anni e che non avessero riportato condanne
per delitti comportanti pena restrittiva della liberta personale), su loro richiesta al
Governatore generale della Libia quando si trovassero in una delle seguenti
condizioni: ad esempio, essere stati insigniti di una decorazione al valore militare o
civile (lett. b); avere servito con fedelta e onore in un corpo militare dello Stato (lett. d);
sapere leggere e scrivere in italiano (lett. ¢); aver acquistato benemerenze verso la
Nazione italiana (lett. g).

% L. NUZZO, op. cit.,, p. 479, ad esempio individua il presupposto del diritto
coloniale nella differenziazione temporale tra la colonia e la metropoli in questi
termini: gli stati europei «cominciavano a mettere a punto una riflessione teorica, ad
inventare una nuova disciplina giuridica, il diritto coloniale appunto, che aveva in una
differenziazione temporale il suo presupposto: il tempo della metropoli non era quello
della colonia. La colonia era uno scarto temporale, uno spazio marginale che poteva
essere investito degli effetti benefici della temporalita moderna e divenire oggetto dei
suoi miti, ma la cui storia doveva ancora iniziare o iniziava in quel preciso momento
con la colonizzazione europea. Uno spazio quindi che i canoni narrativi performanti e
deformanti della modernita metropolitana respingevano e bloccavano in un
premoderno senza fine».

37



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

dell’esclusione nello spazio urbano della citta coloniale®!. Vale la pena
chiedersi, di la dai contenuti e dalle discriminazioni coloniali, se,
rispetto a contesti, si differenziati, ma nella realta estremamente
variabili, distinzioni basate su logiche cosi rigide e formalizzate siano in
grado di rendere 'enorme potenziale della persona umana e della sua
variabilita.

6 - L’esperienza coloniale e il retaggio della concettualizzazione delle
differenze

Ripensare il liberalismo attraverso la lente dell’esperienza giuridica
coloniale torna utile soprattutto adesso che le dinamiche giuridiche
attuali sono investite dai dilemmi della multiculturalita. Tale
circostanza pone cioé nuove questioni agli ordinamenti giuridici, sia
sollecitando risposte tempestive ai problemi di tutti i giorni, sia
suggerendo 'opportunita di riflettere, per cosi dire in profondita, sulle
radici stesse delle categorie di fondo delle tradizioni giuridiche
occidentali. Interrogativi di questo genere coinvolgono inevitabilmente
tematiche giuridiche di ampio respiro come la sovranita dello stato, la
cittadinanza, l’esercizio della funzione giurisdizionale, i diritti
fondamentali e queste appaiono a loro volta sempre pitt connesse con le
categorie correnti di identita, cultura, religione, differenza e alterita®2. E
preoccupante dover ammettere che, rispetto a questa particolare
prospettiva, 1'eredita storica del liberalismo sembra non poter offrire

91 A. TRIULZI, La colonia come spazio di esclusione, in Quaderni fiorentini per la storia
del pensiero giuridico moderno, 33/34 (2004/2005), tomo I, Giuffre, Milano, 359 ss. «Alla
base di ogni sistema coloniale vi € una serie pitt o meno esplicita di linee di esclusione
e separazione delle comunita amministrate, caratterizzate rispettivamente dalla
diversa e in qualche modo “minore” appartenenza dei coloni alla societa nazionale.
Tali linee divisorie separano ed in qualche modo escludono la societa coloniale dalle
garanzie di diritti riconosciuti in patria e, all’interno della societa coloniale, articolano
diritti e doveri delle varie componenti che vivono in colonia secondo aspettative di
comportamento e strutture di obbedienza e/o adesioni differenziate», p. 361. L’A.
aggiunge, a maggiore specificazione: «non si tratta solo di una distinzione giuridico-
formale, ma implica il coagularsi di strutture identitarie di inclusione o di esclusione
per chi non appartiene alla comunita nazionale, e si vede attribuire spazi di vita e di
crescita politico-culturale ed economica che sono limitati da diritti di residenza o di
sangue, introducendo negli ordinamenti statali derive differenzialiste di democrazia
incompiuta e di esclusione della cittadinanza» (p. 362).

L’A. concretizza tali premesse teoriche perd nell’analisi dello “spazio di
esclusione” costituito dalla citta coloniale, p. 367 ss.

92 Cfr. per una sistemazione dei rapporti di alterita all'interno di una prospettiva
costituzionale dell'Unione Europea, S. MEZZADRA, op. cit., p. 75 ss.

38



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

risposte adeguate e sufficienti. La rivisitazione del passato coloniale
impone, al contrario, nuove domande. Potrebbe osservarsi, ad esempio,
che la cultura giuridica liberale, una volta chiamata ad operare in
contesti culturali fortemente diseguali, si sia sottratta ad un confronto
con le logiche e le dinamiche della differenza pitu radicale; che essa non
abbia tentato di declinare la liberta secondo moduli giuridici alternativi
a quelli europei; che abbia risolto le ambiguita e le antinomie attraverso
una rigorosa sintassi dell’esclusione dell’altro. E cio, probabilmente, in
virth di un approccio improntato piu all’esigenza di dominare
politicamente e giuridicamente le popolazioni extraeuropee, piuttosto
che ad una loro integrazione nel sistema e nei valori della madrepatria.
Nondimeno appare doveroso prendere coscienza di questa sorta di
interruzione storica nell’applicazione dei principi liberali, quindi
chiedersi se la tradizione del liberalismo sia davvero in grado di reggere
le fondamenta stesse delle democrazie costituzionali odierne.
Sembrerebbe cioé che il patrimonio giuridico del liberalismo, una volta
formatosi lungo i solchi dell’esperienza storica del nazionalismo
europeo, sia stato tenuto “alla larga” da ogni ipotesi di applicazione
dialettica in contesti culturalmente meno simili ed accoglienti,
escludendosi cosi a priori ogni ipotesi di verifica della validita delle sue
coordinate culturali rispetto a tradizioni normative diverse. Ci si puo
chiedere, ancora, se la riassunzione di questa verifica sia diventata, oggi,
indifferibile; e, qualora se ne ammetta 1'urgenza, se non sia il caso di
interrogarsi sulle difficolta peculiari di questa operazione. Ove le si
volesse dare corso, cid andrebbe fatto tra le pieghe degli ordinamenti
odierni, eventualmente riconsiderando i modi di declinare le differenze,
ma senza mettere in discussione gli esiti pitt maturi del liberalismo nelle
democrazie costituzionali, cioe i fini e i valori di liberta su cui queste si
fondano.

Certamente questo tentativo di riorientare gli itinerari teorici del
pensiero liberale andrebbe espletato attraversando in concreto la
questione della differenza culturale nelle societa contemporanea. Si
tratta di una specificazione non inutile poiché se osservazione e senso
comune spingono a rilevare che molte situazioni sociali (se non tutte), le
popolazioni, gli stati, i gruppi, sono di fatto estremamente
differenziati®3, molti approcci di politica del diritto continuano a
sottovalutare questa evenienza e a presupporre la base sociale dei
destinatari delle norme giuridiche culturalmente omogenea. Invece ¢ in
atto una frammentazione culturale dovuta a flussi migratori sempre pit

% Cfr. E. SAID, An Ideology of Difference, in Critical Inquiry 1985, 12 (1):38-58; cfr. M.
RICCA, Dike meticcia, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2008, 45 ss.

39



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

massicci, condizione che dovrebbe costringere ad una estrema cautela
nei confronti dei processi di verifica, tutela e regolamentazione delle
differenze giuridiche. Una differenza culturale di base di gruppi
alloctoni  pud  condizionare  profondamente, ad  esempio,
lI'interpretazione degli istituti giuridici, il modo di intendere categorie,
condizioni di operativita e finalita delle norme legali.
Conseguentemente la condizione di meticciato della base sociale potrebbe
essere considerata come una variabile in grado di incidere sulle
valutazioni di prognosi dell’efficacia e quindi sulla produzione delle
disposizioni normative. Un’adeguata valutazione di questo tipo di
variabile culturale renderebbe opportuno lo studio e la conoscenza
delle matrici culturali dei gruppi di individui stranieri presenti sul
territorio.

Lo studio delle esperienze coloniali insegna molto a questo
proposito. La condizione di insufficiente conoscenza, da parte dei
funzionari coloniali, degli apparati normativi, religiosi, etici e giuridici
degli indigeni fu la prima causa di mancata comprensione tra autorita
di governo e soggetto di diritto indigeno. Cid porto spesso all’acritica
reiezione delle pretese normative dei colonizzati, di disconoscimento
degli usi e costumi locali, e di subordinazione delle popolazioni
indigene, sulla base di ragioni di natura culturale, ancor prima che
politica e normativa.

Alla luce di quella esperienza la multiculturalita di molte realta
statali offre quindi un incentivo in pit allo studio delle tradizioni
giuridiche extraeuropee: esso risulta necessario non solo per motivi di
conoscenza, di valutazione e di comparazione scientifica, ma per
ulteriori ragioni — si puo dire — di economia endo-ordinamentale. I
processi di insediamento di gruppi culturali non autoctoni importano,
in prima battuta, una tensione inedita nei confronti degli itinerari di
interpretazione delle norme di diritto interno. Il patrimonio culturale
degli stranieri, radicato in sistemi e tradizioni giuridiche antiche e
complesse, puo indurre un individuo a chiedere interpretazioni
differenti di principi, norme e provvedimenti giuridici propri della
tradizione occidentale. Tali differenti interpretazioni, in alcune
condizioni, possono essere legittimate e tutelate all’interno degli
ordinamenti democratici attraverso gli strumenti di garanzia del
pluralismo. Ma solo una conoscenza adeguata delle matrici di
differenziazione culturale, delle premesse giuridiche di esse, delle loro
finalita, puo consentire agli organi dello Stato, in sede legislativa,
amministrativa e giudiziaria, una valutazione consapevole, ponderata e
corretta delle proposte di interpretazione presentate da parte di soggetti
aventi una cultura giuridica diversa.

40



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

All'interno di queste dinamiche di affermazione culturale e
giuridica un ruolo di primaria importanza rivestono i diritti
fondamentali. Oggi, come formalmente nel periodo coloniale, la liberta
religiosa rimane un indice primario di legittimazione delle scelte di
differenziazione etica e giuridica dell'individuo. Tutte le disposizioni
strumentali alla liberta di religione, in prima linea quelle che vietano
ogni forma di discriminazione, costituiscono presidio e avamposto per
il riconoscimento di diritti, prassi, opzioni etico-giuridiche alternative a
quelle piu diffuse all'interno di un certo ambiente statale. L'individuo
“di cultura straniera” puo chiedere di interpretare le disposizioni circa
il diritto di famiglia, il diritto penale, il diritto pubblico, in armonia con
le proprie convinzioni religiose. Differenti interpretazioni e, di
conseguenza, diverse pretese appaiono quindi legate a doppio filo ad
indici tecnico-normativi riscontrabili in ordinamenti giuridici di tipo
religioso o consuetudinario propri dei paesi di origine del soggetto
straniero. Cosicché le norme di liberta diventano i riferimenti
costituzionali principali per avanzare simili istanze di riconoscimento e
di tutela.

Ma anche oggi, cosi come avveniva nei contesti coloniali, tali
prescrizioni normative si prestano ad essere eluse in virtu di fattori di
(carente) precomprensione culturale, piuttosto che sulla base di
valutazioni meramente tecniche. Questi fattori operano in modo non
dissimile a quanto non avvenisse nel sistema della colonia. Si & visto
come le politiche del colonialismo agissero allora su sistemi giuridici
disorganici, tendenzialmente ambigui, in cui differenze estremamente
complesse tra popolazioni ed individui venivano artificiosamente
ridotte all'interno di uno schema interpretativo a base duale.
Quest’ultimo veniva applicato a settori disparati dell’amministrazione
coloniale (ad es. sovranita, giurisdizione, cittadinanza) e poteva portare
ad esiti diversi, sebbene opportunamente coerenti con le strategie di
dominio politico necessarie al caso specifico. Il piti delle volte questo
schema innescava effetti di esclusione nei confronti dei diritti degli
indigeni, per quanto questi fossero astrattamente riconosciuti nelle
norme in materia di liberta religiosa. Tale riduzione stabiliva nel suo
complesso una sorta di appiattimento degli schemi giuridici avanzati dai
sudditi delle colonie, determinando una semplificazione indebita dei
loro significati, nonostante questi a volte si richiamassero a tradizioni
giuridiche radicate e complesse, basate sulle consuetudini o sulla
religione del luogo. La sintassi dell’esclusione poteva prodursi in maniera
immediata e diretta, come nel caso di disposizioni razziste, oppure in
maniera indiretta attraverso i processi di bilanciamento
dell'interpretazione in senso culturalista. Questa specifica strategia

41



‘_ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. '.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

veniva spesso dissimulata attraverso metodologie di argomentazione e
di interpretazione complesse, capaci di negare o costituire
opportunamente le “differenze” a seconda del risultato politico che
I'organo giudiziario o amministrativo intendeva raggiungere.

Come descritto, questa logica manichea agiva ambiguamente
sull’asse costituito dalle norme di liberta religiosa, in maniera tale che a
volte le convinzioni di fede erano considerate significative e
producevano effetti giuridici (come nel caso delle condizioni locali di
applicazione, cosiddette soggettive, che escludevano l’applicazione
della norma astrattamente applicabile); in altri casi esse non erano
considerate giuridicamente rilevanti perché sopraffatte da constatazioni
culturali(ste) di ordine oggettivo (come per il caso di mutamento di
religione del suddito, considerato evento trascurabile nel procedimento
di concessione della cittadinanza). Il risultato comune a queste “tattiche
interpretative” era proprio quello di incidere negativamente sulla
rilevanza ermeneutica delle culture indigene.

Simili risultanze circa l'operativita dei meccanismi differenziali
coloniali devono far riflettere sul tema e sulle dinamiche della disciplina
giuridica della diversita culturale. Spesso la regolamentazione giuridica
della differenza non e condizionata solamente dalle disposizioni che
sanciscono divieti antidiscriminatori. La disciplina giuridica di
questioni estremamente sfaccettate come 1’etnia, l'orientamento
religioso o  sessuale, lidentita  culturale®* si  rispecchia
comprensibilmente in un ambito normativo piti ampio rispetto a quello
nominalmente dedicatole, cosicché oltre ai divieti quello debba
comprendere anche le norme che si occupano di formare, riconoscere e
salvaguardare i gruppi culturali, razziali, o religiosi e le norme
destinate a scandire le relazioni tra questi gruppi®. Cio costituisce un
fattore di complessita nell’analizzare gli effetti giuridici delle politiche
differenziali. Inoltre si & visto come il tenore della precomprensione
culturale possa condizionare tanto la redazione delle disposizioni
normative, quanto i successivi processi di interpretazione delle norme,
e i procedimenti giurisprudenziali di controllo del sistema normativo.
Nella attuale condizione di multiculturalita e oltremodo difficile
assicurare che strategie di autotutela culturale non si traducano in

% Cfr. per questi aspetti S. HALL, Politiche del quotidiano: culture, identita e senso
comune, il Saggiatore, Milano, trad. di E. Greblo, 2006, specialmente i saggi Insegnare la
razza (57 ss.) e Nuove etnicita (221 ss.).

% Cfr. per le molte analogie e per l'approccio diacronico A. P. HARRIS, Equality
Trouble: Sameness and Difference in Twentieth-Century Race Law, in California Law Review,
Vol. 88, No. 6, Symposium of the Law in the Twentieth Century, (Dec., 2000), pp.
1923-2015.

42



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
o
'.. novembre 2009 ISSN 1971- 8543

processi, consapevoli o meno, di esclusione o discriminazione. Anche
una valutazione di questo genere fa parte dell’archeologia del colonialismo
giuridico italiano, ed e riferibile — va ribadito — non solo ai fini di dominio
del governo dell’epoca, ma anche ad una certa riluttanza della dottrina
liberale di affrontare, pur essendone consapevole, la sfida posta
dall’alterita culturale pit1 evidente.

Prima di concludere occorre riflettere su un ultimo punto.
Dall’analisi delle disposizioni coloniali emerge come la differenza
giuridica possa essere non solo oggetto di rilevamento e di
constatazione oggettiva, ma anche prodotta giuridicamente a partire da
una determinata ideologia e da una concezione di fondo della
soggettivita giuridica®. In molti casi, anche rispetto alle teorie politiche
attuali, le proiezioni giuridiche delle differenze individuali o di gruppo
possono essere specchio di una concettualizzazione aprioristica e
artificiosa. Si puo cioe teorizzare a livello politico una specifica idea di
differenza e agire giuridicamente per crearla, reiterarla, addomesticarla.
Da un punto di vista piti ampio, va poi riaffermato che le differenze nei
sistemi sociali, oltre che a manifestarsi in via di fatto, possono essere
oggetto di rappresentazione. La differenziazione implica una
determinazione: posto che si puo cogliere una differenza tra cose solo
nella misura in cui esse hanno in comune ci0 in virtt del quale
differiscono, si puod opportunamente scegliere di accentuare o attenuare
I'importanza di tale margine differenziale. Alcune volte differenze di
fatto parziali o occasionali vengono consolidate attraverso la loro
reiterazione all’interno di sistemi politici o normativi. In altri casi, non
troppo rari, le differenze vengono create dal nulla, cioe costituite
mediante la norma, anche quando in effetti esse non esistono. Infine,
come si € visto, esse possono essere teorizzate in modi diversi: in
maniera netta, marcata, duale o plurale; o in maniera graduale, sfumata,
controvertibile, diffusa. Cioe si puo scegliere se posare 'accento sulla
diversita tra gli individui o le culture e rappresentare le differenze
esistenti tra di essi come confini invalicabili o si puo pensare ad una

% Cfr. M. WIEVIORKA, La differenza culturale, Laterza, Roma-Bari, trad. di A. L.
Farro, 2004, 117 ss.; A. TOURAINE, Liberta, uguaglianza, diversita, il Saggiatore,
Milano, 2002, trad. di R. Salvadori, 43; G. MARRAMAQO, La passione del presente,
Bollati Boringhieri, Torino, 2008, 185 e 204 ss. V. inoltre B. BAEZ, The Study of
Diversity: The "Knowledge of Difference” and the Limits of Science, in The Journal of Higher
Education, Vol. 75, No. 3, (May - Jun., 2004), 302 ss.; M. OLSSEN, From the Crick Report
to the Parekh Report: Multiculturalism, Cultural Difference, and Democracy: The Re-
Visioning of Citizenship Education, in British Journal of Sociology of Education, Vol. 25, No.
2, (Apr., 2004), pp. 179-192; A. GUPTA - J. FERGUSON, Beyond "Culture”: Space,
Identity, and the Politics of Difference, in Cultural Anthropology, Vol. 7, No. 1, Space,
Identity, and the Politics of Difference, (Feb., 1992), pp. 6-23.

43



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

differenza composita, processiva o graduale quale margine di
espressione delle potenzialita infinite insite nell’individuo. L’esperienza
coloniale dimostra, ad esempio, come 1’adozione di uno schema di
distinzione netta abbia prodotto risultati giuridici il piu delle volte
imprecisi, sostanzialmente discriminatori, determinando di fatto
l'irrilevanza della maggior parte delle statuizioni originali, eterodosse,
proteiformi dei diritti di origine religiosa o consuetudinaria. Queste
possibili polivalenze, proprie del concetto stesso di differenza,
comportano conseguenze di cui non si pud non tenere conto
nell’attivita di redazione normativa, ma soprattutto implicano un alto
tasso di responsabilita politica nel predisporre trattamenti differenziali
tra gruppi e individui, siano essi cittadini o stranieri.

Simili considerazioni impongono la rivalutazione dell’eredita
stessa del liberalismo in ordine alla reale metabolizzazione di queste
problematiche all'interno dei consueti schemi tradizionali, anche
rispetto agli esiti pii maturi che essi hanno avuto nelle democrazie
costituzionali. Il progressivo trapasso in Occidente da un tipo di societa
in cui vigeva il principio e il valore della differenza a quella in cui
prevale il principio dell'uguaglianza®” ed oggi il cambiamento in senso
multiculturale della societa dovrebbero spingere verso una
rinegoziazione delle tecniche normative di rappresentazione e di
modulazione delle differenze. Insomma, appare necessario riformulare
la nozione di differenza culturale e ponderare la sua rilevanza in ambito
giuridico, non potendosi fare solo affidamento su criteri distintivi netti
ed oppositivi, ma valutando la diversita sempre pitt come una
dissomiglianza complessa e graduale. Una rivisitazione cosi ispirata
consentirebbe di teorizzare, tutelare, mantenere le differenze qualora
fossero la conseguenza delle scelte operate dall'individuo all’interno di
una griglia di norme capaci di rappresentare pluralisticamente e
legittimamente le diverse opzioni a disposizione del soggetto di diritto.
Una differenza giuridica intesa in termini di grado, cioé come una
peculiare condizione di transazione tra uno stato personale ed un altro,
potrebbe essere tutelata solo ove inserita all’interno di un orizzonte di
norme e di valori pit ampio, come un ordinamento giuridico
comprensivo delle differenti opzioni culturali. Al contrario delle
continue esclusioni operate dai giuristi coloniali, simili modalita di
riconoscimento della differenza potrebbero tradursi, almeno in
prospettiva, in una virtuosa dinamica di inclusione delle scelte
dell’individuo rispetto ad un sistema pluralistico potenziato in senso

% A.P.HARRIS, op. cit., 1923 ss.
44



& Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Y q . ) o
Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2009 ISSN 1971- 8543

interculturale, nel segno di un ulteriore, piti avanzato stadio di
realizzazione storica degli ideali liberali.

45



