‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

Vincenzo Turchi
(associato di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita del Salento)

Considerazioni attuali circa una questione antica.
Gli “eunuchi”, tra storia e diritto *

SOMMARIO: 1. Premessa — 2. Definizioni e delimitazione dell’indagine — 3. Breve
excursus storico — 4. Impotenza maschile: impotentia coeundi e impotentia generandi
— 5. Il diritto vigente: legislazioni civili e legislazioni religiose — 6. Riflessioni
conclusive. Natura e cultura.

1 - Premessa

Questo studio, dal tema forse un po” inusuale, e stato originato dalla
proposta che mi ha rivolto il Prof. Antonio Tarantino, Direttore del
Centro Interuniversitario di Bioetica e Diritti Umani dell’Universita del
Salento, di scrivere la voce Eunuchi per 1'Enciclopedia di Bioetica e Scienza
Giuridica, da Lui diretta insieme a Sua Eminenza il Card. Elio Sgreccia,
gia Presidente della Pontificia Accademia per la Vital. Forse perché
'ecclesiasticista e allenato, a causa della varieta della materia oggetto
dei suoi studi, ad una metodologia interdisciplinare e complessa?, gli &
piu agevole l'approccio ad argomenti dai molteplici aspetti, anche
insoliti. Forse proprio per questo motivo, tale voce mi e stata assegnata.

Inizialmente, ho preso la cosa come una sorta di divertissement,
quasi per “evadere”, per qualche momento, da pit tradizionali ambiti
di ricerca, da piti consueti e ricorrenti studi. Ma, man mano che
approfondivo il tema, mi accorgevo che esso poteva esprimere aspetti
d’attualita inattesi ed imprevisti. A parte la sua possibile
contestualizzazione riguardo alla problematica della portata odierna
dell'impotenza negli ordinamenti giuridici contemporanei (secolari e

(*) Contributo destinato alla pubblicazione negli Estudios en homenaje al Profesor
Rafael Navarro Valls.

1 Pit precisamente, si tratta dell’Enciclopedia di Bioetica e Scienza Giuridica, diretta da
E. Sgreccia e A. Tarantino, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, della quale dal mese
di ottobre 2009 ¢ iniziata la pubblicazione dei rispettivi volumi.

2 Lo ha posto bene in luce di recente P. CONSORT], Diritto e religione, Roma-Bari,
Laterza, 2010, p. 5.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

religiosi)3, mi pare che esso possa rivelare un notevole interesse nella
dimensione della bioetica, segnatamente a proposito delle cosiddette
“teorie gender”, le quali - fondamentalmente - rappresentano l'identita
sessuale come il prodotto della costruzione sociale e
dell’autodeterminazione individuale®.

E recente la notizia che in Australia per la prima volta & stata
chiesta la registrazione anagrafica di un sesso neutro, uomo/donna,
maschile e femminile, e dunque né uomo né donna, né maschile né
femminile>. Circa quattromila anni fa, una rappresentazione
iconografica egiziana contenuta in un frammento di terracotta raffigura,
accanto a due soggetti di sesso rispettivamente maschile e femminile,
un terzo individuo di aspetto maschile, ma privo del pene®. Forse si
trattava del primo tentativo di rappresentare un tertium genus, né uomo
né donna, appunto.

Per questo, mi & sembrato che proprio il tema degli eunuchi
potesse costituire un campo per cosi dire “asettico”, sterilizzato da pit
dirette e prendenti diatribe, trattandosi di fatti, costumi, esperienze
quasi interamente consegnati alla storia, eppure in grado di suggerire
riflessioni ed insegnamenti validi anche per il presente. Infatti,
quantunque oggi senza alcun dubbio non si troverebbe nessuno
disposto a sostenere la liceita di tale pratica, essa ha connotato per secoli
la storia di molte (quasi tutte) le civilta del passato. Si e trattato di una
sorta di tentazione demiurgica, di pretesa prometeica (spesso
determinata da ben precisi interessi economico-sociali), diretta a creare,
come si & appena detto, un tertium genus, deviando la natura dal solco
suo proprio, forzandone la ontologica strutturazione in maschile e
femminile, differenziati nel dimorfismo sessuale, il quale non ha
soltanto - evidentemente - una valenza fisica, ma anche psicologica,
antropologica. Ed e questo il profilo di analogia con le problematiche
contemporanee ed insieme la ragione che mi ha spinto a riproporre un

3 Cfr. infra, paragrafo 5.

4 Le teorie gender muovono dalla nota frase di Simon de Beauvoir: “donne non si
nasce, ma si diventa”. Cfr., per tutti, G. GALEOTTI, Gender-Genere. Chi vuole negare la
differenza maschio-femmina? L’alleanza tra femminismo e Chiesa cattolica, Roma, Vivereln,
2009, p. 15 ss.; L. PALAZZANI, Identita di genere? Dalla differenza alla in-differenza
sessuale nel diritto, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2008, p. 30 ss.; AA.VV., La bioetica e la
differenza di genere, Roma, Studium, 2006.

5 Cfr. http:/ftuespetrus.wordpress.com/2010/03/29/teorie-gender-che-negano-la-differenza-
tra-maschio-e-femmina-in-un-libro-di-giulia-galeotti/ In senso contrario ad ipotesi di
questo tipo, cfr. il parere del COMITATO PER LA BIOETICA (italiano), I disturbi
della  differenziazione  sessuale mnei  minori:  aspetti  bioetici, 25.01.2010, in
http://www.governo.it/bioetica/pareri_abstract/testo_20100225.pdf, p. 19.

¢ Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, Casale Monferrato, PIEMME, 2000, pp. 25-26.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

tema appartenente si al passato, ma dotato - nella prospettiva delineata
- di interessanti aspetti di attualita’.

2 - Definizioni e delimitazione dell’indagine

Veniamo dunque ad esaminare pitt da vicino la multiforme tipologia
degli eunuchi, la complessa ed articolata organizzazione sociale ad essi
riservata nel passato, le diverse ragioni ed i diversi interessi che ne
hanno originato il fenomeno, le specifiche normative che li hanno
riguardati, la rilevanza della impotenza (maschile) negli ordinamenti
vigenti.

Il termine “eunuco” e contrassegnato da una valenza semantica
plurima, comprendendo, in una prima accezione assai lata, la
condizione dell'individuo di sesso maschile del tutto privo degli organi
genitali®. Con lo stesso termine, peraltro, ci si riferisce altresi al soggetto
mancante delle sole gonadi (testicoli). Inoltre, sia nel primo sia nel
secondo caso, le cause originanti I’anomalia possono essere di carattere
naturale (seppur, ovviamente, dovute a stati patologici: malformazioni
e/o disfunzioni organiche)?, oppure possono derivare da eventi
traumatici, o, ancora, da pratiche e costumi sociali. Nel caso di
asportazione delle (sole) gonadi operata per costumi ed interessi sociali,
si suole distinguere ulteriormente tra eunuchi e spadonil?, a seconda che
l’ablazione testicolare avvenga in eta prepuberale o postpuberale, con
diverse conseguenze funzionali, organiche, nonché di sviluppo dei
caratteri sessuali secondari!’. Come € noto, infatti, i testicoli svolgono
anche una importantissima funzione endocrina interna, fondamentale
per un corretto sviluppo psicofisico e per la stessa formazione delle

7 Cfr. infra, paragrafo 6.

8 In questa accezione deve intendersi la pratica a lungo invalsa presso l'impero
cinese, della quale si dira pilt oltre. La castrazione “totale” € appartenuta pure alla
civilta islamica: cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 59.

® Per un esame di diverse forme patologiche nel processo di differenziazione
sessuale, cfr. COMITATO PER LA BIOETICA (italiano), I disturbi della differenziazione
sessuale nei minori: aspetti bioetici, cit., p. 8 ss.

10 Pare che la denominazione “spadoni” sia da far risalire al nome della citta di
Spada, dell’antica Persia, dove era usanza castrare i prigionieri di guerra privandoli
dei testicoli ma non del pene: : cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 35.

11 Questa era viceversa l'usanza affermatasi in Occidente (cfr. infra). Altri distingue
tra eunuchi e spadoni a seconda che la mancanza dei testicoli derivi da difetto
congenito o acquisito: cosi P. PELLEGRINO, L'impedimento d’impotenza nel matrimonio
canonico, Torino, Giappichelli, 2004, p. 49.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

personalita, funzione viepili compromessa nel caso di asportazione
delle gonadi in eta prepuberale.

E esistita, infine, una terza forma di evirazione, praticata
nell'impero ottomano, consistente nella mutilazione del pene, lasciando
integri i testicoli. In questo caso l’eunuco (majbiib) non subiva
alterazioni ormonali, conservava una struttura ed un aspetto fisico
normale e possedeva normali pulsioni sessuali, che tuttavia non poteva
soddisfare, non potendosi congiungere carnalmentel!2.

Assai rilevante, anche dal punto di vista giuridico, segnatamente
canonistico, stabilire se nella persona evirata, o con ridotta funzionalita
(o atrofia) delle gonadi, permanga o non la capacita copulatoria (potentia
coeudi), a seconda dell’invasivita dell’intervento subito, o della gravita
della malformazione e disfunzione. Donde la fondamentale distinzione,
circa gli esiti dell’intervento o della patologia, tra impotentia generandi e
impotentia coeundi (cfr. infra, paragrafo 4).

Evidentemente, la pratica dell’evirazione dovuta a ragioni di
carattere sociale ¢ retaggio di epoche e civilta passate, che ricorsero a
tale costume degradante per motivi molto diversi tra loro, e, in questa
prospettiva, lo studio del fenomeno assume oramai un interesse quasi
esclusivamente storico. Potrebbe tuttavia ricondursi alla privazione
della capacita riproduttiva maschile la sterilizzazione obbligatoria, che ha
riscontrato episodi meno risalenti, tristemente noti ed aberranti,
particolarmente nella legislazione nazista del Fiihrer, ma che ha
conosciuto casi inquietanti e riprovevoli anche nella legislazione
elvetica a danno di zingari e nomadi, e, ancora, in Svezia, Norvegia,
Finlandia, Giappone e Stati Uniti, per ragioni “eugenetiche”13, in alcune
circostanze anche per motivazioni di carattere economico'*. E pure
nell’epoca contemporanea la sterilizzazione obbligatoria continua a
raccogliere ricorrenti proposte di utilizzazione ed episodi di
realizzazione concreta, per motivazioni “eugenetiche”, di controllo
demografico, o di prevenzione e repressione criminale (si pensi ai
cosiddetti “delitti sessuali”)?®.

12 Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 37-38. Per una descrizione delle varie
tecniche ed usanze — atroci e raccapriccianti - di castrazione, accompagnate quasi
sempre da un elevato tasso di mortalita, cfr. ibidem, p. 55 ss.

13 Sovente, in realta, razziste. Cfr. E. FLORIO, Sterilizzazione, in Enciclopedia di
Bioetica e Scienza Giuridica, cit., in corso di pubblicazione.

14 Cfr. ibidem.

15 Su queste problematiche, cfr. La sterilizzazione come problema biogiuridico, a cura di
F. D’Agostino, Torino, Giappicelli, 2002, ed ivi il parere reso in data 20.11.1998 dal
COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA (italiano), Il problema bioetico della
sterilizzazione non volontaria, p- 125 sS., consultabile anche in
http:/fwww.governo.it/bioetica/testi/201198.html; cfr. pure COMITATO NAZIONALE

4



‘.*fq Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

Per tutt’altre finalitd si ricorre alla sterilizzazione volontaria
maschile (vasectomia), qualora non dovuta a necessita terapeutiche ma
utilizzata essenzialmente come metodica contraccettiva (di qui, talora,
la denominazione di sterilizzazione “di comodita” o “edonistica”)6. Essa
viene oggi generalmente ammessa dalle legislazioni statali, o comunque
praticata senza essere sanzionata (come avveniva in tempi ancora
relativamente recenti)!’.

Tuttavia, esorbiterebbe dal tema che si intende trattare una
nozione cosi ampia del termine “eunuco” e del corrispondente
fenomeno dell””eunuchismo”, comprendenti pure tali ultimi casi indotti
di impotenza generandi, ed, eventualmente, di impotenza coeudi (come
alcune volte viene proposto per gli autori di reati sessuali: cosiddetta
“castrazione chimica”)'8. Effettivamente, le problematiche concernenti
la sterilizzazione - obbligatoria o volontaria - sono oggetto di
specifiche ed autonome trattazioni, sia sotto il profilo bioetico sia sotto
quello giuridico®.

Non ci si occupera neppure di coloro che solo in senso traslato e
metaforico vengono denominati “eunuchi”: si allude cioe ai cosiddetti
“eunuchi per il Regno dei Cieli”?, di cui al noto versetto evangelico di
Matteo 19, 1221, dal quale non sarebbe d’altra parte esatto trarre il

PER LA BIOETICA (italiano), Mozione sul trattamento obbligatorio dei soggetti condannati
per reati di pedofilia, 17.01.2003, in http://www.governo.it/bioetica/mozioni/pedofilia.html.

16 Cfr. A. ORTENSI, G.A. COPPOLA, V. D’'ORAZI, V. MARCHESE, G. FALOCI,
F. FABI, F. TONI, A. PANUNZI, 1. ORTENSI, S. PETRACHI, La sterilizzazione
maschile volontaria: aspetti medici, sociali e legali della vasectomia, in Giornale italiano di
medicina sessuale e riproduttiva, 2007, p. 163 (consultabile anche in http://www.ginser.it).

17 Originariamente, il tuttora vigente codice penale italiano (cosiddetto “Codice
Rocco” del 1930) prevedeva al Titolo X, intitolato “Dei delitti contro l'integrita e la
sanita della stirpe”, il delitto di “Procurata impotenza alla procreazione” (art. 552),
cosi configurato: “Chiunque compie, su persona dell'uno o dell’altro sesso, col
consenso di questa, atti diretti a renderla impotente alla procreazione & punito con la
reclusione da sei mesi a due anni e con la multa da lire mille a cinquantamila. [//]
Alla stessa pena soggiace chi ha consentito al compimento di tali atti sulla propria
persona”. L’intero Titolo X & stato abrogato dall’art. 22 della L. 22.5.1978, n. 194,
recante Norme per la tutela sociale della maternita e sull'interruzione volontaria della
gravidanza.

18 Contra tali eventuali tipi di misure, cfr. la mozione del COMITATO PER LA
BIOETICA (italiano), Mozione sul trattamento obbligatorio dei soggetti condannati per reati
di pedofilia, cit.

19 Cfr., per alcuni riferimenti bibliografici, le note 13-16.

20 Denominati “eunuchi dell’anima” da V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 38 ss.,
che richiama anche una casistica precedente al cristianesimo.

21 Mt 19, 12: “Vi sono infatti eunuchi che sono nati cosi dal ventre della madre; ve
ne sono alcuni che sono stati resi eunuchi dagli uomini, e vi sono altri che si sono fatti
eunuchi per il Regno dei Cieli. Chi puo capire, capisca”.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

fondamento scritturale della prescrizione disciplinare del celibato
sacerdotale??.

Parimenti si omettera la trattazione della “autocastrazione”
fisica, reale ed effettiva, praticata per motivi mistico-religiosi, che ha
avuto episodiche realizzazioni anche nel cristianesimo delle origini (con
interpretazione letterale di Mt 18, 8-9, applicata agli organi sessuali)??,
peraltro ben presto condannate?*.

Sembra invece utile una sintetica trattazione, per le ragioni sopra
menzionate, dell'impotenza generandi e coeundi maschile, pur nella
evidente consapevolezza che la nozione di “impotenza” (e quella ad

22 Dal passo evangelico puo trarre infatti fondamento uno dei tre voti che stanno
alla base della wvita consacrata, nella quale la castita, insieme alla poverta e
all’obbedienza, costituisce la dimensione ontologica del relativo status, mentre per il
sacerdozio la condizione celibataria deriva da un vetitum disciplinare (rispetto al
matrimonio) di diritto umano, non da necessita ontologiche di questo specifico status
né da altre eventuali ragioni di diritto divino, tant’e che, come noto, nelle chiese
cattoliche di rito orientale oltre al celibato & “tenuto in onore lo stato dei chierici uniti
in matrimonio, sancito attraverso i secoli dalla prassi della Chiesa primitiva e delle
Chiese orientali” (can. 373 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium; cfr. pure i cann. 374
e 375). Questione diversa e quella della eventuale volontaria assunzione del voto di
castita nella vita sacerdotale, come del resto per ogni altro status di vita ecclesiale.
Sull’argomento cfr., per tutti, P. MONETA, Il matrimonio nel nuovo codice di diritto
canonico, Genova, ECIG, 20084, pp. 70-73.

23 Mt 18, 8-9: “Se la tua mano o il tuo piede ti e occasione di scandalo, taglialo e
gettalo via da te; & meglio per te entrare nella vita monco o zoppo, che avere due mani
o due piedi ed essere gettato nel fuoco eterno. E se il tuo occhio ti & occasione di
scandalo, cavalo e gettalo via da te; € meglio per te entrare nella vita con un occhio
solo, che avere due occhi ed essere gettato nella Geenna del fuoco”.

24 Si allude al noto caso di Origene (e, successivamente, dei suoi adepti), che si
autoevird nel 208 d.C., suscitando la riprovazione dei Padri della Chiesa, i quali
condannarono l'autocastrazione, insieme all’evirazione in generale. D’altronde, lo
stesso Origene in seguito si ricredette, attribuendo ai passi evangelici di Mt 18, 8-9 e di
Mt 19, 12 la valenza, che ¢ loro propria, di indicazioni morali e metaforiche, da non
interpretarsi — ovviamente — alla lettera: cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 48,
90-91, 338 ss. Altro caso di castrazione fisica nei primi secoli del cristianesimo &
rappresentato da Valesio e dalla setta dei valesiani, tra i quali la castrazione era
addirittura imposta: cfr. ibidem, p. 343 ss.. La Chiesa preciso la sua opposizione a
qualsiasi forma di evirazione, volontaria o coattiva, condannandone la pratica al
Concilio di Nicea, nel 325. E curioso ricordare - come richiama F. CARDINI, Eunuco,
nel sito http://www.treccani.it - che “la volonta di reprimere qualunque eresia al
riguardo, insieme all'idea che il pontefice dovesse essere con sicurezza uomo
fisiologicamente indenne, condusse, nel 9° secolo, la Chiesa romana a introdurre il rito
della palpazione dei testicoli del nuovo papa”. Su questa usanza, cfr. pure V. DE
ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 315-316.

Per ulteriori informazioni circa la pratica dell’autocastrazione, cfr., ampiamente, V.
DE ANGELIS, Eunuchi, cit., capitoli XVII, XVIII e XIX.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

essa correlativa di “impotente”)?® e assai pii ampia di quella di
“eunuco”, costituendo quest’ultima wuna (ancorché diversamente
originata) delle possibili, numerose e complesse cause della prima.

3 - Breve excursus storico

L’evirazione e stata praticata sin dai tempi piti antichi?®, presso vari
popoli e civilta, in Europa, Asia e Africa?, attraversando il Medioevo,
I'eta moderna e giungendo in taluni casi addirittura sino alla fine del
XX secolo?8.

Una civilta nella quale si consolido ampiamente il costume di
rendere “eunuchi” numerosi soggetti di sesso maschile, per una sorta di
“ragion di Stato” o di “instrumentum regni”, pervenendosi finanche ad
istituzionalizzare una “classe” sociale contrassegnata da questa
condizione, ¢ stata senza dubbio quella cinese.

Le prime notizie al riguardo risalgono al 535 a.C.; poi viva via,
nel succedersi delle varie dinastie imperiali, venne ad essere costituita
una vera e propria burocrazia di corte, posta al centro
dell’organizzazione statale, creata per la sua particolare fedelta
all'imperatore, i cosiddetti “eunuchi dell'imperatore”?’, poiché costoro
non potevano avere, costitutivamente, mire ereditarie e di competizione
rispetto alla dinastia regnante, in quanto impossibilitati a fondare una
propria casata’). Prevalentemente, gli eunuchi erano bambini che i

25 E peraltro noto come la scienza medica abbia ormai da tempo abbandonato
questa terminologia, che continua peraltro a ricorrere nel linguaggio comune e nella
scienza giuridica, sostituendo ad essa quella (pili esatta e rispettosa) di “disfunzione
erettile” (in riferimento, ovviamente, alla impotentia coeuds).

2 Come gia sopra ricordato, se ne rinviene una tra le piti antiche rappresentazioni
in un frammento di terracotta egiziano risalente al 2000 a.C.: cfr. V. DE ANGELIS,
Eunuchi, cit., pp. 25-26. Anche il codice di Hammurabi dettava alcune disposizioni in
favore degli eunuchi, ma in tal caso pare si trattasse di eunuchi “naturali”: cfr. ibidem,
p- 44.

27 Numerosissimi i popoli, i paesi e le civilta che conobbero l’esperienza
dell”’eunuchismo”: egiziani, assiro-babilonesi, persiani, cinesi, indiani, bizantini,
turchi, russi (in particolare la setta religiosa degli Skoptsi, dal XVIII sec.), popolazioni
dell’area andina preincaica; antiche religioni, mondo islamico, mondo cristiano.

28 Cfr. infra, paragrafo 5.

2 FErano pure istituiti tribunali speciali per gli eunuchi, destinatari di una
legislazione speciale: cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 163-164.

30 Cfr. P. BERUNZI, Huangmen. Breve storia degli eunuchi, in Frammenti d’Oriente,
1999, n. 2, consultabile in http://www.tuttocina.it.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

propri genitori avevano fatto castrare in giovane eta’!, per essere
presentati a Palazzo, dove avrebbero potuto ottenere un incarico facile e
lucroso. Per questa stessa ragione, non mancavano anche eunuchi che si
erano fatti mutilare di propria iniziativa, in eta adulta. L’intervento
ablativo viene descritto come molto rozzo e cruento, asportandosi in
un’unica soluzione il pene e lo scroto. Successivamente, si portava a
conoscenza del governo distrettuale il nome del (giovane) eunuco, e
quindi si attendevano gli ufficiali della corte imperiale, incaricati di
effettuare il controllo e il reclutamento32. Complessivamente, nella
lunga esperienza dell'impero cinese, gli eunuchi hanno costituito un
gruppo compatto ed organizzato, con un ruolo spesso di primo piano
nella vita politica ed economica del paese.

Il fenomeno dell””eunuchismo”, sostanzialmente estraneo alla
cultura e alla civilta dell’antica Grecia3®}, non si riscontra neppure a
Roma nel periodo della Repubblica, che inizialmente conobbe la
“castrazione” solo come forma di punizione®. Tuttavia,
successivamente, venne introdotto il culto della dea Cibele, proveniente
della Frigia, imperniato sul rito della castrazione e sulla presenza di
sacerdoti castrati. Il culto, come ogni altro culto di carattere orgiastico,
fu dapprima accolto con ostilita e sospetto, ma Cibele divenne una delle
principali protettrici di Roma quando ad essa venne attribuito il fatto di
aver preservato la citta dalla conquista di Annibale, durante la seconda
guerra punica®. Sotto l'influsso delle usanze che dall’Oriente
arrivavano a Roma, il culto crebbe man mano d’importanza, sino a
diventare una delle religioni di Stato con l'imperatore Claudio, il quale,
inoltre, ammise al medesimo culto anche i romani, che prima avevano il
divieto di esserne seguaci. La forte richiesta di eunuchi, che caratterizzo
la Roma imperiale, derivava anche dall’ambiguita che li faceva ritenere
adatti a qualunque tipo di prestazione sessuale, in una societa i cui
costumi andavano progressivamente degradando. I romani
classificavano gli eunuchi in spadones, cui erano state asportate le
gonadi; thlasiae, ai quali esse erano state schiacciate; infine, vi erano i

31 A volte, per le misere condizioni economiche, i genitori stessi si improvvisavano
“chirurghi”, con immaginabili conseguenze, anche fatali.

32 Cfr. J.J. MATIGNON, Superstition, crime et misére en Chine, Paris, A. Maloine
éditeur, 1905; ID., Le Chine hermétique. Superstitions, Crime et Misére. Souvenirs de biologie
sociale, Nouvelle édition, Paris, Geuthner, 1936; V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 53
sS.

33 Per l'uomo greco 'eunuco ¢ creatura negativa: “perché vittima di una violenza,
perché portatore di sfortuna e infine perché sofisticazione o alterazione della vera
estetica del corpo umano”: cosi V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 220.

34 Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 100 e 222 ss.

% Cfr. F. CARDINI, Eunuco, cit.; V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 330 ss.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

castrati, cui era stata praticata I'ablazione totale del pene e dei testicoli.
L'uso di castrare giovani schiavi a scopo di lucro e di corruzione
sessuale era cosi diffuso nel II secolo d.C. da indurre l'imperatore
Adriano a promulgare leggi molto severe per reprimere il fenomeno. Il
periodo compreso tra il II ed il III secolo d.C. fu l'eta “aurea” della
castrazione sacrale, a carattere religioso. Essa tocco i suoi vertici sotto
gli imperatori d'origine siriaca che favorirono il culto di Cibele: uno di
essi, Eliogabalo, addirittura si eviro egli stesso per divenire sacerdote
della dea3.

Nel mondo antico la pratica dell”’eunuchismo” celebro perfino
un “trionfo”%” presso 1'impero bizantino. Alla corte di Bisanzio si era
infatti formato uno specifico “ordine degli eunuchi”, strutturato
gerarchicamente, con titoli nobiliari propri, che generalmente
conferivano poteri maggiori di quelli del corrispondente grado dei non
castrati. Se la legislazione imperiale proibiva l'evirazione all’intero dei
confini dell'impero, sussisteva tuttavia un florido commercio di
eunuchi “barbari”, provenienti dai paesi stranieri. E stranieri erano
prevalentemente gli eunuchi della corte bizantina, ritenendosi che la
lontananza dal paese di origine costituisse un motivo ulteriore di
fedelta all'imperatore, continuamente minacciato da intrighi e
complotti. Era anche costume che molte famiglie, attirate dai lauti
guadagni e dalle ricchezze accumulate dagli eunuchi di corte,
evirassero i propri figli per farli accedere a prestigiose carriere e per
assicurare a se stesse una certa sicurezza economica. Gli eunuchi erano
largamente presenti - sia come evirati totali sia come spadoni - nelle
gerarchie civili, in quelle ecclesiastiche, e in quelle militari®8. Nella
Chiesa ortodossa, diversamente da quella latina, gli eunuchi non furono
esclusi dalle gerarchie ecclesiastiche®. Dalle fila degli eunuchi
provenivano spesso gli esarchi ravennati®, massima magistratura
dell'impero bizantino in Italia, come eunuco fu Narsete, il potente
comandante — antagonista di Belisario — che godeva di una speciale
fiducia da parte di Giustiniano*!, ancorché l'imperatore avesse
rigorosamente proibito la castrazione nello stesso suo Corpus Iuris
Civilis*2.

36 5j e seguita la sintesi storica di F. CARDINI, Eunuco, cit.

37 Cosi lo definisce V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 237 ss.

38 Cfr. ibidem, p. 240 ss.

3 Cfr. ibidem, pp. 170, 240-241.

40 Cfr. G.RAVEGNANI, [ Bizantini in Italia, Bologna, Il Mulino, 2004, p. 82.
4 Cfr. ibidem, pp. 20-21.

42 Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 169, 239, 333, 335.



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

Anche nella civilta islamica gli eunuchi (castrati totali)*
svolgevano di fatto importanti compiti di corte e domestici, organizzati
secondo una precisa gerarchia e competenza, ottenevano incarichi
militari di rilievo, nonostante 1’evirazione fosse priva di basi scritturali e
spesso severamente sanzionata dalla legislazione. Altra loro specifica e
caratteristica mansione era quella di custodire I'’harem di sultani, di
uomini ricchi e di potenti. Custodi anche dei luoghi sacri e dei sepolcri
dei sultani, in particolare la sorveglianza della sacra tomba di
Maometto, a Medina, fu affidata quasi ininterrottamente ad eunuchi
(precisamente, alla societa degli “eunuchi del Profeta”) fino alla prima
meta del secolo scorso*. Essi godettero di grande prestigio e rispetto
sociale, nonché di ottimi appannaggi. L’eunuco islamico aveva la
possibilita di varcare qualsiasi area o soglia sacra, perché - privo degli
organi e delle tensioni sessuali - era ritenuto portatore di tranquillita,
pace, armonia®. Doveva essere di carattere buono, ben educato, zelante
e fedelissimo. Ricambiato da stima e considerazione sociale, ritenuto in
certo qual modo “carismatico”, egli era d’altronde sostenuto dalla fede
di riacquistare la propria integrita fisica nell’aldila. Politicamente,
militava per la causa dei sunniti; spesso, l'eunuco ricco e potente si
faceva protettore dei deboli e dei poveri, delle donne e dei bambini,
degli orfani e delle vedove#. Conclusivamente, dunque, nella civilta
islamica all’eunuco erano riservati ruoli ben piti ampi di quelli legati
alla figura e al cliché, ricorrenti e stereotipati, di “custode dell’harem”.

L'eunuchismo conobbe un “revival” nella Russia zarista del
XVIII secolo, con il grande seguito ottenuto della setta dei radenyi
(“flagellanti”), che

«in un'estasi tra il mistico e l'erotico giungevano non solo alla
flagellazione e al digiuno, ma anche alla castrazione. Da questa
setta derivarono gli skoptzy (“castrati”), il successo dei quali, sotto
il regno di Nicola I (1825-55), fu tale che lo zar fu costretto ad
adeguarsi alla scelta della Chiesa cattolica, che condannava
solennemente ed  esplicitamente I'evirazione volontaria.
Nonostante le persecuzioni, la setta era ancora attiva nella prima
fase del regime sovietico»¥.

43 Cfr. Ibidem, p. 259.

# Ma, ancora nel 1990, si ha notizia della presenza di eunuchi alla Mecca e a
Medina: cfr. ibidem, p. 277.

4 Cfr. ibidem , pp. 171 ss., 252 ss.

46 Cfr. ibidem, p. 271 ss.

47 F. CARDINI, Eunuco, cit.

10



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

Quanto alla civilta europea occidentale, I’episodio probabilmente
pitt noto e rilevante concernente eunuchi e spadoni e rappresentato dal
breve di Sisto V, Cum frequenter, del 27 giugno 1587. L’intervento del
pontefice era stato sollecitato dal nunzio apostolico di Spagna, per
sanare una particolare situazione determinatasi in quel paese, dove -
anche a causa della vigenza del diritto di maggiorasco - era costume
abbastanza diffuso che le nobili donne ricercassero eunuchi e spadoni
per contrarre con loro un matrimonio che soddisfacesse le proprie
bramosie sessuali senza dar luogo alla nascita di figli, che sarebbero
stati condannati alla poverta, in virtt1 dello specifico regime successorio.
Infatti, gli eunuchi e gli spadones, la cui presenza in Spagna era stata
particolarmente incentivata dal dominio arabo cessato solo nel 1492,
potevano conservare la libido e - specialmente gli spadones - anche la
capacita di erezione, nonostante la mutilazione subita: erano percio
molto ricercati, proprio per queste loro singolari caratteristiche. Tali
matrimoni erano stati tollerati dalla Chiesa sino al breve di Sisto V,
suscitando tuttavia un crescente scandalo e notevole riprovazione, in
quanto codeste unioni davano luogo a “turpes commixtiones”,
intrattenute per prevalenti finalita lussuriose, senza la possibilita di
attuare il fine procreativo del matrimonio*8. Il pontefice, per queste
ragioni, dichiarava nulli i matrimoni di eunuchi e spadoni - “qui
utroque teste carent” -, contratti “prava et libidinosa intentione, sub praetextu
et in figura matrimonii”4. La circostanza che questi soggetti (in
particolare gli spadones) potessero emettere durante 1’eccitazione erotica
una qualche secrezione, aveva d’altra parte indotto a porre la questione
del verum semen, quello cioe idoneo alla generazione. Per le cognizioni
scientifiche dell’epoca, era elemento sufficiente ad escludere tale qualita
la mancanza dei testicoli: pertanto, dei tre elementi necessari a compiere
la copula “completa” o “perfetta” (che in termini canonistici & quella
che consuma il matrimonio)®, cioe l’erezione, la penetrazione e

# Sull’argomento, in relazione al quale molto vasta & la bibliografia, cfr. S.
GHERRO, Il problema del “verum semen” nel breve “Cum frequenter” di Sisto V, in I
diritto ecclesiastico, LXXVII (1966), 1, p. 98 ss.; G. SANTORI, La questione del verum
semen, ibidem, LXXXII (1971), I, p. 67 ss.; P. PELLEGRINO, L'impedimento d'impotenza
nel matrimonio canonico, cit., pp. 44 ss. e 102 ss.

9 Non era dunque soltanto I'aristotelismo allora dwnte, portatore di una concezione del
matrimonio basata sulla procreazione come valmelammente dominante (cfr., in tal senso,
F. ZANCHINI DI CASTIGLIONCHIO, Identita sessuale e matrimonio canonico. Il caso
delle Piagge a Firenze: una nuovaCtim frequentéP, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionaleRivista telematica [www.statoechiese.ithvembre 2009, p. 3), a determinare in
tal guisa il pontefice. Il testo del breve di Sistb & integralmente riportato irP.
PELLEGRINO, L'impedimento d'impotenza nel matrimonio canonicit,, p. 45, nota 144.

50 Per alcune riserve circa la teorica tradizionale della “copula perfetta”, cfr. P.A.
BONNET, L'impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), in Diritto matrimoniale canonico, a

11



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

'eiaculazione, potevano persistere le prime due, ma la terza
(I'eiaculazione), anche se apparente (humor forsan quidam similis semini)
non era in realta idonea alla procreazione, perché carente del verum
semen, prodotto solo dai testicoli. Di qui, infine, l'estensione della
nozione di impotenza, e della connessa qualifica di “impotente”, a
chiunque non fosse in grado di emettere il verum semen, con
conseguenze che travalicavano lepisodio che aveva originato
lI'intervento pontificio®!, e che si sarebbero protratte sino alla nuova
dichiarazione contenuta nel decreto della Sacra Congregazione per la
Dottrina della Fede del 13 maggio 1977 (sul quale cfr. infra, paragrafo
4)52,

Prima di concludere questo paragrafo, € necessario ancora
ricordare un ulteriore costume sociale che, gia praticato nell'impero
bizantino?, si € conservato sino a giorni neppure troppo lontani dai
nostri: si allude alla pratica dell’evirazione cui si ricorreva per le virtt
canore tipiche degli eunuchi. E noto infatti che, soprattutto a partire dal
XVI secolo, gli eunuchi venivano appositamente evirati (in eta
prepuberale) per ricoprire il ruolo di “voci bianche”>* nei cori
ecclesiastici e nelle rappresentazioni teatrali civili: sia per il pregio del
loro alto registro vocale®, sia per il fatto che la professione lirica e

cura di P.A. Bonnet e C. Gullo, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2002, p.
440, nota 106.

511l breve Cum frequenter era si diretto alla Spagna, ma dottrina e giurisprudenza lo
ritennero dichiarativo del diritto naturale, e, in quanto tale, applicabile ovunque. La
dottrina contemporanea ha reputato che, anche a considerare il breve soltanto
interpretativo (interpretazione autentica) del diritto positivo allora in vigore (cioe
quello delle Decretali), esso non costituisse solo una legge particolare per la Spagna,
bensi possedesse valore di legge universale della chiesa: cfr. C. GULLO, Ancora
sull’irretroattivita del decreto “circa impotentiam”, in Il diritto ecclesiastico, XCII (1981), II,
p- 120.

52 11 previgente codice di diritto canonico del 1917, al canone 1068 (con un
enunciato che, sul punto, & del tutto sovrapponibile a quello dell’attuale codice del
1983: cfr. can. 1084), dichiarava che: “§ 1. Impotentia antecedens et perpetua, sive ex
parte viri sive ex parte mulieris, sive cognita sive non, sive absoluta sive relativa,
matrimonium ipso naturae iure dirimit. [...] § 3. Sterilitas matrimonium nec dirimit
nec impedit”. Se la sterilita non rendeva nullo il matrimonio, era giocoforza
ricondurre la mancanza del verum semen ad una (ulteriore) ipotesi di impotenza: cfr.
G. SANTORI, La questione del verum semen, cit., p. 72.

53 Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 148 ss.

54 Paradossalmente, in quell’epoca venivano denominate «voci artificiali» quelle
dei falsettisti (che castrati non erano) e «voci naturali» quelle dei castrati: cfr. V. DE
ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 155.

5% Poiché le corde vocali degli eunuchi rimanevano di dimensioni infantili, le loro
voci erano molto flessibili, differenti sia dall’equivalente di una voce femminile
adulta, sia dai registri pitt acuti dei maschi non evirati. Inoltre, la mancanza di

12



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

teatrale era ritenuta disdicevole e generalmente proibita al sesso
femminile; d’altra parte alle donne fu inibito per lungo tempo pure di
far parte dei cori nelle chiese. Anche se a stretto diritto la pratica
sarebbe dovuta essere stata ritenuta illegale per la mutilazione operata,
essa venne largamente tollerata, specialmente nell’ltalia del XVIII
secolo, complice il gusto per il “virtuosismo” canoro allora imperante.
In ambito ecclesiastico, lo stesso Sisto V, gia ricordato per il breve Cum
frequenter, emise un provvedimento, per cosi dire di segno opposto, la
bolla Cum pro nostri temporali munere, del 1589, con la quale si
ammettevano gli eunuchi a far parte del coro di San Pietro.

Sul finire del XVIII secolo, il progredire della coscienza civile e il
mutare del gusto musicale avviarono il progressivo abbandono di
questa pratica deturpante la natura e la dignita della persona umana,
asservita a futili finalita sociali, vittime della quale erano
prevalentemente i fanciulli delle classi pitt povere. Condannata dagli
illuministi, stigmatizzata dal Parini®, la castrazione venne perseguita
come specifico reato nei codici penali di vari Paesi europei dell”’800 e di
inizio "900%7, mentre, sul versante ecclesiale, dopo che gia Gregorio XIV,
Benedetto XIV® e Clemente XIV avevano tentato di vietare 1'usanza
delle voci degli eunuchi in chiesa, Leone XIII nel 1878 proibi
formalmente il loro utilizzo, divieto ribadito nuovamente dallo stesso
pontefice nel 1902, e, implicitamente, da Pio X nel motu proprio, Tra le
sollecitudini, del 22 novembre 1903, concernente la musica sacra®.

A conclusione di questa rapida panoramica storica, sembra
potersi motivatamente affermare che “ogni civilta ha avuto i propri
eunuchi”, pur nella diversita del loro trattamento e delle ragioni poste
alla base dell’evirazione maschile, diversita riguardante altresi la durata
temporale di tale esperienza e l'atteggiamento dei rispettivi
ordinamenti rispetto ad essa. Dovendosi peraltro sempre avere
riguardo all’effettiva  applicazione delle misure repressive

testosterone (I'ormone che, come noto, & prodotto dai testicoli) determinava anche
un’anormale crescita degli arti e delle costole, conferendo - con adeguato allenamento
- una particolare potenza ai loro polmoni e una conseguente elevata capacita
respiratoria. “Macchine per cantare” sono stati efficacemente definiti gli eunuchi
“creati” a tale fine (V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 61). Evidentemente ne derivava
una inammissibile “strumentalizzazione” della natura umana, oltretutto per motivi
abbastanza futili.

% Cfr. V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., p. 156.

57 Cfr. ibidem, p. 173 ss.

5 Enciclica Annus qui hunc, del 19 febbraio 1749.

% 11 motu proprio, pur ribadendo l'incapacita delle donne ad assumere 1" officio
liturgico” di cantore, assegnava ai fanciulli (e solo ad essi) il ruolo delle “voci acute dei
soprani e contralti” (il documento e consultabile nel sito http://www.vatican.va).

13



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

eventualmente predisposte, a fronte delle quali assai spesso e dato
riscontrare una prassi di tolleranza (quando non di complicita) dei
medesimi sistemi politici che le prevedevano.

4 - Impotenza maschile: impotentia coeundi e impotentia generandi

Come anticipato, nella canonistica & fondamentale la distinzione tra
impotentia coeundi e impotentia generandi (sterilita), in quanto solo la
prima rende nullo il matrimonio. Tuttavia si e visto che, in seguito al
breve di Sisto V, Cum frequenter, anche la mancanza del verum semen,
pur in presenza di capacita copulatoria, era dichiarata costituire un caso
di nullita del matrimonio canonico. Per tale wvia, la casistica
dell'impotenza invalidante veniva estesa in buona sostanza ad
un’ipotesi di impotenza generandi. La circostanza era abbastanza
singolare, in quanto, anche di recente, il matrimonio di due coniugi che
avessero regolari rapporti sessuali, i quali in ipotesi fossero altresi in
grado di realizzare una profonda unita psicofisica, era ciononostante
ritenuto invalido, allorquando l’eiaculato maschile fosse stato
azoospermico (ad esempio, per un’occlusione o atresia dei dotti
deferenti, pur in presenza di testicoli regolari). Viceversa, un
matrimonio “sterile” per cause diverse, sia maschili sia femminili
(compresa l'asportazione delle ovaie, dell'utero o 1’occlusione organica
delle tube), era ritenuto valido, poiché in tali casi la copula era
“perfetta” e la sterilita, come si e detto, non invalida il matrimonio®.
Sussisteva anche una sostanziale disparita di trattamento tra uomo e
donna, perché a quest’ultima non era richiesto un contributo generativo
come quello esigito per 'uomo®!.

D’altronde la situazione determinatasi all’epoca del breve di
Sisto V era sensibilmente diversa: eunuchi e spadoni (particolarmente i
primi) non subivano soltanto una mutilazione genitale, ma la mancanza
della funzione endocrina dei testicoli comportava anche una profonda
alterazione generale ed impediva un armonico sviluppo della
personalita (cfr. paragrafo 2). Anche per questo motivo il loro
matrimonio non consentiva di realizzare una normale unione sessuale;
né, d’altra parte, esistevano allora minimamente terapie in grado di
porre rimedio alle anomalie acquisite. Ma pure successivamente -
nonostante il notevole progresso delle conoscenze scientifiche e
mediche, la disponibilita di efficaci presidi terapeutici e il succedersi di

60 Cfr. G. SANTORI, La questione del verum semen, cit., pp. 72-73.
61 Cfr. P.A. BONNET, L’impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), cit., p. 456.
14



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

condizioni sociali radicalmente mutate -, era persistito un immutato
indirizzo giurisprudenziale, segnatamente del Tribunale della Romana
Rota, nel senso, testé indicato, di estendere la disciplina del breve di
Sisto V a tutti i casi di assenza del verum semen.

Le cose si protrassero in tal guisa sino agli anni ‘30 del secolo
scorso, quando si verificO un contrasto tra Sacra Romana Rota®? e Sacra
Congregazione del Santo Officio (oggi Sacra Congregazione per la
Dottrina della Fede), a iniziare dal responso del 6 febbraio 1935, con il
quale la Congregazione romana dichiard che non si doveva impedire il
matrimonio di coloro che erano stati sottoposti a vasectomia bilaterale
(sterilizzazione) irreparabile a causa delle inique leggi hitleriane. Un
analogo responso veniva emesso il 28 settembre 1957, e, addirittura, il 2
giugno 1957 la medesima Congregazione ammetteva a contrarre
matrimonio coloro che fossero privi di entrambi i testicoli, sia in seguito
a mutilazione di guerra sia a causa di malattia®. Si avvertiva, in seguito
a queste pronunce, la necessita della enunciazione formale di un nuovo
principio dottrinale e normativo, che superasse la rigorosa posizione
della Rota Romana circa il requisito del verum semen, e che si rivelasse
maggiormente corrispondente alla concezione personalistica del
matrimonio, inteso quale intima communitas vitae et amoris coniugalis,
concezione che andava progressivamente affermandosi e che aveva
trovato nell’assise conciliare il luogo della propria solenne
consacrazione®. Tale dichiarazione effettivamente intervenne con il
decreto della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede del 13
maggio 19775, con il quale mentre si ribadiva che l'impotenza che
dirime il matrimonio & soltanto quella coeundi, si escludeva che la
circostanza dell’assenza del verum semen, cioe del semen in testiculis
elaboratum®, rendesse nullo il matrimonio, pur mantenendosi il

62 L’appellativo di “Sacra” attribuito alla Rota Romana, ancora all’epoca vigente,
come noto & stato espunto dal nuovo codice di diritto canonico del 1983 (cfr. P.
MONETA, Rota romana, in Enciclopedia del diritto, vol. XLI, Milano, Giuffre, 1989, p.
140).

63 Cfr. P. PELLEGRINO, L'impedimento d’impotenza nel matrimonio canonico, cit., p.
115 ss.; O. FUMAGALLI CARULLI, Il matrimonio canonico dopo il Concilio. Capacita e
consenso, Milano, Giuffre, 1978, p. 70.

64 Cfr. la costituzione pastorale Gaudium et spes, n. 48. Gia nella enciclica Casti
connubii di Pio XI si era valorizzata la dimensione interpersonalistica del matrimonio.

65 Il decreto puod leggersi in Acta Apostolicae Sedis, LXIX (1977), p. 426. Su tale
documento, cfr. P.A. BONNET, Il decreto della S. Congregazione per la dottrina della fede
del 13 maggio 1977 ed il suo valore dichiarativo, in 1l diritto ecclesiastico, XCVIII (1988), 1I,
p- 50 ss., e la bibliografia ivi riportata (nota 7, pp. 53-54).

6 Peraltro, come opportunamente & stato rilevato da P.A. BONNET, L’impedimento
di impotenza (can. 1084 CIC), cit., p. 454, «mentre la locuzione “verum semen” ha
almeno una sua origine normativa nella famosa epistula del 22 [rectius 27, N.d.R.]

15



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

requisito della eiaculatio in vagina (cosiddetta seminatio ordinaria)®’.
Veniva cosi espunta una notevole limitazione al matrimonio che, sorta
in epoca passata sulla base di ben specifiche e determinate condizioni
sociali, non aveva pitl senso mantenere e che sacrificava invece i diritti
dei christifideles, in particolare il loro diritto-dovere di seguire la propria
vocazione umana ed ecclesiale, e con cio lo svolgimento della propria
personalita®. Veniva altresi eliminata una irragionevole disparita di
trattamento dell'impotenza maschile rispetto a quella femminile (cfr.
supra).

5 - 11 diritto vigente: legislazioni civili e legislazioni religiose

Come si e detto, I'eunuchismo, originato dalle pit varie motivazioni
sociali, & ormai quasi soltanto un triste ricordo del passato, ancorché
ampiamente invalso presso la quasi totalita delle civilta trascorse e
protratto, in alcuni casi, sino a tempi ancora recenti: 1'ultimo eunuco
dell’ultimo imperatore cinese ¢ morto infatti a Shanghai nel 1996; si ha
inoltre notizia della presenza di eunuchi alla Mecca e a Medina nel

giugno 1587, “Cum frequenter”, di Sisto V, la terminologia “semen in testiculis
elaboratum”, che pretende di offrire un contenuto ben determinato alla prima, ha
invece una matrice unicamente dottrinale, radicata in modo particolare in
affermazioni che il Gasparri, se non creato, ha indubbiamente con la sua grande
autorita contribuito a diffondere». E d’altronde verosimile ritenere che il breve di Sisto
V cid proprio intendesse, viste le sue origini concrete e le finalita cui esso era diretto.

67 Cfr. P. PELLEGRINO, L'impedimento d’impotenza nel matrimonio canonico, cit., p.
119 ss.; O. FUMAGALLI CARULLI, Il matrimonio canonico dopo il Concilio. Capacita e
consenso, cit., p. 68; FM. POMPEDDA, Studi di diritto matrimoniale canonico, Milano,
Giuffre, 1993, p. 346; L. MUSSELLI, Manuale di diritto canonico e matrimoniale, Bologna,
Monduzzi, 19972, pp. 145-146, 157-158; C. GULLO, Ancora sull’irretroattivita del decreto
“circa impotentiam”, cit., p. 122; F. FINOCCHIARO, II matrimonio nel diritto canonico,
Bologna, 11 Mulino, 20012, p. 40; L. MUSSELLI, M. TEDESCHI, Manuale di diritto
canonico, Bologna, Monduzzi, 2002, pp. 164-165, 175-176; E. VITALI, S. BERLINGO, II
matrimonio canonico, Milano, Giuffre, 20073, p. 38. Ad avviso di O. FUMAGALLI
CARULLI, op. cit., pp. 70-72, dalla stretta lettera del Decreto della Congregazione
potrebbe legittimamente inferirsi che sia venuto meno anche il requisito della
eiaculatio. Tuttavia la chiara Autrice ritiene che cid non sia conforme alla tradizione
canonistica, tuttora valida, che vuole la copula unitiva realizzarsi solo in presenza di
tutti e tre gli elementi della cosiddetta “copula perfecta”. Dal canto suo P.A. BONNET,
L’impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), cit., p. 461, reputa che non & “indispensabile
se non quella eiaculazione che sia eventualmente necessaria al normale compimento
dell’attivita sessuale” (corsivo dell’ Autore).

68 Conforme P.A. BONNET, L'impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), cit., passim e
specialmente pp. 435-436, 454, 461-462.

16



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

1990%; mentre 1'ultimo “castrato cantore” della Cappella Sistina si e
spento a Roma nel 1922. Nell’epoca contemporanea, il fenomeno
sopravvive in alcune sette religiose indiane ed in tribui del Terzo e
Quarto mondo?°.

Ad ogni modo, e del tutto evidente che l'atteggiamento degli
ordinamenti giuridici contemporanei rispetto a tale fenomeno non puo
che essere quello della repressione, segnatamente penale”!, sulla base
della centralita assunta dalla persona umana, sia nel contesto degli atti
internazionali sia in quello delle carte costituzionali e della legislazione
degli Stati.

Sembra peraltro interessante, dal punto di vista giuridico,
compiere una breve analisi circa il ruolo che I'impotenza, in particolare
quella coeundi, continua ad assumere - ed in quale misura - nel diritto
vigente, anche alla luce delle considerazioni svolte nel precedente
paragrafo.

La linea di “politica legislativa” prevalente negli ordinamenti
civili delle societa occidentali sembra essere quella della perdita di
rilevanza dell'impotenza coeundi come requisito di validita (e,
correlativamente, come causa di nullita) del matrimonio. Significativo,
al riguardo, il percorso seguito dall’ordinamento giuridico italiano:
ancora causa di nullita del matrimonio nel testo originario del codice
civile del 194272, I'impotenza non ha piut codesta efficacia invalidante in
seguito alla riforma del diritto di famiglia, attuata con la legge 19

69 Cfr. supra, nota 44.

70 Notizie tratte da V. DE ANGELIS, Eunuchi, cit., pp. 17, 370 ss. Dal canto suo F.
CARDINI, Eunuco, cit., fornisce le seguenti informazioni: “L'evirazione rituale &
tuttora seguita in alcune culture tradizionali africane. In India sopravvive ancor oggi,
nonostante le proibizioni legali, la setta dei Hijra, fondata nella prima meta del 20°
secolo da Dada Guru Sankar, che diffonde la pratica dell'autocastrazione. Essa, pero,
non si puod correttamente ricondurre né alle tradizioni dell'etd vedica, né alle
consuetudini indiane antecedenti alla conquista britannica del subcontinente”.

71 Mentre i codici penali dell”800 e dei primi anni del "900 contemplavano ancora
specifiche figure di reato contro la castrazione (cfr. supra, nota 57), oggi, essendo
praticamente scomparso tale fenomeno, la sua eventuale repressione sara operata
attraverso altre, pitt comuni, figure di reato, cui ricondurre la condotta criminosa.

72 Art. 123 cod. civ., 1° comma, nel testo precedente la riforma del 1975: “Impotenza.
— L’impotenza perpetua, cosi assoluta come relativa, quando é anteriore al
matrimonio, pud essere proposta come causa di nullita dall’'uno e dall’altro coniuge”.
Il 2° comma si occupava invece dellimpotenza generandi, nei seguenti termini:
“L’'impotenza di generare puo essere proposta come causa di nullita del matrimonio
solo se uno dei due coniugi manca di organi sessuali per la generazione. L’azione
spetta all’altro coniuge, purché non abbia avuto conoscenza di questo difetto prima
del matrimonio, e non puo essere proposta trascorsi tre mesi da quando egli ne abbia
avuto conoscenza”.

17



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

maggio 1975, n. 151, che ha novellato gli articoli del codice civile
riguardanti il matrimonio e la famiglia. E pertanto oggi possibile
contrarre matrimonio e costituire una famiglia pur in presenza
dell'impotenza di uno o di entrambi i coniugi. Unica prospettiva
attraverso la quale I'impotenza continua a conservare una sua rilevanza
giuridica in ordine alla validita del matrimonio civile e quella,
eventuale, dell’errore di fatto in cui sia incorso uno dei due coniugi,
ignaro della circostanza dell'impotenza dell’altro (cfr. art. 122 cod.
civ.)73. Si tratta tuttavia di nullita sanabile, poiché la relativa azione non
puo piu essere proposta se vi e stata coabitazione protratta per un anno
dopo la scoperta dell’errore’4. L'inconsumazione del matrimonio (che,
ovviamente, ha tra le sue cause principali l'impotenza) costituisce
inoltre causa legittima di divorzio (cfr. art. 3, lett. f), della legge 1°
dicembre 1970, n. 898). Si conformano a questo tipo di disciplina gli
ordinamenti di Spagna (art. 76 Cédigo Civil)”, Francia (art. 180, comma
2°, Code Civil)’6, Germania (§ 1314, comma 2°, n. 3 Biirgerliches

Gesetzbuch)?7, solo per citare alcuni esempi.

73 Art. 122 cod. civ., 2° comma: “Il matrimonio puo altresi essere impugnato da
quello dei coniugi il cui consenso & stato dato per effetto di errore sull'identita della
persona o di errore essenziale su qualita personali dell'altro coniuge”; 3° comma:
“L'errore sulle qualita personali & essenziale qualora, tenute presenti le condizioni
dell'altro coniuge, si accerti che lo stesso non avrebbe prestato il suo consenso se le
avesse esattamente conosciute e purché l'errore riguardi: 1) l'esistenza di una malattia
fisica o psichica o di una anomalia o deviazione sessuale, tali da impedire lo
svolgimento della vita coniugale; [omissis]”.

74 Art. 122 cod. civ., 4° comma: “L'azione non pud essere proposta se vi ¢ stata
coabitazione per un anno dopo che siano cessate la violenza o le cause che hanno
determinato il timore ovvero sia stato scoperto l'errore”.

75 L’articolo si limita a prevedere in termini generali l'errore, la violenza e il timore
grave quali cause di nullita del matrimonio. Non figurando l'impotenza tra gli
impedimenti matrimoniali, la sua eventuale rilevanza giuridica potra essere fatta
valere - appunto - come vizio del consenso matrimoniale (errore) ai sensi del citato
art. 76. Lo stesso va detto per i codici civili di Francia e Germania, citati alle note
successive.

76 L’articolo, al secondo comma, prevede l’errore sulle qualita essenziali della
persona tra le cause di nullita del matrimonio, che solo l’altro coniuge puo far valere.

77 E prevista I“invalidazione” del matrimonio quando “un coniuge é stato indotto
a contrarre matrimonio con raggiri dolosi relativi a circostanze tali da farlo desistere,
in caso di conoscenza dello stato di fatto e di una precisa ponderazione dell’essenza
del matrimonio, dalla conclusione dello stesso; questo non vale quando i raggiri
riguardano le condizioni patrimoniali o sono stati esercitati da un terzo, senza la
consapevolezza dell’altro coniuge» (traduzione tratta da: Codice civile tedesco -
Biirgerliches Gesetzbuch, traduzione e presentazione a cura di S. Patti, Milano, Giuffre,
2005, p. 833).

18



‘.*fq Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

Per il diritto canonico, invece, I'impotenza coeundi continua a
rappresentare un impedimento dirimente il matrimonio, dotato viepit
della maggior efficacia invalidante, in quanto non dispensabile da
alcuna autorita ecclesiastica, essendo la propria fonte ritenuta risiedere
nello stesso diritto divino naturale.

Si é invero, in dottrina, reputato eccessivo tale rigore,
proponendosi, in alternativa, la rilevanza dell'impotenza coeundi quale
vizio della volonta, invalidante il matrimonio solo qualora essa sia stata
oggetto di errore, 0, a maggior ragione, di dolo di un coniuge (o di terzi)
a danno dell’altro’8, non diversamente da ciod che si e veduto avvenire
negli ordinamenti civili contemporanei”. L'impotenza, cosi, diverrebbe
rilevante solo se non conosciuta (e non “accettata”) dall’altra parte,
rimanendo per il resto nella “disponibilita” delle parti stesse, che
potrebbero volere (o, per lo meno, “accettare”) un matrimonio pur
caratterizzato da questa condizione soggettiva di uno, o, per avventura,
di entrambi i coniugi. Lungo la medesima linea di pensiero, si &
imputato alla tradizione canonistica maggioritaria di essersi tutta basata
sulla essenzialita (asserita) dello ius in corpus, sulla necessaria traditio-
acceptatio di esso da parte dei nubenti, nel presupposto — ovviamente —
della loro capacita di esercitarlo. Emblematica la qualificazione di
“juscorporalista”, attribuita a detta tradizione®?.

Peraltro, i nuovo codice di diritto canonico del 1983
dell'impotenza conserva la tradizionale configurazione di impedimento

78 Cfr. P.A. D’AVACK, Per una riflessione giuridica del matrimonio canonico, in I
diritto ecclesiastico, LXXXV (1974), 1, p. 15 ss.; ID., Il problema dell'impotenza nel
matrimonio canonico, in Revue de droit canonique, XXVIII (1978), p. 127 ss.; P. MONETA,
Il matrimonio nel nuovo codice di diritto canonico, cit., p. 56 ss.; P. PELLEGRINO,
L’impedimento d’impotenza nel matrimonio canonico, cit., p. 153 ss.

7 Cfr., criticamente, O. FUMAGALLI CARULLI, Il matrimonio canonico dopo il
Concilio. Capacita e consenso, cit., p. 72 ss.

80 Cfr. E. DIENI, Tradizione «juscorporalista» e codificazione del matrimonio canonico,
Milano, Giuffre, 1999, cui si rinvia altresi per una ricostruzione storica
dell'impedimento di impotenza (anticamente attribuita anche all’effetto di maleficia):
cfr. p. 415 ss. E peraltro esistita anche una tradizione minoritaria, che tuttavia
annovera tra i propri aderenti lo stesso San Tommaso, ancorché su basi strettamente
“contrattualistiche” (cfr. O. FUMAGALLI CARULLI, Il matrimonio canonico dopo il
Concilio. Capacita e consenso, cit., p. 72, nota 118), rappresentata esemplarmente dal
canonista e teologo spagnolo Basilio Ponce de Leén (1570-1629), che ha ritenuto validi
i matrimoni di cui una o entrambe le parti fossero impotenti (a condizione che fosse
conosciuta I'impotenza e che il matrimonio venisse contratto per vivere castamente):
cfr. E. DIENI, Tradizione «juscorporalista» e codificazione del matrimonio canonico, cit., p.
91 ss., 422 ss., 435 ss.; cfr. inoltre P.A. D’AVACK, Cause di nullita e di divorzio nel diritto
matrimoniale canonico, Firenze, Casa Editrice Dott. Carlo Cya, 1952, p. 430 ss.; P.A.
BONNET, L’impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), cit., p. 446.

19



‘.*fq Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

di diritto divino, nonostante che pure durante i lavori preparatori della
nuova codificazione fossero emerse diverse proposte dirette a trasferire
I'impotenza dalla categoria degli impedimenti dirimenti a quella dei
vizi del consenso®!, secondo quanto si é testé illustrato, ponendosi
altresi in dubbio il suo fondamento di diritto divino naturale??.

A sostegno della conferma codiciale, si e detto attenere I'unione
sessuale all’essenza del matrimonio83, essendo tale atto “mirabilmente in
grado di esprimere quella dimensione fondamentale che & la
sessualita”, la quale, pur non esaurendosi nel congiungimento carnale
di uomo e donna (I'una caro di Gn 2, 24), in esso trova integrale
espressione, come manifestazione del “colloquio pit1 intimo e profondo
tra 'uno e 'altra nell’interezza dei valori personali”8:.

Ciononostante, in una prospettiva futura, concernente lo ius
condendum, si & osservato che

“non sembra [...] azzardato pensare che si possa, in futuro,
arrivare a ritenere inadeguato e contrario ad un senso di giustizia
ormai diffuso tra i fedeli il rifiuto di consentire il matrimonio ad
un uomo ed una donna che, pur impossibilitati a congiungersi
fisicamente”,

intendano impostare la loro unione su basi esclusivamente affettive,
ricorrendo eventualmente all’adozione di figli o, se del caso, alla
procreazione medicalmente assistita®®.

Venendo infine agli altri “diritti religiosi” che sono
maggiormente a contatto con la nostra civilta®, ed iniziando dal diritto
ebraico, occorre preliminarmente osservare come nella visione ebraica il
matrimonio sia considerato un dovere per ogni uomo, e,
conseguentemente, il celibato, quando non determinato da seri motivi
medici, sia considerato una colpa. Anche la donna, dal canto suo, deve
cercare di non restare nubile®”. Come si e osservato:

81 Cfr. P. MONETA, Il matrimonio nel nuovo codice di diritto canonico, cit., p. 57.

82 Cfr. P. PELLEGRINO, L’impedimento d’impotenza nel matrimonio canonico, cit., p.
141.

8 Cfr. P.A. BONNET, L'impedimento di impotenza (can. 1084 CIC), cit., p. 421.

84 [bidem, p. 437; cfr. pure p. 444 ss.

8 Cfr. P. MONETA, Il matrimonio nel nuovo codice di diritto canonico, cit., pp. 57-58.
Conforme L. CHIAPPETTA, Il matrimonio nella nuova legislazione canonica e
concordataria, Roma, Edizioni dehoniane, 1990, p. 127.

8 Cfr. S. FERRARI, Lo spirito dei diritti religiosi. Ebraismo, cristianesimo e islam a
confronto, Bologna, il Mulino, 2002.

87 Cfr. A.M. RABELLO, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio,
bioetica, Torino, Giappichelli, 2002, pp. 94-95.

20



‘.*fq Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

N

“Nell’ottica ebraica [...] & un delitto (o una trasgressione di un
precetto positivo) astenersi dal matrimonio o dai rapporti coniugali
nell’ambito del matrimonio, non meno che evitare o interrompere
la gravidanza”ss.

In applicazione di questi principi, la donna desiderosa di avere
figli puo chiedere il divorzio se il marito e sterile, tuttavia solo qualora
non abbia neppure un figlio o una figlia (anche da un altro matrimonio)
e solo dopo che siano trascorsi dieci anni dal matrimonio; la gravosita
del termine puo essere evitata dando altrimenti la prova della sterilita
del marito (ad esempio tramite perizia medica). In questo caso il marito
puo essere obbligato a concedere il divorzio®. Ancora: la moglie che
sostenga che il marito ¢ impotente (secondo l'espressione delle fonti
ebraiche, che il marito non ¢ in grado di compiere il dovere della
coabitazione), anche se ha gia dei figli, potra chiedere al marito il ghet,
perché la coabitazione (id est, i rapporti sessuali) & uno dei diritti
fondamentali della moglie e un dovere del marito, indipendentemente
dal desiderio di avere figli. In questo caso la donna non dovra attendere
dieci anni per potere agire; ma, curiosamente, se il marito potra avere
un rapporto sessuale almeno una volta ogni sei mesi, non vi sara
motivo di divorzio. La norma ha peraltro una sua razionalita, nel senso
che qualora l'impotenza perduri per piti di sei mesi, e si tratti di
patologia incurabile, il marito dovra concedere il ghet®. Anche il marito
ha diritto di richiedere il divorzio in diversi casi, tra i quali ricordiamo:
il rifiuto di coabitazione da parte della moglie (non si parla tuttavia
della sua eventuale impotenza); l'errore sulla costituzione fisica della
donna (difetti, infermita, e patologie particolarmente gravi); sterilita

8 1. JAKOBOWITS, Ebraismo, in Bioetica e grandi religioni, a cura di S. Spinsanti,
Cinisello Balsamo, San Paolo, 1987, p. 35, cit. in A.M. RABELLO, Introduzione al diritto
ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio, bioetica, cit., p. 96.

89 Cfr. A.M. RABELLO, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio,
bioetica, cit., p. 162; ID., Il matrimonio nel diritto ebraico, in Il matrimonio. Diritto ebraico,
canonico e islamico: un commento alle fonti, a cura di S. Ferrari, Torino, Giappichelli, 2006,
pp- 71-72. Nel diritto ebraico, il marito e 1’esclusivo titolare della facolta di emettere il
ghet (atto di ripudio, che scioglie il vincolo matrimoniale) e pertanto, per potersi
configurare un atto che abbia il valore sostanziale di un divorzio in favore della
moglie, occorre obbligarlo (e nei casi pitt gravi, costringerlo) ad emettere tale ghet.
Praticamente, la procedura escogitata dai tribunali rabbinici si € avvicinata al massimo
al divorzio giudiziale, mantenendo tuttavia le formalita richieste dai testi biblici: cfr.
A.M. RABELLO, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio, bioetica, cit.,
pp. 140-151.

9% Cfr. A.M. RABELLO, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio,
bioetica, cit., pp. 163-164; ID., Il matrimonio nel diritto ebraico, cit., pp. 69-71.

21



‘.*fq Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

della donna protratta per dieci anni, anche se tale divorzio & biasimato
da importanti autori®l.

Infine, piti radicalmente, il tribunale rabbinico potra ritenere che
a causa dell'impotenza il matrimonio sia nullo ab initio, e cosl sara
possibile sposarsi nuovamente senza necessita del ghet®2.

Per quanto concerne il diritto islamico, anche nella prospettiva di
questo sistema normativo il matrimonio costituisce un obbligo,
segnatamente per il musulmano che abbia i mezzi per sposarsi. La
sessualita, considerata positivamente, deve essere vissuta all’interno del
matrimonio, mentre il celibato non e apprezzato®. L’'impotenza non
rileva quale impedimento, ma puo essere all’origine del ripudio (in
favore del solo marito)**, oppure rappresentare causa di divorzio, sia
per la moglie sia per il marito. L'impotenza, anzi, costituisce uno dei
pochi casi in cui la moglie puo ottenere il divorzio manu iudicis. Queste
le fonti dottorali (fugaha’)®>:

“All'impotente viene accordato il termine di un anno. Se riesce ad
avere un rapporto sessuale [bene], altrimenti il giudice pronuncia
il divorzio, se la donna lo vuole” (al-Qayrawant, al-Risala)%.

“Se il marito e impotente, il giudice gli fissa un periodo di un anno
per avere con la moglie un rapporto sessuale. Se non ci riesce,
dichiara il divorzio se la moglie lo chiede. [...] Se 'uomo manca in
tutto degli organi sessuali, il giudice pronuncia il divorzio
immediatamente e senza dilazione. Se non ha i testicoli, il giudice
gli fissa un termine, come all'impotente” (al-Qudari, al-
MuUtalar)Y.

Quest’ultima regola lascia intendere che cido che ha efficacia
determinante ai fini del divorzio e la capacita copulatoria, mentre di per
sé la mancanza dei testicoli (e, dunque, I'impotenza generandi) non
rileva, se non quando e causa di impotenza coeundi.

91 Cfr. A.M. RABELLO, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio,
bioetica, cit., pp. 164-168; ID., Il matrimonio nel diritto ebraico, cit., pp. 75-79.

92 Cfr. AM. RABELLO, Il matrimonio nel diritto ebraico, cit., pp. 53-54.

93 Cfr. R. ALUFFI BECK PECCOZ, Il matrimonio nel diritto islamico, in Il matrimonio.
Diritto ebraico, canonico e islamico: un commento alle fonti, cit., p. 183.

% Come e noto, nel diritto islamico il ripudio & un atto unilaterale, che non
abbisogna di essere motivato, ed & consentito al solo marito: cfr. R. ALUFFI BECK
PECCOZ, Il matrimonio nel diritto islamico, cit., pp. 213, 219 ss.

% Cfr. R. ALUFFI BECK PECCOZ, Il matrimonio nel diritto islamico, cit., p. 181.

% Cit. ibidem, p. 239.

97 Cit. ibidem.

22



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

6 - Riflessioni conclusive. Natura e cultura

Volendo delineare qualche conclusione circa la materia trattata in
questo contributo, giova osservare che forse mai, come nel caso
dell’eunuchismo, & cosi evidente 1'origine e la derivazione “culturale”
di un fenomeno sociale, cosi come evidente appare quanto esso si
contrapponga al dato “naturale”, rappresentato dal dimorfismo
sessuale. In realta, gli eunuchi “per nascita” costituiscono un fenomeno
di gran lunga minoritario rispetto all’evirazione praticata per ragioni
sociali, e, di conseguenza, assai minore sarebbe stato l'impatto giuridico
della sola loro presenza, se confrontato all’articolata - alle volte
complessa - organizzazione che nel passato ha caratterizzato la “classe”
(o, meglio, le “classi”) degli eunuchi creati artificialmente.

Ed ancora, proprio riguardo al fenomeno sociale
dell’eunuchismo appare di tutta evidenza come il concetto di natura sia
di per sé normativo, definendo, la natura stessa, la norma(lita) dei casi,
consistente nel regolare sviluppo della differenziazione sessuale. La
norma(litd) e rappresentata infatti dall’esistenza della distinzione tra
uomo e donna, tra maschile e femminile, che plasma in modo
caratteristico le singole individualita nella dimensione personale e
differenziata della sessualita®®. Opporsi a questa realta, cercando di
creare artificialmente una sorta di fertium genus, né uomo né donna, &
stata la pretesa, demiurgica e illusoria - ma tragica ad un tempo, e
spesso strumentale rispetto a ben determinati interessi -, di molte
culture succedutesi nel corso della storia, e sincronicamente presente in
quasi tutte le civilta del passato. Non & mancato chi ha interpretato
I'evirazione come il tentativo di riconquistare la mitica condizione
umana primigenia e perfetta dell’androgino, 1’originario terzo genere
umano che possedeva entrambi i caratteri sessuali®®. Ma si e trattato in
ogni caso di una pratica profondamente offensiva della natura e della
dignita della persona umana, che le (eventuali) ragioni di “antropologia
culturale” varranno bensi a far comprendere, mai a giustificare.

Come si e rilevato in Premessa, l'insegnamento proveniente dal
passato pare peraltro fornire utili indicazioni anche per problematiche
piu recenti, particolarmente quelle provenienti dalle cosiddette “teorie

% Per alcune raccomandazioni bioetiche sull’atteggiamento da assumere di fronte
alle problematiche dovute ai disturbi della differenziazione sessuale, cfr. il recente
documento del COMITATO PER LA BIOETICA (italiano), [ disturbi della
differenziazione sessuale nei minori: aspetti bioetici, cit., p. 16 ss.

99 Ne riferisce F. CARDINI, Eunuco, cit.

23



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

gender”1%, Non si intende certamente porre su un piano di equivalenza
questi due tipi di problematiche, non fosse altro che per un minimo di
senso della storia. Infatti, mentre le teorizzazioni “gender” descrivono
l'autodeterminazione individuale in ambito sessuale come wuna
conquista, forse l'estrema frontiera del percorso dei diritti di liberta, la
pratica dell’eunuchismo e stata condotta quasi sempre all'insegna della
costrizione fisica e morale, della coartazione della volonta, del sopruso e
della violenza, o comunque - anche qualora in qualche modo accettata -
e stata subita per pressanti ragioni di carattere economico e sociale,
certamente contrarie alla primazia e all’integrita della persona umana. E
tuttavia, qui si vuole evidenziare a cosa possa condurre quello che
potrebbe definirsi un ricorrente “delirio della possibilita”, il ritenere
cioé possibile plasmare a proprio piacimento, senza limite alcuno, le
strutture essenziali e fondamentali della persona umana, nella sua
corporeita e nella sua dimensione psicologica e spirituale!?l. Forse non e
un caso se un recente articolo sul transessualismo inizi e si concluda

100 Cfr. supra, paragrafo 1.

101 [lluminante 'analisi di L. PALAZZANI, Identita di genere? Dalla differenza alla in-
differenza sessuale nel diritto, cit., pp. 7-8, che qui integralmente si riporta: «& anche
possibile “essere” donne e “divenire” uomini o viceversa “essere” uomini e “divenire”
donne in un duplice senso: nel senso dell’attuazione di comportamenti e della
identificazione di ruoli sociali (donne che si comportano in modo maschile o
assumono ruoli maschili e uomini che si comportano in modo femminile e assumono
ruoli femminili: la cosiddetta mascolinizzazione delle donne o femminilizzazione
degli uomini); nel senso della trasformazione del corpo (donne che non si riconoscono
in un corpo [femminile] che vogliono cambiare la loro identita sessuale e viceversa). E
la legittimazione del transessualismo. Ma le teorie gender vanno oltre. A partire dalla
considerazione della irrilevanza della natura per la identita sessuale (prodotto della
costruzione sociale-culturale o della volonta individuale), le teorie gender ritengono
che la differenza sessuale (naturale), ossia la differenza uomo/donna, non sia 1'unica
modalita relazionale nell’ambito della costituzione di una famiglia: secondo tale
prospettiva, si puo scegliere indifferentemente se legarsi con un individuo del sesso
opposto o dello stesso sesso. Con la conseguente normalizzazione della omosessualita
ed equiparazione delle unioni eterosessuali e unioni omosessuali, famiglie costituite
dall'unione di un uomo e di una donna a famiglie costituite da unioni di due donne o
di due uomini». Peraltro la parabola non si & ancora conclusa. Infatti: “Le gender
theories sono state superate dalle post-gender, trans-gender e multi-gender theories che
portano all’estremo 'allontanamento dalla natura della differenza sessuale, ritenendo
la sessualita un continuum che dal maschile porta al femminile ammettendo anche
(anzi considerando di particolare rilevanza) la sessualita indeterminata o intersessuale
(né maschile né femminile, ossia con caratteri sessuali sia maschili che femminili); ma
anche un continuum tra eterosessuale e omosessuale, ammettendo anche la
bisessualita (etero/omosessuale) quale posizione intermedia”.

24



‘ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale

. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

||
'.- novembre 2010 ISSN 1971- 8543

evocando, di nuovo, il mito di androgino, in un percorso che dal mito
muove al diritto e dal diritto torna al mito'02.

Oggi, quando possiamo finalmente certificare la scomparsa quasi
totale del fenomeno dell’eunuchismo e dei sistemi sociali che 1’hanno
sostenuto o tollerato, e altresi agevole rilevare come questo traguardo di
civilta giuridica - o di civilta simpliciter - sia stato il risultato di un
giusto adeguamento, di un ritorno della “cultura” alla “natura”. Le
forzature del dato naturale, antropologico (forse potremmo tornare a
dire ontologico), che anche in tempi recenti sono state tentate, si sono
tradotte in vicende dagli esiti drammatici. Emblematico il caso
statunitense del bambino che nel 1967 fu trasformato in femmina -
concordi i genitori - dal dottor John Money, fondatore della “Clinica
per I'Identita di Genere” di Baltimora, teorico dell’identita sessuale
come carattere socialmente acquisito, anziché come dato congenito e
naturale. Il bambino, costretto in un corpo alterato, che non era il suo,
nonostante le terapie chirurgiche, ormonali e psicologiche cui fu
sottoposto, non senti mai a sé corrispondere l'identita femminile e,
scoperta la causa del proprio malessere esistenziale, volle tornare ad
essere maschio. Tuttavia, la sua tormentata esistenza ormai era stata
irreparabilmente compromessa, ed egli, a trentotto anni, si tolse la
vital04,

Giorgio La Pira, in sede di Assemblea Costituente, amava
ripetere un monito, tratto da Giambattista Vico, che - se rettamente
inteso - non suona arcaico o antistorico, ma conserva pienamente tutto
il suo valore di direttiva di fondo, rivolta ai responsabili di ogni sistema

102 Cfr. P. STANZIONE, Transessualismo e sensibilita del giurista: una rilettura attuale
della legge n. 164/82, in Il diritto di famiglia e delle persone, XXXIVIII (2009),
rispettivamente p. 713 e p. 730. L’articolo riproduce il testo della relazione tenuta alle
Jornadas Juridicas sobre Identificacion sexual y juridificacion de la vida afectiva, Universidad
de Lérida, 6-7 marzo 2008.

103 E appena il caso precisare che quanto detto nel testo circa il rapporto
natura/cultura non vuole in alcun modo svalutare né sottovalutare - il ché sarebbe
d’altronde assurdo - il ruolo della cultura. Su “natura” e “cultura”, cfr. F.
D’AGOSTINO, Filosofia del diritto, Torino, Giappichelli, 2005, p. 72 ss.; ID., Lezioni di
Teoria del Diritto, Torino, Giappichelli, 2006, p. 90 ss., e, relativamente alla materia qui
trattata, P. RICCI SINDONI, Fra natura e cultura. Note antropologiche ed etiche sulla
differenza tra i due sessi, in Di un altro genere: etica al femminile, a cura di P. Ricci Sindoni,
C. Vigna, Milano, Vita e Pensiero, 2008.

104 Sylla triste e aberrante vicenda, cfr. G. GALEOTTI, Gender-Genere. Chi vuole
negare la differenza maschio-femmina? L’alleanza tra femminismo e Chiesa cattolica, cit., p. 31
ss.; cfr. pure L. PALAZZANI, Identita di genere? Dalla differenza alla in-differenza sessuale
nel diritto, cit., p. 34 ss. Nel 1979 la “Clinica per 1'Identita di Genere” (che potremmo
definire, senza esagerazioni, “Clinica degli orrori”) & stata chiusa.

25



‘.ﬁ Stato, Chiese e pluralismo confessionale
N . Rivista telematica (www.statoechiese.it)
— ISSN 1971- 8543

'.- novembre 2010

sociale e giuridico. Cosi egli si esprimeva in riferimento all’esperienza
tragica dei regimi totalitari, appena debellati:

«[...] diceva Vico quella famosa frase, tanto bella che bisognerebbe
scriverla sul frontone di tutte le assemblee politiche, culturali ed
umane: “Le cose fuori dal loro stato di natura né vi si adagiano, né

vi durano”»105,

E se forse il pessimismo della ragione puo far sorgere il dubbio,
I'ottimismo della volonta soccorre nella dimensione del futuro.

105 G. LA PIRA, Intervento in Assemblea costituente sul progetto di Costituzione, seduta
dell’l1 marzo 1947, in ID., La casa comune. Una costituzione per I'uomo, a cura di U. De

Siervo, Firenze, Cultura Editrice, s.d., ma 1979, p. 239.

26



