J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

Giuseppe Leziroli
(gia ordinario di Storia e sistemi dei rapporti tra Stato e Chiesa nella Facolta
di Giurisprudenza dell'Universita degli Studi di Ferrara)

Quale Chiesa

Riprendendo il filo di considerazioni svolte anni or sono sulla realta e
attualita della Chiesa, balza evidente agli occhi come sia venuto meno
attualmente, ovvero si sia fortemente attenuato il fine primario proprio
della comunita dei fedeli e quindi della Ecclesia e cioe la pervicace,
ossessiva volonta di salvezza dopo il transito terreno. Volonta di
salvezza intimamente legata alla certezza di una nuova vita oltre la
morte in comunione con Dio. Da tale certezza discendeva la
conseguenza che tutto l'arco della vita terrena doveva essere
impregnato dal fervore religioso che prevedeva come necessaria la
valutazione negativa delle vicende terrene in totale subordine rispetto
ai valori dello spirito cristiano.

La negligenza delle cose terrene non significava peraltro totale
disprezzo ma una loro finalizzazione ad maiorem Dei gloriam. Le cose
terrene, in altri termini, dovevano concorrere alla realizzazione della
salvezza spirituale delluomo, ricordandogli sempre la necessita
assoluta di evitare il peccato perché ostacolo alla vicinanza, alla
comunione con Dio. E pertanto ogni attivita umana doveva essere
piegata a questa fine e cioe ogni manifestazione della creativita umana
doveva ricordare al credente la necessita impellente di conseguire la
salvezza.

Allo stesso fine anche le istituzioni politiche, economiche e
sociali, le quali non avevano valore in se, ma come strumenti per la
edificazione della salvezza.

Necessita, questa, talmente impellente da imporre come
moralmente lecito anche 1'uso della forza e della violenza o per fini di
proselitismo o per ricondurre gli erranti alla ragione, ovvero al rispetto
e alla accettazione della Verita vera, unica e immutabile.

La Chiesa, depositaria di tale missione, poneva al centro della
sua attivita la necessita della salvezza per 1'uomo considerando le realta
terrene semplicemente come mezzi rispetto a un fine enormemente
superiore. Di conseguenza, l'intromissione della Chiesa nelle varie
realta terrene era necessaria per impregnare di se tutto il creato per un
fine salvifico. Con tutti i limiti e le storture proprie del sistema e,
soprattutto, dopo la riforma gregoriana che ha costituito un modello
nuovo di Chiesa fortemente accentrata, la salus animarum ha impregnato



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

di se piu di un millennio di storia cristiana ed europea, ma ha dovuto
subire una pesante interruzione nel momento stesso in cui, al tramonto
del medio evo, si riscopri il mondo precristiano e l’eresia, da
espressione di un cristianesimo condannato perché diverso, divenne
alternativa al cristianesimo ufficiale, portando la Chiesa, che
considerava perfetto e immutabile il suo magistero e gli strumenti per
la sua attuazione, al rifiuto totale di tali novita e a chiudersi in se stessa
a difesa orgogliosa del suo patrimonio dogmatico. Tale chiusura non ha
tanto preservato integro il messaggio cattolico pietrificato nei dogmi
tridentini, ma ha soprattutto consentito alla c.d. societa civile di iniziare
un percorso diverso per la costruzione di un mondo nuovo in cui
l'essere umano e pur sempre il centro dell’attenzione, ma con
caratteristiche e con finalita assolutamente diverse rispetto al passato.

Il passaggio piu evidente consiste infatti nell'affermazione che la
centralita dell'uomo, in passato subordinata alla centralita di Dio, si
trasforma in una centralita che prescinde non raramente da Dio. Tale
passaggio, dalla centralita di Dio alla centralita dell'uomo, produce
come conseguenza uno spostamento dell’attenzione per le cose terrene:
da potenziali ostacoli al conseguimento di una felicita oltremondana a
mezzi utili e necessari per conseguire invece una felicita attuale in hoc
mundo, cose che non ostacolano il conseguimento della felicita
oltremondana. Si attua una rivalutazione di tutto cio che attiene
all'uvomo in funzione dell'uomo. Il ruolo di Dio e di coadiuvare 1'uomo
a realizzare pienamente se stesso, in vista di una felicita ultraterrena
dopo la morte. Da una tacita sopportazione delle vicende terrene legate
all'uomo, accettate in quanto espressione della volonta di Dio contro la
quale non si pud combattere, si passa ad una concezione rivolta a
modificare tali vicende negative non vedendo in cio alcunché di
contrario alla volonta di Dio.

Ma, accanto a questa rivalutazione della centralita dell” uomo
non escludente la operante presenza di Dio, si afferma anche una
convinzione che prevede bensi la centralita dell'uomo, ma in assenza di
Dio: una sorta di deificazione dell'uomo inizio e fine di se stesso.

In questa prospettiva 1’azione umana non si rivolge a fini
oltremondani ma a realizzare ora pienamente se stessi in una visione
“egoistica” della vita, o a costruire in hoc mundo un paradiso terreno
sulla base di principi di totale uguaglianza e di piena liberta. Dio e tutte
le concezioni religiose vengono viste come ostacoli alla piena
realizzazione dell'uomo necessariamente relegato alla sua terrestrita
oltre la quale vi e il nulla. La disperazione di una vita che si sa a termine
induce a esaltare la vita come unico bene senza la speranza vana di una
nostra proiezione, in assenza di spazio e tempo, in una vita eterna di

2



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

fronte al volto di Dio. Hic et nunc dunque nella certezza
dell’annullamento.

Questa visione terrestre della vita con tutte le conseguenze del
caso e stata sempre condannata, dalla Chiesa cattolica in ispecie, ma ha
costretto anche la Chiesa medesima a rimeditare su se stessa e sul suo
rapporto necessario col mondo, partendo pur tuttavia da una
riaffermazione del proprio patrimonio di tradizioni e di dogmi.

E in effetti dopo un iniziale rifiuto e una iniziale condanna dei
principi rivoluzionari ruotanti attorno ad una nuova concezione della
politica frutto della volonta umana e non come munus divino, dopo una
rivisitata concezione della liberta e dell’eguaglianza imperniate sulla
predominante volonta umana del singolo, la Chiesa, nel momento
stesso in cui rende pubblico il Syllabus errorum, inizia ad aprirsi verso
una riconsiderazione di se stessa e del suo rapporto col mondo. Non,
perd, partendo da una negazione del proprio passato, ma anzi, come
con il Syllabus da una sua robusta riconferma quasi a sottolineare
I'impossibilita per la Chiesa di poter errare negando un sistema
considerato in se perfetto. Da tale certezza si inizia pero a tessere una
nuova trama che da per scontato il passato, ma che si apre al futuro,
collocando la Chiesa stessa nuovamente al centro dell’attenzione
mediante una riconsiderazione delle cose terrene in una prospettiva
spirituale. Cose terrene che non sono piu viste come potenziali ostacoli
alla salvazione, ma anzi come novelli strumenti di attuazione della
salvazione ove rettamente e spiritualmente usati a realizzare in hoc
mundo una sorta di felicita terrena in attesa di quella celeste.

Non e la ratio peccati a guidare il magistero nella considerazione
delle cose terrene, non e in ragione del peccato che la Chiesa interviene
su ogni aspetto delle attivita umane, ma e in ragione dell’uso spirituale
delle cose quali strumenti di attuazione della salvezza eterna. Peraltro,
occorre precisare che oggetto dell’attuazione della Chiesa non sono solo
le res terrestri, ma anche le idee in materia politica, economica e sociale,
il loro modo di attuarle. Ovvero, non vi & nulla nella umanita dell’'uomo
che possa dirsi escluso dall'intervento interpretativo e direttivo,
moralmente obbligatorio, per credenti e non, da parte della Chiesa.

Il peccato viene perseguito ma non viene piut posto in evidenza e
con esso le sanzioni repressive, rivelatesi esse armi spuntate, non pitt
praticabili perché senza effetto nella coscienza dell'unomo moderno;
appare invece e viene posto in evidenza il potere direttivo della Chiesa
che si sostanzia nei giudizi morali espressi da essa, seguendo i quali si
puo sperare nella salvezza, senza peraltro mai pronunziarla. Il peccato
diviene infatti un concetto implicito, sempre presente ma quasi mai
menzionato. Cosi come concetto implicito e la salvezza. Cio che appare

3



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

e il giudizio sulle cose espresso dalla Chiesa senza la minaccia di
sanzioni, senza far balenare la speranza della salvezza, forse perché
anche la salvezza e un concetto quasi ignorato dalla coscienza odierna.

In tema di peccato, non sorprende la svolta effettuata dalla
Chiesa non molti decenni or sono, secondo la quale non si deve
perseguitare il peccatore ma il peccato. E’ una svolta importante che si
colloca nel quadro dei mutamenti di rotta posti in essere dalla Chiesa a
conferma di una istituzione pressoché totalmente rinnovata nei metodi
e nelle finalita.

In passato e per lunghi secoli la Chiesa ha colpito il peccatore con
ogni tipo di sanzione in quanto poneva in essere atti o attivita indicate
come peccaminose. L’obbiettivo dichiarato (e la preoccupazione
preminente) era, perseguendo il peccatore, di condurlo alla salvezza,
negando la quale era lecito e moralmente obbligatorio applicare
sanzioni privative o della liberta o della vita.

In breve, la Chiesa era maggiormente interessata al peccatore che
non al peccato, per quanto in se riprovevole. Tale atteggiamento
trovava conforto nella certezza che il potere politico avrebbe con ogni
evidenza, in quanto cattolico, soccorso la Chiesa nella sua azione
repressiva, perche il peccatore costituiva un pericolo non solo per la
Chiesa ma anche per il potere medesimo.

Il variare della valenza politico-religiosa del potere e quindi la
certezza per la Chiesa di non poter far conto sul suo aiuto interessato ha
prodotto soprattutto la conseguenza del venir meno dello strumento
persecutorio per eccellenza, il tribunale della inquisizione;
secondariamente e successivamente la necessita di non perseguire tanto
il peccatore, quanto il peccato, seppure molto raramente nominandolo.
Ove infatti la Chiesa avesse proseguito nella sua opera millenaria di
perseguitare il peccatore, non solo non avrebbe potuto applicare le
sanzioni canoniche previste, ma lo Stato non ne avrebbe consentito la
applicazione, in quanto il peccatore, prima d'essere considerato fedele,
doveva essere considerato un cittadino.

Non si tratta quindi di una forma di rispetto da parte della
Chiesa, verso la persona umana (che la Chiesa afferma di voler porre al
centro dell’attenzione), ma piuttosto della verificata impossibilita di
poter proseguire nei comportamenti persecutori del passato.

Tutto appare come appiattito in una visione terrestre della fede
avente come obbiettivo di pubblicizzare la presenza operante della
istituzione che si atteggia a giudice inappellabile delle vicende umane,
in attesa, forse, di uno sperato ritorno ad una concezione religiosa della
vita, nella quale peccato e salvezza post mortem possano ritrovare un
autentico, vincolante significato.



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

Il fatto e che la Chiesa istituzione e prigioniera di se stessa e cioe
di una costruzione politico-religiosa, edificata da Gregorio VII mille
anni or sono per combattere vizi come il nicolaismo, la corruzione,la
simonia ed altro ancora, vizi che per essere estirpati prevedevano e
imponevano un forte accentramento del potere in seno alla Chiesa e tale
accentramento fu trovato nella persona del pontefice. Riforma
gregoriana che fu voluta parimenti per fronteggiare un potere politico
che, per quanto cristiano si opponeva e strumentalizzava il potere
religioso. Le ragioni a fondamento di tale riforma, occorre precisare,
avrebbero dovuto essere temporanee fintantoché i mali della Chiesa
non fossero stati estirpati. La realta ha detto invece che tale riforma da
temporanea e divenuta definitiva ed e sopravvissuta al declinare
dell'Impero, agli stati nazionali, allo scisma del protestantesimo, alle
rivoluzioni del settecento e dell’ottocento, ai totalitarismi del novecento
soprattutto, ma non esclusivamente, perché 1’'Europa si & mantenuta,
non nei vertici ma nella base popolare, fondamentalmente cristiana. Cio
ha consentito alla istituzione Chiesa di poter giustificare se stessa e il
suo operato, seppure fra contraddizioni, ripensamenti, errori di vario
genere, fidando anche sulla dimenticanza loro da parte del popolo dei
fedeli, consentendo alla Chiesa di operare sulla base di una continuita
fondata pero su un concetto estremamente generico di tradizione.

I1 problema si pone per la Chiesa quando progressivamente
viene meno l'apporto necessario dei fedeli, sia come numero, sia perché,
come fedeli, si dimostrano sempre piu insofferenti al principio di
obbedienza, per accettare invece e per praticare un concetto di liberta
che in altri tempi sarebbe stato bollato come eretico o comunque
inaccettabile. In un tale quadro diviene problematica la funzione della
istituzione Chiesa la quale deve evidenziare se stessa sullo scenario
internazionale per giustificare la sua presenza, ponendo in disparte cio
che in passato le consentiva 1'esercizio di una potestas fondata sulla ratio
peccati in vista della salvezza. Cio che conta e la operante presenza della
Chiesa nel campo della politica, dell’economia, del diritto, dell’arte e di
quant’altro ancora, affinché, giustificando se stessa possa indurre le
altre istituzioni e i cittadini di tutto il mondo al cristianesimo, nella
speranza di una nuova sacralizzazione. Solo allora sara possibile
riproporre in forma autoritativa il concetto di peccato, solo allora sara
possibile parlare di salvazione e di una vita spirituale dopo la morte
fisica.

La storia insegna che a periodi di intensa sacralizzazione si
alternano periodi pitt 0 meno lunghi di desacralizzazione fondati su
concetti amplissimi di liberta, di uguaglianza, di facilita di costumi, su



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

forme di autoregolamentazione assoluta, negatrici nella sostanza del
principio di autorita e su quello correlato di obbedienza.

Noi viviamo in un periodo di tal fatta la cui durata non e
conoscibile: la speranza e l'attesa della Chiesa istituzione e che
I'umanita ritorni a un periodo di forte sacralizzazione non solo per
ricondurre alla fede gli esseri umani, ma anche per ridare valore alla
propria esistenza e alla propria missione.

Né si puo ignorare che la istituzione Chiesa legittima la sua
esistenza, qualunque valutazione si possa dare di essa, per il semplice
fatto di esistere e di operare da pitt di un millennio. Parimenti non si
puo ignorare che la Chiesa cattolica, oggigiorno, non si rivolge ad una
platea circoscritta e limitata all'ltalia o all’'Europa, ma piuttosto a una
platea molto piti ampia che ricomprende tutto il globo terraqueo senza
limitazione alcuna.

In tali prospettive che significato puo avere proporre il
cristianesimo sotto il profilo del peccato in terre nelle quali sono radicati
costumi, tradizioni, forme religiose antiche totalmente distanti dalla
idea cristiana e nelle quali la religione si confonde non raramente con la
idolatria, la superstizione o la magia? L'avvicinamento al cristianesimo
pit facilmente puo essere favorito non solo attraverso la predicazione
del Verbo, ma soprattutto collegando il Verbo ai sistemi di vita locali,
alle esigenze locali, ovvero collegando il Verbo alle aspettative delle
genti,come speranza di riscatto, di rinascita, di giustizia, di condizioni
di vita umane, di prospettive per il futuro dei figli. Non diversamente, a
ben pensare, da come si prospettava l'idea cristiana nel mondo romano-
ellenistico nel quale lo schiavo, una res, poteva sperare, col
cristianesimo, in una idea di eguaglianza seppure solo di fronte a Dio,
in una societa profondamente classista.

Tutto il mondo oggi, diviene terra di missione; in tutto il mondo
il Verbo collegato alle realta locali, diviene messaggio di speranza non
solo e non tanto in una vita celeste, quanto piuttosto in una vita mortale
proponendo un concetto di eguaglianza su questa terra per poter
meglio e piu proficuamente esercitare le virtu cristiane.

Non & un caso che il cristianesimo attecchisca in terre e presso
popolazioni afflitte dalla miseria, dalla paura, dalla disperazione,
dall'ignoranza e dalla superstizione. Attecchisce perché propone, come
per il passato, un messaggio di speranza in una possibile eguaglianza,
in una sospirata liberta, non dopo la morte, ma ora e subito. In tali
condizioni di vita, la cultura o non trova collocazione, o svolge un ruolo
molto marginale che non sorprendentemente favorisce la fede, non
come espressione di razionalita, ma piuttosto di un sentimento.
All'interno di tali realta, peraltro molto varie, il peccato € una reazione

6



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

alla disperazione degli uomini, ai loro elementari bisogni, a un concetto
di naturale dignita offesa e calpestata.

In cio e la differenza tra il cristianesimo predicato e praticato in
terre di missione e quello predicato e praticato nelle terre
tradizionalmente cristiane: in queste ultime infatti,il peccato non viene
considerato una offesa fatta a Dio, ma un limite insopportabile a una
incommensurabile liberta individuale, per cui peccare significa esaltare
la propria liberta.

Né e da dimenticare che la massiccia discesa in campo della
Chiesa nello sterminato campo del sociale trova anche giustificazione,
come si accennava in precedenza, nel dimenticato precetto della
obbedienza che caratterizzava i cristiani di altri tempi. Peccato e
obbedienza sono concetti intimamente legati: € per obbedienza che il
cristiano peccatore si impegna solennemente a non peccare pili; € per
obbedienza che il cristiano riconosce 1'esistenza del peccato come fatto
connaturato all'uomo, mentre oggi fondamentalmente lo nega e
obbedisce soprattutto alla propria coscienza. Nel campo sociale la
Chiesa non agisce direttamente sulle persone, ma su atti o fatti
indicando quale sia la loro retta interpretazione da parte dei cristiani,
ma non solo di essi. Manca la sanzione, manca il concetto esplicito di
peccato, non si impone nulla al credente, non gli si fa balenare il timore
che non osservando le indicazioni dei sacerdoti non potra pitt meritare
la salvezza eterna, né si nega che tali indicazioni servano per conseguire
su questa terra la liberta, 'eguaglianza, il benessere, fini, forse, non
propri della missione della Chiesa quanto piuttosto del potere politico.
Non occorre, in altre parole obbedienza.

Questo comportamento della Chiesa trova giustificazione in sede
storica; e,difatti, fintantoché il detentore del potere era cristiano si
realizzava una sorta di suddivisione delle competenze, secondo la quale
al potere politico spettava la gestione dei fini materiali della esistenza
umana, mentre alla Chiesa spettava la gestione dei fini spirituali,
ovvero di quelli che attraverso il controllo sul peccato avrebbero potuto
consentire la salvazione eterna. Il sistema, come e noto, si fondava su
una rigorosa gerarchia in base alla quale il fine spirituale era
considerato enormemente superiore rispetto a. quello materiale. Esempi
di tal fatta sono innumerevoli e datano dalla nascita del cristianesimo in
avanti per giungere sino a oggi, seppure con pregnanza diversa . Né e
da dimenticare che tale gerarchia virtuale, nella realta dei fatti, subiva
non poche eccezioni, testimoniate abbondantemente dallo svolgimento
delle vicende storiche, soprattutto nel secondo millennio. Tale sistema,
con tutte le varianti del caso, ha subito perd un radicale



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

ridimensionamento nel momento stesso in cui il detentore del potere
politico non si dichiarava pit credente, ma agnostico o indifferente.

La Chiesa infatti non potendo piut contare sulla aperta fattiva
collaborazione del potere politico per cristianizzare le azioni e gli
interessi umani, si € dovuta lentamente sostituire alla funzione svolta
dalla politica cristianamente intesa per suggerire un esercizio della
stessa cristianamente ispirato pur senza venire meno alla sua funzione
primaria e cioe la cura del fine spirituale. Con la conseguenza che la
politica cosi interpretata non viene collocata su un gradino fortemente
inferiore, come per il passato, ma assume nuova dignita e nuovo
interesse affiancandosi all'esercizio ordinario della Chiesa del fine
spirituale. La politica invece esercitata da chi non & credente e pertanto
priva del contenuto morale cristiano, non viene considerata politica
nobile, ma esercizio di un potere egoistico che si manifesta quasi
sempre contro l'uomo imbarbarendolo e rendendolo sempre pitu
distante da Dio. Occorre precisare che il termine "politica” non va inteso
solo nel senso stretto ma anche generico, comprendendo in esso la
totalita delle azioni e dei pensieri umani. In breve, alla Chiesa spetta
non solo il bene spirituale, ma anche quello materiale dei fedeli
interpretato quest'ultimo alla luce del principi cristiani. La conseguenza
e quella descritta in precedenza consistente in una rivalutazione dei
beni materiali anche attraverso i quali € possibile conseguire la salvezza
e una felicita non solo oltremondana, non nel loro disprezzo ma nella
loro esaltazione come strumenti salvifici. A fronte della quale si attua
una sorta di eclissi del fine spirituale e quindi del peccato come ostacolo
principe della salvazione.

Non diversamente dalla politica, il problema della ricchezza.
Questa infatti era sempre stata considerata dalla Chiesa un ostacolo alla
salvazione in quanto espressione massima o di egoismo o di morboso
attaccamento alle cose terrene. La ricchezza, peraltro, trovava nella
logica cattolica una sorta di giustificazione ove fosse indirizzata o a fini
caritativi o ove fosse indirizzata, per quanto riguardava la Chiesa
istituzione, a garantirle 'indipendenza e la liberta. La peccaminosita
della ricchezza e oggigiorno sfumata nella Chiesa e la si reinterpreta
inserendola nel campo sociale come mezzo importante per diminuire le
differenze nella societa o per favorire per quanto possibile, 1'uscita del
terzo e quarto mondo dai problemi disperanti della fame, delle malattie,
della paura. Gli stessi fedeli, non avvertendo piu il senso peccaminoso
della ricchezza come ostacolo alla salvazione, in certo modo si
adeguano alla nuova logica della Chiesa vedendo nella ricchezza uno
strumento fondamentale per garantire a ciascuno liberta e
indipendenza e, forse, in subordine, per esercitare la caritas nei

8



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

confronti del prossimo. Caritas che peraltro serve ad alleviare molto
temporaneamente il povero che povero perd rimane, mentre chi
elargisce 1’elemosina, come espressione di caritas non mette mai in
pericolo la propria ricchezza: col gesto simbolico tranquillizza la
coscienza. D’onde la necessita attuale per la Chiesa di superare la caritas
cosi intesa e praticata per aprirsi a una caritas tendente non tanto ad
alleviare le miserie ma a superarle attraverso una rivalutazione delle
cose terrene in una ottica redistributiva fondata su un concetto di
tendenziale eguaglianza fra le persone.

Sono questi i problemi nuovi che hanno pero radici antiche e
trovano la loro matrice non tanto nei Vangeli, quanto nella loro
interpretazione nel momento stesso in cui il cristianesimo ha stretto
alleanza con il potere politico. Né puo essere ignorato un ulteriore
problema caratterizzante fin dalle origini il cristianesimo: quello del
possesso da parte dei cristiani dell’'unica, possibile verita in materia di
fede. Sotto un diverso profilo tale problema puo essere visto come
problema della intolleranza. Per il cristianesimo e per il cattolicesimo
poi, la Verita e una e una sola. Chi non partecipa di tale Verita, erra e
non puo conseguire la salvezza. Di conseguenza la partecipazione
all’errore non puod essere tollerata, ma va repressa perché potrebbe
indurre all’errore altre persone.

Tale atteggiamento ha caratterizzato la vita e le attivita del
cattolicesimo per lunghi secoli e trova conferma fin dalle origini, negli
scritti dei Padri della Chiesa, a livello giuridico nei vari codici romano-
cristiani e in particolare nel Codex giustinianeo. Pit1 oltre nel tempo nella
cristianizzazione violenta dell’Europa e ancora nella repressione
dell’eresia, nella non accettazione della Riforma protestante, nel
rinchiudersi della Chiesa in un distacco orgoglioso dalle realta nuove
emergenti, a tutela di un patrimonio dottrinale considerato in se
perfetto e poggiante quindi sulla intolleranza fondata sul possesso
esclusivo della Verita.

Tale tutela, coerente con se stessa, era qualificante del
cristianesimo cattolico e, per quanto criticabile, esprimeva con forza e
decisione un sistema fideistico edificato in parte sulle fonti della fede,
ma soprattutto sulla loro interpretazione che ha risentito a sua volta
della affermazione del cattolicesimo come unica religione per la
politica. E” noto infatti che la scelta del cattolicesimo come unica
religione ufficiale collocava le altre possibili religioni o le
interpretazioni eretiche del cattolicesimo, al di fuori della legalita,
ponendosi come potenziali nemici del potere.

Questa situazione si e protratta per lunghi secoli,ovvero fintanto
che il potere politico si professava ufficialmente cattolico. Il cambio di

9



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

indirizzo, avvenuto soprattutto in epoca liberale, quando il potere
politico prende le distanze da tutte le religioni, induce la Chiesa, non
piu certa dell’appoggio ufficiale della politica, a meditare su se stessa.
Parallelamente allo sfumare nella Chiesa del concetto di peccato, di
salvezza, di certezza in una vita oltremondana e di tutto quanto aveva
caratterizzato la cattolicita fin dalle origini, sfuma analogamente e
necessariamente, pur mai negandolo apertamente, anche il principio del
possesso esclusivo della Verita in materia di fede. Di conseguenza non e
piu possibile praticare la intolleranza perché si pensa che ogni credenza
religiosa sia finalizzata alla salvezza quand’anche non sia cattolica. Gli
eretici e cioe gli stessi cattolici erranti al di fuori della Verita, ufficiale,
divengono di necessita fratelli separati, gli ebrei non sono piu deicidi, i
seguaci di altre religioni non sono piu infedeli e si inizia timidamente a
riconoscere di avere, in passato, compiuto errori che, a ben pensare,
tutti si riconducevano al principio di possedere 1'unica vera Verita, non
condividendo la quale, si errava.

Intimamente collegato al principio del possesso dell’unica vera
Verita in materia di fede, € il problema della liberta dei credenti, liberta
che non e mai stata intesa in senso assoluto, come assenza di ogni
limite, ma piuttosto come liberta nella fede, ovvero liberta che trova
attuazione necessaria solo ed esclusivamente entro i confini segnati da
chi istituzionalmente & preposto a governare la fede e i suoi confini. Chi
in passato andava oltre era di necessita bollato come diverso, come
eretico o scismatico e, in quanto tale, pericoloso sia per la Chiesa, sia per
il potere politico ufficialmente Cattolico.

Anche questo concetto e stato superato. La liberta si estende oggi
ben oltre i confini della fede ufficiale, dal momento che la Chiesa non
proponendosi pitt apertamente come la depositaria della unica,
possibile verita, implicitamente riconosce che la liberta in materia di
fede non trova come ostacolo la fede ufficiale, che tale rimane per la
Chiesa, ma che non costituisce piti un limite per il fedele il quale puo
trovare in altre interpretazioni del Verbo o in altre fedi le ragioni
fondamentali per esprimere la sua liberta.

Queste sommarie considerazioni non vogliono né possono
mettere in dubbio l'esistenza e la fattiva operativita della Chiesa
istituzione: essa € una realta concreta,presente costantemente nella vita
e nelle attivita dei credenti e dei non credenti. Né si vuole criticare la
Chiesa: a poco o a nulla servirebbe. L'unica prevalente ragione di
questo scritto e indirizzata a porre una domanda che, peraltro, non
prevede una risposta certa e assoluta. I duemila anni di storia cristiana
ci hanno proposto non un modello, ma diversi modelli di Chiesa,
ciascuno dei quali ha espresso una Chiesa autentica.

10



J.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
'l novembre - 854
. h- bre 2010 ISSN 1971- 8543

Le Chiese pitt antiche fondavano la loro autenticita sul Vangelo;
le Chiese successive oltre che sul Vangelo fondavano la loro autenticita
sulle interpretazioni del Vangelo a adattate alle realta politiche e sociali
del momento, ponendo in essere, vista la pluralita di Chiese, una vivace
dialettica spesso ma non sempre condotta a unita attraverso sinodi o
concili.

Un diverso modello di Chiesa si e attuato con la riforma
gregoriana che ha ridotto a unita il pluralismo delle Chiese pur senza
sopprimerle. In tale occasione, fondamentale per il cristianesimo, le
interpretazioni del Vangelo sono finalizzate a giustificare e a
consolidare la reductio ad unum e la sovranita spirituale e politica del
pontefice, depositario dell'unica Verita; anche il richiamo alla tradizione
e parziale ed e in funzione della centralita Roma, cogliendo nella
tradizione cio che serve al fine e tacendo il resto. Non diversamente nei
secoli successivi, quando, di fronte alla contestazione e al rifiuto della
centralita papale, si edifica un modello di Chiesa considerato in se
perfetto e immutabile, preludio di allontanamento della Chiesa cattolica
da qualunque novita che metta in pericolo o neghi quella realta
cattolica. Anche in questa realta il richiamo alla tradizione e parziale e
di essa si coglie cio che e funzionale al modello attuale di Chiesa.
Modello ulteriore di Chiesa e quello che, pur confermando la Chiesa
uscita dalla riforma gregoriana e successivamente perfezionata, si apre
al sociale e a un nuovo e diverso approccio con le realta terrene. Anche
in questo caso il richiamo alla tradizione e parziale e funzionale al
modello presente di Chiesa.

In breve, e esistita una realta di Chiesa nata con Cristo, ma sono
esistiti anche tanti modelli di Chiesa a seconda delle varie epoche
storiche.

A quale Chiesa credere? Quali altri modelli di Chiesa verranno in
futuro proposti attraverso nuove interpretazioni delle fonti della Fede,
visto che solo parzialmente e apparentemente i vari modelli di Chiesa
sono coerenti tra loro? Né si puo affermare che le diverse Chiese tali
sono perché si adeguano alle varie realta politiche, perché se la Verita e
una essa non puo adeguarsi al variare della realta, ma deve essere il
variare della realta ad adeguarsi alla sola Verita salvifica. Ove cid non
fosse si dovrebbe pensare che tra i vari modelli di Chiesa uno solo e
autentico. Ma, allora, quale tra i vari modelli e quello autentico? O
bisogna invece ritenere che autentica e la Chiesa del presente, la quale,
in qualche misura, corregge ed espande il precedente modello di
Chiesa. O, infine, & forse possibile ritenere che ogni modello sia
autentico, ratione temporis e che la Chiesa nulla ha da modificare rispetto

11



& Stato, Chiese e pluralismo confessionale

i O
N Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= novembre 2010 ISSN 1971- 8543

al passato, il quale, come tale, € morto, proiettandosi essa invece verso il

futuro?
Quale Chiesa?

12



