&% Siato, Chiese e pluralismo confessionale
7]
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
@ N dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Carlo Cardia
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Roma Tre)

Intesa ebraica e pluralismo religioso in Italia *

SOMMARIOQO: 1. Premessa_ 2. Elementi originali dell’Intesa, suo contributo allo
sviluppo del pluralismo religioso in Italia - 3. Limiti da superare nella diffusione
della cultura religiosa, ebraica in particolare - 4. Pluralismo e multiculturalita.
Aspettative, delusioni, scelte da compiere - 5. Conclusioni.

1 - Premessa.

Io parlero di alcuni contenuti dell’Intesa ebraica, ma la mia Relazione
avra un orizzonte pitt ampio. Mi soffermero soprattutto sul contributo
che i rapporti istituzionali con I"ebraismo hanno recato al dispiegarsi in
Italia di un pitt ampio, e sereno, pluralismo confessionale. Sottolineo
questi due aggettivi per un motivo. Il nostro € un Paese nel quale si va
sviluppando da tempo un pluralismo religioso consistente, aperto a
diverse presenze e tradizioni, garantito da principi costituzionali di
laicita e liberta religiosa. Pero, dobbiamo dirci una verita che puo
sembrare amara. Il nostro € ancora un pluralismo acerbo, segnato da
polemiche che investono (qualche volta avvelenano) i rapporti tra le
confessioni (in particolare tra le chiese cristiane), al quale lo Stato cerca
di rimanere estraneo, e che costituisce una delle eredita della nostra
storia nazionale. Ho sempre pensato che 1'attuazione dell’articolo 7 e
dell’articolo 8 della Costituzione, oltre a rendere operante il principio di
eguale liberta delle confessioni, potesse svolgere anche la funzione di
rasserenare il clima dei rapporti interconfessionali, facendo crescere il
dialogo tra le religioni, superare almeno le punte piti aspre di una
polemica che da noi si trascina pitt che altrove. Naturalmente cio in
parte & avvenuto. E avvenuto proprio nel rapporto tra cristiani ed ebrei,
ad esempio con gli incontri indimenticabili tra Giovanni Paolo 1I, la
comunita ebraica di Roma, il suo Rabbino Capo Elio Toaff. Anche di
recente, il documento con la quale la Conferenza Episcopale Italiana ha
ribadito lo speciale rapporto che unisce ebrei e cristiani e ha confermato

* Relazione tenuta al Convegno di studi su “Il 20° anniversario dell’intesa ebraica”
organizzato dal Dipartimento di Storia e Teoria Generale del Diritto dell’Universita
degli Studi di Roma Tre e dalla Fondazione Centro di Documentazione Ebraica
Contemporanea — ONLUS (Roma, 9 novembre 2009).



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

il superamento della prassi del proselitismo attivo nei confronti degli
ebrei. Anche l'Intesa ebraica ha svolto un ruolo dando all’ebraismo
italiano quel riconoscimento e quella collocazione giuridica e sociale che
gli spettava anche in virti dei nostri principi costituzionali. Tuttavia, il
pluralismo religioso e il dialogo interreligioso sono qualcosa di piut
ampio e profondo, e da questo punto di vista dobbiamo dire che essi
non si sono sviluppati nella giusta misura. A volte sembra che basti un
nonnulla perché divampi un piccolo incendio, si riaprano vecchie
polemiche, sembra si tocchi un nervo scoperto, e che senza polemica
religiosa e interreligiosa noi non sappiamo vivere. Sul punto tornero
pitt avanti. Per il momento voglio affermare il bisogno che, soprattutto
nelle nuove generazioni, il dialogo interreligioso si sviluppi
costantemente valorizzando un profilo che spesso si dimentica (e che
vale in modo particolare nelle relazioni tra ebrei e cristiani), quella
comunanza di fede nello stesso Dio e in una serie di valori etici e
spirituali cosi ampia che dovrebbe far attenuare le diversita, far svanire
quella diffidenza che ha pesanti radici storiche ma che oggi dovremmo
considerare fuori tempo e, mi permetto di dire, fuori della storia.

2 - Elementi originali dell’Intesa, suo contributo per lo sviluppo del
pluralismo religioso in Italia

C’e nell'Intesa del 1987 un elemento che ha rafforzato il pluralismo, il
riconoscimento dell’autonomia delle comunita ebraiche, ma anche della
loro rilevanza istituzionale e in certo qual senso pubblica. Vi faccio un
cenno molto rapido perché penso se ne occuperanno anche altri relatori,
in particolare Giorgio Sacerdoti e Valerio Di Porto. L'Intesa non ha
soltanto riconosciuto e confermato i diritti di liberta per gli appartenenti
alle comunita ebraiche gia definiti a livello costituzionale, ma ha
riconosciuto, e giuridicamente protetto, quel legame organico che
unisce le istituzioni scolastiche, culturali, assistenziali, ospedaliere, di
antica tradizione ebraica, alle rispettive comunita territoriali. Si tratta di
un riconoscimento non banale e non scontato perché una certa
tradizione separatista vedeva nel fenomeno religioso un fenomeno
squisitamente individuale, e tralasciava tutto cid che era frutto di
sentimento religioso, di opera collettiva, di esperienza sociale, di una
organicita che non si voleva riconoscere e che invece ¢ essenziale per i
credenti e le loro organizzazioni. In questo senso anche il
riconoscimento delle festivita ebraiche, dal sabato alle ricorrenze
religiose pitt importanti, non ha un valore semplicemente simbolico ma
assume una pregnanza pubblica essendo applicato al mondo della

2



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

scuola, delle istituzioni, del lavoro, ricordando a tutti che ciascuna
comunita religiosa ha diritto alla visibilita delle sue specificita anche
nella organizzazione sociale.

Sappiamo tutti che il nodo attorno al quale la discussione sulla
condizione dell’ebraismo ha ruotato nel Novecento (in realta nasce
subito dopo l’atto di emancipazione del Settecento) & stato questo. Se la
liberta ed eguaglianza giuridica degli ebrei, conquistata anche nell’Ttalia
unita, fosse sufficiente a garantire loro l'identita collettiva e pubblica
che avevano conservato anche nei tempi bui delle persecuzioni e
dell’emarginazione. O se non occorresse qualcosa di piti, non occorresse
cioe salvaguardare una identita forte e riconoscibile delle
organizzazioni ebraiche in quanto tali, la loro capacita di autogoverno, i
loro legami sociali e culturali interni. Gli ebrei, era scritto in un
documento del 1911 del Comitato delle Comunita Israelitiche Italiane,
“hanno subito il fascino della vita nuova, ma si sono fatti in gran parte
timidi e paurosi di mostrarsi e confessarsi per quello che sono”. Come a
dire, siamo liberi ed eguali, ma questa liberta ed eguaglianza ci fa
perdere qualcosa del nostro essere ebrei. In un recente libro di Stefania
Dazzetti sull’”autonomia delle comunita ebraiche nel Novecento” si
ripercorre il cammino dell’ebraismo italiano, prima con
I'organizzazione del “Consorzio” degli anni "20, poi con la scelta
(contrastata, ma tutto sommato convinta) della legge del 1930 che
sanciva non solo l'integrale pubblicizzazione delle comunita ebraiche
ma anche la commistione tra potere amministrativo delle comunita e
poteri pubblici, infine con l'Intesa del 1987, e il conseguente nuovo
Statuto, che concilia la dimensione sociale e pubblica delle istituzioni
ebraiche con la liberta e volontarieta dell’appartenenza alle comunita
stesse. Si tratta di una analisi preziosa, che ripercorre un cammino nel
quale tutti hanno imparato qualcosa, anzitutto la originalita di
espressione e organizzazione che ciascuna confessione ha per motivi
squisitamente teologici, ma anche storici e culturali.

La conciliazione tra dimensione sociale delle comunita e libera
adesione individuale costituisce un risultato importante dell'Intesa del
1987, e permette di garantire all’ebraismo italiano una condizione
giuridica limpida, ponendolo tra gli interlocutori delle istituzioni e
dello Stato, inserendolo in quel circuito virtuoso che unisce istituzioni e
aggregazioni civili, comprese quelle confessionali, e che rappresentava
in quegli anni una novita per I'Italia legata al cordone ombelicale
cattolico. E da questo punto di vista la trattativa per I'Intesa fu una
trattativa vera, sia nel senso che si dovevano vagliare diverse ipotesi di
soluzioni per pitt argomenti, sia nel senso che tutti noi (della parte
governativa e della parte ebraica) discutevamo, approfondivamo,

3



‘_f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

cercavamo di adottare soluzioni originali che rispondessero alle
esigenze vere dell’ebraismo. Non voglio accentuare il valore del corto
circuito virtuoso tra istituzioni e aggregazioni civili, comprese quelle
confessionali, ma intendo ricordare quanto pitt volte ha detto Tullia
Zevi (di recente anche nel Convegno alla Camera dei deputati
sull’anniversario della riforma del Concordato) sulla novita delle
soluzioni trovate per 'Intesa ebraica e sul ruolo positivo che queste
hanno svolto per la vita interna delle singoli comunita territoriali e
'organizzazione complessiva dell’ebraismo. E vero, pero, che da quel
momento per 'opinione pubblica italiana, per una certa cultura italiana
non sono mancate, pero, le eccezioni), I'ebraismo italiano vede crescere
il proprio ruolo, di intervento e partecipazione alla vita pubblica, su
questioni rilevanti interne e internazionali, su temi come 1’estirpazione
dell’antisemitismo, delle discriminazioni confessionali. La voce
dell’ebraismo italiano diviene una delle voci stabili, equilibrate,
ascoltate in tutto il Paese, e seppure non tutto il merito del nuovo clima
va ascritto all'Intesa, certamente essa ha contribuito a realizzare questo
passaggio culturale decisivo.

L’'Intesa aveva anche un’altra funzione, quella di allargare il
pluralismo religioso oltre i confini delle chiese cristiane,
comprendendovi la grande tradizione ebraica, antecedente al
cristianesimo stesso. Questo € un punto al quale io tengo molto, (e di
cui parlammo insieme con il Presidente Renzo Gattegna in occasione
della elaborazione della Carta dei valori) perché credo che uno dei
limiti della nostra tradizione sia quello di non aver valorizzato (o voluto
valorizzare) appieno il patrimonio comune che il cristianesimo ha con
’ebraismo, e che dovrebbe svilupparsi su un duplice terreno. Sul piano
religioso  accentuando il  significato di quella tradizione
veterotestamentaria che accomuna cristiani ed ebrei, e facendo lievitare
quella percezione dei cristiani di essere spiritualmente anche ebrei nelle
profondita della propria coscienza e cultura. Questo sviluppo puo
contribuire, pitt di tante cose, a far cadere residue difficolta di
comunicazione, di dialogo, di costruzione comune di una societa che
operi per il bene, che ¢ poi la cosa piti importante per un vero dialogo
interreligioso. Siamo di fronte a qualcosa che pud sembrare facile, ma
non lo & perché deve superare antiche separazioni, deve spezzare i fili
nascosti di una alterita e di una contrapposizione che si & costruita
anche nella psicologica delle persone. Io penso sempre al fatto che ebrei
e cristiani leggono e si nutrono dello stesso Vecchio testamento che
costituisce come un tronco indistruttibile che unisce le due religioni, e
che su questo tronco potrebbero costruire molto di pit di quanto pure e
stato fatto negli ultimi anni. Ogni cristiano dovrebbe sempre ricordare

4



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

che senza l'ebraismo la sua religione non esisterebbe, né
concettualmente né storicamente, ogni ebreo dovrebbe ricordare che il
cristianesimo ha universalizzato 1’Antico testamento come mai era
avvenuto prima, e come forse non sarebbe mai avvenuto senza la
simbiosi con il Nuovo. Tutti noi dovremmo ricordare come i libri
sapienziali che in qualche misura amalgamano Vecchio e Nuovo
testamento costituiscono il substrato comune di quella cultura giudaico-
cristiana che e alla base del pensiero moderno.

3 - Limiti da superare nella diffusione della cultura religiosa, ebraica
in particolare

I pluralismo religioso, perod, non ha soltanto una dimensione teologica,
e/o squisitamente giuridica. Esso deve potersi svilupparsi ad un livello
culturale che invece nella tradizione italiana incontra non pochi limiti,
ancora oggi da superare. Svolgo adesso un ragionamento che potrebbe
essere riferito anche ad altre religioni, ma che assume un significato
particolare per l'ebraismo. Manca in Italia una sufficiente conoscenza
dell’ebraismo, delle sue grandi correnti culturali in tanti campi della
conoscenza umana, della elaborazione etica, della concezione dello
Stato e della politica. Io sono tra quelli che non crede che la religione
(nessuna religione) si esaurisca solo nella fede e nella spiritualita, nel
rapporto esclusivamente intimo e personale con Dio. Credo che il
nucleo essenziale di fede e spiritualita produca poi cultura, storia,
conoscenza, interpretazione della realta, e penso che cio sia valido
anche per I’ebraismo, la cui storia & come un fiume dai mille rivoli che
ha attraversato il cammino dell’Occidente vivendolo appieno e
arricchendolo, soffrendo persecuzioni e insieme recando contributi
universali su tanti rami del sapere. Ma dobbiamo riconoscere che di
tutto cio noi sappiamo molto poco, che 'ebraismo, le culture cui ha dato
luogo, le sue correnti mistiche, le sue scuole esegetiche, sono rimaste
fuori di quel circuito di conoscenze che costituisce il substrato di una
cultura viva e aperta ai diversi contributi.

Si fa un gran parlare di religione in questi tempi, ma ho
I'impressione non sia mai esistita tanta ignoranza e superficialita in
materia religiosa. Se non altro perché moltissimi, con tanta presunzione,
affermano di conoscere e sapere tutto di tutte le religioni, anche di
quelle nuove (rispetto alla nostra tradizione) con le quali stiamo
entrando in contatto diretto in virttu dei piu recenti processi di
globalizzazione e multiculturalita. Spesso il dibattito religioso si avvale
di stereotipi culturali, frasi fatte, immagini sfocate e opache, e cio e

5



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

tanto pit vero quanto piu si esce dal recinto cristiano. Cio vale per
’ebraismo, ma con una aggiunta particolare. Il debito civile, culturale,
psicologico, che tutti noi sentiamo di avere verso gli ebrei ci porta
(almeno in linea generale) ad un grande rispetto verso la tradizione e la
cultura ebraiche. Ma possiamo dire che negli ultimi anni e decenni e
cresciuta in qualche modo la conoscenza dell’ebraismo, della sua storia
complessa e ricchissima, delle sue tante componenti, e correnti
culturali? Io credo francamente di no. E penso sia giusto quanto ha
scritto Dario Calimani in due occasioni, ricordando nel 2006 che “a
definire il percorso degli studi sulla cultura ebraica nell’Universita
italiana e di fatto la cultura non ebraica, che presenta I’ebraismo come
oggetto di analisi scientifica, a volte museale, osservato dall’esterno,
dalla prospettiva di maggioranza”. Nel 2005 invece aveva affrontato il
tema ben piu drammatico della mancata memoria, o della
sovrabbondante memoria, della shoa e delle loro conseguenze
sull’ebraismo. Se la negazione della memoria ha dominato a lungo in
Europa e in Occidente, ricorda Calimani, anche quando essa si & fatta
piu viva ha finito col rovesciare sull’ebraismo delle controindicazioni
perché “l’ebreo rischia di veder trasformato il suo ebraismo, la sua
cultura e i suoi valori, in una religione della Shoa. Una cultura che
rischia di concentrarsi sulla mitizzazione del negativo e della tragedia, e
sulla monumentalizzazione di sé e del proprio genocidio”.

In altri termini, a soffrirne sono la conoscenza vera dell’ebraismo,
nella sua autenticita, e la sua diffusione nel circuito del sapere. Se ci
guardiamo attorno, nelle scuole e nelle universita, credo che pochi
saprebbero dire davvero quale & stato lo sviluppo, tumultuoso e
complesso, della cultura ebraica nei secoli, nei periodi d’oro in Spagna,
nell’Europa centrale ed orientale, in tanti altri segmenti di storia a
Gerusalemme, in Olanda, in Polonia, in mille altri luoghi d’Europa.
Pochi sanno veramente cosa & stata la Kabbalah e i suoi complessi
rapporti con il talmudismo, o cosa siano stati i comandamenti di
Maimonide, o molto pitt tardi il chassidismo, e i compromessi
intervenuti fra talmudismo e chassidismo. Se poi si parla del
messianesimo, credo che ben pochi vadano oltre lo schema vetero-
cristiano per il quale gli ebrei aspettano ancora la venuta del messia,
mentre Gesu & gia venuto. E non saprebbero dire nulla su cosa ha
prodotto, in storia e cultura, e a anche in conflitti intra-ebraici, il
messianesimo, con le figure nobili e quelle piti complesse della storia
ebraica.

E stato riproposto di recente un testo degli anni ‘80, dell’ebraista
e teologo francese David Banon, “La lettura infinita”, con prefazione di
Emmanuel Lévinas, nel quale si prospetta la lezione metodologica del

6



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

midrash per la quale non c’e opera aperta piu aperta della Bibbia. La
lezione metodologica potrebbe essere posta a fondamento della cultura
esegetica occidentale, soprattutto quando sostiene che mai si puo
accostare un testo (sacro) senza la catena delle sue interpretazioni, e mai
perd si pud ammettere la pretesa di chiudere questa stessa catena,
perché essa ha uno sviluppo continuo, e dobbiamo saper aggiungere,
per dirla con Lévinas, il nostro ai settanta sensi dell'insegnamento
divino. Si tratta di un metodo che non vuole abbandonare la solidita ed
eternita della Parola di Dio, ma vuole anche leggerla secondo
I'incessante novita ed evoluzione dei tempi dell'uomo. Una lezione
esegetica che potrebbe valere per tutti i giuristi, anche quelli moderni,
che a volte sacralizzano e fossilizzano il testo di una legge, fino al punto
magari di non accorgersi che si tratta di una legge ingiusta.

Se vogliamo dire la verita, dobbiamo riconoscere che il mondo
ebraico e per la stragrande maggioranza un mondo sconosciuto,
sconosciuto per i ragazzi, per la scuola, per 1'Universita italiana. La
stessa riduzione della vicenda ebraica nella shoa provoca un altro
risultato indiretto, di ignorare la secolare odissea di persecuzione, e di
emarginazione, vissuta dagli ebrei un po” dovunque, con mille e mille
pratiche non prive (se posso dire cosi) di inventiva repressiva da parte
del potere laico e religioso, dalla preclusione delle professioni liberali al
divieto dei matrimoni misti, dalle prediche coatte alle conversioni
indotte, dalla formazione dei ghetti alle vessazioni finanziarie, dai
progrom compiuti da popolazioni locali all’obbligo di portare il segno
distintivo, dai roghi del Talmud ed altri testi ebraici, agli editti di
espulsione che in Spagna e in altri Paesi sono stati emanati ad
intermittenza o in modo definitivo. Tutto cio fa parte della storia e della
memoria pitt intima di un popolo e di una religione ma ho
I'impressione che, tranne alcuni cultori di materie storiche, pochi
conoscano anche i momenti essenziali di questa lunga odissea.

4 - Pluralismo religioso e multiculturalita. Aspettative e delusioni,
scelte da compiere

I pluralismo religioso, infine, non pud raggiungere un livello
sufficiente di maturazione se non nel rapporto tra le diverse religioni, e
nelle relazioni di ciascuna di esse con lo Stato e le istituzioni pubbliche.
Su questo punto, dobbiamo registrare dei nuovi ostacoli sulla via del
pieno dispiegamento del pluralismo confessionale. Ricordo che dopo il
varo delle prime Intese compresa quella ebraica, eravamo tutti convinti
che ormai la strada del pluralismo era aperta e non si sarebbe pit

7



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
|
. '.. dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

chiusa. Ci sbagliavamo. E intervenuto con il tempo qualcosa che ha
bloccato per anni intese gia sottoscritte, e che corre il rischio di creare
come una ‘terra di nessuno’ nei rapporti tra Stato e confessioni religiose.
Delle intese ormai non si parla piti, come non si parla pit di quella
legge sulla liberta religiosa che dovrebbe sostituire la Legge sui culti
ammessi del 1929. Ed é bene ricordare che, caso unico in Europa, noi
siamo 1'unico paese nel quale e tuttora in vigore (sia pure ritoccata per
gli interventi della Corte costituzionale) la legge del 1929 mentre un po’
ovunque in Europa (dalla Spagna alla Lituania, dalla Russia all’Albania,
Polonia, Ungheria, Romana e via di seguito) sono state approvate leggi
organiche sulla liberta religiosa per garantire diritti e prerogative a tutti
i culti. E qualcosa di cui dobbiamo essere preoccupati, provandone
forse un po’ di vergogna.

Se riconosciamo che e stato interrotto il cammino del pluralismo
religioso dobbiamo chiederci il perché. Quella che tra il 1984 e il 1987
sembrava una stagione riformatrice coraggiosa e lungimirante si € come
bloccata. La grande riforma che aveva acceso speranze e aspettative
appare oggi come una riforma incompiuta. Si € opacizzato 1’orizzonte
riformatore, si vive come in un clima di paura, di paura del nuovo,
quasi pentiti di essere andati troppo avanti. Ne abbiamo avuta una
riprova nel recente dibattito sull’ora di religione islamica, accesosi
all'improvviso sulla stampa e subito spentosi, nel quale sono state dette
molte cose interessanti ma anche qualcuna preoccupante. Io credo ad
esempio che non sia giusto dire che in un Paese come il nostro vi e
spazio soltanto per l'insegnamento cattolico nelle scuole, tanto piu in
una fase nella quale il pluralismo religioso si € andato arricchendo in
virti del processo multiculturale sviluppatosi negli ultimi decenni.
Ricordo ad esempio che quando incontrammo, per la elaborazione della
Carta dei valori, i rappresentanti delle Chiese ortodosse, i cui fedeli
sono in Italia oltre un milione con un tasso di natalita molto forte, ci fu
detto che, non appena ottenuto i riconoscimento, avrebbero chiesto di
stipulare una intesa con lo Stato anche per attivare un corso di
insegnamento religioso al quale potessero accedere gli studenti
ortodossi. Possiamo dire in coscienza che lo Stato italiano dira loro di
no? Su quali basi, e con quale rispetto del principio di eguaglianza e di
pari dignita delle confessioni, potremmo opporre un rifiuto del genere?

Di fronte al nuovo pluralismo religioso che si va radicando nel
nostro Paese occorre riflettere, per fare delle scelte sagge e lungimiranti.
In primo luogo dobbiamo dire che non e giusto, né realistico, che
minoranze religiose rappresentate da circa un milione di persone
ciascuna (come sono quelle del mondo dell'immigrazione) vivano in
una condizione di fatto nella quale non si conosce e non si sa

8



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

esattamente quali siano le loro strutture, le loro attivita, la loro esigenze.
Di pit;, non far nulla per le c.d. nuove religioni (nuove per noi,
naturalmente, non in sé) vuol dire riaffermare una volonta
protezionistica per le confessioni tradizionali che si pensava superata.
Oggi dobbiamo tornare a riconoscere che una liberta religiosa che non
sia eguale per tutti diventa privilegio per alcuni motivo di avvilimento
(o discriminazione) per altri. Il quadro costituzionale e del tutto chiaro
sul punto perché prevede che una confessione religiosa si organizzi
secondo propri statuti purché non contrastino con i principi
dell’ordinamento giuridico e possa poi stipulare un’Intesa con lo Stato.
C’¢ quindi una strada praticabile per tutte le confessioni, compresa
quelle di nuova presenza, di cui si parla tanto, e che perdo oggi si
trovano giuridicamente in un condizione di non riconoscimento, di
mancata regolarizzazione, di assenza di diritti e prerogative che non
siano quelli di una qualunque associazione non riconosciuta.

In questo quadro vorrei dedicare una considerazione conclusiva
alla condizione dell'Islam in Italia. Ci si lamenta spesso, a volte con
ragione, che dell’Islam noi conosciamo poco, che le moschee sono molte
ma si trovano allocate in luoghi non adatti, che in esse possono
svolgersi attivita non limpide, che gli imam parlano in lingua diversa
da quella italiana. E ci si lamenta che le comunita musulmane in Italia,
come in altri Paesi, rischiano infiltrazioni integraliste, o
fondamentaliste. Le cose, in realta, sono molto pitt complicate ma io
voglio dare per fondate tutte queste preoccupazioni, per porre una
domanda molto importante. E noi cosa stiamo facendo? Stiamo facendo
il possibile per agevolare la regolarizzazione dell’Islam, per favorire le
comunita musulmane che vivono e vogliono vivere la propria religione
in piena legalita, perché anche 1'Islam come altre confessioni religiose
possa raggiungere i traguardi del riconoscimento giuridico e, in
prospettiva, di una Intesa con lo Stato?

Voglio ricordare che, dopo aver sottoscritto la “Carta dei valori”
nel 2007, i maggiori rappresentanti dell’lslam moderato hanno
approvato una solenne Dichiarazione di Intenti, unica nel panorama
europeo per incisivita e limpidezza, con la quale essi affermano di voler
“garantire la propria autonomia da ogni ingerenza di centrali straniere,
rifiutare ogni collegamento con organizzazioni integraliste e marcare un
confine netto nei confronti di ogni tipo di fondamentalismo”. E con la
quale dichiarano di voler risolvere sia il problema delle moschee e della
loro trasparenza di gestione, sia la questione degli imam perché
svolgano le proprie funzioni in sintonia con l'ordinamento italiano.
Oggi dobbiamo chiederci se lo Stato e le istituzioni pubbliche hanno
fatto il possibile per venire incontro a questi propositi, per agevolare il

9



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

processo di unificazione dei musulmani moderati in vista di un
riconoscimento giuridico della loro aggregazione. Io credo di no, e
credo che dobbiamo partire da un presupposto che condiziona tutto il
resto. E interesse dello Stato, di uno Stato democratico e pluralista, che
I'Islam viva e agisca alla luce del sole, che venga incoraggiato verso una
piena regolarizzazione, perché solo nella regolarizzazione, e nel rispetto
dei diritti di tutti gli immigrati d’altronde, si risolvono molti problemi e
possono allontanarsi anche quelle paure che sono invece destinate ad
aumentare se noi stessi facciamo si che l'Islam resti in una specie di
zona grigia. Una confessione che vive in un cono d’ombra, all’interno
del quale si vede e non si vede, non € una confessione libera, e non &
nemmeno rassicurante. Anche perché le due cose vanno insieme.

Mi sono soffermato su questo aspetto perché credo che sia parte
integrante di quale pluralismo religioso vogliamo realizzare e
riconoscere anche giuridicamente. Se si vuole onorare lo spirito
riformatore degli anni 1984-1987 ci si deve impegnare perché anche le
nuove religioni trovino in Italia quella condizione giuridica di liberta e
di riconoscimento di diritti che garantisca il rispetto del pluralismo e lo
sviluppo del dialogo interreligioso. In caso contrario, andremmo verso
una legislazione ecclesiastica protezionistica verso alcune confessioni,
ma avara e restrittiva verso altre religioni. E questo sarebbe contrario
proprio allo spirito con il quale si dette 1’avvio negli anni "70-'80 alla
riforma della legislazione ecclesiastica. Per queste ragioni desidero
ricordare in conclusione Arturo Carlo Jemolo, il quale diceva che la
liberta religiosa e la laicita dello Stato costituiscono valori che vanno
preservati e coltivati costantemente, perché possono essere sempre in
pericolo, per impulsi confessionisti o tentazioni giurisdizionaliste e
antireligiose. Anch’io penso che la dialettica tra societa civile e societa
religiosa costituisce per un ordinamento democratico un bene prezioso,
che ogni parte deve rispettare e alimentare continuamente. La laicita
non si nutre solo di norme, che naturalmente sono essenziali e
imprescindibili, ma e il frutto di un clima, di una attenzione reciproca,
nella quale tutti i soggetti devono saper misurare sé stessi e la propria
capacita di intervento, e in primo luogo riconoscere e tutelare i diritti
degli altri come fossero diritti propri.

5 - Conclusioni

C’¢ un ultimissimo punto cui vorrei accennare e che riguarda il ruolo
della laicita nella pitt generale dialettica interna alle varie correnti del
pensiero e della speculazione filosofica. E periodicamente ricorrente

10



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

.\'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

nella filosofia occidentale il tentativo, ripreso da ultimo da Martin
Heidegger, di espungere dalla cultura filosofica la radice ebraica e poi
giudaico-cristiana del pensiero occidentale, di considerare i testi sacri
come estranei all’evoluzione coerente del pensiero filosofico. Solo le
fonti greche, con gli sviluppi classici, permetterebbero di esplorare il
senso dell'uomo e del mondo, mentre nelle tradizioni giudaica e
cristiana regnerebbe il dogma come qualcosa di alieno di cui non
abbiamo bisogno. Ma ¢ proprio 'evoluzione storica che ogni volta si
preoccupa di riproporre la centralita di Gerusalemme accanto ad Atene
e Roma, come ripetutamente ha ricordato Levinas. Perché senza
Gerusalemme, il pensiero occidentale sarebbe privato di una sua fonte
creatrice essenziale, e senza Gerusalemme saremmo quasi spogliati di
quei due valori che hanno cambiato la storia del mondo, il principio di
eguaglianza degli uomini fatti ad immagine e somiglianza di Dio, ed il
principio di universalita che ha immesso nell'uomo come una spinta e
una febbre diretta a trasformare la societa, a plasmarla secondo principi
di giustizia e umanita da applicare a tutti gli uomini senza alcuna
distinzione.

Oggi noi parliamo di un segmento piccolo e particolare di una
storia pitl grande, un segmento che parla di liberta ed eguaglianza tra le
confessioni religiose, e tra i loro rispettivi fedeli. Penso, pero, che
dobbiamo tenere presente la storia pitt grande che vogliamo costruire.
Una storia nella quale le religioni e le loro istituzioni sappiano
realizzare un pluralismo rispettoso di ogni fede, e capace di mettere
insieme quei valori comuni che servono l'uomo e la sua liberta. In
questo orizzonte forse un giorno potrebbe attenuarsi la competizione
esclusivista tra Atene, Gerusalemme e Roma, e aprirsi un’altra
competizione diretta a mettere insieme i contributi spirituali e culturali
che provengono dalle grandi capitali del pensiero umano, e porli al
servizio di tutti gli uomini, secondo quanto ormai ci chiede una storia
che si e estesa fino a comprendere ogni angolo della terra.

11



