‘.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
a8 dicembre 2009 ISSN 1971- 8543
) Ny cicemb

Nicola Colaianni
(ordinario di Diritto ecclesiastico nella Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita degli Studi di Bari)

La dimensione giuridica della Chiesa "

1 - Notevole distanza di tempo — quarant’anni — per riflettere sui temi
posti da un libro. Ma non sufficiente a creare il doveroso distacco
dell’animo e 1’esercizio pacato della ragione quando esso appartiene
alla biografia personale e accademica di chi & chiamato a riflettere.

E questo il mio caso di fronte al libro di Francesco Zanchini. Tl
quale e stato correlatore, insieme al prof. Renato Baccari, della mia tesi
di laurea presso 1'Universita di Bari. Forse sono stato il primo studente
laureatosi con lui, che aveva conseguito da poco la libera docenza. Era il
1969, lo stesso anno di edizione de La Chiesa come ordinamento
sacramentale. Zanchini aveva seguito per mesi lo svolgimento della mia
tesi su un tema vicino alla sua sensibilita (Il magistero ecclesiastico in
materia politica e sue ripercussioni nel diritto dello Stato), incaricandosi di
arginare un torrente di parole in capitoli e paragrafi, che provvide ad
intitolare da solo. E simmetricamente io, ancorché per sentito dire da lui
e soprattutto dagli ammirati suoi colleghi dellistituto di diritto
pubblico, avevo seguito 1’evoluzione del suo lavoro monografico
dall’edizione provvisoria (dal titolo straniero e affilato Chiesa Ur-
Sakrament) a quella definitiva.

Ne nacque naturalmente un’amicizia, perché si avvertiva a fior
di pelle che, lui da studioso io da studente, s’era insieme a tanti nella
stessa barca che navigava a vista nel mare aperto del post-concilio e, pit1
in generale, del movimento anti-istituzionale di quegli anni. E credo sia
fondamentalmente per questo che Mario Tedeschi abbia assortito ad
illustri studiosi del diritto della Chiesa cattolica un canonista assai
precario, quale io sono, a riflettere su questo libro. Lo ringrazio perché il
suo invito mi da la possibilita di argomentare i motivi per cui esso era,
ed e, per me attraente e, nondimeno, va archiviato tra i multiformi testi
partoriti dall'immaginazione al potere.

" Contributo alla tavola rotonda su “A quarant’anni dal libro di F. ZANCHINI DI
CASTIGLIONCHIO La chiesa come ordinamento sacramentale”, organizzata
dall’Universita di Napoli “Federico II” il 20 maggio 2009, in corso di stampa su Diritto
e religione, 2009, n. 2.



‘.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
. .= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

Per raccontare questo effetto Herbert Marcuse ricordo la Comune
di Parigi, quando “la gente che in tutti gli angoli della citta sparava agli
orologi, alle torri e alle chiese, ai palazzi e cosi via, esprimeva,
coscientemente o no, il bisogno di fermare quel tempo che era d’altri;
bisognava arrestare il tempo dominante che a lungo si era stabilizzato,
fare iniziare un tempo nuovo”!. Qualcosa del genere accadeva un secolo
dopo, nel ’68, in tutta Europa: non solo nella societa ma anche nella
Chiesa con le occupazioni delle cattedrali, la formazione di comunita di
base o del dissenso, la diffusione di scuole popolari nello spirito di
quelle di don Lorenzo Milani?. Papa Giovanni e il Concilio avevano
liberato forze a lungo tenute segregate durante la glaciale era
pacelliana3. Avevano ridisegnato il volto della Chiesa: era la fine della
chiesa come “societa perfetta”, emergeva quello della “comunione”. Il
diritto non poteva non risentirne, come avevano rivelato gli stessi lavori
conciliari: il papa dovette intervenire con una nota explicativa praevia per
arginare temute esondazioni interpretative del principio di collegialita
connaturato allidea di comunione*.

2 -1l lavoro di Zanchini, a rileggerlo oggi, rimane appunto la traduzione
canonistica — a livello di metodo, soprattutto, ma anche di qualche
istituto — pitt coerente dell’ecclesiologia conciliare sul rapporto tra
sacramento e diritto o, in generale per le religioni del libro, tra Parola e
norma.

Che ¢ poi la questione fondamentale per ogni organizzazione
religiosa. E anche la pit1 controversa: il fondamentalismo. Se il precetto
giuridico, e finanche morale, & 'unica traduzione della Parola, esso
finisce per esaurirne il significato, per possederla, per sostituirla e
renderla superflua. Non era questo il rapporto tra diritto e Parola nella
chiesa cattolica prima del Concilio, quando il codice di diritto canonico
aveva sostituito la bibbia? Come la terra prima della torre di Babele, la
chiesa “parlava la stessa lingua e usava le stesse parole” (Genesi 11, 1).

1 H. MARCUSE, La liberazione dalla societa opulenta, in Dialettica della liberazione, a
cura di D. Cooper, Torino, Einaudi, 1970, p. 179.

2 Cfr. SCUOLA DI BARBIANA, Lettera ad una professoressa, Firenze, Libreria
editrice fiorentina, 1967.

3 V. la monografia appena pubblicata di A. MELLONI, Papa Giovanni. Un cristiano e
il suo concilio, Torino, Einaudi, 2009.

4 Quasi in presa diretta sul terzo capitolo della costituzione conciliare Lumen
gentium i contributi di Aa. Vv. e tra essi, in particolare sulla nota praevia, quello di J.
RATZINGER, La collegialita episcopale: spiegazione teologica del testo conciliare, in La
costituzione gerarchica della Chiesa, a cura di G. Baratna, Firenze, Vallecchi, 1968, pp. 39
Ss..



‘.f Stato, Chiese e pluralismo confessionale
i\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)
a8 dicembre 2009 ISSN 1971- 8543
) Ny cicemb

Questo “pensiero unico” e l'idolatria che Jahve volle impedire con la
confusione delle lingue e la dispersione dei costruttori della torre di
Babele per tutta la terra. Non si trattd - e l'illazione di Stefano Levi
della Torre - di una sanzione giuridica per il peccato di superbia o di
autosufficienza umana ma di un segno della salvezza®: bisogna
disperdersi, avere lingue diverse come poi accadra nel Cenacolo (Atti
degli apostoli 2, 1-13), perché non esiste una traduzione unica, una
percezione univoca della Parola di Dio: come dice il salmista “una
parola ha detto il Signore, due ne ho udite” (Salmi 62, 12)°.

Il diritto deve favorire questa articolazione dei sensi, questa
“polifonia”, come spesso allora si diceva: l'unita e data dal sacramento,
quello fondamentale, che ¢ la Chiesa stessa. Zanchini prende sul serio la
Lumen gentium: “la chiesa e in Cristo come un sacramento ovvero segno
e strumento dell'intima unione con Dio e dell'unita di tutto il genere
umano””?. Se allora, egli traduce (p. 64),

la missione della Chiesa e mostrarsi integralmente qual e:
annuncio infallibile dell’Evangelo della grazia definitiva (sacramento
della salvezza”, ne consegue che “la “chiesa giuridica” si mostra non
tanto come soprastruttura o proiezione formale di una confessione
religiosa fondata su una credenza comune, ma come organizzazione alla
quale il singolo aderisce per soddisfare un bisogno.

Naturalmente, la traduzione ¢ mediata dalla teologia conciliare:
Congar, De Lubac, Rahner, Cullmann, il non ancora riabilitato Rosmini,
il risalente ma sempre valido Tommaso e il sempre presente
Capograssi, e soprattutto, mi pare, Schillebeeckx con la sua teologia
sacramentale, diffusamente citata nel libro. Ma (p. 9)

Al diritto positivo e riservata — alla strequa della Tradizione, ma
anche degli avvenimenti — I'opera di mediazione empirica della missione
ecclesiale in un concreto contesto storico.

Ordinamento sacramentale, dunque, quello della Chiesa,
strumentale e significante: non ordinamento tra gli ordinamenti cosi
come la chiesa non e stato tra gli stati (di qui la critica, a mio avviso -

5S. LEVI DELLA TORRE, Zone di turbolenza. Intrecci, somiglianze, conflitti, Milano,
Feltrinelli, 2003, pp. 29 ss.

¢ Da questo salmo prende spunto B. SPINELLI, “Una parola ha detto Dio, due ne ho
udite”. Lo splendore delle verita, Roma-Bari, Laterza, 2009, pp. 3 ss., 38 s. e passim.

7 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, costituzione dogmatica Lumen
gentium, n. 1.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

come dir0 — decontestualizzante, a Kelsen), né partito tra i partito tra i
partiti o fazione tra le fazioni: ma “popolo adunato nell’unita del Padre,
del Figlio e dello Spirito santo”8. Il Concilio diventa la bussola per una
rivisitazione ed un approfondimento della ratio di un ordinamento
confessionale: un metodo (p. 157), un angolo visuale diverso (p. 154).

Ed in effetti, per quanto Zanchini sagomi lo spessore della sua
elaborazione anche su temi specifici come la giuridicita del foro interno
sacramentale (p. 90) o la funzione della pena, accessoria rispetto
all'emenda (p. 134), l'originalita del libro & soprattutto nella parte
metodologica, in cui egli riesce a vedere oltre le barriere secolari che
ostacolano l’ecumenismo conciliare e a porre come “condizione
imprescindibile per I’avvenire della scienza” (p. 106) il

Ripensare analiticamente, con riflessione profonda e critica, i
comportamenti esterni e gli atteggiamenti interni dell’istituzione e del
soggetto, in un contesto che medii fra il mero fideismo ereticale dei
riformati e I’esternismo esasperato della polemica cattolica bellarminiana.

3 - Che cosa rimane a quarant’anni di distanza di questa, nel suo genere
singolare, narrazione? Un “grande racconto”, io credo, una retorica,
pero, che non ha retto. La dimensione giuridica della chiesa continua a
seguire una sua strada, abbastanza collaudata nei secoli, senza riflettere
nel profondo l'essenza sacramentale. La narrazione non ha trovato
verifica. L’ecumenismo e fermo, si pud dire rinunciato, confinato al
livello spirituale della sola preghiera, il rapporto con la societa si adagia
sugli schemi tradizionali delle pattuizioni con i governanti, delle
pressioni sui parlamenti, per ottenere legislazioni di privilegio o
conformi al pensiero unico della chiesa. Si ricorda qualche gesto di
rinunzia “all’esercizio di certi diritti legittimamente acquisiti”?
Evidentemente la Chiesa non ha mai constatato “che il loro uso potesse
far dubitare della sincerita della sua testimonianza o nuove circostanze
esigessero altre disposizioni””.

Ma anche al livello interno la scissione tra diritto e sacramento
sembra ormai consumata. Per fare un esempio: mai, forse, come in
questi anni i vescovi sono stati richiamati dai pontefici a vigilare, per
esempio, sulla giurisprudenza dei tribunali in materia matrimoniale,
perché “non possono pensare che l'operato dei loro tribunali sia una

8 CIPRIANO, De oratione domenica, n. 23, cit. ibidem, n. 4.
9 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, costituzione pastorale Gaudium et
spes, n. 76.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)

|

Bl dicembre -
. Mgy dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

questione meramente "tecnica" della quale possono disinteressarsi,
affidandola interamente ai loro giudici vicari (cfr CIC, cann. 391, 1419,
1423 § 1)”. In particolare, sono stati invitati “ad impegnarsi in prima
persona (...) per accertare la conformita delle sentenze con la retta
dottrina”10.

Sennonché, a riguardo della remissione della scomunica alla
Fraternita di mons. Lefebvre, Benedetto XVI ribadisce l’avvenuta
separazione della disciplina dalla dottrina. “Bisogna distinguere -
scrive il papa — tra il livello disciplinare, che concerne le persone come
tali, e il livello dottrinale in cui sono in questione il ministero e
l'istituzione”. Di conseguenza, finché le questioni concernenti la
dottrina non sono chiarite, i ministri della Fraternita non esercitano
legittimamente alcun ministero nella Chiesa, ancorché vi siano stati
riammessi, “liberati dalla punizione ecclesiastica”!l.

A pitu autorevole conferma - e il caso di notare — non avrebbe
potuto aspirare la distinzione di Zanchini, secondo cui (p. 135, n. 394)

“mentre lo Stato  — esperienza di liberta —  punisce Ia
disobbedienza nella liberta, la Chiesa invece — esperienza di comunione —
punisce, al limite, nell unione”.

Ma in realta non si capisce come si possa riammettere nella
comunione ecclesiale chi non ne accetta la dottrina, come interpretata
con la bussola del Concilio. Se l'accettazione del Concilio e del
magistero post-conciliare & parte integrante della fede della Chiesa, che
non si puo congelare — come scrive il papa — all’anno 1962, non si vede
quale comunione possa aversi con chi li rifiuta. Disciplina e dottrina
sono intimamente collegate, non viaggiano su binari paralleli, tant’e che
nella stessa lettera, allo scopo di evitare percorsi divergenti
(eliminazione della scomunica pur nella persistenza del rifiuto posto a
base di quella sanzione), lo stesso papa dichiara di voler ricollegare la
speciale commissione costituita ad hoc con la Congregazione per la
dottrina della fede.

10 Cosi per esempio K. WOJTILA — GIOVANNI PAOLO 11, Discorso al tribunale
della rota romana in occasione dell’ inaugurazione dell’anno giudiziario, 29 gennaio 2005, in
www. Vatican.va: si tratta di raccomandazione che lo stesso papa dichiara di aver “pitt
volte ricordato nei discorsi annuali”.

11 J. RATZINGER - BENEDETTO XVI, Lettera ai vescovi della chiesa cattolica
riguardo alla remissione della scomunica dei quattro vescovi consacrati dall’arcivescovo
Lefebure, 10 marzo 2009, in www.vatican.va.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

4 - Quali i motivi di questa falsificazione delle ipotesi ricostruttive di
Zanchini?

A me sembrano sostanzialmente due, peraltro strettamente
intrecciati tra loro. Zanchini si pone in continuita con una parte della
dottrina canonistica, quella laica (Giacchi, Fedele, Baccari, d’Avack,
Saraceni, Del Giudice, Piola, lo stesso Cappello) che contrappone
vigorosamente a quella di curia. La valorizza al massimo, e a ragione,
ma infine la carica di un peso che essa, tanto intimamente audace nel
costrutto giuridico quanto prudente fino all'inoffensivita sul piano
dell'incisivita istituzionale, non era in grado di sopportare. Aveva
quella canonistica spalle troppo gracili per reggere il peso del Concilio,
rivelatosi troppo pitt consistente. Si puo discutere se il Concilio sia un
atto di rottura o — come ha ripetuto Ratzinger anche nello scritto citato
— di continuita ma anche in questo secondo caso ci si imbatte in una
pietra miliare nella storia della Chiesa, un evento globale, non
settoriale, che quella canonistica non era in grado di sostenere.

Il fronte teologico era molto piut forte, ad esso si doveva, in
definitiva, il Concilio. Ma - ecco il secondo motivo — esso s’e sfaldato:
ha vinto il versante della restaurazione, del Concilio come continuita,
appunto, e non come rottural!2. Tra Kiing e Ratzinger, per fare 'esempio
di due giovani periti conciliari con visione teologica analoga, ha
prevalso il secondo con il suo revirement.

La narrazione di Zanchini non puo non risentire di questi limiti,
basata com’e su referenze dottrinali solo interne. Manca quella
circolarita dei modelli giuridici, che dischiude nuovi orizzonti non solo
tra gli ordinamenti statuali ma anche tra questi e quelli confessionali:
non s’intravvede il circolo virtuoso con la pubblicistica statualistica, con
il costituzionalismo contemporaneo. Dal quale anzi, sia pure per
sottolineare il proprium quid della Chiesa, prende le distanze,
ripiegandosi solo sulle risorse interne della scienza canonistica e
attingendo dall’esterno solo qualche accenno filosofico.

Mi soffermo su un esempio, che - dal mio angolo visuale di
studioso del diritto dello stato — ¢& significativo. Zanchini critica in
modo tranchant un giudizio di Kelsen: gli sembra emblematico della
“sua caratteristica abilita di eliminare dalla questione quello che
appunto e in questione” (p. 119). In effetti, il pit grande giurista
dell’epoca, aveva detto senza mezzi termini che la chiesa quale
“organizzazione del potere, che pretende di rappresentare un

12 Per piti ampie considerazioni rimando a N. COLAIANNI, Il Vaticano II: spunti di
ermeneutica “altra”, in www.statoechiese.it.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)

|

Bl dicembre -
. Mgy dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

ordinamento con validita superiore a quella del diritto dello Stato”, non
¢, in quanto tale, che “un tipo particolare di stato”13.

Siamo negli anni quaranta e Kelsen dice, ad un dipresso, la stessa
cosa di Francesco Carnelutti: “la civitas Dei non ha bisogno del diritto”,
altrimenti “vuol dire che interessi umani si mescolano ai sentimenti
religiosi, il che puo essere anche necessario o almeno inevitabile; ma
allora e entro questi limiti la Chiesa non e piu Chiesa e diventa Stato” 14,
Anche l'osservazione di Carnelutti aveva sollevato nella sua
perentorieta una reazione vivissima nella dottrina canonistica
dominante!>, ma, in apparenza stranamente, Zanchini approva
Carnelutti mentre boccia Kelsen.

Sembra evidente che la diversita di giudizio attinge a
precomprensioni di Zanchini, impegnato ad argomentare la “funzione
chiave” dell’ordinamento canonico in ordine alla “rilevanza giuridica di
regole metagiuridiche” (p. 119). In questo quadro di apprezzamento
della preponderanza nell’'ordinamento ecclesiastico dell’elemento
sacramentale il rilievo carneluttiano ben si inserisce per la sua distanza
dall’ideologia “statualistico-positivista” (p. 57), da quel ita lex che a
Zanchini appare, giustamente, preclusivo di ogni ricerca di norme-
principio, che vadano al di 1a dei precetti e delle regole.

Viceversa, la “bocciatura” di Kelsen sembra implicitamente
maturata dalla sua ritenuta vicinanza a questa ideologia e, comunque,
dal suo obiettivo agnosticismo sull’elemento sacramentale, valorizzato
invece da Carnelutti. Ma non & dubbio che Kelsen non avesse visto
meno giusto di Carnelutti e anzi, piti lucidamente di questi, aveva
previsto la forma futura che avrebbe assunto il farsi stato della Chiesa:
ordinamento tra gli ordinamenti, che, se parla di norme di “diritto
naturale”, “e solo per dimostrare la loro superiorita sul diritto positivo
dello Stato. In realta esse sono solo di diritto positivo”.

5 - Non e cosi? La tendenza a fare dei principi di fede un diritto naturale
immutabile, percio superiore a quello positivo dello stato, si afferma
decisamente di li a qualche anno con Pio XII: e la “interpretazione e
applicazione” della legge naturale, riguardando, “secondo la volonta di
Dio, la via attraverso la quale l'uomo deve tendere al suo fine

13 H. KELSEN, La dottrina del diritto naturale e il positivismo giuridico, appendice a
Teoria generale del diritto e dello Stato, Milano, Etas libri, 1966, p. 445.

14 F. CARNELUTT]I, Teoria generale del diritto, Roma, Il foro italiano, 1951, p. 73.

15 Zanchini cita P.A. D’AVACK, Introduzione sistematica al diritto della Chiesa,
Milano, Giuffre, 1956, pp. 95 ss.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

soprannaturale”, non e “al di fuori dell’autorita e della cura della
Chiesa”16.

Da allora la chiesa si presenta come depositaria dell’etica della
ragione: nella quale fa rifluire come valori condivisi, o naturali, quelle
che sono, almeno originariamente se non esclusivamente, opzioni di
derivazione religiosa. I “valori non negoziabili” — “come il rispetto e la
difesa della vita umana, dal concepimento fino alla morte naturale, la
famiglia fondata sul matrimonio tra uomo e donna, la liberta di
educazione dei figli e la promozione del bene comune in tutte le sue
forme” - secondo Benedetto XVI “non sono verita di fede anche se
ricevono ulteriore luce e conferma dalla fede. Essi sono iscritti nella
natura umana stessa e quindi sono comuni a tutta l'umanita. L'azione
della Chiesa nel promuoverli non ha dunque carattere confessionale,
ma e rivolta a tutte le persone, prescindendo dalla loro affiliazione
religiosa”1”.

In realta, che quei valori — e, in particolare, i corollari che se ne
traggono — siano iscritti nella natura e, naturalmente, discutibile, se e
vero che i diritti, anche se considerati fondamentali, sono sempre
storici, “non nascono tutti in una volta. Nascono quando devono o
possono nascere” e sono frutto dell’attivita umana di positivizzazione:
la formula “diritti naturali” (o fondamentali, o inalienabili o inviolabili)
appartiene al linguaggio persuasivo ed e irrilevante sul piano della
teoria del diritto’s.

La tendenza ad accreditare la propria visione morale come
naturale, i propri valori come generali e tali da connotare una identita
pubblica trasforma la religione cattolica in una, lontanamente
rousseauiana, «religione civile». La trasformazione sconta la messa tra
parentesi della sacramentalita della sua funzione, dell’alterita del suo
essere “comunione” rispetto ai valori e alle tendenze dominanti in una
societa individualistica, nel tentativo di difendere lo spazio pubblico
assegnato alla chiesa cattolica come custode della tradizione civile
europea attraverso la contestazione degli indirizzi legislativi emergenti
in contrasto con i valori presentati come naturali.

16 E. PACELLI - PAPA PIO XII, Allocuzione ai cardinali, 2 novembre 1954, in Acta
Apostolicae Sedis, 16, p. 671.

17 J. RATZINGER - PAPA BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti al
convegno promosso dal Partito Popolare Europeo, 30 marzo 2006, in I regno.
Documenti, 2006, p. 209; ID., esortazione apostolica postsinodale Sacramentum
Caritatis, n. 83, ibidem, 2007, p. 220.

18 N. BOBBIO, L’eta dei diritti, Torino, Einaudi, 1990, p. XV s. (e anche pp. 9 ss., 78
ss.).



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)

|

Bl dicembre -
. Mgy dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

S’instaura cosi una corrispondenza biunivoca. La Chiesa cerca di
oggettivare, improbabilmente, i valori evangelici nella natura, di
denervarli del loro contenuto di fede fino al punto di presentare lo
stesso crocifisso come un simbolo culturale e — perché no?, se conviene
per continuare a tenerlo esposto nello spazio pubblico — perfino laico. Il
diritto naturale diventa una “masque dont la religion se revét pour se
faire agréer de ceux qui ne veulent pas d’elle”!®. Reciprocamente, come
Kelsen semplicemente argomenta nel passo criticato da Zanchini,
“quando cerca una certezza da qualche parte, la speculazione
giusnaturalistica sbocca in norme giuridiche positive, costituite sotto
I'autorita di una chiesa”20.

L’esito di queste tendenze cospiranti e la negazione del ruolo del
diritto positivo, delle leggi e della stessa Costituzione civile. La laicita
dello Stato non viene formalmente negata ma corretta: essa, secondo la
visione ecclesiastica, “indica in primo luogo l'atteggiamento di chi
rispetta le verita che scaturiscono dalla conoscenza naturale sull'uomo
che vive in societa, anche se tali verita siano nello stesso tempo
insegnate da una religione specifica, perché la verita & una”?2!.

Ma una laicita rispettosa solo di una Verita eteronoma non
sarebbe rispettosa, com’é invece sua funzione, anche di quella parte
intangibile, di contenuto non solo procedurale ma anche sostanziale,
della Costituzione, che da luogo essa si — e in maniera vincolante
perché la Costituzione e legge superiore - a “valori non negoziabili”. In
realta cosi “la Chiesa non sceglie la maesta della legge e la vera
sovranita: dice solo che le leggi di uno Stato pesano poco, e invece di
usare la politica ne & usata in maniera indecente”?2.

6 - C’e insomma una chiesa che punta risoluta sulla dimensione
giuridica propria, dimenticando quella della carita e della comunione
sacramentale, e su quella dello Stato, dimenticandone il pluralismo e la
laicita. C’¢@ anche, per vero, una chiesa che punta sulla carita,
tralasciando la dimensione giuridica, e conseguentemente sulla
“stranierita”23 nell’orbita statuale. Lo scisma ne e 1’esito. Sommerso,

19 J. CARBONNIER, Flexible droit. Pour une sociologie du droit sans rigueur, Paris,
LGD]J, 2001, pp. 94 s.

20 KELSEN, op. loc. cit.

2l CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Nota dottrinale circa
alcune questioni riguardanti I'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica,
Citta del Vaticano, Libreria editrice vaticana, n. 6, p. 12.

22 B. SPINELLLI, II potere apparente della Chiesa, in La stampa, 8 febbraio 2009.

2 E. BIANCHI, Ero straniero e mi avete ospitato, Milano, Rizzoli, 2006.



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)

|

Bl dicembre -
. Mgy dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

come scrive Pietro Prini?*, ma negli ultimi tempi anche emergente.
“Perché restare?” ha scritto l'ex maestro dell’ordine domenicano
Timothy Radcliffe?>. La sua risposta e nella consapevolezza della
“vulnerabilita dell’Ultima Cena”: uno tradisce, un altro rinnega, gli altri
fuggono. In questo vortice agisce la chiesa e in questo momento solo
questa consapevolezza puo indurla a andare avanti.

La narrazione di Zanchini, rivista oggi, appare un po’ fuori
contesto, portatrice di una visione tendenzialmente pacificata e
pacificante e non vorticosa, riflessiva di una tensione tutta interna alla
chiesa, quella di riscoprire la peculiarita dell’ordinamento canonico alla
luce della nuova ecclesiologia conciliare, allergica percio alle
interferenze dei pubblicisti in questo delicato cammino. Neanche tre
lustri dopo il “nuovo” codice di diritto canonico avrebbe smentito
Iipotesi di un ordinamento sacramentale, ricacciato la collegialita
nell’ambito della parenetica e ripristinato, se non rafforzato, il
tradizionale centralismo romano?¢: al punto che, alla morte di Giovanni
Paolo II, lo stesso predicatore pontificio ricordava ai cardinali convenuti
per il conclave che il “cum Petro e sub Petro” caratterizzante la
collegialita episcopale secondo il Concilio si era sbilanciato troppo “sub
Petro”?”. Ma soprattutto la polemica contro il relativismo ha indotto
sempre piu la Chiesa a pretendere un’estensione dell’efficacia del suo
diritto, sub specie di diritto naturale, nell’ordinamento dello Stato.

Se pur falsificata nel nuovo scenario, contraddetta anche nel suo
ottimismo, o piuttosto speranza, di fondo, l'opera di Zanchini rimane,
nella sua tesi essenziale e in disparte argomenti e referenze rivelatisi
meno solidi di quanto non fossero, un punto di riferimento per lo
studioso che voglia in qualche misura contribuire alla ricerca della stella
polare per raddrizzare i sentieri, su cui sembra incamminata oggi la
Chiesa cattolica.

Il cammino umano, anche di una chiesa che si vuole guidata
dallo Spirito divino, non &, del resto, lineare come quello che vanamente
teorizzava Hegel della storia: anche ad esso si addice piuttosto
I'immagine musiliana dell'individuo “che procede bighellonando,
sviato da un’ombra, un gruppo di persone, uno spettacolo di piazza,

2 P. PRINI, Lo scisma sommerso. 1l messaggio cristiano, la societa moderna e la Chiesa
cattolica, Milano, Garzanti, 2002.

T. RADCLIFFE, Perché restare?, in La croix, 31 marzo 2009, ma ben pilu
ampiamente le stesse considerazioni vengono svolte da ID., Perché andare in chiesa? Il
dramma dell’eucaristia, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2009, pp. 15 ss.

2 Cfr. R. LILL, II potere dei papi. Dall’eta moderna a 0ggi, prefazione di A. Melloni,
Roma-Bari, Laterza, 2008, pp. 200 ss.

27 A. MELLONI, L'inizio di papa Ratzinger, Torino, Einaudi, 2006, p. 50.

10



‘r Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.= dicembre 2009 ISSN 1971- 8543

giunge in un luogo che non conosceva e dove non desiderava
andare”?8. In quei gruppi di persone in cui naturalmente s’imbatte la
ricerca degli studiosi, specialmente di quelli del diritto, io credo che, per
i canonisti impegnati a capire il nucleo essenziale, ecumenico e
riconciliante, di quel diritto, ci sia anche Zanchini con la sua tesi
dell’ordinamento sacramentale e gli altri suoi studi ad esso correlati.

28 R. MUSIL, L'uomo senza qualita, Torino, Einaudi, 1994, p. 349
11



