
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/23976 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024                ISSN 1971- 8543 

Aldo Rocco Vitale 
(professore a contratto di Filosofia del diritto nell’Università Europea di 

Roma, Facoltà di Giurisprudenza) 
 
 
Introduzione alla filosofia dello Stato e della politica di Luigi Sturzo* 
 

Introduction to the Luigi Sturzo’s philosophy of state and politics * 
 
 
ABSTRACT: Il contributo offre una panoramica introduttiva al pensiero di 
Luigi Sturzo, nella ricorrenza dei 65 anni dalla sua morte, ripercorrendo i nodi 
essenziali della sua filosofia dello Stato e della politica. I temi affrontati dalla 
riflessione sturziana, infatti, non soltanto si pongono come paradigmatici per la 
comprensione dei fenomeni storici che si sono registrati nel XX secolo, ma a 
causa della loro attualità e razionalità si propongono come strumenti di 
comprensione anche della realtà politica e giuridica attuale. 
 
ABSTRACT: The paper offers an introductory overview of the thought of Luigi 
Sturzo, on the occasion of the 65th anniversary of his death, retracing the 
essential nodes of his philosophy of the State and politics. The issues addressed 
by sturzian reflection, in fact, not only stand as paradigmatic for the 
understanding of the historical phenomena that occurred in the 20th century, 
but due to their relevance and rationality they are also proposed as tools for 
understanding the current political and legal reality. 
 
 
SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. Il contesto storico - 3. Filosofia dello Stato e 
della politica di Luigi Sturzo - 3.1 - Crisi dello Stato e democrazia - 3.2 - Stato e 
statalismo - 3.3 - Partiti e partitocrazia - 4. Conclusioni. 
 
 
1 - Introduzione 
 
Il panorama gius-filosofico e politico attuale offre senza dubbio una 
complessità legata non soltanto alla molteplicità dei fattori (economici, 
sociali, storici, ideologici ecc.) operanti che si intrecciano tra loro in 
combinazioni sempre nuove e numericamente quasi impossibili da 
calcolare, ma anche alla incapacità di effettiva articolazione di un 
pensiero che venga a capo del problema scaturente dalla tensione 
paralizzante tra la  crescente specializzazione dei saperi (che settorializza 
e parcellizza la conoscenza e il pensiero medesimo) di matrice 
illuminista. 

Non appare peregrino, dunque, interrogarsi sul futuro della 
filosofia, e quindi anche sul futuro della filosofia dello Stato e della 
politica, che, come praticamente ogni altra dimensione dell’esistenza 
odierna, sembra oramai da alcuni decenni in profonda crisi, pur anche a 
causa di altri fattori che in questa sede è opportuno omettere per ragioni 
di brevità, proprio per la suddetta paralisi del pensiero che il mondo 



 

28 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

contemporaneo ha prodotto, rinunciando a ogni pretesa veritativa 
intorno all’esistenza su cui la ragione intende indugiare. 

In questo senso la preoccupazione di Edmund Husserl sul destino 
della filosofia sembra1, oltre che quanto mai opportuna e concreta, anche 
e soprattutto all’ordine del giorno dei problemi quotidiani, specialmente 
di quelli di carattere giuridico e politico. 

L’attuale difficoltà della filosofia e della capacità critica, tuttavia, 
non rimane isolata in una torre d’avorio inaccessibile, ma, come un 
morbo contagioso, si estende e pervade ogni aspetto della realtà, come 
del resto dimostra l’ampio uso, e perfino l’abuso, dello stesso concetto di 
crisi che, applicato all’economia, all’etica, alla fede, al diritto, all’uomo in 
se stesso considerato, è divenuto un cardine portante della modernità e 
del suo lessico2. 

In tale scenario non si può evitare, quindi, di coinvolgere anche la 
politica e la sua stessa pensabilità, poiché la suddetta crisi si traduce, 
inevitabilmente, nella erosione non soltanto della ‘semplice’ sovranità3, 
ma anche e soprattutto del diritto4, dello stesso Stato5 e, perfino, della 
democrazia6, oltre che di ogni eventuale riflessione teoretica su di essi7. 

Tutto ciò premesso, si comprende quanto difficile sia poter 
delineare, in un mondo come quello attuale che quasi rifiuta la 
comprensibilità della realtà, i tratti fondamentali di una filosofia dello 
Stato e della politica, anche se nell’alveo del pensiero di chi, come Luigi 
Sturzo, tanta parte della propria fatica intellettuale ha speso a tal fine. 
 
 
2 - Il contesto storico 
 
Per una migliore comprensione del pensiero sturziano in tema di Stato e 
politica, ricorrendo i 65 anni dalla sua morte, non si può prescindere dal 
contesto storico, seppur sinteticamente considerato, in cui Sturzo si è 
trovato a operare. 

 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
 

1 “La filosofia è in pericolo, ossia il suo futuro è compromesso: questo fatto non 
dovrebbe dare un senso eminente alla domanda sul compito attuale della filosofia, 
intesa come la domanda dei nostri tempi?”: E. HUSSERL, Il destino della filosofia, 
traduzione italiana di N. ZEPPEL, Castelvecchi, Roma, 2014, p. 42. 

2 R. KOSELLECK, Crisi. Per un lessico della modernità, a cura di G. IMBRIANO, S. 
RODESCHINI, Ombre Corte, Verona, 2012. 

3 T. FAZI, W. MITCHELL, Sovranità o barbarie. Il ritorno della questione nazionale, 
Meltemi, Milano, 2018. 

4 S. TRENTIN, La crisi del diritto e dello stato, prima edizione italiana a cura di G. 
Gangemi, Gangemi, Roma, 2007. 

5 P. BARCELLONA, Il declino dello Stato. Riflessioni di fine secolo sulla crisi del progetto 
moderno, Dedalo, Bari, 1998. 

6 M. GAUCHET, La democrazia da una crisi all’altra, Ipermedium, S. Maria Capua 
Vetere, 2010. 

7 D. NEGRO, Il dio mortale. Il mito dello Stato tra crisi europea e crisi della politica, il 
Foglio, Milano, 2014. 



 

29 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

L’epoca in cui Sturzo si è trovato ad agire è stata contrassegnata 
da una doppia tendenza: da un lato un contrasto profondo nei rapporti 
tra potere temporale e potere spirituale, cioè tra Stato e Chiesa; dall’altro 
lato una lacerazione del tessuto dei diritti fondamentali, con conseguente 
e inevitabile sacrificio di quella che può definirsi come “piattaforma 
democratica”, causata dal sopravanzare della dimensione politica di tre 
diverse forme di tirannia: socialismo reale, fascismo e 
nazionalsocialismo, che, ciascuna con la propria specificità, risultano 
essere le declinazioni di un’unica ideologia, cioè l’assolutizzazione dello 
Stato e della politica. 

Il primo profilo che emerge è quello della cosiddetta ‘questione 
romana’8, cioè la frattura nei rapporti tra Stato italiano e Chiesa cattolica 
che registrò il momento di maggior profondità con la ‘breccia di Porta 
Pia’ del 20 settembre 1870, con cui lo Stato si impadroniva, manu militari, 
dei territori della Chiesa sancendo definitivamente, e con inusitata 
violenza9, la fine del potere temporale dei papi, ma altresì conducendo 
alla scissione di tanta parte del mondo cattolico dalla partecipazione 
politica, come comprovano le considerazioni di Papa Pio IX, il quale, per 
parte sua, ebbe a tracciare la linea di demarcazione secondo la formula 
“o liberale o cattolico, o cattolico o liberale” e di don Margotti, che esplicò 
il già sintetico e celebre ‘non expedit’ nella ingiunzione ai cattolici di 
astenersi in ogni modo dalla vita politica e, quindi, di non essere “né 
eletti, né elettori”10. 

L’elaborazione tardiva delle idee della Rivoluzione francese, che 
già si era palesemente contraddistinta per la sua endogena carica anti-
religiosa in genere e anti-cristiana in particolare11, adesso esplicava tutti 

 

8 R. ZINNHOBLER, Da Pio IX a Benedetto XV, in AA. VV., Storia della Chiesa cattolica, 
edizioni paoline, Cinisello Balsamo, 1989, pp. 589-594. 

9 “La sera che precede l’attacco e la breccia di Porta Pia, gli ambasciatori del corpo 
diplomatico accreditato presso la Santa Sede preparano le loro altre uniformi. La 
mattina del 20, fin dalle 6.30, arrivano in Vaticano per stringersi intorno al Papa per 
assistere alla Messa da lui celebrata mentre le cannonate fanno tremare i vetri delle 
finestre. L’attacco è cominciato già da un’ora, a Porta San Giovanni, Porta San Pancrazio 
e Porta Pia. Alle 9.30, vicino a quest’ultima viene aperta la famosa breccia[…]. Il Papa 
ordina che si innalzi la bandiera bianca anche sulla sommità della Basilica di San Pietro. 
Nino Bixio, che comanda la seconda divisione dell’esercito italiano, ha ricevuto l’ordine 
di non esplodere cannonate prima delle 6.35. Poi, una volta iniziato, non smette, 
nonostante le bandiere bianche, che affermerà di non aver visto”: A. TORNIELLI, Pio 
IX. L’ultimo Papa Re, Mondadori, Milano, 2004, pp. 495-496. 

10 I. MONTANELLI, R. GERVASO, Storia d’Italia, Rizzoli, Milano, 1999, vol. VI, p. 
240. 

11 “Il 13 febbraio 1790 l’assemblea costituente soppresse gli ordini e le congregazioni 
religiose […]. Quanto forte ormai fosse la tendenza antiecclesiastica, lo dimostra la 
costituzione civile del clero, emanata il 12 luglio 1790 […]. I sacerdoti che rifiutarono il 
giuramento furono perseguitati, gettati in carcere e condannati alla deportazione (fino 
all’aprile 1793 furono più di 3600), le congregazioni religiose ancora rimaste furono 
soppresse, fu proibito l’uso dell’abito ecclesiastico e infine si colpirono con bando tutti 
i sacerdoti non giurati o comunque sospettati […]. Alla fine, col decreto del 7-10 
novembre 1793 la convenzione abolì ufficialmente il cristianesimo e con cerimonie 
vergognose proclamò la religione della ragione e della natura, ossia l’ateismo […]. 



 

30 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

i propri effetti anche in Italia, come testimoniano le cosiddette “leggi 
Siccardi” del 1866 e del 1867 sull’incameramento dei beni ecclesiastici12, 
e precipuamente contro il cuore di quella che era stata per quasi due 
millenni, almeno fino a quel momento, la christianitas13, cioè appunto lo 
Stato pontificio. 

Le ripercussioni di simili eventi durarono per più di mezzo secolo, 
rinchiudendosi Pio IX e i suoi successori dentro le mura vaticane, 
riadattate, per la storicamente inedita ‘detenzione domiciliare’ del 
papato. 

L’elettorato cattolico italiano, intanto, fu invitato dalle autorità 
ecclesiastiche a tenersi rigorosamente lontano dalla vita politica e dalla 
partecipazione elettorale, mentre gli eventi europei, proprio allo 
sbocciare dei primi anni del XX secolo, precipitavano di gran corsa verso 
il Primo conflitto mondiale che, alla fine, riuscì a mietere 17 milioni di 
morti, registrando inoltre la distruzione del quadro geopolitico europeo 
così come si era cristallizzato fino a quel momento, almeno 
successivamente al Congresso di Vienna del 1815, con cui si tentò di 
ripristinare la situazione anteriore alla Rivoluzione francese e alla 
bellicosa avventura imperiale di Napoleone Bonaparte. 

La fine della Prima guerra mondiale, tuttavia, segnava un passo 
epocale in ordine alle forze politiche che dopo di essa si sarebbero 
affermate sul continente. 

In primo luogo, emerse il socialismo reale, che con la Rivoluzione 
bolscevica del 1917 non soltanto sancì uno spartiacque nella storia 
politica d’Europa, ma intraprese un vero e proprio processo di 
persecuzione pianificata del Cristianesimo14. 

 

Numerose chiese furono trasformate in magazzini e stalle. La Chiesa cattolica in Francia 
fu bandita e proscritta”: K.BIHLMEYER, H. TUECHLE, Storia della Chiesa, Morcelliana, 
Brescia, 1990, vol. 4°, pp. 117-120. 

12 “Con il nuovo Codice Civile e le leggi del luglio 1866 e dell’agosto 1867 fu 
nazionalizzato il patrimonio immobiliare ecclesiastico, con l’unica eccezione dei 
benefici parrocchiali. Molte congregazioni religiose videro limitata o soppressa la loro 
attività. Fu introdotto il matrimonio civile e non furono riconosciuti gli effetti civili del 
matrimonio religioso. Tutti questi provvedimenti furono applicati unilateralmente”: 
J.M. LABOA, La Chiesa e la modernità, Jaca Book, Milano, 2003, vol. 1, p. 150. 

13 “Erano tempi belli, splendidi, quando l’Europa era un Paese cristiano, quando 
un’unica cristianità abitava questa parte del mondo plasmata in modo umano; un unico, 
grande interesse comune univa le più lontane province di questo ampio regno 
spirituale”: NOVALIS, La Cristianità o Europa, Bompiani, Milano, 2002, p. 71. 

14 “Il decreto sulla terra del 26 ottobre 1917 prevedeva che le terre della Chiesa e dei 
monasteri fossero nazionalizzate […]. Dal 18 dicembre il compito di registrare nascite, 
matrimoni e morti, che per tradizione era prerogativa della Chiesa, fu trasferito alle 
autorità civili […]. Il clero veniva lasciato senza alcun sostentamento […]. Nel codice 
penale della Repubblica russa del 1922 l’insegnamento della religione in istituzioni e 
scuole pubbliche e private era considerato un crimine punibile con pene che andavano 
fino a un anno di lavori forzati […]. Fra il 1918 e il 1919 saccheggiarono e chiusero la 
maggior parte dei monasteri e dei conventi del Paese: nel 1920 erano ormai chiusi 673 
monasteri […]. La campagna del 1922 contro la Chiesa aveva lo scopo di distruggere 
una volta per tutte quello che era rimasto dell’autonomia degli organismi religiosi, in 
altre parole di portare l’ottobre tra le file della religione organizzata”: R. PIPES, Il regime 



 

31 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Il comunismo, tuttavia, fu soltanto la prima delle tre potenze 
ideologiche che di lì a breve sarebbero apparse sulla scena geopolitica 
europea, traghettando il vecchio continente dalla Prima alla Seconda 
guerra mondiale. 

All’interno delle forze cattoliche, nel frattempo, si tentò di 
ridimensionare l’esclusione dalla vita politica italiana, tanto che, nel 
1919, don Luigi Sturzo fondò il Partito Popolare Italiano con lo scopo di 
rendere socialmente e politicamente rilevante l’elettorato cattolico, 
oramai da decenni ridotto al silenzio. 

Nel 1922 in Italia conquistò legalmente il potere il regime fascista, 
che nei primi anni, almeno fino alla stipula dei Patti Lateranensi del 1929, 
si dimostrò una forza palesemente ostile alla compagine cattolica del 
Paese. 

In questo scenario, del resto, nel 1923 (ben un anno prima del 
celebre omicidio di Giacomo Matteotti e ben 14 anni prima di quello di 
Carlo e Nello Rosselli) fu Luigi Sturzo il primo intellettuale italiano a 
subire l’attacco del regime. 

Come ha puntualizzato Giovanni Sale, infatti,  
 

«contro don Sturzo i giornali del regime organizzarono una dura 
campagna di stampa rivolta a screditarne la figura e l’azione 
politica, indirizzata, secondo loro, a immobilizzare il sistema e a 
impedire che la rivoluzione fascista producesse i suoi benèfici effetti 
per il paese. In realtà la campagna contro il “prete cagoiardo”, come 
era stato definito, aveva lo scopo di screditarlo davanti all’opinione 
pubblica moderata e diminuirne, intaccandoli, l’autorità e il 
prestigio personale. Così facendo si mandava un chiaro messaggio 
all’autorità ecclesiastica»15. 

 

Il 10 luglio 1923 Sturzo fu costretto a presentare le dimissioni da 
Segretario del PPI e nel 1924 fu costretto all’esilio, fuggendo prima a 
Londra e poi a New York dove rimase fino al 1946. 

L’ascesa del nazismo nel 1933 rappresentò, in un tale scenario, il 
paradigma della sclerotizzazione del potere dello Stato svincolato da 
ogni dimensione morale e l’apice delle tensioni anticristiane che da 
decenni imperversavano indisturbate all’interno della cultura europea, 
come provano, del resto, le parole del Capo della Cancelleria del Partito 
nazionalsocialista e segretario personale di Hitler, Martin Bormann, il 
quale in una circolare diretta a tutti i Gauleiter del Reich, ebbe così a 
scrivere: 

 

“Nazionalsocialismo e Cristianesimo sono incompatibili. Consegue 
direttamente dall’inconciliabilità tra il Nazionalsocialismo e le idee 
del Cristianesimo che il consolidamento delle confessioni esistenti e 
ogni rivendicazione delle originarie confessioni cristiane devono 

 

bolscevico, Mondadori, Milano, 1999, pp. 396-104. 
15 G. SALE, La Chiesa di Mussolini. I rapporti tra fascismo e religione, Rizzoli, Milano, 

2011, pp. 102-103. 



 

32 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

essere respinti. Nessuna rilevanza ha peraltro qui una distinzione 
tra le varie denominazioni cristiane”16. 

 

Tutto ciò considerato, preludio sinfonico di quella corale tragedia 
che è stata la storia del XX secolo, non a caso giustamente definito il 
“secolo del martirio”17, si può adesso cominciare ad analizzare la 
concezione dello Stato e della politica di Luigi Sturzo. 
 
 
3 - Filosofia dello Stato e della politica in Luigi Sturzo. 
 
La concezione dello Stato e della politica nel corso dei secoli è 
inevitabilmente mutata, transitando da una visione che divinizzava il 
sovrano e lo Stato, come nell’epoca imperiale romana, a una visione che 
intendeva lo Stato e la comunità politica come qualcosa di artificialmente 
creato dall’azione dell’uomo, come in Hobbes o Rousseau. 

Dinnanzi a queste due prospettive, che direttamente o 
indirettamente hanno costituito la via prioritaria attraverso la quale si è 
maggiormente sclerotizzato il potere, diventando assoluto prima e 
totalitario poi, si è sempre stagliata la terza visione, secondo quella linea 
di giunzione che unisce l’evo antico e l’evo odierno da Aristotele alla 
Chiesa cattolica18, per cui lo Stato e la comunità politica hanno una 
origine naturale, cioè scaturiscono dalla natura relazionale dell’essere 
umano, rendendo così inevitabile che il potere statale non possa essere 
illimitato. 

In questa terza corrente ideale si inscrive il pensiero di Luigi 
Sturzo che può essere esaminato soffermandosi, seppur brevemente, su 
cinque nodi tematici principali che contraddistinguono la sua riflessione 
e cioè: 1) la crisi dello Stato e della democrazia; 2) lo Stato e lo statalismo; 
3) i partiti e la partitocrazia; 4) i rapporti tra lo Stato e la Chiesa; 5) i 
rapporti tra la morale e la politica. 
 
 
3.1 - Crisi dello Stato e democrazia 
 
L’analisi di Sturzo prende le mosse dalla considerazione che lo Stato - 
inteso come forma politica della socialità19 - è in crisi per tre fattori 

 

16 J.S. CONWAY, The Nazi Persecution of the Churches. 1933-1945, Ryerson Press, 
London, 1968, p. 383. 

17 A. RICCARDI, Il secolo del martirio. I cristiani nel Novecento, Mondadori, Milano, 
2000. 

18 “È evidente che lo Stato è un prodotto naturale e che l’uomo per natura è un essere 
socievole”: ARISTOTELE, Politica, Laterza, Bari, 1973, I, 1253a, p. 6; così anche San 
Tommaso d’Aquino: ”Se è dunque naturale per l’uomo vivere in società, è necessario 
che fra gli uomini ci sia un qualcosa che governi il popolo”: T. D’AQUINO, La politica 
dei principi cristiani, Cantagalli, Siena, 1997, I, c. 3, p. 16. 

19 “Lo Stato non è la nazione, ma rappresenta e organizza la nazione; lo Stato non è 
il popolo, ma ne è l’espressione politica; lo Stato non è l’autorità, ma è rappresentato 
dagli uomini investiti di autorità; lo Stato non è la legge, ma si articola per via di leggi, 



 

33 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

principali, cioè per la condizione deficitaria dell’educazione culturale in 
genere e della formazione universitaria in particolare, per il predominio 
degli apparati burocratici e per il disorientamento morale e ideale degli 
uomini politici20, fattori che, a loro volta, riflettono la crisi del diritto e 
della libertà. 

In questo senso chiarisce che occorre coordinare  
 

“insieme la riforma dello Stato e la conquista della libertà, come un 
tutto sintetico e dinamico. Perciò noi partiamo da una negazione 
forte, imponente: noi neghiamo lo Stato moderno democratico, 
accentratore, fornito di un potere assoluto: noi neghiamo il 
socialismo di Stato come ultimo termine economico e politico […]. 
Noi però non neghiamo le classi, neppure quella oggi dirigente; per 
noi è crisi morale quella che ha colpito la classe dirigente ed è crisi 
organica quella che ha colpito il normale ordinamento statale”21. 

 

La crisi dello Stato trova dunque alla sua base la crisi degli uomini 
dello Stato poiché, come scrive lo stesso Sturzo “il ceto burocratico è 
divenuto il vero e reale detentore del potere e dell’amministrazione”22. 

Tutto ciò conduce inevitabilmente a smarrire l’autentica finalità 
dello Stato che per Sturzo è, appunto, il bene comune.23 

Anche la democrazia comincia a risentire degli effetti collaterali di 
tale situazione, in quanto se lo Stato diviene mero accentramento di 
potere dell’élite burocratica e se si perde di vista il perseguimento del 
bene comune, viene meno la partecipazione alla cosa pubblica, che 
invece dovrebbe essere informata dal metodo della libertà e da quello 
rappresentativo. 

Sul punto, con una lucidità straordinariamente attuale, Sturzo 
evidenzia, infatti, che  

 

“la democrazia dovrà mantenere il metodo di libertà e il metodo 
rappresentativo: cioè utilizzare la fase liberale: altrimenti cadrà nel 
demagogico o nella dittatura di sinistra; e dovrà mantenere questi 

 

decreti e regolamenti; lo Stato non è la giustizia, l’ordine, l’equità, ma è basato sulla 
giustizia, si fortifica nell’ordine e procura di adeguare la sua azione all’equità dei 
rapporti sociali; lo Stato non è la libertà, ma garantisce le libertà civili, politiche e 
religiose […]. Lo Stato è la forma politica della socialità senza la quale sarebbero 
impossibili la convivenza civile, la tutela dell’ordine, la difesa interna ed esterna, lo 
sviluppo della personalità umana”: L. STURZO, Il concetto dello Stato, in Opere scelte, 
Laterza, Bari, 1992, vol. II, pp. 3-4. 

20 “Questa analisi della crisi della classe dirigente sotto il triplice aspetto della 
influenza universitaria o della cultura, del predominio della burocrazia e del 
disorientamento degli uomini politici può sembrare estranea all’argomento della crisi 
dello Stato; ma è invece intimamente connessa. L’istituto dello Stato non è un ente 
astratto, non è un principio etico, non è una ragione sociale se non in quanto è un 
organismo concreto e completo; e questo organismo è e vive della stessa vita di coloro 
che ad esso imprimono i caratteri e l’impronta”: L. STURZO, Crisi e rinnovamento dello 
Stato, in Opere scelte, cit., vol. V, p. 87. 

21 L. STURZO, Crisi e rinnovamento, cit., p. 99. 
22 L. STURZO, Crisi e rinnovamento, cit., p. 81. 
23 “Il bene comune è il fine dello Stato”: L. STURZO, Il fondamento della democrazia, 

in Opere scelte, cit., vol. II, p. 49. 



 

34 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

metodi perché già sono penetrati nella coscienza generale, e 
rispondono alla struttura morale ed economica della presente 
civiltà. La resistenza della democrazia alle oligarchie plutocratiche 
e nazionaliste non può farsi che su questo terreno”24. 

 

Ma cosa è esattamente la democrazia? Come raccordare la natura 
dello Stato e della comunità politica con il paradigma democratico? E, 
infine, come conciliare i valori cristiani con la logica democratica? 

Sturzo, con tutto il suo acume, comprende il problema e avverte 
queste difficoltà, e non soltanto non si sottrae al tentativo di confrontarsi 
con esse, ma per di più le analizza e le risolve, tanto da scrivere che  

 

“per noi la democrazia è un sistema politico e sociale che 
comprende l’intero popolo, organizzato su una base di libertà per il 
bene comune. Qui sta il vero spirito della democrazia, il suo più 
ampio ideale, così come dovrebbe essere realizzato nei Paesi civili e 
cristiani”25. 

 

La democrazia per Sturzo, allora, è ben lungi dall’essere un mero 
contenitore vuoto, consistente soltanto di procedure formali e 
formalizzate ai fini dell’organizzazione del consenso, ma è, semmai, un 
sistema di organizzazione della vita sociale secondo un orizzonte di 
senso e secondo una dimensione assiologica specificamente identificata. 

Per comprendere realmente la teoria sturziana della democrazia, 
non si può prescindere, dunque, da due profili: quello storico e quello 
teorico. 

Il profilo storico si condensa nella circostanza per cui la 
democrazia in quanto tale, almeno nella sua più evoluta compiutezza 
secondo le modalità con cui oggi la si conosce e riconosce nel mondo 
occidentale, è un portato tipico della civiltà cristiana, come, del resto, ha 
precisato Jacques Maritain allorquando ha ricordato che “lo stato 
d’animo democratico non solo deriva dalla ispirazione evangelica, ma 
non può sussistere senza questa”26. 

Il profilo teorico consiste nei tre elementi che Sturzo ritiene siano 
non soltanto il frutto dell’apporto cristiano alla civiltà, ma i cardini 
portanti di un’autentica democrazia, senza i quali la democrazia stessa 
entra in crisi; i tre suddetti elementi sono la persona, la libertà, la pace. 

Sul primo elemento, cioè sull’importanza della persona ai fini 
della strutturazione democratica della società, del potere e dello Stato, 
puntualizza, infatti, che “laddove la personalità umana non è rispettata 
in tutti i suoi diritti alla vita morale e materiale, non vi può essere 
democrazia”27. 

Sul secondo elemento, cioè sulla rilevanza della libertà, scrive che  
 

“la democrazia comincia con la libertà. Laddove non c’è libertà non 
c’è democrazia. Laddove la libertà è negata a corpi sociali con vita e 
fini specifici propri (come la famiglia, la professione, il comune) non 

 

24 L. STURZO, Il fondamento della democrazia, cit., p. 49. 
25 L. STURZO, Lo spirito della democrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 56-57. 
26 J. MARITAIN, Cristianesimo e democrazia, Passigli, Firenze, 2007, p. 43. 
27 L. STURZO, Cristianesimo e democrazia, cit., p. 60. 



 

35 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

vi può essere democrazia […]. Con ciò noi neghiamo il richiamo alla 
democrazia che fanno il comunismo e il socialismo marxista. In 
questi sistemi non vi può essere né libertà personale né libertà di 
enti autonomi”28. 

 

Sul terzo elemento, cioè sulla necessarietà della pace, che implica 
la giustizia, tanto all’interno dei singoli Stati quanto delle singole 
comunità politiche tra i diversi Stati, precisa che  

 

“la democrazia ha oggi tre battaglie da combattere e da vincere: 1) 
una economica contro l’oppressione del capitalismo e contro la 
minaccia di un comunismo tirannico […]. Sia il capitalismo che il 
comunismo sono contrari ad una vera democrazia, ed entrambi 
rendono difficile conseguire una giustizia distributiva in economia, 
senza urtare la libertà […]. 2) La seconda battaglia sarà in campo 
politico, al fine di modificare l’attuale organizzazione dello Stato 
alla quale è stata data una forma concreta dalle classi medie liberali 
del secolo scorso, e che è stata resa inadeguata dall’avvento delle 
masse lavoratrici nella vita elettorale e parlamentare, mentre è 
anche minata dalle tendenze totalitarie dell’estrema destra e 
dell’estrema sinistra […]. 3) E infine la terza battaglia della 
democrazia sarà in campo internazionale […]. O le potenze 
democratiche ristabiliranno la sicurezza collettiva o avremo una 
lunga guerra ed una catastrofe europea che sorpasserà ogni 
immaginazione”29. 

 

È proprio Sturzo, del resto, che evidenzia i concreti e attuali 
problemi della democrazia, scrivendo che  

 

“le stesse democrazie soffrono del male dell’epoca, cioè quello di 
pesare sulle libertà personali, per tre ragioni: a) l’accentramento 
statale a scapito delle società di base e delle attività individuali […]; 
b) il dominio del capitalismo sulle masse, sulla stampa e sulle sfere 
governative; c) la debolezza dei valori morali della società, a causa 
della diffusione, in ogni classe sociale, di un’educazione 
fondamentalmente materialistica”30. 

 

Dinnanzi a queste tre patologie strutturali della democrazia 
occidentale contemporanea si staglia il carattere ontologico della 
democrazia che, nell’ottica del pensiero di Sturzo, comporta sempre la 
limitazione del potere, anche se esercitato dal popolo che dunque non 
può fare o disfare tutto ciò che vuole, dovendo rispettare certi limiti 
invalicabili, come, per esempio, quelli dettati dal diritto naturale31. 

 

28 L. STURZO, Cristianesimo e democrazia, cit., p. 60. 
29 L. STURZO, Cristianesimo e democrazia, cit., pp. 69-71. 
30 L. STURZO, Cristianesimo e democrazia, cit., p. 61. 
31 “Il corpo elettorale non governa il Paese, ma designa coloro che governano il Paese; 

non controlla direttamente e tecnicamente il Governo, ma esercita un controllo morale 
e permanente attraverso il rinnovamento dei corpi eletti e per mezzo delle 
manifestazioni della opinione pubblica […]. Così il popolo stesso è limitato nella sua 
azione di autogoverno e a sua volta limita i suoi rappresentanti al potere […]. Altro 
limite alla volontà popolare è dato dalla legge morale naturale […]. È vero che dal punto 
di vista obiettivo una legge immorale che urti la legge naturale, sia essa emanata dal re 
o stabilità per volontà di popolo, non ha valore di legge e non vincola in coscienza coloro 



 

36 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Su questo punto conclude, specificando che  
 

“come il monarca assoluto dei passati regimi doveva avere 
coscienza dei doveri e dei limiti naturali ed etici della sua sovranità, 
e se non l’aveva comprometteva sé e il bene del suo popolo, così il 
popolo sovrano deve avere coscienza delle sue responsabilità e dei 
limiti del suo potere; se non l’ha perde se stesso e la democrazia che 
l’incoronò sovrano […]. La libertà e la democrazia sono beni 
spirituali che sono conosciuti, amati e difesi. Come tali partecipano 
della verità e dell’amore che animava ogni ascesa sociale. Senza 
carità e amore ogni società decade e si riduce al caos della menzogna 
e dell’odio. Ne abbiamo visto i saggi. Perciò è da augurare che le 
democrazie moderne siano basate sulla verità e sull’amore sociale, 
come valori perenni da conquistarsi e da realizzarsi sempre e da 
estendersi dappertutto, nei singoli Stati e nelle unioni di Stati, e da 
difendersi sempre e dovunque con convinzione. Perciò diciamo che 
il popolo deve avere coscienza di che cosa sia la democrazia e libertà 
e quali ne sono i suoi doveri e le sue responsabilità”32. 

 

L’analisi del pensiero di Sturzo, a questo punto, è matura per il 
secondo tema, così centrale nel suo lavoro filosofico, cioè la definizione 
non soltanto del rapporto tra Stato e statalismo, ma anche della profonda 
differenza, che occorre riconoscere ancora oggi e specialmente alla luce 
dell’esperienza del XX secolo, tra Stato sociale di diritto e Stato totalitario. 
 
 
3.2 - Stato e statalismo 
 
L’indagine filosofica di Luigi Sturzo indulge con specifica attenzione al 
problema non soltanto della definizione dello Stato, della sua natura, dei 
suoi compiti, dei suoi metodi, ma anche alle possibili degenerazioni che 
lo Stato medesimo può subire, specialmente quando vengono meno le 
premesse cristiane della democrazia e della convivenza politica. 

L’epoca in cui Sturzo scrive è quella in cui operano indisturbati il 
bolscevismo, il fascismo e il nazismo, i quali si fregiano di essere 
l’espressione del cosiddetto ‘Stato forte’ in cui o la classe oppressa, o la 
nazionalità eroica, o la razza superiore hanno posto l’obiettivo di 
realizzare la ‘nuova umanità’, il nuovo ordine sociale e politico, la nuova 

 

che sono convinti della sua immoralità, come fecero i primi cristiani nel rifiutare 
l’incenso agl’idoli. Ma dal punto di vista della legalità materiale, la stessa volontà 
sovrana che l’ha voluta deve essere quella che deve respingerla. Sta perciò a coloro del 
popolo che sono avvertiti della immoralità intrinseca di una legge a opporsi che sia 
introdotta (come avvenne nelle elezioni del 1944 nel Massachussetts circa 
l’emendamento sulla limitazione delle nascite) ovvero a impegnarsi a farla annullare 
(come è il caso delle leggi discriminatorie di razza in vari Stati degli Stati Uniti 
d’America) […]. Il terzo limite è dato dalla natura stessa della democrazia […]. Il popolo 
ha un limite che non può sorpassare, pena la cessazione della democrazia. Come il 
suicidio è contro la natura, così il popolo che delibera di privarsi dei suoi diritti 
commette un suicidio politico: cessa di essere popolo”: L. STURZO, Note sulla 
democrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, pp.101-103. 

32 L. STURZO, Note sulla democrazia, cit., pp.104-105. 



 

37 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

escatologia, anche se in violazione e spregio dei più elementari principi 
della tradizione giuridica occidentale33. 

In questo senso Sturzo chiarisce che  
 

“parlare di Stato forte senza la condizione fondamentale 
dell’osservanza della legge e di leggi morali è semplicemente un 
non senso. Chi si immagina che lo Stato forte sia quello del sic volo, 
sic jubeo, sit pro ratione voluntas, non fa altro che mettere a base dello 
Stato l’arbitrio dell’uno o dei pochi sostenuti dalla forza”34. 

 

Il vero Stato forte, dunque, non è quello che eleva se stesso e il 
proprio potere al di sopra della legge e del diritto, ma semmai è quello 
che vi si subordina; l’autentico Stato forte, insomma, è lo Stato di diritto, 
tanto che, sempre con le parole di Sturzo,  

 

“per essere forte occorre che lo Stato sia basato sulla legge; la legge 
sia uguale per tutti; l’autorità stessa sia soggetta alla legge, e così 
ogni ordine civico e ogni organismo amministrativo. Nella 
concezione moderna dello Stato di diritto venne eliminata la teoria, 
prevalente nello Stato assoluto, che il monarca fosse al di sopra delle 
leggi positive. Lo Stato di diritto si basa, invece, sul principio che le 
leggi positive legano il legislatore stesso e tutti gli organi dello Stato, 
come legano tutti i cittadini”35. 

 

Lo Stato che non si sottomette al diritto, alla morale naturale, alla 
limitazione del proprio stesso potere, degenera inevitabilmente in Stato 
assoluto prima e totalitario poi, specialmente con il culto della 
personalità quale derivazione della personificazione dello Stato. 

Del resto, lo stesso filosofo calatino evidenzia che “quando oggi 
parliamo di Stato totalitario pensiamo subito alla Russia bolscevica, 
all’Italia fascista, alla Germania nazista, alla Turchia kemalista, al 
Messico mezzo socialista e mezzo brigante”, ma è lo stesso Sturzo che 
enuclea il fondamento teorico, ben più risalente, dello Stato totalitario 
novecentesco, scrivendo, infatti, che  

 

“la personificazione dello Stato nel principe rappresentò la prima 
manifestazione dell’idea di Stato e trovò il suo teorico in 
Machiavelli. Questi inventò, in politica, la verità effettuale, 
chiamata più tardi ragion di Stato […]. Il fine del dominatore è la 
regola a cui sono subordinati i fini particolari dei sudditi. I mezzi 
non hanno molta importanza; meglio se sono onesti; se non lo sono, 
purché siano utili non sono da escludere. La religione è utile per 
imporre una costrizione ai popoli […]. Da Machiavelli a Lutero il 
salto è appena sensibile. Lutero pose tutti i poteri, anche 
ecclesiastici, nelle mani del principe, che divenne così esente da 
freni e controlli, sia da parte della chiesa sia da parte del popolo. 
Machiavelli aveva subordinato i fini della religione ai fini dello 
Stato, personificato dal principe. Lutero fa ancor di più: in virtù 
della teoria del servo arbitrio, staccò la morale dalla fede e 

 

33 Cfr. A.R. VITALE, Cristianesimo e diritto. Sull’anima della civiltà giuridica occidentale, 
Algra, Catania, 2017. 

34 L. STURZO, Il concetto dello Stato, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 6. 
35 L. STURZO, Il concetto dello Stato, cit., p. 5. 



 

38 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

abbandonò tutta la vita morale e l’organizzazione religiosa nelle 
mani dell’autorità secolare. I principi tedeschi furono ben felici di 
riunire tutti i poteri nelle loro mani”36. 

 

Il totalitarismo statale, secondo Sturzo, si manifesta in tre 
dimensioni: quella giuridica, quella politica e quella economica, come 
comprova la stessa esperienza storica: 

 

“il bolscevismo si è presentato contemporaneamente come regime 
comunista dal lato economico e totalitario da quello politico. Il 
fascismo ha proceduto per gradi e per esperimenti tanto in politica 
come in economia diretta dallo Stato, mascherato d’un 
corporativismo apparente e verbale. La Germania, in piena crisi 
finanziaria e carica di debiti, ha instaurato contemporaneamente il 
regime totalitario e il socialismo di Stato”37. 

 

Ciò premesso, il totalitarismo nell’ambito giuridico si verifica, per 
esempio, allorquando lo Stato nega i diritti naturali dell’essere umano, 
della persona, della famiglia o le conformazioni sociali in cui si esplica la 
naturale socialità dell’uomo. Sul punto Sturzo ribadisce che  

 

“i diritti della persona umana non sono soltanto negativi, ma anche 
positivi. Lo Stato non può assorbirli in sé, né può assorbire i diritti 
di quei nuclei sociali nei quali l’individuo è in grado di sviluppare 
e far crescere la sua personalità, quali la famiglia, la scuola, la 
professione, il comune e così via. Oggi lo Stato cerca di invadere 
ogni campo, di accentrare ogni cosa, di sottomettere la persona 
umana alla comunità […]. Lo Stato totalitario cerca di realizzare il 
dominio sull’intera attività dei suoi cittadini, nonché il monopolio 
sia della vita pubblica che di quella privata”38. 

 

Affiorano con tutta evidenza i profondi radicamenti della filosofia 
sturziana nell’alveo della Dottrina Sociale della Chiesa, specialmente di 
quella che scaturì dall’enciclica “Rerum novarum” di Leone XIII, secondo 
il quale, infatti, “i diritti naturali lo Stato deve tutelarli, non 
distruggerli”39. 

Sul versante politico, invece, il totalitarismo si manifesta come 
accentramento della vita da parte dello Stato e come acquisizione del 
controllo dello Stato da parte del partito dominante, che per di più 
assume connotati militarizzati. Sul punto scrive Sturzo: 

 

”L’accentramento amministrativo e politico negli Stati totalitari per 
un’ineluttabile esigenza vitale si trova necessariamente legato alla 
soppressione di tutte le autonomie, delle libertà civili e politiche, e 
dell’habeas corpus, ai sistemi più perfezionati di polizia e di 
spionaggio, alle repressioni violente e sanguinose, all’eliminazione 
dell’avversario e del dissidente, all’intolleranza di qualsiasi 
disaccordo e all’imposizione esterna ed interna del conformismo 
politico […]. Negli Stati totalitari il partito è militarizzato e si mette 

 

36 L. STURZO, Lo Stato totalitario, in Opere scelte, cit., vol. II, pp. 20-23. 
37 L. STURZO, Lo Stato totalitario, cit., p. 36. 
38 L. STURZO, Lo spirito della democrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, pp. 59-60. 
39 LEONE XIII, Rerum novarum, n. 38. 



 

39 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

al di sopra dell’esercito; oppure l’esercito si allea al potere e le due 
forze si associano e si fondono”40. 

 

Infine, sotto il profilo economico lo Stato totalitario è quello che ha 
avocato a sé tutte le funzioni, tutti i poteri, tutte le competenze, 
fagocitando anche le energie e le risorse economiche individuali e 
private. 

Sturzo, dunque, critica severamente la circostanza per cui, sempre 
con le sue parole,  

 

“per sopportare l’elefantiasi dell’accentramento, lo Stato ha 
preso in mano tutte le risorse del Paese; lo Stato ha gonfiato il 
suo tesoro; lo Stato getta milioni e miliardi dalla finestra per 
quella demagogia che è penetrata nelle ossa dei politicanti 
italiani. Così nulla si salva; né lo Stato, né gli enti Statali e 
parastatali, moltiplicati all’infinito, né i comuni, né i 
cittadini”41. 

 

Approfondendo il problema, spiega, con la ragione della storia 
dalla sua parte, che lo Stato totalitario “asservisce ai propri fini il capitale 
privato (come in Germania), o l’associa per mantenere un certo equilibrio 
tra le classi (come in Italia), o diventa egli stesso capitalista (come in 
Russia). Lo Stato totalitario non lascia mai la libertà economica né ai 
capitalisti né ai lavoratori”42. 

In tale scenario nasce lo statalismo, l’idolatria dello Stato, ciò che 
Sturzo stesso definisce, per l’appunto, come ‘panteismo di Stato’, cioè 
l’idea dell’onnipotenza e dell’onnipresenza dello Stato, a tal punto da 
dover riconoscere che l’espressione più marcata di tale panteismo è la 
dittatura moderna, nelle tre forme in cui si è presentata: social-
nazionalista (Mussolini, Franco, Peron); nazionale razzista (Hitler); 
bolscevico-comunista (Lenin, Stalin, Mao)43. 

Con ancor più chiarezza il filosofo siciliano marca la differenza tra 
Stato e statalismo, essendo “il primo, ordine necessario al vivere civile; il 
secondo, distruttore di ogni morale amministrativa”44. 

Sturzo evidenzia, insomma, che la differenza tra un regime 
democratico e uno totalitario non è tanto da individuare nelle premesse 
storiche o nell’articolazione dell’amministrazione statale, quanto 
piuttosto “in quel poco di Cristianesimo che è rimasto nella coscienza dei 
popoli occidentali, non ancora soffocato dalla concezione statalista”45. 

In questo senso il pensatore di Caltagirone tanto auspica: 
 

”Quando le forti correnti democratiche avranno riguadagnato 
coscienza di sé e saranno riuscite a resistere alla perversione 
totalitaria (razzismo inumano, nazionalismo esagerato, fascismo 

 

40 L. STURZO, Lo Stato totalitario, in Opere scelte, cit., vol. II, pp.32-33. 
41 L. STURZO, Statalismo, in Opere scelte, cit., vol. V, p. 113. 
42 L. STURZO, Lo Stato totalitario, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 35. 
43 L. STURZO, Lo Stato gendarme o divinità?, in Opere scelte, cit., vol. V, p. 138. 
44 L. STURZO, Il travaglio della DC, Edizioni Politica Popolare, Napoli, 1959, p. 32. 
45 L. STURZO, Lo Stato gendarme o divinità?, in Opere scelte, cit., vol. V, p. 138. 



 

40 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

pretenzioso), ed avranno contribuito a liberare le masse dal veleno 
marxista e comunista, avranno contribuito per ciò stesso a 
ricostruire la società sulla base di una moralità umana e cristiana”46. 

 
 
3.3 - Partiti e partitocrazia 
 
Il terzo nodo costitutivo della filosofia della politica sturziana è la 
degenerazione del sistema partitico (pur necessario alla costruzione e al 
mantenimento della dialettica democratica di uno Stato di diritto) in 
partitocrazia. 

Sturzo, infatti, sottolinea che fra partiti e partitocrazia corre la 
stessa differenza che fra Parlamento e parlamentarismo, fra democrazia 
e democraticismo, cioè fra struttura sana e struttura ammalata; fra 
andamento esatto e andamento disordinato; fra funzionamento normale 
e disfunzione47. 

Se la democrazia è ‘antibiotico’ contro lo Stato totalitario, la 
partitocrazia è il cancro della democrazia, poiché  

 

“le direzioni dei partiti si impongono ai parlamentari dei propri 
gruppi e dispongono dell’esito delle votazioni. Così si crea la 
partitocrazia contro la quale si deve opporre valida resistenza fin 
dall’inizio, per non far decadere il Parlamento e annullarne la 
funzione”48. 

 

Sturzo, del resto, scrive nel periodo storico in cui i grandi partiti 
di massa hanno fagocitato ogni dimensione della politica, dello Stato e 
della società e non è quasi pensabile una dimensione della politica al di 
fuori di quella partitica, tanto da ritenere la democrazia soppiantata dalla 
partitocrazia, appunto. 

Nella dinamica della partitocrazia non soltanto si viola 
l’autonomia del singolo parlamentare, che viene ingabbiato dalla rigida 
struttura del proprio partito di appartenenza, ma per di più si lede la 
reale funzione dialettica del Parlamento con sacrificio proprio dello 
spirito democratico. 

In quest’ottica il Calatino evidenzia che  
 

“l’elaborazione delle leggi non può essere ridotta ad una giostra 
apparente e inconcludente tra maggioranza ed oppositori quando 
tutto è fissato e prestabilito fra le quinte, senza rispetto di quella 
autonomia che rende ciascuno responsabile diretto della propria 
parola e del proprio voto”49. 

 

Tutto ciò, secondo Sturzo, costituisce una violazione 
dell’ordinaria funzione del Parlamento e, specialmente, anche della 
stessa Costituzione per la quale, all’articolo 67, “ogni membro del 

 

46 L. STURZO, Lo spirito della democrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, pp. 73-74. 
47 L. STURZO, Democrazia e partitocrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 144. 
48 L. STURZO, Democrazia e partitocrazia, cit., pp. 137-138. 
49 L. STURZO, Democrazia e partitocrazia, cit., p. 139. 



 

41 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Parlamento rappresenta la nazione ed esercita le sue funzioni senza 
vincolo di mandato”.  

La causa è rinvenuta da Sturzo nell’errore dei partiti che è quello 
 

“di volere ingerirsi nell’andamento governativo e amministrativo 
del Paese; e poiché l’angolo visuale di un partito è ristretto al suo 
campo organizzativo e di clientele, così ne viene una specie di 
naturale subordinazione degli interessi del Paese agli interessi del 
partito o degli uomini del partito”50. 

 

La partitocrazia è un abuso di potere dei partiti nei confronti dei 
propri stessi militanti ed esponenti e nei confronti dell’unico vero organo 
rappresentativo, cioè, per l’appunto, il Parlamento. 

La partitocrazia esprime il superamento dei limiti imposti ai 
partiti e alle direzioni degli stessi dalla medesima logica della dialettica 
democratica, così che, conclude il filosofo siciliano, occorre ricordare che  

 

“l’autolimitazione è la caratteristica più elevata di coloro che 
sentono la libertà e la praticano, perché l’essenza della libertà 
consiste nel rispetto della libertà altrui e nella possibilità di tutela 
della propria libertà. Il contrario della vita pubblica si chiama, con 
parola coniata da poco: ‘partitocrazia’“51. 

 
 
3.4 - Stato e Chiesa 
 
I rapporti tra Stato e Chiesa nel pensiero sturziano possono essere 
esaminati secondo due distinte declinazioni. 

In primo luogo, come riflesso dei rapporti tra religione e potere, 
nel reciproco senso della religione come potere e del potere come 
religione. 

La religione, infatti, almeno quella cristiana, storicamente ha 
rappresentato, tramite l’azione della Chiesa di Roma, un effettivo potere 
contrapposto agli altri, in grado di frenare, mitigare, stemperare gli altri 
poteri, come quello imperiale, quello della volontà generale, quello, più 
genericamente inteso, dello Stato52. 

Sturzo non a caso scrive che  
 

“la Chiesa antica non tendeva a fondere in sé lo Stato […]. Lo Stato 
restava per essa un elemento terreno, ritenuto necessario alla vita 
della comunità […]. La proprietà, le ricchezze, il dominio di alcune 
classi sulle altre, l’esercizio della forza, la guerra, la schiavitù 
anch’essi erano ritenuti elementi necessari alla vita sociale, pur 
provenendo dalla degenerazione della specie umana. Tali elementi, 
non potendosi sopprimere, dovevano correggersi con lo spirito 
ascetico cristiano di povertà, di umiltà, di astinenza, di penitenza”.53 

 

50 L. STURZO, Governo e partito, in Opere scelte, cit., vol. II, pp. 155-156. 
51 L. STURZO, Democrazia e partitocrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 148. 
52 “Il prete aiuta il re a domare il guerriero”: J. LE GOFF, La civiltà dell’Occidente 

medievale, a cura di M. PAGLIERI, G. VICACE, Einaudi, Torino, 1999, p. 293. 
53 L. STURZO, Chiesa e Stato. Studio sociologico-storico, Storia e letteratura, Roma, 



 

42 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

 

Ciò premesso, è anche vero il contrario, cioè che nel corso del 
tempo, proprio a causa della assolutizzazione del potere, lo statalismo, 
divenendo ‘panteismo di Stato’ secondo l’efficace formula sturziana, ha 
cominciato ad assumere la conformazione di una vera e propria 
religione. 

In questo senso il filosofo siciliano scrive che  
 

“lo Stato totalitario per la sua stessa natura, si capisce, è indotto a 
superare i limiti osservati fino a lui. Tutti devono avere fede nello 
Stato nuovo e imparare ad amarlo. Dalla scuola all’università non 
basta praticare un conformismo sentimentale, ci vuole la 
sottomissione intellettuale e morale completa, l’entusiasmo 
confidente, l’ardore mistico d’una religione. Il bolscevismo o il 
fascismo o il nazismo è e deve essere una religione”54. 

 

Le tirannie novecentesche costituiscono il momento apicale non 
soltanto della assolutizzazione del potere, ma anche della divinizzazione 
dello Stato, come ricorda Sturzo per il quale, infatti, “dopo Machiavelli e 
Lutero lo Stato non ha cessato di camminare verso la propria 
divinizzazione. Oggi lo Stato totalitario è la forma più chiara ed esplicita 
dello Stato panteista”55. 

Si può dunque facilmente ritenere che la religione come potere sia 
servita proprio come contrappeso teoretico e prassistico per evitare che 
il potere diventasse una religione. Allorquando il ruolo culturale e sociale 
del Cristianesimo è stato marginalizzato, si è inevitabilmente espanso 
l’ambito del potere dello Stato, che è così divenuto una vera e propria 
forma di idolatria con conseguente sacrificio della libertà e della dignità 
umane. 

In fondo, il XX secolo non solo è il secolo che ha visto divinizzarsi 
la figura dello Stato, ma ha anche assistito all’attuazione concreta del 
laicismo, cioè allo stravolgimento ideologico del concetto di laicità che è 
stato introdotto nella civiltà occidentale proprio grazie al Cristianesimo56. 

La diffusione del laicismo si registra tanto negli Stati totalitari 
quanto nelle democrazie, poiché, come nota Sturzo,  

 

“la conquista dello Stato sulle anime è in continuo progresso, sia là 
dove l’evoluzione verso lo Stato totalitario si va compiendo, sia 
dove lo Stato, pur non essendo tale, mira a dare una propria 
impronta alla formazione educativa e culturale del Paese”57. 

 

Il filosofo calatino rinviene in ciò una vera e propria forma di 
‘confessionalismo laico’, formula coniata per evidenziare  

 

“la tendenza dello Stato laico ad ottenere dai cittadini più che una 
adesione formale ed esterna, un’adesione convinta e totale, che è 

 

2001, vol. 1, p. 26. 
54 L. STURZO, Lo Stato totalitario, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 34. 
55 L. STURZO, Lo Stato totalitario, cit., p.38. 
56 A.R. VITALE, Laicità e laicismo. Sinonimia, dicotomia o antinomia?, in Gregorianum, 

1/2017. 
57 L. STURZO, Chiesa e Stato, cit., vol. 2, p. 221. 



 

43 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

meglio espressa dalla parola ‘confessionalismo’: invece di 
confessare una fede in Dio e in una chiesa, si dovrebbe confessare 
una specie di fede nello Stato laico”58. 

 

In secondo luogo, il rapporto tra Stato e Chiesa nel pensiero 
sturziano può essere declinato in una ulteriore accezione, cioè in 
riferimento ai rapporti tra Stato e Chiesa dietro cui si celano quelli tra 
politica e religione, specialmente alla luce della situazione dell’elettorato 
cattolico e del progetto politico di Sturzo, condensato in quello che è stato 
il Partito Popolare Italiano. 

Con la fondazione del suddetto partito nel 1919 si archivia l’epoca 
del ‘non expedit’, nonostante la cosiddetta ‘questione romana’ non sia 
ancora risolta. 

Sturzo, tuttavia, spiega con estrema chiarezza le relazioni che 
devono esistere tra credo cristiano e azione politica e in che modo i 
cattolici devono operare sullo scenario non solo sociale e culturale, ma 
anche politico ed elettorale. 

Sul principio Sturzo fornisce una perimetrazione dell’identità 
dell’elettorato cattolico: 

 

”Io suppongo i cattolici come tali, non come una congregazione 
religiosa, che propugna da sé un tenore di vita spirituale, né come 
la turba dei fedeli che partecipa attivamente e passivamente alle 
elevazioni e ai combattimenti di vita spirituale, né come un partito 
clericale che difende i diritti storici della Chiesa, in quanto vitalità 
umana di diverso ordine e ragione concreta, specifica, ma con una 
ragione di vita civile informata ai principi cristiani nella morale 
pubblica, nella ragione sociologica, nello sviluppo del pensiero 
fecondatore, nel concreto della vita politica”59. 

 

Un cattolico in politica non deve rinunciare alla propria fede, se 
davvero vuole rimanere cattolico, ma altresì non può sottomettere il dato 
politico direttamente al dato di fede. La vita politica del cattolico, 
dunque, deve avvalersi delle premesse della fede per cristianizzare 
l’ambito politico, non importando o copiando i precetti evangelici o 
dottrinali della Chiesa in modo acritico, ma forgiando e conformando la 
propria azione politica sulla base dei predetti insegnamenti. 

Sturzo stesso comprende la sfida e pone quindi i seguenti 
interrogativi: 

 

”Ma quale programma avrà mai questo partito cattolico nazionale? 
Sarà forse il contenuto religioso e morale del programma, che unirà 
tutti i cattolici di buona volontà sul terreno della lotta della vita 
pubblica? Oppure vi sarà un contenuto specifico, che concretizzerà 
le aspirazioni dei cattolici italiani in una formula 
programmatica?”60. 

 

Ecco in che senso lo stesso Sturzo rende chiaro, infine, che  
 

58 L. STURZO, Chiesa e Stato, cit., vol. 2, p. 216. 
59 L. STURZO, I problemi della vita nazionale dei cattolici italiani, in Opere scelte, cit., vol. 

I, p. 11. 
60 L. STURZO, I problemi, cit., p. 30. 



 

44 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

 

“non possiamo fare una bandiera del contenuto religioso delle 
nostre idee di vita civile e sociale, determinando un reggimento di 
forze ed elevando questi reggimenti a partito […]. Per tale ragione 
noi ameremmo che il titolo di cattolici non fregiasse il nostro partito 
e i nostri istituti”61. 

 

Insomma, sebbene i cattolici debbano e possano radunarsi in un 
partito, questo non può essere definito come cattolico, poiché il 
cattolicesimo è e resta sempre più ampio di ogni configurazione partitica 
ipotizzabile. 

Ecco perché Sturzo, rifuggendo ogni tentazione teocratica, 
rifiutando ogni istinto clericale, respingendo gli errori compiuti in 
passato dai politici cattolici, predilige e traccia una nuova via, forse più 
ardua, ma senza dubbio cattolicamente più autentica e intelligente, così 
da ribadire con forza che  

 

“sia giunto il momento che i cattolici, staccandosi dalle forme di una 
concezione pura clericale, che del passato storico formava una 
insegna di vita, e del presente una posizione antagonistica di lotta 
[…], si mettano al pari degli altri partiti della vita nazionale, non 
come unici depositari della religione, o come armata permanente 
delle autorità religiose che scendono in guerra guerreggiata, ma 
come rappresentanti di una tendenza popolare nazionale dello 
sviluppo del viver civile, che vuolsi impegnato, animato da quei 
principi morali e sociali che derivano dalla civiltà cristiana come 
informatrice perenne e dinamica della coscienza privata e 
pubblica”62. 

 
 
3.5 - Morale e politica 
 
Alla luce di tutto ciò che fino a ora si è considerato, l’ultimo profilo non 
può che riguardare un tema tanto caro alla ricchissima elaborazione 
teoretica sturziana, vertice ancora attualissimo e sommitale delle 
potenzialità filosofiche del pensatore siciliano, cioè i rapporti tra morale 
e politica. 

Ancorandosi la filosofia sturziana ai dettami morali tracciati dalla 
tradizione cristiana, è impregnata da principi come la giustizia, a cui si 
deve riferire, costantemente, l’agire politico per evitare che possa 
diventare un ambito autoreferenziale e, per l’appunto, confliggere con la 
dimensione morale dell’esistenza. 

In questo senso il programma del Partito Popolare Italiano 
delineato nel 1919 costituisce la concretizzazione di quanto fino a ora 
esaminato, avendo al centro, in primo luogo, l’integrità della famiglia e 
la sua difesa contro tutte le forme di dissoluzione e di corrompimento; in 
secondo luogo, la giustizia sociale, tramite la promozione di una 
legislazione sociale nazionale, del riconoscimento della libertà sindacale, 

 

61 L. STURZO, I problemi, cit., p. 32. 
62 L. STURZO, I problemi, cit., p. 13. 



 

45 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

della riorganizzazione dell’assistenza pubblica e privata, della riforma 
tributaria sulla base di una imposizione progressiva globale con 
l’esenzione delle quote minime; in terzo luogo, la libertà di 
insegnamento, l’indipendenza della Chiesa, la libertà di sviluppo della 
coscienza cristiana, la promozione della pace internazionale con una 
politica di disarmo globale. 

L’orizzonte morale dell’agire politico, dunque, è il bene comune 
così che proprio in questa direzione Sturzo scrive che  

 

“il cittadino e uomo di parte deve essere educato non con i favori, 
ma con la giustizia; non con le pretese di privilegi e vantaggi 
individuali, ma con l’assistenza nel far valere i propri diritti; non 
con le raccomandazioni per ottenere quel che non è giusto, ma con 
l’equa valutazione dei bisogni e delle esigenze collettive”63. 

 

In una simile prospettiva, ovviamente, la politica non può né 
ignorare la dimensione morale dell’esistenza, né farsi essa stessa forza 
morale autonoma, mettendo in essere programmi e iniziative che siano 
in contrasto con il diritto naturale. 

La politica non può pensarsi, né essere pensata, come avulsa e 
svincolata da qualsivoglia dimensione etica e giuridica, dovendo 
primariamente riconoscere il limite della dignità dell’essere umano. 

Sturzo rileva, infatti, che il male morale principale dell’odierno 
contesto politico e sociale consiste nella più radicale negazione della 
persona umana a causa di una concezione sostanzialmente materialistica 
della vita e dell’essere umano; scrive, infatti, in merito che  

 

“il materialismo invadente, non può che deprezzare la persona che 
viene ridotta al compito di una macchina. È quello che ha fatto tra 
noi anche il capitalismo anonimo; è la piaga delle nostre democrazie 
occidentali. Il sostrato immorale ed inumano della nostra civiltà è 
dato dalla sua negazione della persona umana: più questa 
negazione è completa e più inumano è il sistema che ne deriva”64. 

 

La politica, dunque, non può assumere decisioni che, 
contrastando con la dignità della persona umana, sostanzialmente 
facciano del diritto una dimensione amorale, o peggio, immorale, in 
quanto, come spiega il filosofo siciliano, “la morale è il fondamento del 
diritto. Non c’è diritto che non sia morale; un diritto immorale è 
impossibile a concepirsi perché dal momento che è immorale cessa di 
essere diritto”65. 

Il perseguimento della tutela della persona umana, dunque, 
diventa il criterio guida per la comprensione della presenza o 
dell’assenza della moralità nell’ambito politico, occorrendo a tal fine il 
superamento del laicismo e del panteismo di Stato, specialmente in una 
dinamica che si pretenda autenticamente democratica. 

 

63 L. STURZO, Democrazia e partitocrazia, in Opere scelte, cit., vol. II, p. 148. 
64 L. STURZO, Politica e morale, in Morale e politica, Castelvecchi, Roma, 2012, pp. 82-

83. 
65 L. STURZO, Politica e morale, cit., p. 81 



 

46 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

Su questo aspetto, e in conclusione, Sturzo puntualizza, infatti, 
con tratti lirici di profonda e cristallina riflessione filosofica (tipica di quel 
profilo così importante del pensiero cristiano comunemente definito 
come ‘personalismo’) che la stessa democrazia deve essere ripensata in 
senso morale, poiché  

 

“il laicismo ha dato i frutti che poteva dare ed è un anacronismo, e 
perfettamente sterile. Dire alla gioventù, che la democrazia è fine a 
se stessa e che lo stato laico è il mezzo di completamento della 
nostra individualità, che la scienza vincerà le tenebre della teologia, 
è dire parole vane, senza significato attuale e che non riescono a 
svegliare in essa alcuno slancio […]. Bisogna seguire un’altra strada, 
quella che conduce alla rivalutazione dei diritti della persona 
umana, oltre l’individualismo che considera le persone come 
numeri, al di là dello statismo che congloba tutti […]. Quando si 
dice personalità e persona s’intende con questo tutto ciò che esse 
rappresentano; spiritualità e sensibilità, vita individuale e sociale, 
cultura e religione, interessi materiali e vita superiore. È necessario 
giungere a liberare la persona umana dall’assoggettamento al 
gruppo, allo Stato, alla nazione, a una qualunque collettività 
compresa e sentita come una entità che ha in sé il proprio fine. Simili 
entità son mezzi, non fini. Il loro fine è la persona umana e ciò che 
essa comporta di immanente e di trascendente. Così la democrazia 
stessa deve avere un fine che sorpassa le proprie istituzioni e questo 
fine è la persona, tutta la persona”66. 

 
 
4 - Conclusioni 
 
“E se la vita spirituale fosse una delle condizioni fondamentali di 
un’intensa vita sociale e politica?”67: così si è chiesto alla fine del suo 
lavoro sui rapporti tra lo spirituale e la politica Paul Valadier. 

A questa domanda sembra rispondere l’intero monumentale 
pensiero sviluppato da Luigi Sturzo, l’intera sua filosofia dello Stato e 
della politica, almeno così come brevemente delineata nelle scorse pagine 
e senza dubbio ancora bisognosa di meditazione e di continuo 
approfondimento. 

L’equilibrata posizione di Sturzo sullo Stato può essere riassunta 
con le parole di Max Scheler il quale, giustamente, ha ritenuto che “è 
dannoso tanto demonizzare lo Stato quanto divinizzarlo”68. 

Lo Stato, dunque, non può essere soppresso, ma a sua volta non 
può sopprimere la dimensione morale che ne tiene l’unità, ne sostiene la 
legittimità e ne contiene il potere che deve imprescindibilmente arrestarsi 
dinnanzi alla dignità della persona e della sua coscienza, come in fondo 
ha ricordato, più di recente rispetto a Sturzo, Ernst-Wolfgang 
Böckenforde, secondo cui “il rispetto della coscienza è il punto con il 

 

66 L. STURZO, Politica e morale, cit., p. 71-72. 
67 P. VALADIER, Lo spirituale e la politica, Lindau, Torino, 2008, p. 91. 
68 M. SCHELER, Politica e morale, Morcelliana, Brescia, 2011, p. 104. 



 

47 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 11 del 2024               ISSN 1971- 8543 

quale lo Stato riconosce cos’è prioritario: l’autonomia inviolabile della 
persona”69. 

Così, la politica non può autoglorificarsi, dimenticando le ragioni 
del diritto e della giustizia, e deve costantemente impegnarsi per la 
salvaguardia del suo dovere fondamentale, cioè la tutela dei diritti 
fondamentali e il perseguimento del bene comune. 

In un tale rinnovato spirito critico anche la stessa democrazia, che 
è data per scontata nei suoi meccanismi e nelle sue finalità, è sempre 
necessario che sia riscoperta nel tempo, poiché anche un regime 
democratico può silenziosamente, ma non meno esizialmente, scivolare 
verso il baratro, divenendo un regime autoreferenziale e quindi 
liberticida e antiumano. 

In un tale scenario il pensiero di Sturzo, dunque, torna a essere più 
attuale che mai e non già punto d’arrivo, ma di partenza per tornare a 
riflettere compiutamente sui temi dello Stato, della politica e dei loro 
effettivi fondamenti. 

 
 
 
 
 
 

 

 

69 E.W. BÖCKENFORDE, Lo Stato come Stato etico, traduzione italiana e 
presentazione di E. BERTÒ, ETS, Pisa, 2017, p. 62. 


