
 

 
DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/24190 

 
Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

 

Davide Dimodugno 
(Assegnista di ricerca in Diritto e Religione, 

Università degli Studi di Torino, Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

Requiescat in loco sacro: prime riflessioni sull’uso delle chiese 
cattoliche come colombari tra esigenze della Chiesa e complessità 

delle normative regionali* 
 

Requiescat in loco sacro: first reflections on the use of Catholic churches as 
columbaria between the needs of the Church and the complexity of regional 

regulations 
 
 
ABSTRACT: Negli ultimi decenni, la Chiesa cattolica ha mutato la sua 
opinione circa la cremazione dei fedeli defunti, passando da una posizione 
decisamente contraria alla cremazione ad una più aperta. Per varie ragioni, tra 
cui la mancanza di spazio nei cimiteri e i costi significativamente inferiori 
rispetto all'inumazione e alla tumulazione, il ricorso alla cremazione è 
aumentato in modo esponenziale. Si è così persa la connotazione ostile di 
questa pratica rispetto alla dottrina della Chiesa sulla resurrezione dei corpi. 
Per questo motivo, in alcuni Paesi, come la Germania, si è diffuso l'utilizzo di 
chiese cattoliche sovrabbondanti come colombari, ovvero spazi in cui 
conservare le ceneri dei defunti, pur mantenendo il carattere sacro del luogo. 
Il presente contributo, partendo dalla costituzione di un'apposita commissione 
in materia da parte dell'Arcidiocesi di Bologna, da cui sono scaturiti i due 
quesiti a cui ha risposto il Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede il 9 
dicembre 2023, intende presentare i profili problematici di questa soluzione 
nel contesto italiano, alla luce della complessità e della pluralità delle 
normative regionali in materia di polizia mortuaria. 
 
ABSTRACT: In recent decades, the Catholic Church has changed its position 
on the cremation of the faithful departed, moving from a decidedly anti-
cremation stance to a more open-minded one. For various reasons, including 
the lack of space in cemeteries and the significantly lower costs compared to 
burial, the use of cremation has increased exponentially. Thus, the hostile 
connotation of this practice with respect to the Church’s doctrine on the 
resurrection of bodies has been lost. Therefore, in some countries, such as 
Germany, the conversion of redundant churches into columbaria, i.e. places 
where the ashes of the faithful can be kept, has become widespread, while 
maintaining the sacred character of the place. This contribution, starting from 
the creation of a special commission on the matter by the Archdiocese of 
Bologna, which resulted in the two questions answered by the Prefect of the 
Dicastery for the Doctrine of the Faith on 9 December 2023, intends to present 

 
* Contributo sottoposto a valutazione – Article submitted to a double-blind review. 

Il contributo costituisce la versione, ampliata e integrata con note, dell’intervento 
tenuto al convegno annuale dell’EUARE, European Academy of Religion, svoltosi a 
Palermo il 20-23 maggio 2024, nell’ambito della sessione Legal notes on the margins of a 
new era for places of worship 4.0. Si ringrazia la Commissione Cinerarium per la 
conservazione delle urne cinerarie dell’Arcidiocesi di Bologna per il materiale che è 
stato cortesemente messo a disposizione. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

43 

the problematic profiles of this solution in the Italian context, in the light of 
the complexity and plurality of regional regulations about mortuary police. 
 
 
SOMMARIO: 1. I quesiti del card. Zuppi e il lavoro della commissione 
Cinerarium - 2. L’evoluzione della posizione della Chiesa cattolica sulla 
cremazione - 3. La legislazione italiana sulla cremazione tra disciplina statale e 
normative regionali – 4. Prospettive per l’utilizzo delle chiese cattoliche come 
colombari 
 
 
1 - I quesiti del card. Zuppi e il lavoro della commissione Cinerarium 
 
Le recenti risposte del Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede, 
card. Víctor Manuel Fernández, alle domande poste dal card. Matteo 
Maria Zuppi, arcivescovo di Bologna1, hanno ridestato l’attenzione circa 
un tema rimasto ai margini del dibattito accademico, ma invero di 
grande interesse e utilità pratica, ovvero la possibilità di adibire alcune 
chiese sovrabbondanti a colombari2 ovvero a luoghi di conservazione 
delle ceneri dei defunti, a seguito di cremazione3. 

 
1 DICASTERIUM PRO DOCTRINA FIDEI, Foglio di Udienza con il Santo Padre. 

Risposta a Sua Em.za, il Card. Matteo Maria Zuppi, Arcivescovo di Bologna, circa due quesiti 
relativi alla conservazione delle ceneri dei defunti, sottoposti a cremazione, 9 dicembre 2023, 
consultabile sul sito: 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20231209_r
isposta-card-zuppi-ceneri_it.html. 

2 Precisiamo che nel presente contributo il termine “colombario” non è utilizzato 
nel senso di «gruppi di loculi affiancati e sovrapposti in cui si pongono le bare», ma 
nel suo significato più antico di luogo di conservazione delle ceneri dei defunti, 
ovvero nella seconda accezione con cui il Vocabolario della lingua italiana 2004, a cura di 
N. Zingarelli, Zanichelli, Bologna, 2003, p. 394, definisce “colombario”: «Nei sepolcreti 
con nicchie dell’antica Roma, luogo ove si riponevano le urne con le ceneri». In questo 
senso, si vedano, inoltre, G. LUGLI, Colombario, in Enciclopedia italiana, vol. X, Istituto 
della enciclopedia italiana, Roma, 1950, p. 777: «Caratteristico genere di sepolcro 
romano costruito per contenere le ceneri dei cremati, venuto in uso negli ultimi secoli 
della repubblica, e perdurato poi fino all'età degli Antonini. Le urne cinerarie erano 
conservate entro nicchie ricavate nelle pareti durante la costruzione stessa, ciò che 
dava all'edificio l'aspetto d'una colombaia: donde il nome»; F. GRANA, G. 
MATTHIAE, Colombario, in Enciclopedia dell’arte antica, vol. II, Istituto della 
Enciclopedia italiana, Roma, 1959, p. 746: «Stanza sepolcrale nelle cui pareti erano i 
loculi o nicchie per riporvi le urne cinerarie; così chiamata anche modernamente dalla 
somiglianza delle nicchie con i piccoli vani di una colombaia». 

3 G. DE NINNO, Cremazione, in Enciclopedia Cattolica, vol. IV, Ente per 
l’Enciclopedia cattolica e per il libro cattolico, Città del Vaticano, 1950, col. 838, 
afferma che con il termine “cremazione” si intende «la combustione del cadavere 
pronta, completa e secondo la tecnica scientifica», prima di procedere alla sepoltura. Si 
vedano, inoltre, F. GAGLIANI CAPUTO, Funebri (servizi), in Enciclopedia del diritto, 
vol. XVIII, Giuffrè, Milano, 1969, pp. 243-244; G. VIGLIONE, Cremazione, in Digesto 
delle discipline pubblicistiche, vol. IV, UTET, Torino, 1989, pp. 462-464; Z. SUCHECKI, 
Cremacíon de cadáveres, in Diccionario general de derecho canónico, vol. II, Thomson 
Reuters Aranzadi, Cizur Menor, 2012, pp. 809- 812; M.R. MOTTOLA, Sepolcro, in 
Digesto delle discipline privatistiche. Sezione civile, Agg. VIII, Utet giuridica, Torino, 2013, 
pp. 692-693. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

44 

In particolare, gli interrogativi sollevati dal cardinale miravano a 
comprendere se fosse possibile «predisporre un luogo sacro, definito e 
permanente, per l’accumulo commisto e la conservazione delle ceneri 
dei battezzati defunti, indicando per ciascuno i dati anagrafici per non 
disperdere la memoria nominale», e se fosse, altresì, lecito concedere la 
possibilità di conservare parte soltanto delle ceneri in un luogo 
significativo per la vita del defunto. 

Il responso del Dicastero, positivo ad ambedue le questioni, 
sottintende la risposta cristiana ai temi dell’antropologia teologica e 
dell’escatologia4, circa l’essenza della natura umana e il suo destino 
ultimo, ovvero la ricapitolazione di tutte le cose in Cristo e la 
risurrezione dei morti nell’ultimo giorno5, con la precisazione che 
quello che risorgerà non sarà lo stesso corpo materiale avuto in vita, 
bensì un corpo trasfigurato, che manterrà però preservata l’identità 
biografica di ciascuno. Conseguentemente, la resurrezione dei corpi, 
ovvero il compimento della volontà onnipotente e salvifica di Dio6 
potrà avvenire anche se questi sono stati totalmente distrutti o dispersi 
e ciò, a maggior ragione, se si considerano tutti quei martiri cristiani il 
cui corpo è stato bruciato sul rogo7 o altrimenti profanato, e per i quali 
sarebbe assurdo negare, per ciò solo, la resurrezione dei loro corpi. 

La risposta del card. Fernández si è fondata sul n. 5 
dell’istruzione Ad resurgendum cum Christo, emanata dalla 
Congregazione per la dottrina della fede nel 2016, il quale così dispone: 

 

 
4 Sui quali ci limitiamo a rinviare a G. GOZZELINO, Nell’attesa della beata speranza. 

Saggio di escatologia cristiana, Elle Di Ci, Leumann, 1993; A. NITROLA, Trattato di 
escatologia. Spunti per un pensare escatologico, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2001; IDEM, 
Trattato di escatologia. Pensare la venuta del Signore, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2010; 
G. ANCONA, Antropologia teologica. Temi fondamentali, Queriniana, Brescia, 2014; A. 
ZIEGENAUS, Il futuro della creazione in Dio. Escatologia, Lateran University Press, Città 
del Vaticano, 2015; PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, Che cosa è l’uomo? Un 
itinerario di antropologia biblica, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2019. Si 
veda, inoltre, O. AIME, Per chi suona la campana? Il mistero della morte, UTET 
Università, Torino, 2008. 

5 Cfr. Mt 12, 25; Gv 6, 37-40; 1Cor 15, 35-55, nonché Catechismo della Chiesa cattolica. 
Testo integrale. Nuovo commento teologico-pastorale, a cura di R. Fisichella, Libreria 
Editrice Vaticana - San Paolo, Città del Vaticano - Cinisello Balsamo, 2017, nn. 992-
1019, pp. 286-292. 

6 In questo senso, cfr. AGOSTINO, La cura e il culto dei morti, traduzione dal latino 
De cura pro mortuis gerenda a cura di R. Calzecchi Onesti, Edizioni patristiche, Vicenza, 
1966, pp. 30-36. In particolare, Sant’Agostino rileva che, secondo quanto riporta la 
Storia ecclesiastica di Eusebio, in Gallia alcuni corpi di martiri furono dati in pasto ai 
cani e le loro ossa bruciate e disperse nel Rodano. Pertanto, interpreta il passo di Lc 12, 
4 («Non temete chi uccide il corpo, ma poi non può fare nient’altro»), nel senso che 
«qualunque arbitrio crudele si fossero presi i carnefici, nulla mai avrebbe diminuito la 
beatitudine cristiana dei morti, o toccato la loro sensibilità nella vita ultraterrena, o 
danneggiato il corpo, così da farlo risorgere nella sua integrità». 

7 M.-A. SANTANER, Polvere o cenere? Sepoltura e cremazione, Messaggero, Padova, 
2000, p. 18, cita i casi di San Policarpo, Sant’Apollonia, Santa Giovanna d’Arco e di 
alcuni fra i martiri dell’Uganda. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

45 

“Qualora per motivazioni legittime venga fatta la scelta della 
cremazione del cadavere, le ceneri del defunto devono essere 
conservate di regola in un luogo sacro, cioè nel cimitero o, se è il 
caso, in una chiesa o in un’area appositamente dedicata a tale 
scopo dalla competente autorità ecclesiastica. […] La 
conservazione delle ceneri in un luogo sacro può contribuire a 
ridurre il rischio di sottrarre i defunti alla preghiera e al ricordo 
dei parenti e della comunità cristiana. In tal modo, inoltre, si evita 
la possibilità di dimenticanze e mancanze di rispetto, che possono 
avvenire soprattutto una volta passata la prima generazione, 
nonché pratiche sconvenienti o superstiziose”8. 

 
La proposizione di questi quesiti non è giunta improvvisa, quasi 

come un fulmine a ciel sereno, ma rientra, al contrario, nell’ambito di 
una più ampia riflessione, che ha spinto il pastore della diocesi felsinea 
a costituire una commissione, chiamata informalmente Cinerarium, per 
la conservazione delle urne cinerarie9, volta a studiare e ad 
approfondire il tema, da diversi punti di vista, inclusi quelli liturgici, 
progettuali e pastorali10, conferendole, allo scopo, un mandato della 
durata di tre anni. 

La commissione si è già riunita diverse volte dal momento della 
sua costituzione con l’obiettivo di verificare la fattibilità della creazione 
di veri e propri colombari ovvero altri spazi di deposito comune delle 
ceneri all’interno o nelle pertinenze di chiese della diocesi. Una 
specifica discussione riguarderà la regolamentazione di un fenomeno 
sorto spontaneamente e che si sta consolidando da qualche tempo a 
questa parte ovvero la dispersione delle ceneri11 presso il giardino del 
famoso Santuario della Madonna di San Luca, che domina dall’alto di 
un colle la città delle due torri. Inoltre, la commissione intende 
promuovere una revisione e una uniformazione del rito delle esequie, a 
livello diocesano.  

 
8 CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI, Ad resurgendum cum Christo. 

Istruzione sulla sepoltura dei defunti e la conservazione delle ceneri in caso di cremazione, 15 
agosto 2016, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2018, n. 5, pp. 16-17. 

9 ARCIVESCOVO DI BOLOGNA, Decreto di costituzione della commissione per la 
conservazione delle urne cinerarie, Prot. 2315/2023, 19 giugno 2023. 

10 Sono membri della commissione: mons. Stefano Ottani, Vicario Generale per la 
sinodalità e Presidente della commissione; mons. Remo Resca, Delegato Arcivescovile 
per la Basilica di San Luca; arch. Claudia Manenti, ing. Luigi Bartolomei; don Stefano 
Culiersi, Direttore dell’Ufficio Liturgico Diocesano, dott.ssa Federica Trombacco, 
Segretaria della commissione. 

11 Come si avrà modo di esaminare nel prosieguo, la Chiesa vieta tuttora la pratica 
della dispersione delle ceneri. Tuttavia, occorre sottolineare, come, secondo G. CIOLI, 
Conservazione e dispersione delle ceneri dei defunti: riflessioni teologico pastorali alla luce di 
alcuni interventi magisteriali, in Vivens homo 16, n. 2 (2005), p. 348, «non sembrano 
esserci proibizioni in senso assoluto, né tanto meno sanzioni particolari, per le 
pratiche che si intendono scoraggiare. Considerata la mentalità contemporanea, un 
atteggiamento strettamente proibizionista rischia di risultare controproducente dal 
punto di vista pastorale. Si tratta piuttosto di comunicare, facendo tesoro di ogni 
occasione opportuna, il significato cristiano della morte. La grande sfida per la 
riflessione e l’impegno pastorale è infatti quella di offrire motivazioni prima che 
proibizioni, favorendo il dialogo ovunque sia possibile». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

46 

Quanto, invece, alla conservazione di parte soltanto delle ceneri 
in un luogo significativo per la vita del defunto, essa è stata ritenuta 
ammissibile dal Dicastero per la Dottrina della Fede, «posto che venga 
escluso ogni tipo di equivoco panteista, naturalista o nichilista e che le 
ceneri del defunto siano conservate in un luogo sacro», «nel rispetto 
delle vigenti norme civili». A tale riguardo sorge più di un dubbio circa 
la compatibilità di una siffatta soluzione con la normativa civile italiana, 
che non pare ammettere un prelievo e una conservazione o dispersione 
parziale di ceneri. Al contrario, in quanto effettuati con modalità 
difformi rispetto a quanto previsto dalla legge 30 marzo 2001, n. 130, 
Disposizioni in materia di cremazione e dispersione delle ceneri, potrebbero 
essere sanzionati penalmente per sottrazione o dispersione di ceneri ai 
sensi dell’art. 411 c.p., se non autorizzato dall’ufficiale dello stato civile, 
oppure ai sensi dell’art. 349 c.p. per violazione dei sigilli presenti 
sull’urna, «apposti al fine di assicurare la conservazione o l’identità di 
una cosa». Non si può, peraltro, escludere, a seconda delle contingenze 
del caso concreto, l’applicabilità di altre norme incriminatrici, quali 
l’art. 407 c.p. sulla violazione di sepolcro, l’art. 412 c.p. 
sull’occultamento di cadavere e di ceneri e l’art. 413 c.p. sull’uso 
illegittimo di cadavere o di una parte di esso. 

Con riguardo, infine, alla creazione di colombari nelle chiese – 
soluzione invero già praticata in alcuni Paesi e, in particolare, in 
Germania12 - e all’«accumulo commisto» delle ceneri, alla luce del 
pronunciamento favorevole della Santa Sede, non sembrerebbero 
sussistere particolari impedimenti, quantomeno dal punto di vista 
canonistico, mentre più complessa appare la questione dal punto di 
vista dell’ordinamento italiano. Prima, però, di addentrarci nella 
disamina dei principali profili giuridici problematici emergenti 
dall’intersezione tra il diritto canonico e la normativa di polizia 
mortuaria statale e regionale, occorre brevemente presentare 
l’evoluzione della posizione della Chiesa cattolica sulla cremazione. 

 

 
12 Si vedano, sul punto, U. HAHN, La chiesa sepolcrale di Acquisgrana, in Aa. Vv., Il 

battistero. Atti del V Convegno liturgico internazionale, Bose, 31 maggio-2 giugno 2007, 
Qiqajon, Comunità di Bose, Magnano, 2008, pp. 127-135; O. MEYS, B. GROPP, 
Kirchen im Wandel. Veränderte. Nutzung denkmalgeschützter Kirchen, StadtBauKultur, 
Gelsenkirchen, 2010, pp. 69-75; C. TILOCA, A. ZANGARI, Grabeskirche – The graves-
church: a new model for “neighborhood cemeteries”?, in IN_BO. Ricerche e progetti per il 
territorio, la città e l’architettura, v. 6, n.8 (gennaio 2015), pp. 229-241; G. CARBONARA, 
Da Chiesa a Colombario: l’approccio tedesco alla trasformazione di edifici di culto in disuso, in 
IN_BO. Ricerche e progetti per il territorio, la città e l’architettura, v. 7, n. 10 (gennaio 
2016), pp. 274–285; U. HAHN, Umnutzung unter kirchlicher Obhut: Die Grabeskirche St. 
Josef (Kolumbarium) in Viersen, in Kirchen im Strukturwandel: Prozesse – Konzepte – 
Perspektiven, LVR-Amt für Denkmalpflege im Rheinland, 2016, pp. 97-105. 

Circa gli orientamenti dell’episcopato tedesco, cfr. VESCOVI TEDESCHI, 
Seppellire i morti e consolare gli afflitti. Uno sguardo cattolico sulla cultura della sepoltura che 
cambia, giugno 2005, in Il Regno – Documenti n. 51, n. 3 (2006), pp. 91-107. 

Si veda, per un commento al documento, G. CIOLI, Conservazione e dispersione delle 
ceneri dei defunti: riflessioni teologico pastorali alla luce di alcuni interventi magisteriali, cit., 
pp. 348-360. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

47 

 
2 - L’evoluzione della posizione della Chiesa sulla cremazione 
 
La tradizione cristiana, rifacendosi a quella ebraica13, ha sempre 
preferito l’inumazione o la tumulazione14, rispetto alla cremazione15, sia 

 
13 L’unico riferimento diretto alla cremazione di corpi presente nella Bibbia è 

contenuto in 1 Sam 31, 12-13, con riguardo alla cremazione dei corpi e al successivo 
seppellimento delle ossa di re Saul e di tre suoi figli, morti nella battaglia di Gelboe, 
da parte degli abitanti di Iabes di Gàlaad. Altri rimandi alla morte nel fuoco, intesa 
come pena da infliggersi per gravi reati, si trovano in Gen 7, 15; Gen 38, 24; Lv 20, 14; 
Lv 21, 9; Gs 7,25; 2 Cron 34, 5, mentre in Am 2, 1-3, il Signore si scaglia contro Moab, 
colpevole di aver bruciato le ossa del re di Edom al fine di ridurle in calce. Si veda, per 
un’ampia trattazione della cremazione nel mondo biblico e nell’ebraismo, P. 
KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, Les éditions du cerf, Paris, 2012, pp. 63-87 
e 91-127. Altri sintetici riferimenti all’ambito ebraico si trovano in Z. SUCHECKI, La 
cremazione nella legislazione della Chiesa, in Apollinaris 66, n. 3-4 (1993), pp. 653-659. 

14 Così G. GOZZELINO, Nell’attesa della beata speranza, cit., pp. 446-447; G. CIOLI, 
Polvere. Cremazione e dispersione delle ceneri negli orientamenti della Chiesa cattolica, EDB, 
Bologna, 2014, p. 7. Per uno sguardo prospettico, anteriore al codice del 1983, si veda 
E. MARANTONIO SGUERZO, Evoluzione storico-giuridica dell’istituto della sepoltura 
ecclesiastica, Giuffrè, Milano, 1976, e particolarmente, circa la sepoltura di fedeli nelle 
chiese, pp. 61-81 e pp. 120-121. La sepoltura all’interno di chiese e battisteri costituiva 
un’eccezione rispetto alla regola generale, che vietava tale pratica, così come era stato 
stabilito dal can. XVIII del concilio di Braga (563) e dai cann. XIV-XV del concilio di 
Auxerre (578 o 585) e ribadito dal can. LII del concilio di Magonza (813). Ciò 
nonostante, l’eccezione finì per diventare la regola: si vedano, sul punto, G. 
OLIVERO, Cimitero. B) Diritto canonico, in Enciclopedia del diritto, vol. VI, Giuffrè, 
Milano, 1960, p. 998; P. ARIÈS, L’uomo e la morte dal Medioevo a oggi, Laterza, Roma – 
Bari, Laterza, 1980, pp. 52-58; C. LAMBERT, Le sepolture in urbe nella norma e nella 
prassi (tarda antichità - medioevo), in L’Italia centro-settentrionale in età longobarda, Atti del 
Convegno (Ascoli Piceno, 6-7 ottobre 1995), a cura di L. Paroli, All’insegna del Giglio, 
Firenze, 1997, p. 288, nota 21; F. GALLETTI, Cimiteri e sepolture negli ordinamenti civili 
ed ecclesiastici tra tarda antichità ed età comunale, in I quaderni del m.æ.s. 16 (2018), pp. 55-
56. 

15 Sulla cremazione nel diritto e nella dottrina della Chiesa cattolica, si vedano P. 
PANETTA, La cremazione dei cadaveri è ammessa dalla Chiesa?, in L’amministrazione 
italiana 47, n. 2 (1992), pp. 254-260; Z. SUCHECKI, La cremazione nella legislazione della 
Chiesa, cit., pp. 666-727; IDEM, La cremazione nel diritto canonico e civile, Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1995; Polvere o cenere? Sepoltura e cremazione, M.-
A. SANTANER, Polvere o cenere? Sepoltura e cremazione, cit.; G. CIOLI, Conservazione e 
dispersione delle ceneri dei defunti: riflessioni teologico pastorali alla luce di alcuni interventi 
magisteriali, cit., pp. 343-360; Z. SUCHECKI, Revisione della normativa della Chiesa nei 
confronti della cremazione, in Apollinaris 75, n. 1-2 (2002), pp. 263-299; R.F. ESPOSITO, 
Sulla cremazione è finita la guerra, in Vita pastorale 92, 10 (2003), pp. 50-54; M. 
ARAMINI, 1500 grammi di cenere. Cremazione e fede cristiana, Àncora, Milano, 2006; C. 
CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa. I termini della legge 130 del 
30 marzo 2001, in Rivista Liturgica 93, n. 5 (2006), pp. 756-780; F. DI MOLFETTA, 
Inumazione e cremazione. Tradizione cristiana, ritualità, legislazione, in ivi, pp. 739-755; G. 
CIOLI, L’accettazione della cremazione da parte della Chiesa. Riflessioni antropologiche e 
pastorali, in Servizio alla Parola 396 (2008), pp. 11-16; G. GENERO, La cura della 
continuità simbolica, in ivi, pp. 17-20; F. DI MOLFETTA, La cremazione. Problematiche 
teologiche, liturgiche e pastorali, in P. Sorci (a cura di), La celebrazione cristiana delle 
esequie, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2012, pp. 181-192; P. KUBERSKI, Le 
christianisme et la crémation, cit., pp. 335-420; E. MIRAGOLI, Rito delle esequie e 
cremazione: legislazione civile e scelte pastorali, in Rivista Liturgica 99, n. 1 (2012), pp. 219-
227; G. CIOLI, Polvere, cit.; P. KUBERSKI, Il cristianesimo e la cremazione, EDI, Napoli, 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

48 

per rifarsi al modello di sepoltura di Gesù Cristo, il cui corpo è stato 
deposto in un sepolcro scavato nella roccia16, sia per discostarsi dai riti 
pagani romani, che prevedevano, al contrario, la cremazione e la 
conservazione delle ceneri all’interno di urne cinerarie17 come una 
valida alternativa rispetto all’inumazione. Credere nella risurrezione 
dei corpi e nella sacralità stessa del corpo, quale tempio dello Spirito 
Santo una volta ricevuto il battesimo18, fu ritenuto dalle prime comunità 
cristiane incompatibile rispetto alla pratica della cremazione19, che 
velocizza il processo naturale di decomposizione, riducendo 
immediatamente il cadavere in cenere20. 

Una volta divenuto il cristianesimo la religione ufficiale 
dell’impero, l’editto dell’imperatore Teodosio del 392 ripudiò 
espressamente la cremazione quale pratica pagana. Tale proibizione fu 
ulteriormente ribadita nel 785 da un editto di Carlo Magno che stabilì, 
addirittura, la condanna a morte per chi praticasse tale rito21. Nel 
Medioevo la cremazione non venne, dunque, praticata, se non in 

 
2014; M. BARBA, L’istruzione “Ad resurgendum cum Christo” in materia di sepoltura e 
conservazione delle ceneri, in Ephemerides Liturgicae 130, n. 4 (2016), pp. 385-413; A. 
GIANFREDA, La disciplina della cremazione nell’ordinamento canonico: prime riflessioni a 
proposito dell’Istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede “Ad resurgendum 
cum Christo”, in Diritto e religioni 11, n. 2 (2016), pp. 53-80; B. ESPOSITO, La vigente 
disciplina della Chiesa Cattolica riguardo la sepoltura, cremazione e destinazione delle ceneri 
dei defunti: l’Istruzione "Ad resurgendum cum Christo", in Ius Ecclesiae 29, n. 1 (2017), pp. 
175-190; A. INTERGUGLIELMI, Il rito delle Esequie e l’istruzione “Ad Resurgendum cum 
Christo” sulla cremazione, in L’Amico del Clero 99, n. 1 (2017); pp. 25-29; P. CATTANI, 
Memoria per i morti e per i vivi. Le ceneri e la riflessione della Chiesa, in Il Regno - Attualità 
63, n. 8 (2018), pp. 209-213; A. GIANFREDA, Tra terra e cielo. Libertà religiosa, riti 
funebri e spazi cimiteriali, Libellula, Tricase, 2020, pp. 152-161; A. INTERGUGLIELMI, 
La cremazione: aspetti storici, giuridici e liturgici, in L’Amico del Clero 103, n. 5 (2021), pp. 
290-300. 

16 Mt 27, 57-60, Mc 15,42-46; Lc 23, 50-53; Gv 19, 38-42. Lo stesso tipo di sepoltura si 
rinviene nell’episodio del ritorno alla vita di Lazzaro in Gv 11, 38. 

17 Circa la coesistenza di incinerazione e inumazione nell’antica Roma, si vedano 
H.M.R. LEOPOLD, La religione dei romani nel suo sviluppo storico, Laterza, Bari, 1924, 
pp. 16-21 e 52-54; A. PALMA, Sepolcro (dir. rom.), in Enciclopedia del diritto, vol. XLII, 
Giuffrè, Milano, 1990, pp. 1-2; Z. SUCHECKI, La cremazione nella legislazione della 
Chiesa, cit., pp. 659-666; J. CHAMPEAUX, La religione dei romani, il Mulino, Bologna, 
2002, p. 109; C. CAPONE, Uomini in cenere. La cremazione dalla preistoria a oggi, Editori 
Riuniti, Roma, 2004, pp. 16-20; J. RÜPKE, La religione dei romani, Einaudi, Torino, 2004, 
pp. 55-57; P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 25-36 e 61. 

18 1 Cor 6, 19: «Non sapete che il vostro corpo è tempio dello Spirito Santo, che è in 
voi? Lo avete ricevuto da Dio e voi non appartenete a voi stessi». 

19 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., pp. 45-56. 
20 Nella Bibbia si afferma chiaramente che l’uomo è stato tratto dalla polvere ed è 

destinato a ritornare polvere: Gen 2,7 «Allora il Signore Dio plasmò l’uomo con 
polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un alito di vita e l’uomo divenne un essere 
vivente»; Gen 3,19 Con il sudore del tuo volto mangerai il pane, finché non ritornerai 
alla terra, perché da essa sei stato tratto: polvere tu sei e in polvere ritornerai!». 

21 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., p. 124, riporta la 
norma, tratta dal Capitulare Paderbrunnense: «Si quis corpus defuncti hominis secundum 
ritum paganorum fiamma consumi fecerit, et ossa eius ad cinerem redierit, capitae punietur». 
Si veda, sul punto, anche P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 176-
177. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

49 

situazioni del tutto eccezionali, quali quelle determinate da calamità 
naturali o artificiali, come epidemie, terremoti, guerre ecc.22. 

Un primo mutamento di approccio avvenne soltanto tra la fine 
del XVIII e l’inizio del XIX secolo, nell’epoca dell’Illuminismo e a 
seguito della Rivoluzione Francese, che portò con sé una rinnovata 
attenzione all’igiene e alla salute pubblica23, nonché lo spostamento dei 
cimiteri fuori delle città (con l’editto di Saint Cloud di Napoleone 
Bonaparte del 12 giugno 1804). In tale contesto, la cremazione venne a 
perdere il suo carattere “neutro” e divenne sempre più un mezzo per 
atei e massoni di manifestare espressamente, mediante la combustione 
del cadavere e la sua trasformazione in cenere, la propria avversione 
alla Chiesa e alla proposta teologica cristiana dell’immortalità 
dell’anima e della risurrezione dei morti24. 

Contro tale prospettiva, più che contro la cremazione in sé25, la 
Santa Sede prese ufficialmente posizione nel 1886, mediante 
l’emanazione di un decreto da parte dell’Inquisizione, il quale definì la 
cremazione come un «detestabilem abusum» e condannava la creazione e 
l’affiliazione a società per la promozione di tale pratica26, sorte in 
diversi Paesi europei a partire dagli anni 187027 e spesso affiliate alla 
massoneria28. Il passo successivo fu quello di negare le esequie 
ecclesiastiche, ovvero in chiesa e alla presenza del cadavere, con 
successiva sepoltura in un cimitero benedetto, a coloro che avessero 
scelto la cremazione «propria voluntate» e persistessero in tale 
determinazione fino alla morte, mentre avrebbero potuto essere 
celebrate nel caso in cui la cremazione avvenisse «aliena voluntate», 
ovvero per decisione di altri29. Non rilevava, infine, che la decisione di 
farsi cremare costituisse la diretta conseguenza di un’affiliazione 
massonica o fosse stata assunta per altri motivi: in mancanza di una 
qualche forma di ritrattazione, tale determinazione comportava 

 
22 Ivi, p. 128; M. ARAMINI, 1500 grammi di cenere, cit., p. 35; G. CIOLI, Polvere, cit., 

pp. 8-9. 
23 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., pp. 128-129; P. 

KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 261-275. 
24 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., p. 69 e pp. 130-135. 
25 B. ESPOSITO, La vigente disciplina della Chiesa Cattolica riguardo la sepoltura, 

cremazione e destinazione delle ceneri dei defunti, cit., p. 179, sostiene: «Di fatto, mai la 
Chiesa ha condannato la cremazione in quanto tale, ma l’ha vietata per le convinzioni e le 
motivazioni antireligiose ed anticristiane che ne animavano i propugnatori». 

26 S. CONGREGATIO S.R.U. INQUISITIONIS, decretum Non pauci. Quoad 
cadaverum cremationes, 19 maggio 1886, in Acta Sanctae Sedis 19 (1886), p. 46.  

Si veda, per un commento, P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 
342-347. 

27 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., pp. 59-63. 
28 Si vedano, sul punto, in A.M. ISASTIA, La massoneria e il progetto di “fare gli 

italiani”, in F. CONTI, A.M. ISASTIA, F. TAROZZI, Storia della cremazione in Italia 
(1880-1920), cit., pp. 181-271; P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 
362-371; M. NOVARINO, L’addio laico, cit., pp. 21-25. 

29 S. CONGREGATIO. S.R.U. INQUISITIONIS, decretum Quoad corporum 
cremationem, 15 dicembre 1886, in Acta Sanctae Sedis 25 (1892-93), p. 63. 

Si veda, per un commento, P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 
347-349. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

50 

l’impossibilità di accedere ai sacramenti (eucarestia ed estrema 
unzione) e tale divieto si estendeva anche a coloro che avessero 
formalmente o materialmente cooperato alla realizzazione di tale 
volontà30. 

Alla luce di questi pronunciamenti il codice di diritto canonico 
del 1917 stabilì, all’interno del Titolo XII, De sepultura ecclesiastica, del 
libro III, De Rebus, l’obbligo di seppellimento dei corpi dei fedeli defunti 
e un divieto assoluto alla cremazione, anche contro la volontà espressa 
dal defunto (can. 1203)31 e, proibendo la celebrazione delle esequie 
ecclesiastiche per i pubblici peccatori, includeva anche coloro che 
persistessero nella decisione di farsi cremare (can. 1240, § 1, n. 5)32. 

Nel 1925 la Commissione per l’interpretazione del codice di 
diritto canonico ebbe modo di esprimersi sull’argomento, estendendo il 
divieto di esequie ecclesiastiche anche a coloro che nel proprio 
testamento avessero disposto per la cremazione, anche se questa non 
ebbe poi effettivamente luogo33. E ancora, nel 1926, la cremazione 
veniva definita da un decreto del Sant’Uffizio un «barbarum morem», 
anche se, con una prima significativa attenuazione, in quanto ritenuta 

 
30 SUPREMA SACRA CONGREGATIO S. OFFICII AD ARCHIEP. FRIBURG, 

responsum De crematione cadaverum, 27 luglio 1892, in H. Denzinger (a cura di), 
Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, a cura di P. 
Hünermann, EDB, Bologna, 1996, nn. 3276-3279, pp. 1136-1137.  

Si veda, per un commento, P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 
350-351. 

30 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., pp. 59-63. 
30 EX S. CONGREGATIO S.R.U. INQUISITIONIS, Quoad corporum cremationem, 

Decretum, 15 Dicembre 1886, in Acta Sanctae Sedis 25 (1892-93), p. 63. 
30 S. OFFICII AD ARCHIEP. FRIBURG, Responsum Hünermann, EDB, Bologna, 

1996, nn. 3276-3279, pp. 1136-1137. Era, tuttavia, prevista un’eccezione, che rendeva 
tollerabile la cooperazione materiale alla cremazione, ovvero se tale pratica non fosse 
motivata da un’affiliazione massonica; non venisse rifiutata la dottrina cattolica; 
l’attività di operai e funzionari non fosse fatta in sprezzo alla religione cattolica. 

31 Can. 1203 § 1. Fidelium defunctorum corpora sepelienda sunt, reprobata eorundem 
crematione. 

§ 2. Si quis quovis modo mandaverit ut corpus suom cremetur, citum est hanc exsequi 
voluntatem; quae si adiecta fuerit contractui, testameuto aut alii cuilibet actui, tanquam non 
adiecta habeatur. 

32 Can. 1240 § 1. Ecclesiastica sepultura privantur, nm ante mortem aliqua dederint 
poenitentiae signa: […] 

5.° Qui mandaverint suum corpus cremationi tradi. 
33 PONTIFICIA COMMISSIO AB CODICIS CANONES AUTHENTICE’ 

INTERPRETANDOS, Responsa ad proposita dubia, 10 novembre 1925, in Acta 
Apostolicae Sedis 17 (1925), p. 583. 

Si veda, per un commento, E. BENEDETTI, Spigolature di diritto canonico. Circa la 
cremazione, in Perfice munus 2, n. 1 (1927), pp. 115-120, il quale sottolinea che: «la 
cremazione non è in sé cosa intrinsecamente cattiva, non è contraria al dogma della 
resurrezione della carne e non contraddice alla legge naturale o ad alcuna legge 
divina, ma è soltanto in contrasto con la disciplina costante della Chiesa, fin dai primi 
tempi del Cristianesimo e col sentimento naturale di pietà […]». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

51 

«non absolute mala», ma ammissibile «in extraordinariis rerum adiunctis, ex 
certa gravique boni publici ratione», ovvero non come «regula ordinaria»34. 

Nel secondo dopoguerra si è assistito ad una lenta ma 
inarrestabile evoluzione dei costumi, dovuta non tanto al disprezzo nei 
confronti dell’insegnamento della Chiesa cattolica, quanto a motivi 
eminentemente pratici, quali considerazioni di natura igienico-sanitarie 
e ecologico-ambientali, la mancanza di spazi all’interno dei cimiteri e i 
costi notevolmente inferiori rispetto ad altre forme di sepoltura, sia per 
quanto riguarda le spese strettamente funebri sia per quelle successive e 
di lungo periodo. Si pensi, ad esempio, al canone di concessione 
cimiteriale per la nicchia o celletta in cui conservare l’urna cineraria, 
ben inferiore rispetto a quello previsto per un loculo, e completamente 
evitabile, in caso di affidamento e conservazione domestica ovvero di 
dispersione. Per tutte queste ragioni, è considerevolmente aumentato il 
numero di coloro che decidono di farsi cremare, ivi compresi i fedeli 
cattolici. 

La Chiesa non poteva, dunque, non tenere conto del mutato 
contesto e così, nei lavori antipreparatori del Concilio Vaticano II, 
emersero diverse proposte, volte a mitigare, se non ad eliminare del 
tutto, le rigidità del codice piano-benedettino35. Le ragioni addotte, ad 
esempio, dal presule torinese don Silvio Solero, a favore della 
cremazione, si fondavano su alcuni argomenti particolarmente 
interessanti, quali la mancanza di un divieto esplicito nelle Sacre 
Scritture, il terrore dei fedeli di essere sepolti vivi nei casi di cosiddetta 
“morte apparente” e, soprattutto per quanto a noi qui interessa, «la 
stessa Madre Chiesa potrà ripristinare i cimiteri parrocchiali e disporre 
– come in passato – presso i suoi altari le ceneri dei fedeli defunti»36. 
Insomma, già negli anni ‘60 balenava nella mente di alcuni sacerdoti 
l’idea di una possibile adibizione delle chiese a luoghi per la 
conservazione delle ceneri dei fedeli defunti. Un’idea che oggi forse a 
qualcuno potrebbe apparire, di primo acchito, un po’ strana e inusuale, 
ma che, in realtà, si ricollega all’antica tradizione della sepoltura nelle 
chiese37. 

 
34 SUPREMA SACRA CONGREGATIO S. OFFICII, instructio Ad omnes locorum 

ordinarios cum apostolica sede pacem et communionem habentes: de crematione cadaverum, 19 
giugno 1926, in Acta Apostolicae Sedis 18 (1926), pp. 282-283.  

Si veda, per un commento, P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 
356-361. 

35 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., pp. 160-167. 
36 S. SOLERO, De crematione, in Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II 

Apparando, Series I (antepreparatoria). Vol. II, Consilia et vota episcoporum ac praelatorum, 
Pars III, Europa. Italia (sub secreto), Typis polyglottis Vaticanis, Città del Vaticano, 1960, 
p. 668. In particolare, riportiamo il testo dell’argomento n. 3: «Quod si Sancta Mater 
Ecclesia huic libertati fidelium indulgere voluerit, finis dabitur acerbo tot conscientiarum 
conflictui; et ipsa Mater Ecclesia restituere coemeteria paroecialia poterit, et componere – sicut 
olim – cineres fidelium defunctorum apud altaria sua». 

37 E. MARANTONIO SGUERZO, Sepoltura (dir. can)., in Enciclopedia del diritto, vol. 
XLII, Giuffrè, Milano, 1990, p. 53: «Dopo l’Editto di Costantino del 313 d.C. […] 
dapprima la sepoltura in ecclesiis toccò agli imperatori, poi ai vescovi e ad alti prelati, 
infine fu estesa a tutti i fedeli. Questi ultimi giungevano al punto di far erigere delle 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

52 

In questo clima vieppiù favorevole alla cremazione, la svolta 
decisiva si è avuta nel 1963 con l’emanazione, da parte del Sant’Uffizio, 
di un’apposita istruzione38, approvata da Papa Paolo VI. In essa è 
ribadita, da una parte, la preferenza della Chiesa per l’inumazione, 
verso la quale i sacerdoti devono incoraggiare i fedeli, e, dall’altra, si 
concede la possibilità di fare ricorso alla cremazione, purché tale scelta 
non sia stata assunta in sprezzo alla fede, come negazione dei dogmi e 
degli usi cristiani; in tal caso, la salma potrà ricevere le esequie 
ecclesiastiche. Originariamente, tale celebrazione non poteva avere 
luogo presso la sala crematoria, ma tale limitazione è infine venuta 
meno nel 1969 con l’entrata in vigore del nuovo rito delle esequie, a 
condizione, purtuttavia, di «evitare con la debita prudenza ogni 
pericolo di scandalo o di indifferentismo religioso»39. 

Gli esiti di queste nuove riflessioni, che determinano una sorta di 
«tolleranza condizionata»40 per la cremazione, sono stati fatti propri 
anche sul piano giuridico dal codice di diritto canonico del 1983, il 
quale, al can. 1176 § 3, non proibisce, di per sé, la cremazione, «a meno 
che questa non sia stata scelta per ragioni contrarie alla dottrina 
cristiana»41. Considerando quest’ultima eventualità, il can. 1184, § 1, n. 
2, include «coloro che scelsero la cremazione del proprio corpo per 
ragioni contrarie alla fede cristiana»42 nell’elenco delle persone a cui 
devono essere negate le esequie ecclesiastiche43. 

 
chiese in cui trovare l’eterno riposo. […] Per i fedeli, la sepoltura nelle chiese era 
anteposta a quella nel cimitero in quanto quest’ultima era meno prestigiosa». 

38 SUPREMA SACRA CONGREGATIO S. OFFICII, instructio De cadaverum 
crematione: Piam et constantem, 5 luglio 1963, in Acta Apostolicae Sedis 56 (1964), pp. 822-
823.  

Si vedano, per un commento, C. BERUTTI, Adnotationes, in Monitor ecclesiasticus 90 
(1965), pp. 200-207, e P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 382-386. 
Quest’ultimo suppone che il documento sia stato adottato dietro la forte pressione dei 
cattolici favorevoli alla cremazione, proveniente soprattutto dall’Austria, dove nel 
1962 tale pratica raggiungeva il 6,2% sul totale delle sepolture, contro lo 0,2% della 
Francia. E. MARANTONIO SGUERZO, Evoluzione storico-giuridica dell’istituto della 
sepoltura ecclesiastica, cit., pp. 184-186, sottolinea, invece, il mutamento di presunzione, 
con riguardo alle intenzioni dei soggetti, operato dall’istruzione, per cui non si 
presume più che chi opti per la cremazione lo faccia in odio alla fede, ma al contrario, 
si presume che: «cremationem fieri honesto animo et gravioribus ex causis, praesertim ordinis 
publici». 

39 S. CONGREGATIO PRO CULTO DIVINO, Ordo exequiarum. Praenotanda, n. 15, 
15 agosto 1969, in Enchiridion Vaticanum. Documenti ufficiali della Santa Sede, vol. III, 
1968-1970, EDB, Bologna, 1990, n. 1437, p. 855, laddove è dato leggere: «I riti previsti 
nella cappella del cimitero o presso la tomba si possono fare nella stessa sala 
crematoria, cercando di evitare con la debita prudenza ogni pericolo di scandalo o di 
indifferentismo religioso». 

40 P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 386-388. 
41 Can. 1176 – § 3. Enixe commendat Ecclesia, ut pia consuetudo defunctorum corpora 

sepeliendi servetur; non tamen prohibet cremationem, nisi ob rationes christianae doctrinae 
contrarias electa fuerit. 

Si veda, per un commento al canone, E. MIRAGOLI, La cremazione del corpo dei 
defunti (can. 1176 § 3), in Quaderni di diritto ecclesiale 9, n. 3 (1996), pp. 337-356. 

42 Can. 1184 — § 1. Exequiis ecclesiasticis privandi sunt, nisi ante mortem aliqua dederint 
paenitentiae signa: 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

53 

Sul piano dottrinario, anche il catechismo tratta, seppur assai 
brevemente, della cremazione, affermando che la Chiesa la permette, 
«se tale scelta non mette in questione la fede nella risurrezione dei 
corpi»44, senza peraltro ribadire, in tale sede, la «preferenza per la 
sepoltura tradizionale»45, mentre, su un piano più propriamente 
liturgico e pastorale, i fedeli sono esortati a «non conservare in casa le 
ceneri di familiari, ma a dare ad esse consueta sepoltura»46. 

Nel complesso, si tratta di un radicale cambio di paradigma, che 
muta la posizione della Chiesa sul punto, ponendola a diretto 
confronto, in una posizione conciliante e non di scontro aperto, con i 
significativi cambiamenti intervenuti sul piano sociale. Anche perché, 
come giustamente è stato rilevato, «il diritto canonico probabilmente 
non [potrà] costituir[e] un grosso freno alla spinta interiore che porta 
alcuni nostri contemporanei a preferire la cremazione»47, atteso che 
molti la scelgono non contro la fede, ma per rompere una tradizione, 
quella dell’inumazione e della tumulazione, ritenuta ormai sorpassata48. 

Il mutamento dei costumi appare, invero, davvero inarrestabile: 
se in Italia nel 1994 il 65% dei defunti veniva tumulato, il 33% inumato e 
solo il 2% cremato49, nel 2021 la situazione si è completamente ribaltata: 
le cremazioni hanno raggiunto il 34,44% delle sepolture, mentre le 
tumulazioni e le inumazioni sono scese, rispettivamente, al 48,06% e al 
17,50%50. Se questo trend dovesse continuare ben oltre le previsioni51, 
molto probabilmente la cremazione diventerà la forma ordinaria di 
sepoltura. 

 
1° notorie apostatae, haeretici et schismatici; 
2° qui proprii corporis cremationem elegerint ob rationes fidei christianae adversas; 
3° alii peccatores manifesti, quibus exequiae ecclesiasticae non sine publico fidelium 

scandalo concedi possunt. 
§ 2. Occurrente aliquo dubio, consulatur loci Ordinarius, cuius iudicio standum est. 
43 Si veda, sul punto, M. DAL POZZO, Il riconoscimento del diritto alle esequie 

ecclesiastiche nella società secolarizzata, in Annales theologici 29, n. 1 (2015), pp. 50-66. 
44 Catechismo della Chiesa cattolica, cit., n. 2301, p. 613. 
45 G. CIOLI, L’accettazione della cremazione da parte della Chiesa, cit., p. 12, nota 7. 
46 CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO E LA DISCIPLINA DEI 

SACRAMENTI, Direttorio su pietà popolare e liturgia. Principi e orientamenti, Libreria 
editrice vaticana, Città del Vaticano, 2002, n. 254, pp. 214-215. 

47 M.-A. SANTANER, Polvere o cenere? Sepoltura e cremazione, cit., p. 21. 
48 Ivi, p. 24, dove si afferma, inoltre, che: «La relazione con il suo passato radica 

l’uomo in una tradizione. Ma la fedeltà a una tradizione cesserebbe di essere 
umanizzante per l’uomo se si riducesse al mantenimento di comportamenti che hanno 
perduto il significato che avevano all’inizio».  

49 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., p. 70. 
50 Dati UNITALIA – SEFIT, consultabili sul sito: https://www.funerali.org/wp-

content/uploads/File/Statistiche/Italia/SEFIT_Stat2021.pdf. 
51 La proiezione indicata da D. FOGLI, I luoghi della cremazione. Leggi e proposte, in 

La morte e i suoi riti. Per una celebrazione cristiana dei funerali. Atti del Convegno regionale, 
Imola 1-2 giugno 2009, a cura di G. Strada, San Lorenzo, 2009, p. 276, indicava come 
scenario probabile una percentuale tra il 25% e il 35% di cremazioni nel 2050. 
Quest’ultima percentuale è stata, invero, praticamente già raggiunta nel 2021 (34,44%). 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

54 

In questa prospettiva, studi di natura sociologica52, relativi a dati 
risalenti al 2018, rivelano, inoltre, che più della metà degli italiani ha già 
deciso in vita per quale forma di sepoltura optare, ovvero il 28,1% per la 
cremazione, il 20% per la tumulazione e il 12% per l’inumazione, 
mentre il 26,6% non ci ha pensato e il 12% è indifferente. Tra coloro che 
hanno deciso per la cremazione, vi sono il 20,5% di coloro che si 
dichiarano credenti praticanti, il 28,1% dei credenti non praticanti, il 
46,1% dei non credenti e il 34,6% degli agnostici. 

Si comprende, quindi, la necessità di un’ulteriore e più 
aggiornata presa di posizione, da parte sia della Chiesa italiana sia di 
quella universale53. Ciò è avvenuto, rispettivamente, nel 2011, con la 
pubblicazione della seconda edizione italiana del rito delle esequie, in 
vigore dal 2 novembre 2012, che ha previsto un’appendice per le 
«esequie in caso di cremazione»54, e nel 2016, con la già menzionata 
istruzione Ad resurgendum cum Christo55. Quest’ultimo documento, 
indirizzato a tutti i vescovi del mondo, ha inteso fornire alcuni 
orientamenti giuridico-pastorali circa questa pratica sempre più diffusa, 

 
52 A. COLOMBO, Sepoltura, in Morire all’italiana. Pratiche, riti e credenze, a cura di A. 

Colombo, il Mulino, Bologna, 2022, pp. 162-170. 
53 A livello europeo la situazione appare simile. F. BŒSPFLUG, Préface, in P. 

KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, Les éditions du cerf, Paris, 2012, p. 9, 
riporta alcuni dati: in Francia, la cremazione è passata dal 0,5% del 1980 al 28% del 
2009; in Spagna dal 2% al 25% dal 1990 al 2006. G. SALVINI, Nuove indicazioni sulla 
cremazione, in La Civiltà Cattolica 167, q. 3995, n. 4 (2016), p. 490, riporta dati più 
aggiornati e relativi a diversi Paesi: Svizzera 87,45%, Svezia 80,11%, Regno Unito 
73,41%, Germania 55%, Francia 34,54%, Spagna 20,5%. 

54 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito delle esequie, Libreria Editrice 
Vaticana, Città del Vaticano, 2011, nn. 165-191, pp. 203-246. Tale appendice contiene i 
riti da compiere presso il luogo della cremazione e prima della stessa, sia nel caso in 
cui il feretro giunga senza che vi sia stata una previa celebrazione in chiesa, sia nel 
caso in cui giunga ad esequie già celebrate. Inoltre, è disciplinato il caso eccezionale in 
cui le esequie avvengano, previa valutazione del Vescovo diocesano, a cremazione già 
avvenuta, ad esempio per morte all’estero, e sono proposte alcune preghiere da 
recitare al momento della deposizione dell’urna nel cimitero. Si sottolinea, in 
particolare, l’indicazione pastorale di cui al n. 167, laddove si afferma che: «La 
cremazione si ritiene conclusa solo al momento della deposizione dell’urna nel 
cimitero». 

Si vedano, per un commento, G. BOSELLI, Il Rito delle esequie: confessione della fede e 
umanizzazione della morte, in Rivista liturgica 99, n. 1 (2012), pp. 44-70; A. LAMERI, La 
nuova edizione del Rito delle esequie. Motivazioni e caratteristiche, in ivi, pp. 18-43; G. 
SALVINI, La cremazione nel nuovo rito delle esequie, in La Civiltà cattolica 163, q. 3886, n. 
2 (2012), pp. 386-393. 

Prima della seconda edizione ufficiale italiana del rito delle esequie, le preghiere 
per il caso della cremazione erano state predisposte in CONFERENZA EPISCOPALE 
ITALIANA. COMMISSIONE EPISCOPALE PER LA LITURGIA, Proclamiamo la tua 
risurrezione. Sussidio pastorale in occasione della celebrazione delle esequie, Libreria Editrice 
Vaticana, Roma, 2007, pp. 113-148.  

55 Si vedano, per un commento all’istruzione, M. BARBA, L’istruzione “Ad 
Resurgendum cum Christo” in materia di sepoltura e conservazione delle ceneri, cit., pp. 399-
413; B. ESPOSITO, La vigente disciplina della Chiesa Cattolica riguardo la sepoltura, 
cremazione e destinazione delle ceneri dei defunti, cit., pp. 182-190; A. GIANFREDA, La 
disciplina della cremazione nell’ordinamento canonico, cit., pp. 64-66 e 69-74; G. SALVINI, 
Nuove indicazioni sulla cremazione, cit., pp. 486-491. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

55 

che solleva notevoli problematiche, quali la necessità di provvedere alla 
conservazione ovvero alla dispersione delle ceneri. 

Nel contesto sociale contemporaneo, in cui si tende a rimuovere, 
a esorcizzare o a banalizzare la morte56, eliminando qualsivoglia segno e 
manifestazione esteriore di lutto, la Chiesa intende sottolineare il 
rischio che la pratica della cremazione possa essere travisata e diventare 
un modo per disfarsi velocemente non solo dei cadaveri, ma anche 
dell’esistenza stessa delle persone57. Ciò emerge, in particolar modo, 
con la dispersione delle ceneri, che priva non soltanto i familiari, ma 
anche l’intera comunità, religiosa e civile, della possibilità di ritrovarsi 
in un luogo ben definito, in cui potersi confortare a vicenda, pregare o 
anche soltanto ripensare al defunto, mantenendo una qualche forma di 
legame e di ricordo. Si potrebbe, in questo modo, dare adito all’idea che 
si sia vissuti su questa terra inutilmente, senza aver lasciato la benché 
minima traccia, e che quindi la vita sia priva di senso58. Per questo 
motivo, oltre che per opporsi alle concezioni panteistiche o pagane 
sull’esistenza umana e sull’universo, l’istruzione ribadisce il divieto alla 
dispersione delle ceneri in aria, terra o acqua, nonché alla realizzazione 
con le stesse di ricordi commemorativi, quali gioielli o altri oggetti (n. 
7). Allo stesso modo si raccomanda che la conservazione delle ceneri 
presso l’abitazione dei fedeli sia relegata a ipotesi del tutto eccezionali, 
che devono essere previamente valutate dall’Ordinario in accordo con 
quanto eventualmente disposto dalla Conferenza Episcopale locale o 
dal Sinodo dei Vescovi delle Chiese Orientali, senza poter, comunque, 
procedere alla divisione delle ceneri tra i familiari (n. 6). Infine, come si 
è già avuto modo di evidenziare all’inizio di questo nostro contributo, si 
guarda favorevolmente alla conservazione delle ceneri in un luogo 
sacro, in quanto prassi che può contribuire a ridurre il rischio di 
sottrarre i defunti alla preghiera e al ricordo dei parenti e della 
comunità cristiana (n. 5). 

 
 

56 Si veda, sul punto, M. DAL POZZO, Il pericolo della banalizzazione delle 
esequie nelle società secolarizzate, in Annales theologici 32, n. 1 (2018), pp. 41-72. 

57 In questo stesso senso, si veda P. ARIÈS, Storia della morte in Occidente, 
Rizzoli, Milano, 1997, p. 210, il quale individua quali sono i due motivi principali per 
la scelta della cremazione in tempi moderni in Inghilterra: 1) è «il sistema più radicale 
per sbarazzarsi dei morti»; 2) «la cremazione esclude il culto dei cimiteri e il 
pellegrinaggio alle tombe». 

58 In questo senso, CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito delle 
esequie, cit., n. 165, p. 206: «La prassi di spargere le ceneri in natura oppure di 
conservarle in altri luoghi diversi dal cimitero, come, ad esempio, le abitazioni private, 
solleva molte domande e perplessità. La Chiesa ha molti motivi per essere contraria a 
simili scelte che possono sottintendere concezioni panteistiche o naturalistiche. 
Soprattutto nel caso di spargimento delle ceneri o di sepolture anonime si impedisce 
la possibilità di esprimere con riferimento a un luogo preciso il dolore personale e 
comunitario. Inoltre si rende più difficile il ricordo dei morti, estinguendolo 
anzitempo. Per le generazioni successive la vita di coloro che le hanno precedute 
scompare senza lasciare tracce». Sul punto, si veda anche G. CIOLI, Polvere, cit., p. 40: 
«La dispersione sembra garantire ovviamente il distacco, ma può mettere in ombra il 
legame coi trapassati; al contrario, la conservazione privata pare assicurare il legame 
ma non favorisce affatto il distacco». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

56 

 
3 - La legislazione italiana sulla cremazione tra disciplina statale e 
normative regionali 
 
La cremazione è una pratica ammessa ormai da tempo 
nell’ordinamento italiano, anche se il primo tempio crematorio fu 
costruito, invero, quando una specifica normativa in materia ancora 
non esisteva. Ciò avvenne nel 1876, con la costruzione di un forno 
presso il cimitero monumentale di Milano, mediante il quale realizzare 
la volontà del cav. Alberto Keller, di origini svizzere e di religione 
protestante, deceduto due anni prima, che desiderava che il suo corpo 
venisse dato alle fiamme e ridotto in cenere59. Tale avvenimento diede 
impulso alla costituzione di società a supporto della cremazione, di cui 
la prima fu proprio la Società per la cremazione dei cadaveri di Milano, 
costituitasi l’8 febbraio 187660. All’epoca l’unico riferimento normativo 
in materia di cremazione era contenuto nell’art. 67, comma terzo, del 
R.D. 6 settembre 1874, n. 2120, Regolamento per l’esecuzione delle Leggi 
sanitarie 20 marzo 1865, allegato C, n. 2248, e 22 giugno 1874, n. 1964, nel 
quale si concedeva al Ministro dell’Interno, d’intesa con il Consiglio 
superiore di sanità, poi al prefetto, d’intesa con il Consiglio provinciale 
di sanità61, di permettere la cremazione «in casi e per motivi 
eccezionali». 

Alla luce di un parere del Consiglio di Stato del 18 febbraio 
188162, contrario alla conservazione delle ceneri presso luoghi di privata 
dimora, e di un successivo parere del 3 febbraio 1882, il Ministro 
dell’Interno con nota in data 9 luglio 1882, si esprimeva favorevolmente 
circa la conservazione, presso il Pio Istituto dei rachitici di Milano, delle 
ceneri dei benefattori defunti e autorizzava, di fatto, la possibilità di 
conservare le ceneri non solo presso gli istituti di beneficenza, ma anche 
presso le chiese ed altri edifici di culto63. 

 
59 M. NOVARINO. Storia della cremazione a Novara (la Socrem dalle origini a oggi), 

Fondazione Ariodante Fabretti, Torino, 2006, pp. 19-21; M. NOVARINO, L. 
PRESTIA, Una battaglia laica. Un secolo di storia della Federazione Italiana per la 
Cremazione, Fondazione Ariodante Fabretti, Torino, 2009, pp. 14-17. Si vedano anche F. 
CONTI, Aspetti culturali e dinamica associativa, in F. CONTI, A.M. ISASTIA, F. 
TAROZZI, Storia della cremazione in Italia, 1880-1920, Scriptorium, Torino, 1998, pp. 17-
21; P. KUBERSKI, Le christianisme et la crémation, cit., pp. 281-282. 

60 Sulle prime società di cremazione costituitesi in Italia, si veda, F. CONTI, Aspetti 
culturali e dinamica associativa, cit., pp. 26-71. 

61 A seguito delle modificazioni apportate all’art. 67 del R.D. 6 settembre 1874, n. 
2120, dal R.D. 14 gennaio 1877, n. 3634 Che modifica alcuni articoli del regolamento per 
l’esecuzione della legge sulla sanità pubblica. 

62 Consiglio di Stato, parere 18 febbraio 1881 - Cuniberti, in Il foro italiano (1881) vol. 
6, parte III, coll. 57-58. 

63 G. PINI, La crémation en Italie et a l’étranger de 1774 jusqu’à nos jours, Hoepli, 
Milano, 1885, pp. 24-26, consultabile sul sito: https://archive.org/. Si veda, in particolare, 
p. 25: «Après quoi, la Société de Milan tout en reconnaissant la justice et la convenance des 
motifs qui avaient guidé le Conseil d'état dans sa délibération, s'appuya sur les dispositions 
testamentaires de deux excellents citoyens pour obtenir du ministère de l'intérieur que les 
cendres des cadavres brûlés pussent être conservées dans les établissements de bienfaisance, 
ainsi que dans les églises et les autres édifices consacrés au culte». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

57 

Qualche anno dopo la cremazione fu regolamentata per la prima 
volta in Italia dall’art. 59 della legge 22 dicembre 1888, n. 5849 
(cosiddetta “legge Crispi”), Sull’ordinamento dell’amministrazione e 
dell’assistenza sanitaria del Regno, che ammetteva tale pratica all’interno 
di crematoi approvati dal medico provinciale, da realizzarsi in spazi 
messi a disposizione a titolo gratuito dai Comuni all’interno dei 
cimiteri. Tale articolo fu dapprima trasfuso nell’art. 198 del R.D. 1° 
agosto 1907, n. 636, e poi nell’art. 343 del R.D. 27 luglio 1934, n. 1265, 
Testo unico delle leggi sanitarie, quest’ultimo tuttora in vigore, nel quale si 
stabilisce che la cremazione debba svolgersi in crematori autorizzati 
costruiti all’interno dei cimiteri, nonché si consente la collocazione delle 
urne cinerarie contenenti i residui della cremazione «nei cimiteri o in 
cappelle o templi appartenenti a enti morali o in colombari privati che 
abbiano destinazione stabile e siano garantiti contro ogni 
profanazione»64. 

A tale proposito, appare opportuno sottolineare che questi 
luoghi – diversi dai cimiteri – possono appartenere a soggetti che non 
siano il Comune o l’ente gestore del cimitero, come sarebbe nel caso di 
chiese di proprietà ecclesiastica. Si tratta di edifici che, dunque, non 
devono per forza coincidere con il “cimitero d’urne” di cui all’art. 80, 
comma terzo, del D.P.R. 10 settembre 1990, n. 285, ovvero del vigente 
Regolamento di polizia mortuaria, in forza del quale: «Nel cimitero deve 
essere predisposto un edificio per accogliere queste urne [contenenti le 
ceneri derivanti dalla cremazione]; le urne possono essere collocate 
anche in spazi dati in concessione ad enti morali o privati». Un conto è, 
infatti, l’utilizzo di luoghi di culto, appartenenti ad enti morali – oggi si 
utilizzerebbe la dizione di enti ecclesiastici o religiosi civilmente 
riconosciuti – situati al di fuori del cimitero, come colombari per la 
conservazione delle ceneri dei credenti; un altro è la richiesta, da parte 
di terzi, di concessione di spazi cimiteriali, al fine di adibirli a colombari 
“privati”. Le due situazioni appaiono distinte e, giustamente, sono 
regolate in modo diverso: la prima dall’art. 343 del Testo unico delle leggi 
sanitarie; la seconda dall’art. 80, comma terzo, del Regolamento di polizia 
mortuaria. 

La precisazione che queste “chiese-colombari” non debbano 
essere qualificate come “cimiteri”, ma semplicemente come chiese 
ovvero «cappelle o templi» – nozione quest’ultima più generica, 
utilizzata dal legislatore dell’epoca per ricomprendere anche luoghi di 
culto non cattolici e per evitare il ricorso al termine canonistico di 
“chiesa”, in un’epoca in cui la Chiesa cattolica era ancora contraria alla 
cremazione – comporterebbe l’esenzione dall’obbligo di lasciare una 
zona di rispetto di 200 metri dal centro abitato, prescritta, invece, per i 
cimiteri dall’art. 338 del R.D. 27 luglio 1934, n. 1265. 

 
64 Z. SUCHECKI, La cremazione nel diritto canonico e civile, cit., p. 73 interpreta 

questa possibilità nel senso che «le ceneri di alcuni defunti potessero essere conservate 
in istituti di beneficenza, ospedali, ospizi sotto sorveglianza statale, come in chiese e in 
altri edifizi consacrati al culto». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

58 

Inoltre, sempre con riguardo alla polizia mortuaria, occorre 
rammentare che la pratica della cremazione è stata oggetto di numerose 
considerazioni da parte dei diversi regolamenti succedutisi nel tempo, a 
partire dagli artt. 65-77 del R.D. 11 gennaio 1891, n. 4265 e dagli artt. 65-
77 del R.D. 25 luglio 1892, n. 448, passando poi per gli artt. 58-60 del 
R.D. 21 dicembre 1942, n. 1880, ripresi dagli artt. 79-82, del D.P.R. 21 
ottobre 1975, n. 803, Regolamento di polizia mortuaria, il quale ha, da 
ultimo, spostato la competenza ad autorizzare la cremazione dal 
prefetto al sindaco. Quest’ultima disciplina è stata integralmente 
abrogata e sostituita dagli artt. 78-81 del nuovo Regolamento di polizia 
mortuaria, D.P.R. 10 settembre 1990, n. 28566, nel quale si specifica che la 
cremazione deve essere autorizzata dal sindaco sulla base della volontà 
testamentaria del defunto, o, in mancanza, del coniuge o, in difetto, del 
parente più prossimo, purché sia escluso il sospetto di morte dovuta a 
reato, ovvero sulla base dell’iscrizione ad associazioni riconosciute che 
abbiano tra i propri fini statutari quello della cremazione dei cadaveri 
dei propri associati. A seguito dell’entrata in vigore della legge 30 
marzo 2001, n. 130, Disposizioni in materia di cremazione e dispersione delle 
ceneri, la succitata autorizzazione deve essere rilasciata dall’ufficiale di 
stato civile del Comune in cui si è verificato il decesso67, mentre per i 
minori e gli interdetti, viene in rilievo la volontà dei loro legali 
rappresentanti. 

Tra le norme del vigente regolamento di polizia mortuaria, si 
segnala, in particolare, l’art. 80, comma sesto, il quale prevede che ogni 
cimitero debba disporre di un 

 

 
65 Si sottolinea, in particolare, l’art. 77, abrogato, insieme con l’intero R.D. 11 

gennaio 1891, n. 42, dal d.lgs. 13 dicembre 2010, n. 212, il quale così disponeva:  
«Le urne cinerarie possono essere deposte, a mente dell’art. 59 della legge sulla 

tutela dell’igiene e della sanità pubblica, nei colombari o nelle sepolture private dei 
cimiteri, oppure nei templi, negli ospedali, negli ospizi o negli istituti, purché in sito 
conveniente e di proprietà o affidato alla custodia di un ente morale legalmente 
riconosciuto, e dietro richiesta o consenso della famiglia e dell’ente morale stesso. 

Tale consegna si farà constare da apposito verbale in tre originali, dei quali uno 
rimane nell’archivio del concessionario dell’ara crematoria, l’altro presso il custode 
del cimitero o presso chi ha la responsabilità del luogo ove furono deposte le ceneri 
fuori del cimitero ed il terzo viene trasmesso all’ufficio dello stato civile». 

66 Si veda, per un commento critico al regolamento, D. RODRIGUEZ, Riflessioni 
medico-legali sul regolamento di polizia mortuaria approvato con D.P.R. 10 settembre 1990, n. 
285, in Rivista italiana di medicina legale 12, n. 1 (1991), pp. 55-92. 

67 Si vedano, per un commento, P. BECCHI, Cremazione (con dispersione) per tutti? A 
proposito della legge n. 130 del 2001, in Politica del diritto, n. 1 (2002), pp. 177-190; IDEM, 
Cremazione e dispersione delle ceneri. Una panoramica generale alla luce delle disposizioni 
vigenti, in Lo Stato Civile Italiano 101, n. 1 (2005), pp. 11-13; n. 2 (2005), pp. 100-102; n. 3 
(2005), pp. 174-178; n. 4 (2005), pp. 247-248. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

59 

«cinerario comune68 per la raccolta e la conservazione in perpetuo 
e collettiva delle ceneri provenienti dalla cremazione delle salme, 
per le quali sia stata espressa la volontà del defunto di scegliere 
tale forma di dispersione dopo la cremazione oppure per le quali i 
familiari del defunto non abbiano provveduto ad altra 
destinazione». 

 

Si tratta, in altre parole, di quello stesso «accumulo commisto» di 
cui il cardinal Zuppi si domandava la legittimità, dal punto di vista del 
diritto canonico. La risposta positiva del cardinal Fernández, fondata 
sul fatto che «la resurrezione non implica il recupero delle identiche 
particelle di materia che formavano il corpo dell’essere umano», 
aprirebbe, quindi, alla possibilità di unire insieme le ceneri di più fedeli, 
all’interno di appositi spazi da realizzarsi all’interno delle “chiese-
colombari”, magari in una cripta o nelle vicinanze dell’altare. Tale 
eventualità potrebbe sorgere per una questione eminentemente pratica, 
ovvero la sistemazione delle ceneri di tutti quei defunti nel momento in 
cui il contratto di deposito dell’urna cineraria all’interno della chiesa 
non fosse più rinnovato oppure non vi siano più familiari che possano 
provvedervi, anche al fine di consentire di liberare cellette in cui 
ospitare le ceneri di altri defunti. 

Inoltre, occorre richiamare l’attenzione anche sull’art. 81 del 
succitato regolamento, il quale si pone in diretta attuazione dell’art. 343 
del Testo unico delle leggi sanitarie, laddove stabilisce che la consegna 
dell’urna cineraria debba risultare da apposito verbale redatto in tre 
esemplari, dei quali uno deve essere conservato dal responsabile del 
servizio cimiteriale, uno da chi prende in consegna l’urna e il terzo deve 
essere trasmesso all’ufficio di stato civile. Questa disposizione, letta 
congiuntamente all’art. 3 della legge 30 marzo 2001, n. 130, costituisce, 
così come affermato anche dal Consiglio di Stato in un parere, emanato 
nell’ambito di un ricorso straordinario al Presidente della Repubblica, 
«una compiuta disciplina delle modalità di affidamento a privati»69, 
anche diversi dai familiari, atteso che il regolamento, che doveva essere 
emanato entro sei mesi dall’entrata in vigore della legge, non è mai 
stato adottato. 

Quanto ai costi, l’art. 12, comma quarto, del decreto-legge 31 
agosto 1987, n. 359, Provvedimenti urgenti per la finanza locale, convertito, 
con modificazioni, in legge 29 ottobre 1987, n. 440, qualificava la 
cremazione quale “servizio pubblico gratuito”, mentre attualmente, ai 

 
68 S. SCOLARO, Manuale di polizia mortuaria, La disciplina nazionale e regionale, II ed., 

Maggioli, Santarcangelo di Romagna, 2017, versione ampliata in formato digitale, p. 
270, definisce il «cinerario comune» come «un manufatto destinato alla raccolta e 
conservazione senza limiti temporali e con modalità collettiva, cioè senza distinzione 
individuale, ma promiscuamente delle ceneri provenienti dalla cremazione per le 
quali: 

a) vi sia stata espressa volontà del defunto per tale forma di dispersione, oppure, 
b) i familiari non abbiano provveduto a darvi altra sistemazione». 
69 Cons. Stato, Sez. I, parere 29 ottobre 2003, n. 2957, richiamato e commentato da P. 

BECCHI, Cremazione e dispersione delle ceneri. Una panoramica generale alla luce delle 
disposizioni vigenti, in Lo Stato Civile Italiano 101, n. 4 (2005), pp. 247-248. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

60 

sensi dell’art. 5 della legge 30 marzo 2001, n. 130, essa è soggetta al 
pagamento di una tariffa. 

All’esito delle modifiche costituzionali introdotte con la legge 
cost. 18 ottobre 2001, n. 3, si è verificata una proliferazione di normative 
regionali in materia di polizia mortuaria, le quali sono state per lo più 
emanate invocando come propria base giuridica l’art. 117, comma terzo, 
cost., ovvero la legislazione concorrente in materia di “tutela della 
salute”, anziché farle rientrare nell’ambito delle competenze esclusive 
residuali delle Regioni, ai sensi del successivo comma quarto70. In ogni 
caso, la tendenza sinora riscontrata è stata quella per cui, in materia di 
cremazione e di polizia mortuaria, le Regioni hanno inteso dettare 
quantomeno una disciplina di dettaglio, nel quadro dei principi che si 
possono rinvenire di volta in volta nel R.D. 27 luglio 1934, n. 1265, nel 
D.P.R. 10 settembre 1990, n. 285 o nella legge 30 marzo 2001, n. 130. 

Senza volerci pronunciare circa l’utilità pratica della 
moltiplicazione di tutte queste normative, ovvero di leggi e regolamenti 
attuativi, adottati in materia di cremazione e polizia mortuaria da parte 
di Regioni e Province Autonome71, ci limitiamo ad evidenziare che: 

 
70 S. SCOLARO, Manuale di polizia mortuaria, cit., versione cartacea, pp. 22-23. In 

questo stesso senso, si vedano anche P. CAVANA, La morte e i suoi riti: mutamenti 
culturali ed evoluzione legislativa in Italia, in Il diritto ecclesiastico 120, n. 1 (2009), pp. 38-
39, che sottolinea come lo Stato abbia perso la potestà regolamentare in materia di 
tutela della salute, e A. GIANFREDA, Tra terra e cielo, cit., pp. 198-199, la quale fa 
riferimento anche alla tutela della sicurezza e dell’ordine pubblico (competenze 
esclusive dello Stato) e alla tutela della salute e al governo del territorio (competenze 
concorrenti tra Stato e Regioni). Altre competenze che possono venire in rilievo sono 
la tutela della concorrenza e l’organizzazione e ordinamento e organizzazione 
amministrativa dello Stato e degli enti pubblici nazionali (competenze esclusive dello 
Stato). In ogni caso, come giustamente sottolinea D. FOGLI, I luoghi della cremazione. 
Leggi e proposte, cit., p. 297, il Governo non ha provveduto – quantomeno nella 
maggior parte dei casi, precisiamo noi – ad impugnare le leggi regionali, emanate in 
materia di polizia mortuaria e di cremazione, con ciò ritenendole implicitamente 
legittime. Nei pochi casi in cui l’ha fatto (ad esempio, con riguardo ad alcune norme in 
materia di polizia mortuaria contenute nel Testo unico delle leggi regionali in materia di 
sanità della Lombardia), la Corte cost., sent. 9-30 luglio 2020, n. 180, par. 4.1 del 
considerato in diritto, ha preteso che venisse specificata la normativa di rango 
primario e i principi da essa desumibili, di cui il regolamento di polizia mortuaria 
costituirebbe la normativa interposta violata. Un altro caso di impugnativa, avente ad 
oggetto la legislazione pugliese in materia di attività funeraria, cremazione e 
dispersione delle ceneri, si è concluso con Corte cost., sent. 23 luglio 2011, n. 166, ed è 
stato accolto, in quanto la Regione aveva inteso derogare alla distanza minima di 200 
metri dal centro abitato prevista per i cimiteri, fuori dai casi e dalle modalità di cui 
all’art. 338 del R.D. 27 luglio 1934, n. 1265, ritenuto «espressione di un principio 
fondamentale della materia concorrente “tutela della salute”, ai sensi dell’art. 117, 
terzo comma, Cost.». Infine, con riguardo alle normative calabresi e siciliane, la 
Presidenza del Consiglio dei ministri ha, infine, rinunciato ai ricorsi, con conseguente 
estinzione dei processi, per intervenute modifiche o abrogazioni alle disposizioni di 
polizia mortuaria impugnate (Corte cost., ord. 19 luglio 2019, n. 193; ord. 22 febbraio 
2021, n. 26; ord. 7 maggio 2021, n. 94). 

71 Nell’adottare normative in materia di cremazione, le Regioni e le Province 
Autonome hanno seguito quattro diversi modelli: 

1) adottare leggi specifiche sulla cremazione: Bolzano (L.P. 19 gennaio 2012, n. 1, 
Disposizioni in materia cimiteriale e di cremazione); Campania (L.R. 9 ottobre 2006, 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

61 

1) alcune Regioni – l’Emilia-Romagna e il Lazio – fanno 
esplicitamente riferimento alla possibilità che la 
conservazione delle ceneri possa avvenire in luoghi diversi 
sia dal cimitero sia dal luogo di privata dimora 
dell’affidatario, rinviando, in materia, all’approvazione di 
regolamenti comunali che disciplinino «le caratteristiche dei 
luoghi di conservazione da parte dei privati in modo da 
garantire la sicurezza da ogni forma di profanazione e ogni 
altra prescrizione di carattere igienico sanitario»72; 

2) il Friuli-Venezia Giulia, rifacendosi implicitamente all’art. 80, 
comma terzo, del Regolamento di polizia mortuaria, ricorre alla 
locuzione «cimitero d’urne» per definire «il luogo, situato 
all’interno dei cimiteri o in edifici, anche privati, con 
destinazione d’uso esclusiva distanti almeno cinquanta metri 
dai centri abitati, destinato alla raccolta delle sole urne 
cinerarie», con ciò intendendo, a nostro avviso, un luogo 

 
n. 20, Regolamentazione per la cremazione dei defunti e di loro resti, affidamento, 
conservazione e dispersione delle ceneri derivanti dalla cremazione); Liguria (L.R. 4 
luglio 2007, n. 24, Disposizioni in materia di cremazione, affidamento e dispersione 
delle ceneri, e L.R. 10 luglio 2020, n. 15, Disciplina in materia di attività e servizi 
necroscopici, funebri e cimiteriali e norme relative alla tumulazione degli animali di 
affezione); Piemonte (L.R. 31 ottobre 2007, n. 20, Disposizioni in materia di 
cremazione, conservazione, affidamento e dispersione delle ceneri); Puglia (L.R. 15 
dicembre 2008, n. 34, Norme in materia di attività funeraria, cremazione e 
dispersione delle ceneri); Sicilia (L.R. 17 agosto 2010, n. 18, Disposizioni in materia 
di cremazione delle salme e di conservazione, affidamento e/o dispersione delle ceneri); 
Toscana (L.R. 31 maggio 2004, n. 29, Affidamento, conservazione e dispersione delle 
ceneri derivanti dalla cremazione dei defunti); Trento (L.P. 20 giugno 2008, n. 7, 
Disciplina della cremazione e altre disposizioni in materia cimiteriale); Valle d’Aosta 
(L.R. 23 dicembre 2004, n. 37, Disposizioni in materia di destinazione delle ceneri da 
cremazione). 

2) inserire disposizioni sulla cremazione nell’ambito di più ampie normative in 
materia di polizia mortuaria: Abruzzo (L.R. 10 agosto 2012, n. 41, Disciplina in 
materia funeraria e di polizia mortuaria); Basilicata (L.R. 31 maggio 2016, n. 11, 
Norme in materia funeraria e cimiteriale e di cimiteri per animali d’affezione); 
Calabria (L.R. 29 novembre 2019, n. 48, Disposizioni in materia funeraria e polizia 
mortuaria); Emilia-Romagna (L.R. 29 luglio 2004, n. 19, Disciplina in materia 
funeraria e di polizia mortuaria); Friuli-Venezia Giulia (L.R. 21 ottobre 2011, n. 12, 
Norme in materia funeraria e di polizia mortuaria); Marche (L.R. 1° febbraio 2005, 
n. 3, Norme in materia di attività e servizi necroscopici funebri e cimiteriali); Molise 
(L.R. 12 novembre 2013, n. 19, Dispersione delle ceneri derivanti dalla cremazione 
dei defunti); Sardegna (L.R. 2 agosto 2018, n. 32, Norme in materia funebre e 
cimiteriale); Veneto (L.R. 4 marzo 2010 , n. 18, Norme in materia funeraria). 

3) inserire disposizioni sulla cremazione nell’ambito di più ampie normative in 
materia di tutela della salute: Lombardia (L.R. 30 dicembre 2009, n. 33, Testo 
unico delle leggi regionali in materia di sanità); Umbria (L.R. 9 aprile 2015, n. 11, 
Testo unico in materia di Sanità e Servizi sociali). 

4) inserire disposizioni sulla cremazione all’interno delle leggi di bilancio: Lazio 
(art. 162 della L.R. 28 aprile 2006, n. 4, Legge finanziaria regionale per l’esercizio 
2006). 

72 Il riferimento è all’art. 11, comma quarto, della L.R. Emilia-Romagna, 29 luglio 
2004, n. 19, Disciplina in materia funeraria e di polizia mortuaria, e all’art. 162, comma 
quinto, della L.R. Lazio 28 aprile 2006, n. 4, Legge finanziaria regionale per l’esercizio 
2006. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

62 

diverso dalle cappelle o dai templi di cui all’art. 343 del Testo 
unico sanitario. Più restrittiva ancora appare la legislazione 
pugliese, in forza della quale «le urne cinerarie possono 
essere accolte anche in colombari appartenenti a privati o ad 
associazione per la cremazione costruiti in aree avute in 
concessione dal comune nel cimitero, purché sia esclusa ogni 
ipotesi di lucro e speculazione»; 

3) la Calabria prevedeva espressamente la possibilità che 
l’affidatario potesse rinunciare all’affidamento dell’urna e 
conferirla «a un cimitero di sua scelta o presso edifici 
destinati alla custodia di urne per la conservazione, facendosi 
carico dei relativi oneri»73, purché comunicasse «l’avvenuto 
conferimento dell’urna al comune di partenza e a quello di 
destinazione, per le necessarie registrazioni». Tale 
disposizione è stata, però, abrogata nel 2020 e non è più in 
vigore; 

4) altre – come la Liguria, la Sardegna, l’Umbria e il Veneto – 
stabilendo che l’urna sigillata può essere consegnata agli 
aventi titolo per «la conservazione in cimitero, per l’affido 
familiare [conservazione in ambito privato] o per la 
dispersione», sembrerebbero precludere ulteriori e differenti 
opzioni; 

5) altre, come la Provincia Autonoma di Bolzano, la Campania e 
la Toscana, affermano che «qualunque persona, ente o 
associazione scelta liberamente dal defunto o da chi può 
manifestarne la volontà, può essere soggetto affidatario 
dell’urna cineraria», rendendo, così, possibile la nomina 
dell’ente gestorio del colombario situato all’interno della 
chiesa quale soggetto affidatario delle ceneri; 

6) altre Regioni non prevedono nulla in proposito o si limitano 
genericamente a fare riferimento all’affidamento delle ceneri 
agli aventi titolo, oppure, come nel caso della Provincia 
Autonoma di Trento, «ai soli familiari per essere custodite 
nella propria abitazione». In Toscana e, con una formulazione 
non molto dissimile, in Valle d’Aosta, si stabilisce che l’urna 
cineraria possa essere: a) tumulata; b) inumata; c) conservata 
all’interno del cimitero; d) consegnata al soggetto affidatario, 
senza contemplare ulteriori possibilità; 

7) laddove si afferma, infine, – come in Abruzzo e in Basilicata – 
che occorre comunicare al Comune ovvero all’ufficiale dello 
stato civile che ha rilasciato l’autorizzazione «qualsiasi 
variazione del luogo e del soggetto presso cui l’urna è 
conservata», sembrerebbe implicitamente ammissibile che 

 
73 Il riferimento è all’art. 16, comma settimo, della L.R 29 novembre 2019, n. 48, 

Disposizioni in materia funeraria e polizia mortuaria, articolo integralmente abrogato 
dall’art. 1, comma 1, lett. c), della L.R. 2 luglio 2020, n. 14, Materia funeraria e di polizia 
mortuaria. Modifiche alla legge regionale 48/2019 e abrogazione della legge regionale 53/2019. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

63 

l’affidatario possa trasferire a terzi l’urna cineraria, affinché 
sia conservata in specifici luoghi a ciò attrezzati. 

Nel complesso, ci pare di poter affermare che le legislazioni 
regionali non sono, di per sé e tranne qualche specifica eccezione, 
espressamente contrarie alla creazione di colombari o cinerari in luoghi 
diversi dai cimiteri, come possono essere le chiese. Ciò che può, in 
concreto, creare problemi è piuttosto il silenzio in materia di 
affidamento delle ceneri a soggetti terzi, diversi dai familiari, come nel 
caso dell’ente gerente questo speciale “colombario ecclesiastico”74, e che 
può essere interpretato sia come implicito assenso sia come diniego 
rispetto a questa soluzione75. 

Ci pare, in ogni caso, potenzialmente discriminatorio che risposte 
positive o negative al problema che qui ci occupa siano rimesse a 
decisioni differenziate e magari anche contrastanti tra loro, adottate da 
Regioni o da Comuni diversi, ai cui regolamenti alcune Regioni hanno 
demandato la disciplina della questione. Una situazione così variegata 
stride con la necessità di procedere alla «determinazione dei livelli 
essenziali delle prestazioni concernenti i diritti civili e sociali che 
devono essere garantiti su tutto il territorio nazionale»76, nonché alla 
definizione dello «ordinamento civile e penale», ambedue competenze 
esclusive dello Stato a mente dell’art. 117, comma secondo, lett. m) e l), 
cost. Senza una qualche precisazione a livello nazionale, dunque, le 
conseguenze potrebbero rivelarsi alquanto paradossali: ciò che sarebbe 
possibile in una Regione o in un Comune, potrebbe non esserlo a pochi 
km di distanza, oltrepassato un qualche confine amministrativo. 
Altrimenti, a coloro che desidererebbero collocare le proprie ceneri in 
una chiesa, non resterebbe che disporre in vita in quale “colombario-
luogo di culto” sistemare la propria urna cineraria, purché risulti 
situato in un Comune, anche diverso da quello di residenza, in cui tale 
forma di affidamento sia prevista dal regolamento comunale e sia 
ammessa dalla Regione di competenza. 

 
74 C. CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, cit., pp. 757-760, 

afferma che, tra i destinatari prescelti cui affidare le ceneri ai sensi della legge 30 
marzo 2001, n. 130, «dovrebbero poter figurare anche le istituzioni ecclesiastiche», «al 
fine di custodire le ceneri mortali in cappelle di pertinenza ecclesiastica per libera 
scelta testamentaria dei singoli soggetti di legge». 

75 S. SCOLARO, Manuale di polizia mortuaria, cit., versione cartacea, p. 394, con 
riguardo alla «possibilità di raccogliere le urne cinerarie in ambienti diversi da quelli 
cimiteriali, ad esempio in chiese o altri edifici di culto non più officiati o in centri di 
aggregazione e di vita sociale, in cui la presenza del ricordo dei defunti potesse essere 
non rigidamente separata dall’ambiente di vita», ritiene che si tratti di «proposte che 
tendono a fornire una diversa visione dei rapporti tra le relazioni di vita e la memoria 
dei defunti e che richiedono interventi e modifiche normative, ma è opportuno farne 
comunque cenno per il loro carattere di innovatività e positività». 

76 In questo senso, si veda la Circolare SEFIT FederUtility n. 4305 del 15 dicembre 
2014, Caratteristiche dei modi e dei luoghi di sepoltura e di affidamento di urna cineraria, 
consultabile sul sito: https://www.funerali.org/wp-
content/uploads/File/Circolari/cx01412150_1.pdf,pp. 4-5, la quale critica l’adozione di 
leggi e regolamenti regionali in materia di affidamento delle urne cinerarie, in quanto 
possono dare vita ad interventi disarmonici quando, invece, sarebbe opportuno fare 
riferimento alla sola disciplina statale di cui alla legge 30 marzo 2001, n. 130. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

64 

Per evitare questa situazione di incertezza e di discriminazione, 
occorrerebbe muoversi su due piani diversi, ovvero la Conferenza 
Episcopale Italiana dovrebbe preoccuparsi di sollevare la questione a 
livello apicale, avanti le competenti autorità statali, mentre, come è stato 
giustamente osservato anche dalla Commissione Cinerarium, le diocesi 
dovrebbero attivarsi nel dialogo con le autorità regionali, al fine di 
sensibilizzarle circa la possibilità di adottare una normativa attuativa e 
non contrastante con l’art. 343 del R.D. 27 luglio 1934, n. 1265, in modo 
che una soluzione, al momento soltanto teoricamente possibile, possa 
effettivamente diventare realtà in ogni Regione e Provincia Autonoma. 

Un’eventuale normativa legittimante tale pratica non dovrebbe, 
ovviamente, valere soltanto per le chiese cattoliche, ma per gli edifici di 
culto di tutte le confessioni religiose, specialmente quelle che 
promuovono tra i propri fedeli la cremazione dei corpi e che potrebbero 
essere eventualmente interessate ad offrire, direttamente o 
indirettamente, il servizio di conservazione delle ceneri. L’unica 
condizione, veramente fondamentale, è far sì che tali luoghi, 
opportunamente adattati, possano offrire le medesime garanzie dei 
cimiteri, dal punto di vista della sicurezza da ogni forma di 
profanazione e del rispetto delle normative igienico-sanitarie. 
Trattandosi, tuttavia e nella maggior parte dei casi, almeno per quanto 
riguarda i beni della Chiesa cattolica, di beni culturali sottoposti a 
vincolo, sarà necessario richiedere e ottenere le autorizzazioni per 
lavori od opere e per il mutamento – seppur parziale – di destinazione 
d’uso richieste dal combinato disposto degli artt. 20-21 del d.lgs. 22 
gennaio 2004, n. 42. Infine, sarebbe auspicabile che tali interventi non 
venissero affidati a progettisti scelti in autonomia dalle diocesi, ma a 
seguito di concorsi internazionali di idee e di una valutazione da parte 
di una commissione interdisciplinare di esperti, in grado di garantire 
soluzioni non banali, ma la cui qualità possa essere valutata dal punto 
di vista architettonico, teologico, liturgico e pastorale. 
 
 
4 - Prospettive per l’utilizzo delle chiese cattoliche come colombari 
 
Come si è avuto modo di rilevare e in linea di prima approssimazione, 
la creazione di colombari all’interno di chiese e altri luoghi sacri non è, 
di per sé, vietata dal diritto canonico77 né, tanto meno, dal diritto statale, 
nonostante i silenzi e le ambiguità sussistenti a livello regionale. 

La soluzione delle “chiese-colombari”, per il momento soltanto 
teoricamente ipotizzata, avrebbe il pregio di mantenere, da una parte, il 
carattere sacro delle chiese, ovvero di luoghi «destinati al culto divino o 
alla sepoltura dei fedeli mediante la dedicazione o la benedizione» (can. 

 
77 A nostro avviso, il riferimento al can. 1242, che vieta la sepoltura di cadaveri 

nelle chiese (In ecclesiis cadavera ne sepeliantur, nisi agatur de Romano Pontifice aut 
Cardinalibus vel Episcopis dioecesanis etiam emeritis in propria ecclesia sepeliendis), non pare 
rilevante, in quanto la norma utilizza il termine «cadavera», cosa che le urne contenenti 
le ceneri dei defunti tecnicamente non sono. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

65 

1205), e, dall’altra, di offrire una nuova funzione d’uso a beni altrimenti 
vieppiù sovrabbondanti rispetto alle esigenze religiose della 
popolazione. 

Il tema non è del tutto nuovo, in quanto è già stato delineato, 
quantomeno nei suoi tratti fondamentali, in uno studio promosso dalla 
diocesi di Padova78, città nella quale si è originato un contenzioso in 
materia, giunto sino alla Corte di giustizia dell’Unione europea79. Nello 
specifico, un ricorso pregiudiziale proposto dal T.A.R. Veneto ha 
sollevato una questione di compatibilità con gli artt. 49 (libertà di 
stabilimento) e 56 (restrizioni alla libera circolazione di servizi) del 
Trattato sul Funzionamento dell’Unione Europea (TFUE) di una 
disposizione, contenuta all’interno del regolamento comunale dei 
servizi cimiteriali, che vietava l’affidamento a terzi dell’urne cinerarie e 
l’obbligo di conservazione delle stesse presso l’abitazione 
dell’affidatario80. La soluzione della Corte, favorevole alla parte attrice, 
ovvero un’impresa privata che voleva attivare un servizio di 
conservazione delle ceneri alternativo a quello offerto dal cimitero 
comunale, apre alla possibilità che anche un ente ecclesiastico (ad es., 
una diocesi, una parrocchia, una comunità religiosa), proprietario di 
una chiesa inutilizzata o sottoutilizzata, possa decidere di riadattarla e 
adibirla direttamente, oppure indirettamente, dandola in gestione a 
terzi, a luogo di conservazione delle ceneri dei fedeli che lo desiderino. 
Il dispositivo della sentenza è, sul punto, perentorio: 

 

 
78 G. DI DONNA, C. SENO, Chiese cimiteriali - Lo studio della diocesi di Padova, in A. 

Alessio (a cura di), La valorizzazione del patrimonio ecclesiastico. Presentazione degli Atti 
del Convegno “Dio non abita più qui?”, su dismissione e riuso di Chiese. Status quaestionis 
nella Chiesa italiana, Koinè Ricerca, 27 ottobre 2020, pp. 67-79, consultabile sul sito: 
https://www.koinexpo.com/koine/pdf/atti_convegno_valorizzazione.pdf. 

79 CGUE, Sez. III, sent. 14 novembre 2018, Memoria Srl contro Comune di Padova, 
C‑342/17, ECLI:EU:C:2018:906. 

80 L’art. 52, commi terzo, quarto e decimo, del regolamento dei servizi cimiteriali 
del Comune di Padova, oggetto del contendere, così disponeva:  

«3. Non è in nessun caso consentito all’affidatario demandare a terzi la conservazione 
dell’urna cineraria. Tale divieto vale anche in caso di espressa volontà manifestata in vita dal 
defunto. 

4. È fatto obbligo di conservare l’urna esclusivamente presso l’abitazione dell’affidatario, in 
luogo protetto da possibili profanazioni o sottrazioni. […] 

10. Oltre a quanto previsto dal quarto comma, in nessun caso la conservazione di urne 
cinerarie può avere finalità lucrative, e pertanto non sono ammesse attività economiche che 
abbiano ad oggetto, anche non esclusivo, la conservazione di urne cinerarie a qualsiasi titolo e 
per qualsiasi durata temporale. Tale divieto vale anche in caso di espressa volontà manifestata 
in vita dal defunto». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

66 

“L’articolo 49 TFUE deve essere interpretato nel senso che osta ad 
una normativa nazionale, come quella oggetto del procedimento 
principale, che vieta, anche contro l’espressa volontà del defunto, 
all’affidatario di un’urna cineraria di demandarne a terzi la 
conservazione, che lo obbliga a conservarla presso la propria 
abitazione, salvo affidarla ad un cimitero comunale e, inoltre, che 
proibisce ogni attività esercitata con finalità lucrative avente ad 
oggetto, anche non esclusivo, la conservazione di urne cinerarie a 
qualsiasi titolo e per qualsiasi durata temporale”. 

 

Sulla base di questa pronuncia, il T.A.R. Veneto81 prima e il 
Consiglio di Stato82 poi hanno dato ragione alla società ricorrente, 
annullando il regolamento patavino e legittimando l’attività, effettuata 
a scopo di lucro, di posizionamento e gestione, in luoghi diversi dai 
cimiteri, di “dimore cinerarie”. La società ha, quindi, provveduto ad 
installare in chiese e in altri edifici, sparsi sul territorio nazionale83, 
strutture artistiche rivestite in mosaico, al cui interno posizionare le 
urne cinerarie. 

Una siffatta prospettiva determinerebbe una positiva e non 
trascurabile conseguenza, ovvero quella di rendere perseguibile una 
sostenibilità economica di lungo periodo all’intervento, in quanto la 
conservazione delle urne potrebbe essere condizionata al pagamento di 
un canone in favore dell’ente gestore, il quale dovrebbe, a sua volta, 
corrisponderne una parte all’ente ecclesiastico proprietario dell’edificio, 
laddove tali enti non coincidessero84. Questa soluzione troverebbe, 
peraltro, la propria base giuridica in un’interpretazione teleologica 
dell’art. 343 del R.D. 27 luglio 1934, n. 1265, pur sempre in vigore, che 
legittima la conservazione delle ceneri in templi o colombari privati. 
Trattandosi, tuttavia, di una normativa di rango secondario, derogabile 
dalle singole normative regionali85, sarebbe opportuno che lo Stato 

 
81 T.A.R. Veneto, Sez. II, sent. 4 febbraio 2020, n. 128, ha statuito, alla luce del 

pronunciamento della Corte di giustizia, che: «deve ritenersi illegittimo un divieto che 
proibisca ogni attività esercitata con finalità lucrative avente ad oggetto, anche non 
esclusivo, la conservazione di urne cinerarie a qualsiasi titolo e per qualsiasi durata 
temporale». 

82 Cons. Stato, Sez. VII, sent.14 dicembre 2022, n. 10973, ha confermato quanto 
statuito dal T.A.R. Veneto. 

83 Si vedano i siti: https://www.memoriasrl.it e https://www.luoghidellamemoria.com, che 
fanno riferimento a progetti e alla realizzazione di luoghi di conservazione delle 
ceneri a Chioggia (VE), Frattamaggiore (NA), Monselice (PD), Napoli e Roma. 

84 C. TILOCA, A. ZANGARI, Grabeskirche – The graves-church: a new model for 
“neighborhood cemeteries”?, cit., p. 240, riporta, come esempio, il caso della St. 
Bartolomäus Grabeskirche a Colonia, dove possono essere conservate fino 800 urne, 
dietro il pagamento di un canone di €3.000 per un periodo di 20 anni. 

85 In questo senso, si veda A. GIANFREDA, Tra cielo e terra, cit., p. 199, la quale cita 
Corte cost., sent. 9-30 luglio 2020, n. 180, sul riparto di poteri tra Stato e Regioni in 
materia di competenze concorrenti. Tale sentenza, che si è pronunciata su alcune 
disposizioni, in materia di polizia mortuaria, del Testo unico delle leggi regionali in 
materia di sanità della Lombardia, ha stabilito che la Presidenza del Consiglio dei 
ministri doveva provare «“l’asserita idoneità del d.P.R. n. 285 del 1990 ad assurgere al 
rango di normativa interposta, in grado, quindi, di dettare principi fondamentali 
vincolanti la potestà legislativa concorrente regionale”. Va al riguardo rilevato che il 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

67 

adottasse una disposizione di principio che ribadisse la legittimità di 
tale possibilità ovunque a livello nazionale, in modo da eliminare in 
radice qualsiasi ambiguità interpretativa. 

In ogni caso, anche le norme in materia di polizia mortuaria 
devono essere pur sempre interpretate in conformità alla normativa e 
alla giurisprudenza europea, che prevalgono, in virtù del principio del 
primato86, sulla disciplina interna, nazionale o regionale che sia. In 
questo modo, si deve reputare legittimo poter conseguire dall’attività di 
conservazione delle ceneri, se non addirittura un lucro (inteso come 
redistribuzione di utili), laddove tale prestazione sia eseguita da 
un’impresa privata, quantomeno il reimpiego degli eventuali profitti 
per la manutenzione dell’edificio di culto sede del colombario e per la 
creazione di altri colombari in altri edifici sacri presenti all’interno della 
diocesi. Non sarebbe, peraltro, peregrino ipotizzare l’affidamento di 
queste attività a società o ad enti del Terzo settore di ispirazione 
cattolica87, che potrebbero occuparsi di gestire questo servizio per conto 

 
suddetto regolamento di polizia mortuaria, emanato ai sensi dell’art. 358 del regio 
decreto 27 luglio 1934, n. 1265 (Approvazione del testo unico delle leggi sanitarie), 
rientra, di per sé, tra le fonti normative secondarie cui, in quanto tali, “è inibita in 
radice la possibilità di vincolare l’esercizio della potestà legislativa regionale o di 
incidere su disposizioni regionali preesistenti (sentenza n. 22 del 2003); e neppure i 
principî di sussidiarietà e adeguatezza possono conferire ai regolamenti statali una 
capacità che è estranea al loro valore, quella cioè di modificare gli ordinamenti 
regionali a livello primario” (sentenza n. 303 del 2003). Le norme regolamentari non 
possono essere ascritte “all’area dei principi fondamentali” delle materie concorrenti, 
“in quanto la fonte regolamentare, anche in forza di quanto previsto dall’art. 117, sesto 
comma, Cost., sarebbe comunque inidonea a porre detti principi” (sentenza n. 92 del 
2011) e, quindi, a vincolare il legislatore regionale (sentenza n. 162 del 2004). D’altro 
canto è anche vero che questa Corte ha ritenuto che gli atti di normazione secondaria 
possano vincolare la potestà legislativa regionale, ma solo in ben circoscritte ipotesi, 
ovvero quando, “in settori squisitamente tecnici”, intervengono a completare la 
normativa statale primaria (sentenza n. 286 del 2019) e costituiscono “un corpo unico 
con la disposizione legislativa che li prevede e che ad essi affida il compito di 
individuare le specifiche tecniche che mal si conciliano con il contenuto di un atto 
legislativo e che necessitano di applicazione uniforme in tutto il territorio nazionale” 
(sentenza n. 69 del 2018). Unicamente in queste limitate ipotesi il mancato rispetto di 
atti di normazione secondaria, “nel caso si verta nelle materie di cui al terzo comma 
dell’art. 117 Cost. e qualora la norma interposta esprima principi fondamentali”, può 
comportare “l’illegittimità costituzionale della norma censurata” (sentenza n. 11 del 
2014)». 

La questione è particolarmente complessa e richiede, quindi, un’attenta 
valutazione, disposizione per disposizione, per comprendere a quale competenza, 
concorrente o esclusiva residuale delle Regioni, essa attiene. Si veda, sul punto, S. 
SCOLARO, Manuale di polizia mortuaria, cit., versione cartacea, pp. 24-31. 

86 Il principio del primato è stato affermato per la prima volta dalla Corte di 
giustizia nella famosa sentenza 15 luglio 1964, Costa c. Enel, Causa 6/64. La Corte 
costituzionale italiana, nella sentenza 8 giugno 1984, n. 170, ha precisato le 
conseguenze di tale principio nell’ordinamento giuridico interno, ovvero che, in 
presenza di norme europee ad effetto diretto, il giudice e l’amministrazione devono 
disapplicare la norma in contrasto con il diritto europeo (anteriore o successivo). 

87 C. CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, cit., p. 765, ritiene 
conveniente, nell’ambito del «diritto di associazione [di cui all’art. 2 della legge 30 
marzo 2001, n. 130] per coloro che desiderano procedere dopo la morte alla 
cremazione delle proprie spoglie mortali», «l’erezione di associazioni cattoliche, al fine 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

68 

della diocesi, e che potrebbero rappresentare la versione moderna e 
aggiornata di quegli «enti morali» cui fa riferimento l’art. 343 del Testo 
unico delle leggi sanitarie88. A questo riguardo, appare interessante 
segnalare alcune esperienze oltreoceano89, dove sussistono veri e propri 
servizi di onoranze funebri diocesani, che offrono tumulazioni, 
inumazioni e cremazioni conformi alla dottrina cattolica e che sono 
sottoposti alle direttive del Vescovo90. 

Attorno a queste tematiche anche l’arcidiocesi di Milano ha 
avviato una prima riflessione, mediante l’approvazione di un Direttorio 
Diocesano per la Celebrazione delle Esequie91, il quale, al n. 22, fornisce 
una chiara definizione di chiese cimiteriali, quali: 

 

“oratori e chiese non parrocchiali, cripte, atri di chiese parrocchiali 
o spazi adiacenti ad esse, che possano diventare, per espressa 
disposizione dell’Arcivescovo (che deroghi al divieto di cui al can. 
1242), luoghi allestiti per la deposizione delle urne cinerarie. Essi 
non sono da intendersi come alternativi ma complementari ai 
cimiteri, che rimangono i luoghi comuni della sepoltura delle 
ceneri. I parroci, col parere del Consiglio Pastorale, valuteranno 
con prudenza l’identificazione di simili spazi nell’ambito del 
territorio parrocchiale, in accordo col Vicario Episcopale di Zona e 
con la collaborazione dei competenti Uffici della Curia (Servizio di 
Pastorale Liturgica, Ufficio per i Beni Culturali, Ufficio 
Amministrativo diocesano). Sarà poi l’Arcivescovo, secondo le 
vigenti disposizioni canoniche, a disporre in merito”92. 

 

Laddove questa strada fosse intrapresa con decisione dalle 
diocesi italiane, sarebbe opportuno percorrerla nell’ambito di un 
processo “sinodale” a livello intra-ecclesiale, che coinvolga non solo 
tutti gli uffici diocesani competenti, ma anche le comunità, circa il senso 
della morte nella società contemporanea. La preferenza della Chiesa per 
la sepoltura in cimitero in luogo della dispersione o della conservazione 

 
di favorire l’espletamento delle procedure per la cremazione in modo congruo ad 
un’eventuale prassi ecclesiale. Siffatte associazioni dovrebbero poter applicare un 
tariffario approvato dalle autorità pubbliche competenti con eventuali proventi anche 
per gli enti ecclesiastici depositari». 

88 S. SCOLARO, Manuale di polizia mortuaria, cit., versione cartacea, p. 391, 
interpreta, invece, tale riferimento alle «associazioni riconosciute aventi tra i propri 
scopi quello della cremazione» e «altri enti che siano titolari di concessioni cimiteriali, 
quando il defunto avesse titolo ad essere accolto nelle cappelle o nei templi funerari 
sulla base dell’ordinamento dell’ente morale e dell’atto di concessione». 

89 Sull’esperienza americana, si veda un testo ormai classico, ovvero J. MITFORD, 
The American Way of Death, Simon and Schuster, New York, 1963, tradotto in italiano 
come Il sistema di morte americano, Rizzoli, Milano, 1964, e, in particolare, sulla 
cremazione, pp. 148-158. 

90 Un esempio è riscontrabile nel Catholic Funeral & Cemetery Services of the Diocese of 
Sacramento, di proprietà della diocesi californiana. Con specifico riguardo al servizio 
di cremazione, si veda il sito: https://www.cfcssacramento.org/catholic-cremation/. 

91 ARCIDIOCESI DI MILANO, Direttorio Diocesano per la Celebrazione delle Esequie, 
Allegato al Decreto Arcivescovile del 23 giugno 2017 (Prot. Gen. n. 01459/17), 
consultabile sul sito: https://www.chiesadimilano.it/wp-
content/uploads/sites/83/2017/10/DIRETTORIO-ESEQUIE-5.pdf. 

92 Ivi, n. 22, pp. 7-8. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

69 

domestica delle ceneri si fonda, oltre che su motivazioni di carattere 
teologico, anche su ragioni legate al processo di elaborazione del lutto e 
al mantenimento di una qualche forma di “senso comunitario della 
morte”. Il cimitero, inteso quale luogo in cui “andare a trovare” i 
defunti, facilita il mantenimento di una sorta di “dialogo”, di 
“comunicazione” tra vivi e defunti. 

Questo “dialogo” si potrebbe coltivare egualmente all’interno di 
un “colombario ecclesiastico”, potendosi apporre steli, lastre o altre 
soluzioni di forma e natura artistica, con le fotografie e i dati anagrafici 
dei defunti, le cui ceneri sono lì conservate. Inoltre, sul modello delle 
Grabeskirchen tedesche, si potrebbe immaginare di trasformare questi 
luoghi in “poli di preghiera e di ricordo per i defunti” a livello 
diocesano, ovverosia luoghi in cui manifestare un’attenzione pastorale 
specifica intorno ai temi antropologici ed escatologici che affliggono 
l’uomo contemporaneo, prevedendo non solo la celebrazione regolare 
dell’eucarestia in suffragio dei defunti le cui ceneri sono ivi conservate, 
ma anche incontri di meditazione e di studio, concerti di musica sacra e 
mostre d’arte a tema. Si dovrebbe valutare, inoltre, il ricorso alle 
migliori tecnologie, prevedendo, ad esempio, l’installazione di totem 
informativi attraverso i quali accedere a degli archivi digitali, dai quali 
poter visualizzare fotografie, biografie o pensieri scritti dagli stessi 
defunti, magari tratti dai loro profili social, ovviamente laddove vi sia il 
consenso dei rispettivi parenti93. 

Non tutte le chiese, però, si prestano ad ospitare al loro interno 
dei colombari: occorrerà, dunque, procedere con attente e ponderate 
considerazioni architettoniche, liturgiche e pastorali. Magari si 
potrebbero considerare, in prima battuta, oltre alle chiese 
genericamente in disuso o chiuse, anche quelle chiese non parrocchiali94 
in cui la preghiera per i defunti è sempre stata particolarmente sentita, a 
motivo di una speciale pietà popolare ovvero della loro dedicazione, ad 
esempio, alla Madonna del Suffragio, oppure chiese già confraternali o 
appartenenti a comunità religiose, in cui, tra le opere di carità che vi 
svolgevano, era ricompresa anche la degna sepoltura dei morti e la 
preghiera di intercessione per le anime dei defunti. Sarebbe bene, 
infatti, che un tale uso non risultasse del tutto estraneo al luogo, ma 

 
93 Sulle possibilità e i rischi derivanti dall’uso delle nuove tecnologie per il ricordo 

dei defunti, si veda D. SISTO, La morte si fa social. Immortalità, memoria e lutto nell’epoca 
della cultura digitale, Bollati Boringhieri, Torino, 2018; IDEM, Ricordati di me. La 
rivoluzione digitale tra memoria e oblio, Bollati Boringhieri, Torino, 2020.  

94 In senso contrario, favorevole all’installazione delle urne all’interno delle chiese 
parrocchiali, in modo che «la parrocchia [possa] trovare attorno alla pastorale 
comunitaria e continuativa dei defunti un centro d’interesse per riprendere la visione 
cristiana della vita e da qui riorganizzare gli altri aspetti pastorali», si veda C. 
CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, cit., p. 771, il quale, alle 
pp. 776-780, riporta la traduzione in lingua italiana della normativa adottata dalla 
diocesi di Oviedo in Spagna, nella quale, però, si stabilisce che gli ossari-colombari 
siano costruiti non all’interno delle chiese, bensì «in locali annessi a luoghi sacri» e 
ipotizza una gestione economica in capo direttamente alla parrocchia, all’istituto di 
vita consacrata o alla società di vita apostolica che preveda la corresponsione di una 
percentuale degli introiti alla diocesi. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

70 

potesse, al contrario, ricollegarsi ad antiche prassi e tradizioni, 
ravvivandone il peculiare genius loci, in una sorta di trait d’union che 
riconnette passato e futuro. 

Si comprende, una volta di più, che per procedere con operazioni 
di questo tipo si renda necessaria la creazione di tavoli di 
coordinamento previo tra tutte le autorità ecclesiastiche e civili 
interessate dai processi di uso misto, dimissione e riuso di edifici di 
culto (diocesi, parrocchie, comuni, regioni, soprintendenze), insieme a 
tutti i portatori di interesse, al fine di individuare, d’intesa tra di loro, 
quali possano essere le soluzioni giuridiche e gestionali di volta in volta 
più opportune e adottare, conseguentemente, i provvedimenti di 
propria competenza.95. 

Nello specifico, l’interlocuzione con le Regioni appare decisiva, 
sia al fine di dare attuazione alla già esistente normativa statale sia per 
adeguare la normativa locale alla giurisprudenza europea 
autorizzando, laddove non lo sia ancora espressamente oppure sia 
implicitamente vietata, la conservazione delle ceneri in un luogo 
diverso dal cimitero ovvero dall’abitazione dei familiari superstiti. 

La prima Regione che si è attivata è stata proprio l’Emilia-
Romagna, che, di recente, con la legge regionale 14 giugno 2024, n. 7, 
Abrogazioni e modifiche di leggi e disposizioni regionali in collegamento con la 
Sessione europea 2024. Altri interventi di adeguamento normativo, è 
intervenuta puntualmente sulla disciplina funeraria e di polizia 
mortuaria vigente, al fine di rendere possibile la creazione di cinerari da 
parte di «soggetti privati». La realizzazione di tali strutture, sottoposta 
ad autorizzazione da parte dei Comuni, è ritenuta sempre compatibile 
con gli strumenti urbanistici, laddove esse siano situate in ambiti 
urbanistici idonei ad ospitare «attrezzature e spazi collettivi riguardanti 
il culto»96, e, quindi, anche all’interno delle chiese. 

 
95 Si veda, sul punto, D. DIMODUGNO, Gli edifici di culto come beni culturali in 

Italia. Nuovi scenari per la gestione e il riuso delle chiese cattoliche tra diritto canonico e diritto 
statale, Università degli Studi di Torino, Torino, 2023, pp. 291-293. 

96 La proposta prevede di aggiungere all’art. 4 della L.R. 29 luglio 2004, n. 19, 
Disciplina in materia funeraria e di polizia mortuaria, un comma 4-bis, onde stabilire che: 

«I cinerari, quali strutture deputate alla raccolta e conservazione di urne cinerarie, 
sono realizzabili anche da parte di soggetti privati, autorizzati a norma dell’articolo 6, 
all’esterno delle aree cimiteriali, secondo le disposizioni di cui all’articolo 14 bis». 

Inoltre, è stato introdotto l’art. 14-bis, rubricato «Localizzazione urbanistica delle 
strutture per il commiato e dei cinerari», il quale prevede che: 

«1. Il Piano Urbanistico Generale dei Comuni individua gli ambiti idonei 
all’ubicazione delle strutture per il commiato di cui all’articolo 14 e dei cinerari di cui 
all’articolo 4, comma 4 bis. 

2. Sono comunque compatibili con l’ubicazione delle strutture per il commiato e 
dei cinerari gli ambiti nei quali gli strumenti urbanistici ammettono l’ubicazione di 
attrezzature e spazi collettivi riguardanti il culto. 

3. Anche per i cinerari valgono, in ogni caso, i divieti e le possibilità di collocazione 
previsti per le strutture per il commiato di cui all’articolo 14, comma 5. 

4. È fatto obbligo di provvedere alla conservazione delle urne cinerarie in 
condizioni analoghe a quelle dei cimiteri comunali. 

5. In caso di cessazione dell’attività, l’impresa funeraria ha l’obbligo di trasferire le 
urne cinerarie in un cimitero pubblico o di restituirle ai parenti del defunto». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

71 

Volendo cercare di evidenziare qualche spunto critico, occorre, 
innanzitutto, precisare che un intervento normativo in materia era 
assolutamente doveroso e opportuno e che, probabilmente, 
un’accelerazione è stata impressa dall’imminente conclusione anticipata 
della XI legislatura, a motivo dell’elezione del Presidente della Regione 
al Parlamento europeo. Tuttavia, l’impressione che emerge dalla lettura 
di questo testo è che il legislatore regionale abbia redatto queste 
disposizioni avendo in mente cinerari gestiti da imprese di onoranze 
funebri for profit, come quella che ha promosso il contenzioso giunto 
sino alla Corte di giustizia dell’Unione europea, piuttosto che cinerari 
gestiti direttamente da enti religiosi o comunque da enti non profit. Ne è 
chiara traccia il richiamo alla «impresa funeraria», tenuta a «trasferire le 
urne cinerarie in un cimitero pubblico o restituirle ai parenti del 
defunto», «in caso di cessazione dell’attività», inserito nell’art. 14-bis, 
comma quinto, della legge regionale 29 luglio 2004, n. 19, Disciplina in 
materia funeraria e di polizia mortuaria. Si tratta – quest’ultima – di una 
situazione oltremodo disdicevole, che si dovrebbe poter evitare 
mediante il subentro di un altro soggetto nella gestione del cinerario. In 
ogni caso, l’espressione utilizzata tradisce l’intenzione di individuare in 
un’impresa for profit il «soggetto privato» che si ritiene possa costruire o 
gestire questi cinerari, anche all’interno di edifici di culto preesistenti. 

Sarebbe stato forse più opportuno procedere con maggiore 
ponderazione e cautela, coinvolgendo, durante l’iter preparatorio, 
mediante apposite audizioni, i membri della Commissione 
“Cinerarium”, i rappresentanti di altre confessioni religiose 
potenzialmente interessate, nonché delle associazioni di categoria del 
settore funerario (imprese funebri, società di gestione dei servizi 
cimiteriali e società per la cremazione), i quali avrebbero potuto 
presentare i loro rilievi, onde evitare una privatizzazione “fai da te” del 
servizio di conservazione delle ceneri e, soprattutto, evidenziare le 
specificità connesse all’installazione di cinerari all’interno di chiese o di 
altri luoghi di culto. 

A questo punto, persa l’occasione per un fruttuoso dialogo 
previo, spetterà alla Commissione procedere con l’elaborazione di linee 
guida che, dal punto di vista pastorale e organizzativo, possano 
inserirsi nell’alveo della nuova legislazione regionale, che adesso 
legittima l’adibizione di chiese a cinerari. Tra le diverse soluzioni 
percorribili, si dovrà valutare se non sia meglio optare per una gestione 
diretta intra-ecclesiale da parte della diocesi ovvero per l’affidamento 
del servizio a enti del Terzo settore o a imprese funebri, meglio se di 
chiara ispirazione cattolica, già esistenti o da creare ex novo. 

Rispetto al servizio che può offrire un privato, la diocesi o un 
altro ente ecclesiastico dovrebbe poter garantire, oltre a soluzioni di 
elevata qualità architettonica, anche una specifica cura pastorale sia per 
le anime dei defunti (messe gregoriane, celebrazioni eucaristiche e altri 
momenti di preghiera specifici per i defunti le cui ceneri sono 
conservate all’interno di una determinata chiesa) sia per accompagnare 
nel lutto i familiari superstiti, nonché canoni pluriennali per la 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

72 

conservazione delle urne che possano andare incontro anche alle 
esigenze economiche dei meno abbienti. Inoltre, gli eventuali utili 
derivanti da questa attività sul lungo periodo non dovrebbero poter 
essere distribuiti, ma obbligatoriamente reinvestiti per ripagare i costi 
dei lavori di manutenzione e restauro dell’edificio di culto, per opere di 
carità e la realizzazione di ulteriori cinerari in altre chiese. 

Da questa riflessione riemerge la natura ambivalente delle chiese, 
che si ritrovano strette tra due poli opposti, nessuno dei quali può dirsi, 
a nostro avviso, pienamente soddisfacente. Devono essere, infatti, 
considerati quali “beni privati”, se ci si limita a considerare il regime 
giuridico proprietario prevalente in Italia, dove essi appartengono 
tendenzialmente ad enti ecclesiastici97. Al contempo, dovrebbero essere 
accostati, se non direttamente ai “beni pubblici”, quantomeno ai “beni 
di interesse pubblico”, e ciò per due ordini di ragione: sia in quanto 
edifici per destinazione aperti a tutti e in cui il culto si esercita 
«soprattutto pubblicamente» (can. 1214), sia per la valenza pubblicistica 
degli interessi religiosi di quella parte della popolazione che in essi 
trovano soddisfazione. Non si devono, infine, dimenticare gli ulteriori 
interessi, storico-artistici e culturali, di cui sono, il più delle volte, 
portatori. 

Tutto ciò considerato, potrebbe essere utile ripensare alle chiese 
alla luce della categoria dei “beni comuni”98, ovvero «beni che 
esprimono utilità funzionali all’esercizio di diritti fondamentali nonché 
al libero sviluppo della persona»99. Tra i succitati diritti fondamentali, 
assoluti e inviolabili, dovrebbe essere sicuramente ricompreso anche lo 
ius eligendi sepulchrum100, ricondotto all’art. 5 c.c.101, mediante il quale la 

 
97 Circa l’80% dei 100.000 edifici destinati al culto cattolico stimati esistenti in Italia 

risulterebbero essere di proprietà di enti ecclesiastici civilmente riconosciuti. Una 
parte, numericamente limitata ma assai significativa di chiese, ricade però 
effettivamente tra i beni pubblici, in quanto di proprietà dello Stato, del Fondo Edifici 
di Culto, degli enti pubblici territoriali e di altri enti pubblici. 

98 L’idea, affermata da U. MATTEI, Beni comuni. Un manifesto, Laterza, Roma, 2011, 
p. 27, con riguardo all’epoca medioevale («Beni comuni erano pure le chiese, edificate 
con lo sforzo fisico ed economico di tutti e che per la maggior parte della popolazione 
costituivano i soli luoghi in cui l’esistenza, spesso brutale, potesse elevarsi, magari per 
poche ore della settimana durante il culto, a una dimensione compatibile con la 
spiritualità»), è stata ripresa e riattualizzata da D. DIMODUGNO, Ecclesiastical 
properties as common goods. A challenge for the cultural, social and economic development of 
local communities, in Stato, Chiese e pluralism confessionale 16, n. 12 (2022), pp. 11-37. 

99 La definizione è tratta dalla proposta di articolato, redatta dalla Commissione, 
nominata con D.M. 21 giugno 2007 e presieduta dal Prof. Stefano Rodotà, il cui testo è 
stato pubblicato in M.R. Marella (a cura di), Oltre il pubblico e il privato. Per un diritto dei 
beni comuni, Ombre corte, Verona, 2012, pp. 161-168. 

100 Si vedano, sul punto, D. CARUSI, Atti di disposizione del corpo, in Enciclopedia 
giuridica, vol. III, Treccani, Roma, 1998, pp. 13-14; S. ROSSI, Corpo umano. (Atto di 
disposizione sul), in Digesto delle discipline privatistiche. Sezione civile, agg. VII, UTET, 
Torino, 2012, p. 251, che ricostruiscono la disposizione del corpo per il tempo 
successivo alla morte, con riguardo alla sepoltura e alla cremazione, quale un diritto 
della persona assoluto e intrasmissibile.  

101 L’art. 5 c.c., rubricato «Atti di disposizione del proprio corpo», così dispone: 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

73 

personalità – religiosa, spirituale o areligiosa – di un individuo ha modo 
di esprimersi eminentemente, disponendo circa la propria sistemazione 
post mortem102. Questa interpretazione fornisce un argomento aggiuntivo 
in favore dell’uso di questi edifici per la conservazione delle ceneri dei 
defunti, in quanto ne evidenzia ulteriormente il loro intrinseco carattere 
di “luoghi della memoria”, sia collettiva sia individuale. 

L’uso delle chiese come colombari riavvolge i nastri della storia 
indietro nel tempo e ci fa ritornare all’epoca medioevale, in cui le 
sepolture private all’interno o nelle vicinanze delle chiese costituivano 
una prassi ordinaria, al punto che i concetti di “chiesa” e “cimitero” 
molto spesso coincidevano103. Ciò appare, peraltro, pienamente coerente 
con il disposto di cui al can. 1240 § 1, il quale auspica, in primo luogo, la 
possibilità di disporre di “cimiteri propri della Chiesa”, e, solo in 
subordine, di specifici spazi all’interno di cimiteri civili104, soluzione, 
quest’ultima, divenuta, invero, prevalente in Italia a seguito della 
Rivoluzione francese e della legislazione napoleonica, che ha dato vita 
all’idea moderna di cimitero, gestito dall’autorità civile e costruito fuori 
dalle città. 

All’obiezione che questo sistema – togliendo il “monopolio” 
delle sepolture ai cimiteri comunali – determinerebbe una sorta di 
“privatizzazione della morte”, si potrebbe rispondere che un 
colombario realizzato all’interno delle chiese rappresenterebbe 
anch’esso un luogo “pubblico”, aperto a tutti, magari persino per più 
tempo rispetto ai cimiteri, i quali, constando di spazi situati 
prevalentemente all’aperto, seguono orari di apertura che di norma 
variano al ritmo delle stagioni, cosa non necessaria in un luogo chiuso. 
Inoltre, già adesso esistono, all’interno dei cimiteri italiani, reparti 
speciali per gli appartenenti a determinate confessioni religiose, come il 
campo ebraico, evangelico o, più di recente, musulmano105. Non 
sarebbe, quindi, inopportuno o addirittura discriminatorio ipotizzare 
che luoghi qualificabili come “sacri” secondo il diritto confessionale 

 
Gli atti di disposizione del proprio corpo sono vietati quando cagionino una diminuzione 

permanente della integrità fisica, o quando siano altrimenti contrari alla legge, all’ordine 
pubblico o al buon costume. 

102 In questo senso, A. COCCO, «Ius effugendi sepulchrum». Disposizioni in favore 
(della dispersione) dell’anima, in Rassegna di diritto civile 41, n. 2 (2020), p. 547, secondo la 
quale «la rispondenza ad un bisogno essenziale legittima la valorizzazione della 
volontà – comunque espressa dal soggetto – da parte dell’ordinamento giuridico, il 
quale garantisce l’osservanza dei riti disposti dalla religione praticata o, più in 
generale dettati dalla propria coscienza, ravvisandovi l’esercizio di una fondamentale 
libertà di pensiero, di coscienza e di religione che trova riconoscimento anche a livello 
europeo (negli artt. 9 Cedu e 10 Carta di Nizza), pur essendo radicata nella 
Costituzione italiana (artt. 2 e 19)». 

103 P. ARIÈS, L’uomo e la morte dal Medioevo a oggi, cit., pp. 33-105, e partic. pp. 58-63. 
Si veda anche IDEM, Storia della morte in Occidente, cit., p. 29, secondo cui la chiesa 
parrocchiale nel Medioevo comprendeva «navata, campanile, cimitero». 

104 Can. 1240 — § 1. Coemeteria Ecclesiae propria, ubi fieri potest, habeantur, vel saltem 
spatia in coemeteriis civilibus fidelibus defunctis destinata, rite benedicenda. 

§ 2. Si vero hoc obtineri nequeat, toties quoties singuli tumuli rite benedicantur. 
105 Si vedano, sul punto, P. CAVANA, La morte e i suoi riti, cit., p. 30; A. 

GIANFREDA, Tra terra e cielo, cit., pp. 273-294. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

74 

possano accogliere le ceneri di tutti quei fedeli che espressamente lo 
desiderino. Al contrario, si tratterebbe di favorire il diritto del singolo 
individuo a ricevere un trattamento post mortem conforme alle proprie 
determinazioni. In questo senso, riteniamo opportuno sottolineare che 
persino un Paese marcatamente separatista e d’impronta storicamente 
laica, come è la Francia, ammette nella sua legislazione la possibilità che 
le ceneri dei defunti siano conservate all’interno di un luogo di culto106. 

In una prospettiva di secolarizzazione sempre più avanzata – che 
sta contribuendo alla diffusione della pratica della cremazione, anche in 
ambito cattolico – non appare improbabile ritenere che un numero 
significativo di fedeli possa essere interessato a che le proprie ceneri 
possano trovare collocazione all’interno di una chiesa107. Tale soluzione 
potrebbe costituire un buon punto di equilibrio, in grado di conciliare 
diverse sfide del mondo contemporaneo in materia di uso innovativo 
del patrimonio culturale religioso, in linea con quanto prospettato 
anche dalle convenzioni internazionali108. Da una parte, ci si ritrova, 
infatti, a fronteggiare la sovrabbondanza degli edifici di culto rispetto 
alle esigenze religiose della popolazione; dall’altra, la necessità, da 
parte dei proprietari, di garantirne la conservazione, in quanto, nella 
maggior parte dei casi, si tratta di beni culturali, che non si possono né 
si devono distruggere, ma che occorre, invece, salvaguardare, anche 
nell’interesse delle future generazioni. Tali beni potrebbero trovare una 
nuova vita – sembrerebbe un ossimoro, ma così non è – sviscerando il 
significato più profondo della morte e affiancando all’apertura per il 
culto anche la conservazione delle ceneri dei fedeli defunti. 
Sembrerebbe, prima facie, una soluzione radicalmente rivoluzionaria 

 
106 L’art. L 2223-18-1 del code général des collectivités territoriales, introdotto dall’art. 

16 della LOI n° 2008-1350 du 19 décembre 2008 relative à la législation funéraire, così 
dispone: 

«Après la crémation, les cendres sont pulvérisées et recueillies dans une urne cinéraire 
munie extérieurement d’une plaque portant l’identité du défunt et le nom du crématorium. 

Dans l’attente d’une décision relative à la destination des cendres, l’urne cinéraire est 
conservée au crématorium pendant une période qui ne peut excéder un an. A la demande de la 
personne ayant qualité pour pourvoir aux funérailles, l’urne peut être conservée, dans les 
mêmes conditions, dans un lieu de culte, avec l’accord de l’association chargée de l’exercice du 
culte. 

Au terme de ce délai et en l’absence de décision de la personne ayant qualité pour pourvoir 
aux funérailles, les cendres sont dispersées dans l’espace aménagé à cet effet du cimetière de la 
commune du lieu du décès ou dans l’espace le plus proche aménagé à cet effet visé à l’article L. 
2223-18-2». 

107 In questo senso, C. CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, 
cit., p. 769, suggerisce di «costituire cripte cimiteriali nell’ambito della parrocchia dove 
collocare le urne cinerarie dei fedeli defunti che fanno questa opzione».  

108 Il richiamo è all’art. 11 della Convenzione europea per la salvaguardia del 
patrimonio architettonico in Europa, firmata a Granada il 3 ottobre 1985 e ratificata 
dall’Italia con legge 15 febbraio 1989, n. 93, il quale stabilisce che: 

«Ciascuna Parte s’impegna a favorire, nel rispetto delle caratteristiche architettoniche e 
storiche del patrimonio: 
- l’uso dei beni tutelati, tenuto conto delle esigenze della vita contemporanea; 
- l’adattamento, qualora ciò si riveli appropriato, di edifici antichi a nuovi usi». 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 12 del 2024                ISSN 1971- 8543 

75 

rispetto al modello di “edificio-chiesa” che si è fissato nell’immaginario 
collettivo, eppure la storia ci dimostra che non sempre è stato così109. 

La questione cruciale che attende la Chiesa nel suo processo di 
continua riforma è, infatti, di natura semantica e consiste nel riuscire a 
superare pratiche, preconcetti e stereotipi consolidatisi nell’arco di 
secoli, sebbene non immutabili, in quanto frutto di contingenze 
storiche110. Nella nostra società secolarizzata e multiculturale le autorità 
ecclesiastiche e le comunità dei fedeli si ritroveranno, infatti, costrette a 
valutare se non sia opportuno attribuire un senso, un significato nuovo 
alle chiese, intendendole non più quali luoghi destinati esclusivamente 
per il culto ma, come è già avvenuto in epoca medioevale, quali spazi 
“multifunzionali”, in cui accogliere al proprio interno anche attività 
profane e di interesse pubblico, purché compatibili con il loro carattere 
di luoghi sacri. Allo stesso modo, dovrà proseguire il cammino verso 
una piena “ritualizzazione111” e “cristianizzazione”112 della pratica della 
cremazione. Si tratta, in altre parole, di volgere lo sguardo un poco 
indietro, al passato, e cercare di adattarlo al nostro mutato contesto, 
affinché «torn[are] all’antico [possa rivelarsi, davvero] un progresso»113 
per tutti. 

 
 
 
 

 

 
109 C. CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, cit., p. 770, 

ricorda che: «Non per nulla negli edifici cultuali – all’interno di cripte, cappelle, 
pavimenti, pareti – erano collocate tombe di personaggi preclari, oltre che di notabili e 
di ecclesiastici mentre su altari e pareti erano rappresentati o reliquiati i santi. Ne 
derivava un’eloquente immagine di Chiesa che, da una parte, infondeva nei fedeli il 
senso del pellegrinaggio mortale, dall’altra, esprimeva la comunione con i defunti di 
cui fare suffragio e la comunione dei santi dai quali ottenere intercessione». 

110 In questo senso, si veda M.-A. SANTANER, Polvere o cenere? Sepoltura e 
cremazione, cit., p. 25: «L’essere umano non può ripetere all’infinito pratiche alle quali 
si era prestato spontaneamente all’inizio della sua vita, senza nemmeno tentare di 
comprenderle, in virtù della forza del passato. Allora mette in discussione tali 
pratiche. Approfitta della prima occasione per cambiare. Ma il vero bisogno che lo 
tormenta non sarà per questo soddisfatto. Il vero bisogno non otterrà la sua vera 
risposta se non il giorno in cui la messa in discussione delle pratiche del passato si 
tradurrà in ricerca di senso». 

111 Si esprime in questi termini D. HERVIEU-LÉGER, Crémation, socialisation et rite, 
in La Maison Dieu 213 (1998), pp. 63-65. Si veda, inoltre, G. BOSELLI, Il Rito delle 
esequie: confessione della fede e umanizzazione della morte, cit., pp. 66-67. 

112 C. CHENIS, Evangelizzare la cremazione per un’icona della Chiesa, cit., p. 756, fa 
riferimento alla «risignificazione in termini cristiani della prassi crematoria». 

113 G. VERDI, Lettera a Francesco Florimo, Genova, 5 gennaio 1871, in A. Oberdorfer 
(a cura di), Giuseppe Verdi. Autobiografia dalle lettere, Rizzoli, Milano, 1951, p. 314, 
conclude una missiva destinata al compositore e musicologo Francesco Florimo con 
una frase destinata a diventare celebre e ad essere citata anche in contesti diversi da 
quelli più propriamente musicali, ovvero: «Torniamo all’antico e sarà un progresso». 


