
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/26662 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024                ISSN 1971- 8543 

Massimo del Pozzo 
(professore ordinario di Diritto costituzionale canonico nella Pontificia 

Università della Santa Croce, Facoltà di Diritto canonico) 
 
 

Considerazioni costituzionalistico-canoniche a margine del 
Documento di studio su Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici * 
 

Constitutional-canonical considerations on the margins of the Study Document  
on Primacy and Synodality in Ecumenical Dialogues * 

 
 
ABSTRACT: L’articolo esamina la valenza costituzionale-canonica del recente 
Documento di studio Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici 
e nell’enciclica Ut unum sint elaborato dal Dicastero per la Promozione 
dell’Unità dei Cristiani (2024). La prima parte (ricognitiva generale) descrive la 
struttura complessiva del Documento ed evidenzia la portata degli argomenti 
a favore del primato e i principi fondamentali della comunione ecclesiale 
individuati, sottolineando le principali convergenze e i contrasti ermeneutici. 
La seconda parte (giuridico-esplorativa), prendendo spunto dall’utilità di una 
lettura anche giuridica del testo, analizza la ristretta impostazione giuridica di 
fondo del Documento, le potenzialità e i limiti dei livelli dell’articolazione della 
comunione ecclesiale (locale, regionale e universale) e della struttura 
comunitaria, collegiale e personale proposti. Gli spunti e le aperture sostanziali 
dei dialoghi ecumenici superano le insufficienze metodologiche ed 
epistemologiche. Il bene del primato universale rappresenta un valore 
largamente riconosciuto e anelato. La sensibilità ecumenica spinge a cercare una 
forma di esercizio del papato più autorevole e ponderata e a rispettare la 
flessibilità e diversificazione disciplinare tipica del sistema ecclesiale. 
 
ABSTRACT: The article examines the constitutional-canonical significance of 
the recent Study Document The Bishop of Rome. Primacy and Synodality in 
Ecumenical Dialogues and the Encyclical Ut unum sint prepared by the 
Dicastery for the Promotion of Christian Unity (2024). The first part (general 
recognitions) describes the overall structure of the Document and highlights the 
scope of the arguments in favor of primacy and the fundamental principles of 
ecclesial communion identified, pointing out the main convergences and 
hermeneutical contrasts. The second part (juridical-exploratory), taking its cue 
from the usefulness of a juridical reading of the text as well, analyzes the 
Document's narrow underlying juridical approach, the potentialities and 
limitations of the levels of the articulation of ecclesial communion (local, 
regional and universal) and the proposed communal, collegial and personal 
structure. The substantive insights and openings of ecumenical dialogues 
overcome methodological and epistemological inadequacies. The good of 
universal primacy represents a widely recognized and yearned-for value. 
Ecumenical sensitivity urges the search for a more authoritative and thoughtful 
form of exercise of the papacy and respect for the flexibility and disciplinary 
diversification typical of the ecclesial system. 
 
 
SOMMARIO: 1. Una prospettiva di lavoro stimolante - 2. La struttura 
complessiva del Documento - 3. Gli argomenti a favore del Primato - 4. I principi 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

11 

fondamentali della comunione ecclesiale - 5. Convergenze e contrasti 
ermeneutici - 6. L’utilità di una lettura giuridica “sottotraccia” del Documento - 
7. La concezione del diritto ecclesiale - 7.1. L’impostazione di fondo del testo - 
7.2. L’argomento giuridico è contrario alla riunificazione? - 8. La percezione dei 
livelli del mistero ecclesiale - 8.1. L’articolazione della comunione ecclesiale - 8.2. 
L’interazione universale-particolare - 9. La determinazione della struttura 
comunitaria, collegiale e personale - 9.1. La positiva emersione della sinodalità - 
9.2. Il rischio di un modello o schema formale - 10. La sensibilità e gli spunti 
ecumenici. 
 
 
1 - Una prospettiva di lavoro stimolante 
 
Il cammino ecumenico è stato uno dei segni più incoraggianti e fecondi 
additati dal Concilio Vaticano II1. I progressi registrati nella vita del 
popolo di Dio sia a livello comunitario che istituzionale sono evidenti e 
conclamati. A trent’anni dalla fine del Concilio, Giovanni Paolo in 
maniera provvidenziale e provocatoria ha voluto però mettere il dito 
nella piaga della divisione dei cristiani2. Il quanta nobis via? Si è tradotto 
nello stimolo alla ricerca di vie di soluzione alla questione più contestata 
e spinosa nel percorso della riunificazione: “trovare una forma di 
esercizio del primato che, pur non rinunciando in nessun modo 
all’essenziale della sua missione, si apra ad una situazione nuova”. Il 
punto di partenza nasceva dalla costatazione di una difficoltà 
generalizzata di comprensione e accettazione del ruolo del Papa3. La 
proposta non prevedeva un esercizio unilaterale o un’autoregolazione 
ma un’ipotesi di lavoro da svolgere “evidentemente assieme” e che 
“possa realizzare un servizio di amore riconosciuto dagli uni e dagli 
altri”. Negli intenti di Giovanni Paolo II l’iniziativa non nasceva come 
una proposta al ribasso o un invito al compromesso, ma come un 
recupero di autenticità e carica missionario nel ruolo petrino. L’enciclica 
giovanneo paolina ha avviato un esame e una riflessione interna acuta e 
penetrante4. Ancora più sorprendente è forse la benevola e promettente 
accoglienza suscitata nelle altre Chiese e comunità cristiane. Di questo 
contributo, per così dire ab extrinseco, dà esplicita testimonianza il 

 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
 
1 A proposito dei quattro grandi movimenti (biblico, patristico, liturgico e, appunto, 

ecumenico) confluiti nel Concilio Vaticano II, cfr. A. CATTANEO, Fondamenti 
ecclesiologici del diritto canonico, Marcianum Press, Venezia, 2012, pp. 46-51. 

2 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Ut unum sint (Sull’impegno ecumenico), 25 
maggio 1995 [= UUS], n. 95 (non si riporta la localizzazione cartacea di questo e altri 
documenti facilmente reperibili nel sito www.vatican.va). 

3 “[…] la convinzione della Chiesa cattolica di aver conservato, in fedeltà alla 
tradizione apostolica e alla fede dei Padri, nel ministero del Vescovo di Roma, il segno 
visibile e il garante dell'unità, costituisce una difficoltà per la maggior parte degli altri 
cristiani, la cui memoria è segnata da certi ricordi dolorosi” (UUS, n. 88). 

4 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Il Primato del 
successore di Pietro nel mistero della Chiesa, 31 ottobre 1998. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

12 

Documento di studio Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi 
ecumenici e nell’enciclica Ut unum sint5. 

Il primato costituisce uno dei dogmi fondamentali del credo 
cattolico e dell’unità della Chiesa nella sua peregrinazione nelle 
turbolenze della storia6. Il rapporto tra l’essenza teologica e la 
contingenza storica, come vedremo, segna una illuminante chiave di 
spiegazione dell’assetto attuale del munus petrino e di possibili revisioni 
e perfezionamenti. L’apparente esorbitanza delle prerogative romane ha 
prodotto spesso una reazione di ostilità e prevenzione nei fratelli 
separati, non disgiunta da una certa emulazione e complesso per la 
coscienza della mancanza. Il ridimensionamento delle pretese primaziali 
e il contenimento del centralismo curiale appaiono peraltro in linea con 
la promozione dell’episcopato e la valorizzazione delle Chiese 
particolari. L’indirizzo interno alla Chiesa cattolica, per quanto non 
metta minimamente in discussione la bontà e centralità del ministero 
pontificio, non contrasta troppo con l’aspirazione a una maggior 
decentralizzazione e corresponsabilità. La questione di fondo tuttavia 
non è di “politica ecclesiastica” o di collaborazione istituzionale ma di 
esplorazione della radice teologica e canonica e di fedele realizzazione 
del mandato divino. Lo sviluppo ad extra è anche un’occasione ad intra 
per approfondire e perfezionare la logica del servizio di amore e unità 
del Sommo Pontefice. 

Il Documento di studio offre dunque uno stimolo per ragionare ad 
ampio raggio a partire dai principi e dalla tradizione7. In una fase ancora 
germinale e embrionaria di confronto in vista di una futura, e 
presumibilmente ancora lontana, riunificazione ecclesiale, il dibattito 
non concerne tanto le soluzioni tecniche o applicative quanto i principi 
di fondo e i concetti sottostanti. L’impronta globale e fondamentale della 
scienza costituzionale fornisce un contesto propizio per elaborare analisi 
e considerazioni per il dibattito scientifico8. La costituzione della Chiesa, 
lasciando da parte profili disciplinari e regolamentari, è infatti l’ambito 
dove è più facile trovare linee di convergenza e prospettive di ricerca 
ulteriori9. Il dialogo ecumenico presuppone sempre il confronto critico 

 

5 Cfr. DICASTERO PER LA PROMOZIONE DELL’UNITÀ DEI CRISTIANI, Il 
Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici e nelle risposte all’Enciclica Ut 
unum sint. Documento di studio 2024 [d’ora in poi Documento di studio e, nel testo talora 
semplicemente Documento]. 

6 Cfr. C. CARDIA, Universalità della funzione petrina (ipotesi ricostruttive), I: 
Fondamento e sviluppo storico del primato. II: Funzione petrina, modernità, era globale, in Ius 
Ecclesiae, 23 (2011), pp. 33-55, 361-378. 

7 «In tal modo resta chiaro che “tradizione apostolica” e “successione apostolica” si 
definiscono reciprocamente. La successione è la forma della tradizione, la tradizione è 
il contenuto della successione» (J. RATZINGER, Primato, Episcopato e successio 
apostolica, in K. RAHNER, J. RATZINGER, Episcopato e primato, Morcelliana, Brescia, 
1966, p. 58). 

8 Cfr. M. DEL POZZO, Introduzione alla scienza del diritto costituzionale canonico, Edusc, 
Roma, 2015, pp. 57-63. 

9 Nel progetto della Lex Ecclesiae fundamentalis l’istanza ecumenica era una delle 
ispirazioni principali dell’iniziativa, cfr. D. CENALMOR PALANCA, La Ley 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

13 

tra gli interlocutori. L’indagine qui condotta ha il senso di una riflessione 
canonistica endogena sulla base del materiale proposto, propedeutica e 
preparatoria a futuri scambi. Il taglio quindi non può che essere 
largamente esplorativo e propositivo. La chiarezza dei concetti e la 
comprensione dei principi di fondo ci sembrano d’altronde le premesse 
di una discussione proficua. Il nucleo o l’essenza della realtà ecclesiale si 
collega alla sua matrice soprannaturale e trascendente, senza la quale è 
difficile cogliere il mistero del diritto10 Anche la figura e il ministero del 
Vescovo di Roma implicano l’armonica composizione e interazione di 
mistero e vita; prescindere dal dato di fede e dalla connaturalità con il 
bene del primato impedisce di cogliere la ratio e lo sviluppo dell’istituto. 
Senza impropri misticismi o provvidenzialismi, il cammino dell’unità 
passa necessariamente attraverso il dono della grazia e l’ordine della 
carità, dichiarazioni d’intenti o sistemazioni razionali saranno sempre 
insufficienti e precarie11. 
 
 
2 - La struttura complessiva del Documento 
 
Prima di puntualizzare alcuni rilievi o sollecitazioni che emergono dalla 
lettura del testo, conviene presentare il Documento di studio nel suo 
complesso. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici è infatti un’opera 
articolata e complessa frutto di un apporto assai diversificato (per 
estrazioni ecclesiali e tipologia di contributi12) e protratto nel tempo (il 
materiale elaborato supera i cinquant’anni)13. In questo genere di 
volumetto il materiale raccolto dovrebbe prevalere sullo schema e sul 
criterio di sistemazione, il compendio e la visione d’insieme però 
conferiscono un valore specifico e aggiuntivo alla composizione. Il 
merito principale del Documento è l’attenta e paziente riunione e 
sistemazione del copioso materiale. Il criterio di sintesi delle fonti 
distingue le risposte a Ut unum sint dai dialoghi ecumenici14. Le 
espressioni unilaterali individuano in maniera forse più netta e precisa 
posizioni e approcci. Gli scambi registrano convergenze, spunti e 

 

fundamental de la Iglesia. Historia y análisis de un proyecto legislativo, Eunsa, Pamplona, 
1991, pp. 373-382. È indicativa la stessa intitolazione della Commissione del Consiglio 
Ecumenico delle Chiese: Fede e Costituzione, risalente a Losanna nel 1927 (cfr. 
Documento di studio, n. 116). 

10 Ha sviluppato molto la concezione misterica del diritto canonico G. LO CASTRO, 
Il mistero del diritto. 1. Del diritto e della sua conoscenza, G. Giappichelli, Torino, 1997. 

11 Cfr. Documento di studio, Verso un esercizio del primato nel XXI secolo. Proposta 
dell’Assemblea plenaria del Dicastero per la Promozione dell’Unità dei Cristiani basata sul 
Documento di studio “Il Vescovo di Roma”, nn. 29-30 (L’unità, un dono dello Spirito Santo). 

12 Il termine Chiese può applicarsi a rigore solo alle Chiese orientali separate dalla 
piena comunione: cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, 
Risposte a quesiti riguardanti alcuni aspetti circa la dottrina sulla Chiesa, 29 giugno 2007, nn. 
4 e 5, conviene però evitare contrasti o incomprensioni di principio pregiudiziali. 

13 I documenti esaminati spaziano in un arco temporale che va dal 1972 al 2023. 
14 Le risposte provenienti da organismi ecumenici (Documento di studio, Fonti, 1.2) 

corrispondono a un lavoro comune, più tematizzato e orientato. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

14 

consensi15. La costanza della presenza cattolica o della destinazione 
ecumenica avvalora lo spirito e la motivazione dell’impegno. L’unitarietà 
della tematica e la serenità della discussione non nega peraltro diversità 
di atteggiamenti e sensibilità. Pretendere una coerenza e linearità di 
esposizione significherebbe falsare e stravolgere il senso e l’importanza 
dell’operazione multilaterale. La prospettiva di composizione e 
unificazione cattolica emerge sia dalla premessa degli interventi papali 
sia dalla proposta finale della Plenaria del Dicastero16. La domanda 
congiunta insomma determina un’ulteriore autonoma spinta e 
provocazione di riflessione e sviluppo (interno ed esterno). 

Alla Prefazione sulla sommaria genesi e l’intento del testo del Card. 
Koch (Prefetto del Dicastero), segue una più analitica Introduzione che, 
partendo dagli interventi di Giovanni XXIII, Paolo VI, Giovanni Paolo II, 
Benedetto XVI e Francesco, sintetizza la condivisa aspirazione del 
magistero pontificio. L’origine del documento risponde all’invito di 
Giovanni Polo II nell’Ut unum sint, seguito da un primo documento di 
lavoro (2001) condiviso con le altre realtà cristiane; il 25° dell’enciclica 
giovanneo paolina e il Sinodo sulla sinodalità hanno motivato una 
ripresa dell’impegno, preparando una sintesi della discussione 
ecumenica svolta sull’esercizio del primato. La prima bozza del nuovo 
testo è stata sottoposta a teologi di diverse tradizioni cristiane e discussa 
dalla Plenaria del Dicastero. La bozza aggiornata è stata quindi 
sottoposta ad altri Dicasteri della Curia e nuovamente discussa, 
apportando i necessari aggiustamenti, infine il testo approvato dal Papa 
è stato pubblicato. 

Il Documento si articola in quattro capitoli. Il primo capitolo riporta 
lo stato della riflessione ecumenica sul ministero petrino, è una sorta di 
esposizione e spiegazione delle fonti raccolte. Descrive e sintetizza le 
risposte raccolte a Ut unum sint e i dialoghi teologici intercorsi, 
compaginando l’interesse suscitato e l’atteggiamento costruttivo con la 
necessità di interpretazione teologica delle relazioni intessute e dei passi 
compiuti17. Il secondo capitolo espone le questioni teologicamente più dibattute: 
l’ermeneutica dei fondamenti scritturistici, il contenuto e la portata del 
diritto divino, le definizioni del Vaticano I sul primato di giurisdizione e 
l’infallibilità papale. Il terzo capitolo affronta la necessità del primato: i criteri 
offerti dal primo millennio cristiano e i principi per un esercizio 
primaziale del XXI secolo. Il quarto capitolo individua suggerimenti e 
proposte rivolte alla Chiesa cattolica: una nuova interpretazione del 
Vaticano I, un esercizio differenziato del primato, lo sviluppo della 

 

15 Il dialogo non conduce necessariamente a una soluzione unitaria e condivisa, ma 
almeno al rispetto e alla comprensione del diverso punto di vista. 

16 Cfr. Documento di studio, nn. 1-5; Verso un esercizio, cit., nn. 1-29 [la Proposta segue 
un’autonoma numerazione, quando ci riferiamo a quest’ultima parte del Documento 
indicheremo anche l’incipit della relativa intitolazione]. 

17 “Il documento è il risultato di un vero e proprio lavoro ecumenico e sinodale. 
Riassume una trentina di risposte alla Ut unum sint e cinquanta documenti di dialogo 
ecumenico sul tema” (Documento di studio, Prefazione). 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

15 

sinodalità ad intra e ad extra. Il Riassunto chiude e riepiloga le 
considerazioni esposte. 

Il Documento di studio riporta separatamente la Proposta 
dell’Assemblea plenaria del Dicastero sul documento stesso e si chiude con 
l’esaustivo elenco delle fonti. Si coglie subito l’intento di fornire uno 
strumento di lavoro e riflessione puntuale e analitico per successivi 
approfondimenti. La struttura chiara e discorsiva dell’ampio testo 
favorisce l’apertura critica e lo slancio propositivo18. 
 
 
3 - Gli argomenti a favore del primato 
 
La premessa, per nulla scontata, del dialogo ecumenico sul tema è il 
riconoscimento della necessità del primato. Anche i fratelli separati in genere 
non contestano o disconoscono l’utilità di un servizio di unità e 
comunione ecclesiale e le prerogative del Vescovo di Roma. L’ampio 
consenso sulla primazia d’amore e d’onore della Chiesa di Roma 
ovviamente scema quando si passa ai contenuti e alle modalità di 
esercizio del munus e, a maggior ragione, della potestà primaziale. Gli 
argomenti a favore del primato sono stati riassunti in una triplice 
proiezione: l’argomento della tradizione apostolica19, l’argomento ecclesiologico 
(primato e sinodalità a ogni livello della Chiesa)20, l’argomento pragmatico 
(necessità di un ministero di unità universale)21. Il pregio 
dell’evidenziazione concettuale non significa che le ragioni possano 
essere isolate o assolutizzate, le giustificazioni in parte si intrecciano e 
sovrappongono tra loro e convergono nella configurazione unitaria 
dell’istituto. Stupisce un po’ che si individui una motivazione meramente 
funzionale o operativa in un contesto teologico22. La praticità e razionalità 
invero non sminuisce ma avvalora l’essenza soprannaturale e 
trascendente dell’istituzione divina. L’apertura del dato rivelato alla 
prudenza ed esperienza individua d’altronde l’orizzonte della 
razionalità pneumatica23. La chiave ermeneutica del mysterium Ecclesiae è 
rappresentata dalla coincidenza del piano storico e giuridico con la base 
ecclesiologica24. 

L’argomento storico è forse quello più esplorato e rivendicato nel 
Documento. L’evocazione della tradizione (considerando in particolare 

 

18 Il pdf pubblicato (http://www.christianunity.va/content/dam/unitacristiani/Collezione_ 
Ut_unum_sint/The_Bishop_of_Rome/Il Vescovo di Roma.pdf) consta di 147 pagine. 

19 Cfr. Documento di studio, nn. 76-80 (3.1.1. L’argomento della tradizione apostolica). 
20 Cfr. Documento di studio, nn. 81-83 (3.1.2. L’argomento ecclesiologico: primato e 

sinodalità ad ogni livello della Chiesa). 
21 Cfr. Documento di studio, nn. 84-87 (3.1.3. Un argomento pragmatico: la necessità di un 

ministero dell’unità a livello universale). 
22 L’uso dell’articolo indeterminativo (un argomento) fa comprendere che si dà una 

connotazione più ampia e generica alla giustificazione. 
23 Parliamo di “razionalità pneumatica” a evidenziare la congenita apertura della 

logica canonica al fattore soprannaturale. 
24 Cfr. M. DEL POZZO, Introduzione, cit., pp. 89-91. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

16 

la sensibilità orientale) ha una notevole efficacia persuasiva e direttiva. 
La perentorietà delle affermazioni e delle esperienze d’altronde si 
impongono sulle discussioni e sui contrasti teorici. L’insegnamento della 
storia comune guarda soprattutto al modello esemplare del primo 
millennio25. Il pacifico riconoscimento del primato d’onore del Vescovo 
di Roma, la prescrizione del Canone apostolico 34, i canoni di Sardica sul 
diritto d’appello e i Concili ecumenici offrono gli elementi documentali 
più significativi. Il discorso si complica ovviamente al momento 
dell’interpretazione e dell’applicazione dei dati. La letteralità esegetica o 
lo svincolamento dal contesto non aiutano a percepire bene l’effettività e 
costanza del ruolo petrino. Il rischio di un “archeologismo istituzionale” 
e di una semplice scomposizione per sottrazione allontanano la comunità 
cristiana dalla crescita organica del popolo di Dio cum Petro e sub Petro. Il 
papato ha configurato un indubbio principio di unità e idealità 
ierocratica nell’epoca medievale. 

L’argomento ecclesiologico constata l’esigenza e l’esistenza del 
primato in ogni livello della comunione ecclesiale (locale, regionale, 
universale). La preposizione ordinamentale corrisponderebbe alla struttura 
costitutiva della Chiesa. La compresenza del profilo comunitario, collegiale 
e personale corrispondente agli elementi fondamentali della Chiesa nel 
suo complesso (popolo, episcopato e primato) e ad ogni sua porzione 
(portio populi Dei, presbiterio, Pastore) rinvierebbe sempre a una funzione 
monocratica e preminente di sintesi. Il Papa, riunendo in sé l’aspetto 
misterico e istituzionale, assicura il principio di unità e comunione. Il 
collegamento tra primato e sinodalità non a caso è l’acquisizione forse 
più insistente e penetrante del Documento (anche il titolo è 
emblematico). Il corpo sinodale reclama un capo, a maggior ragione a 
livello universale26. La tensione polare tra primato e collegialità si 
compone nella spinta superatrice alla ricerca e attuazione della 
sinodalità27. L’uno è garanzia della condivisione dei pastori e della 
corresponsabilità di tutti. 

L’argomento pragmatico evidenzia la necessità del munus petrino 
come garanzia di unità e comunione nella Chiesa. La ratio stessa 
dell’episcopato porta a concepire anche una episkopé mondiale28. Il 

 

25 Cfr. Documento di studio, nn. 89-91 (3.2.1. “La storia della Chiesa nel primo millennio è 
decisiva”). 

26 “Diversi dialoghi hanno trovato una giustificazione per l’esercizio di un primato 
universale basato sul riconoscimento dell’interdipendenza reciproca tra primato e 
sinodalità a ogni livello della vita della Chiesa: locale, regionale e universale” 
(Documento di studio, n. 81). 

27 Il modello guardiniano della tensione polare è molto presente nel pensiero di Papa 
Francesco, cfr. M. BORGHESI, Jorge Mario Bergoglio. Una biografia intellettuale. Dialettica 
e mistica, Jaca Book, Milano, 2017, pp. 117-153; PAPA FRANCESCO, Il successore. I miei 
ricordi di Benedetto XVI conversazione con Javier Martínez-Brocal, Marsilio, Venezia, 2024, 
pp. 97-113. 

28 Cfr. R.J. GABUZDA, The concept of episkopé. The international Lutheran-Roman 
catholic dialogue in the light of the church of the first three centuries, Pontificio Ateneo S. 
Anselmo in Urbe, Roma, 1988; P.C. BOUTENEFF, A.D. FALCONER (eds.), Episkopé and 
episcopacy and the quest for visible unity. Two consultations, WCC Publications, Geneve, 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

17 

riconoscimento di un principio e fondamento visibile dell’unità della fede e 
della comunione della carità è un’aspirazione condivisa dai cristiani e 
non può essere dissociato da un’attribuzione spiccatamente personale29. 
La convenienza del primato riguarda tanto la regolazione dei rapporti 
tra le diverse Chiese, tanto l’azione di tutta la Chiesa. Il ministero papale 
è ispirato pertanto a una logica strutturale e missionaria. La 
globalizzazione e la diffusione dei mezzi di comunicazione sociale hanno 
accentuato l’importanza di individuare un magistero univoco e 
autentico. L’esigenza non è legata solo alla forma ma alla sostanza 
dell’evangelizzazione (una voce autorevole e qualificata). La necessità di 
un ministero unitario ha una valenza anche esterna: mediatica, 
interreligiosa e connessa alla difesa della giustizia sociale. La ratio 
prudenziale, come riferito, compagina il profilo storico e teologico. Per 
quanto le maggiori resistenze e obiezioni dei non cattolici si appuntino 
proprio sulle definizioni del Vaticano I, l’esigenza pratica non può essere 
disgiunta dall’affermazione dell’infallibilità e dal primato di 
giurisdizione30. La primazia personale, a prescindere dalle concrete 
prerogative (occorre che il potere e l’autorevolezza siano effettivi e non 
solo onorifici), è dunque un bene al servizio della comunione. 
 
 
4 - I principi fondamentali della comunione ecclesiale 
 
Focalizzando l’attenzione solo sugli aspetti del Documento di studio più 
caratterizzanti da un punto di vista costituzionale, si può sottolineare 
anche l’individuazione della struttura comunitaria, collegiale e personale 
della Chiesa e l’articolazione tra il livello locale, regionale e universale. La 
trattazione delle due tematiche è riferita all’esercizio del primato; è 
funzionale quindi allo svolgimento del ruolo primaziale31. La forma di 
esercizio del ministero petrino suggerita deriva da un ampliamento e 
diversificazione della prospettiva ecclesiologica. Il modello innovativo 
più che alternativo di conduzione papale risponde alla maggior 
integrazione e assimilazione del Capo nel corpo delle Chiese. L’auspicata 
limitazione del compito personale universale si collega al rispetto della 
composita struttura e dello snodo dei livelli. La sinodalità è presentata, 
con un’enfasi forse eccessiva, come la cifra o la chiave che permette di 

 

1999; F. MARTI, L’επισκοπή un tentativo di definizione alla luce dei principali documenti del 
magistero universale della Chiesa cattolica, in Diritto e religioni, 12 (2017), pp. 170-216; L. 
VILLEMIN, Principes de l'église catholique pour un dialogue œcuménique sur l’épiskopé, in 
Année Canonique, 46 (2004), pp. 185-194. 

29 Cfr. LG 18, 23. 
30 Cfr. CONCILIO VATICANO I, Cost. Pastor aeternus, 18 luglio 1870 (Dz.-Hün. 3055, 

3064, 3073-3075); P. KROCZEK, Czy można rozdzielić prymat nauczania od prymatu 
jurysdykcji? Perspektywa ekumeniczna (Is it possible to separate the primacy of jurisdiction 
from the primacy of teaching? Ecumenical perspective), in Annales Canonici, 8 (2012), pp. 69-
80. 

31 Il paragrafo che contiene queste due sottosezioni si intitola “3.3. Alcuni principi per 
l’esercizio del primato nel XXI secolo”. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

18 

leggere in maniera diversa il papato. L’interdipendenza reciproca tra 
primato e sinodalità indica la mutua immanenza e interazione tra i due 
principi32. La complementarità primaziale-conciliare/sinodale rafforza 
l’unità e la missione. 

La Chiesa quale sacramentum communionis deriva dalla 
congiunzione o compenetrazione della communio fidelium, della 
communio hierarchica e della communio Ecclesiarum33. L’impostazione 
clericale, autoritaristica, e potestativa tridentina ha condizionato a lungo 
la concezione del mysterium Ecclesiae34. A seguito del Concilio Vaticano II 
l’affermazione dell’eguaglianza fondamentale e della condizione attiva 
del fedele ha condotto a un cambiamento di paradigma ecclesiologico e 
a un profondo ripensamento dell’assetto. Il ribaltamento di prospettiva 
conduce a una Chiesa edificata dal basso. All’impostazione tipicamente 
gerarchica precedente si associa allora quella comunitaria e popolare del 
Vaticano II. Già il richiamo della collegialità indica un’evoluzione nella 
struttura autoritativa, la sinodalità suggella un ulteriore snodo in via di 
precisazione e perfezionamento. Occorre puntualizzare che lo slogan o 
la sintesi adoperati da Papa Francesco (“tutti, alcuni, uno”), riportati 
frequentemente nel Documento di studio35, indicano una sequenza di 
passaggi deontologici ma non implicano un’alterazione della struttura 
intrinsecamente episcopale della Chiesa36. La stessa communio 
Episcoporum funge da criterio privilegiato di ricostruzione della varietà 
comunitaria. La corresponsabilità e la partecipazione di tutti non 
modificano la guida e il governo riservato ad alcuni. Andrebbe rilevato 
pure che l’aspetto comunitario non coincide strettamente con la 
sinodalità37. Anche la dizione “personale” riferita al Papa può dar luogo 
ad ambiguità (meglio sarebbe parlare di primaziale). Al di là delle 
possibili puntualizzazioni espressive, le direttive comunitaria e collegiale 
comunque sono alla base del ministero petrino. La priorità ontologica 

 

32 Nell’esposizione del testo spesso sinodalità corrisponde in realtà con la conciliarità 
(cfr. Documento di studio, § 3.3.3.a). La trasposizione ci sembra corrisponda 
all’evoluzione recente del magistero pontificio. 

33 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, La estructura de la constitución sustancial de la Iglesia, in 
M. DEL POZZO, J. CASTRO TRAPOTE, El orden constitucional del pueblo de Dios. 
Compendio de derecho contitucional canónico, Eunsa, Pamplona, 2024, pp. 75-79. 

34 Il CIC 1917 riflette la consolidazione della visione ecclesiologica e canonistica, cfr. 
anche M. DEL POZZO, L’inquadramento sistematico del diritto costituzionale canonico nel 
CIC 1917, in J. MIÑAMBRES (a cura di), Diritto canonico e culture giuridiche. Nel centenario 
del Codex Iuris Canonici del 1917. Atti del XVI Congresso Internazionale della Consociatio 
Internationalis studio iuris canonici promovendo, EDUSC, Roma, 2019, pp. 747-754. 

35 Cfr. Documento di studio, nn. 114-118. 
36 La struttura episcopale della Chiesa è stata esplicitamente sottolineata da 

BENEDETTO XVI, Lett. enc. Deus caritas est, 25 gennaio 2006, n. 32; Discorso ai 
partecipanti al Convegno per i nuovi Vescovi promosso dalle Congregazioni per i Vescovi e per 
le Chiese Orientali, 22 settembre 2008; m. p. Intima Ecclesiae natura (sul servizio della 
carità), 11 novembre 2012, Proemio. 

37 Entrambe le espressioni sono usate in genere in maniera atecnica e generica. Il 
profilo comunitario indica il semplice coinvolgimento sociale dei fedeli. La sinodalità, 
specie se non intesa in senso lato, designerebbe invece una forma di partecipazione nel 
processo decisionale. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

19 

della communio fidelium illumina la comprensione del primato: la 
comunità precede l’autorità (primaziale e collegiale). In questo senso la 
suprema autorità non può essere dissociata dalla realtà sinodale della 
Chiesa. 

È significativo che i dialoghi ecumenici abbiano sottolineato pure 
l’articolazione dei livelli d’intervento potestativo (locale, regionale e 
universale). Il riconoscimento del piano universale apre al ministero di 
unità nella fede e nella missione e dispone all’esistenza di un governo 
centrale. La prospettiva globale esposta però risulta abbastanza 
circoscritta e contenuta. Non è casuale che l’invocazione del principio di 
sussidiarietà come criterio regolatore dei rapporti tra Chiesa universale 
e Chiesa particolare sia ritenuto improprio ed equivoco nella 
speculazione cattolica e nel magistero pontificio38. L’impostazione 
insomma appare abbastanza limitativa e riduttiva, specie per quanto 
concerne gli aspetti giurisdizionali. Il parallelismo tipologico prospettato 
(a proposito dell’argomento ecclesiologico, supra § 3) in realtà è 
improprio e parziale e induce a un certo schematismo formale. La Chiesa 
particolare merita una considerazione che supera l’aspetto logistico 
(Chiesa locale)39. La ricerca ancora in itinere sul rilievo ecclesiologico 
delle porzioni del popolo di Dio non ha un riscontro molto approfondito 
e maturo. La “simultaneità” locale-universale appare come una modesta 
trasposizione della mutua immanenza o interiorità misterica40. Il livello 
regionale accorpa dimensioni diverse e non sempre corrispondenti con 
l’esperienza canonica. La divaricazione tra la tradizione occidentale e 
quella orientale ha condotto al rafforzamento operativo del principio 
primaziale o di quello sinodale di cui tener conto e da valutare 
positivamente in vista di ipotesi di riunificazione41. Il rilievo teorico 

 

38 «Come si sa, il principio di sussidiarietà fu formulato dal mio predecessore di v. 
m. Pio XI per la società civile. Il Concilio Vaticano II, che non ha mai usato il termine 
“sussidiarietà”, ha però incoraggiato la condivisione tra gli organismi della Chiesa, 
avviando una nuova riflessione sulla teologia dell’Episcopato, che sta dando i suoi frutti 
nella concreta applicazione del principio della collegialità alla comunione ecclesiale. I 
Padri sinodali hanno tuttavia ritenuto, per quanto riguarda l’esercizio dell’autorità 
episcopale, che il concetto di sussidiarietà risulti ambiguo e hanno insistito di 
approfondire teologicamente la natura dell’autorità episcopale alla luce del principio di 
comunione» (GIOVANNI PAOLO II, Es. ap. Pastores gregis, 16 ottobre 2003, n. 56). Cfr. 
anche A. CATTANEO (ed.), L’esercizio dell’autorità nella Chiesa. Riflessioni a partire 
dall’esortazione apostolica «Pastores gregis». Atti del Convegno di Studio svolto a Venezia il 12 
maggio 2004, Marcianum Press, Venezia, 2005, in particolare i contributi di A. 
CATTANEO, J.R. VILLAR, J.I. ARRIETA, pp. 63-108. 

39 Cfr. R. REPOLE, Le categorie universale e particolare nell’ecclesiologia del Vaticano II e 
nella riflessione successiva, in GRUPPO ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO CANONICO, 
ASSOCIAZIONE CANONISTICA ITALIANA (a cura del), Il diritto della Chiesa tra universale e 
particolare, XXXIX Incontro di studio, Centro turistico Pio X - Borca di Cadore (BL), 2-6 luglio 
2012, Glossa, Milano, 2013, pp. 11-32. 

40 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lett. Communionis 
notio, 28 maggio 1992, n. 9; La Chiesa come comunione. A un anno dalla pubblicazione della 
Lettera “Communionis notio” della Congregazione per la Dottrina della Fede, corsivo, in 
L’Osservatore Romano, 23 giugno 1993 (Chiesa universale e Chiese particolari). 

41 L’esercizio differenziato del primato e la garanzia dell’autonomia disciplinare delle 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

20 

permette di distinguere ciò che è essenziale da ciò che è contingente, 
anche se il margine può risultare labile e incerto. All’individuazione dei 
livelli non corrisponde un’esplorazione essenziale, l’analisi pare 
funzionale piuttosto a salvaguardare le competenze e le attribuzioni. Nei 
dialoghi o contributi ecumenici non si può pretendere d’altronde di 
conformarsi rigorosamente all’inquadramento e alla logica cattolica. Le 
disparità e le restrizioni speculative fanno comprendere però quanto la 
base ecclesiologica condizioni seriamente la questione del primato. 
 
 
5 - Convergenze e contrasti ermeneutici 
 
Il Documento di studio del 2024 evidenzia importanti e significative 
“assonanze” e convergenze42. L’intento e la motivazione del lavoro 
(«”raccolta dei frutti” dei recenti dialoghi ecumenici»43) spingono 
ovviamente a evidenziare soprattutto i punti di contatto e di 
assimilazione concettuale e ad attenuare le differenze e le divergenze. 
Uno spirito costruttivo e incoraggiante guida e orienta la raccolta delle 
riflessioni e risposte. Le posizioni e i giudizi delle diverse comunità 
cristiane, presi singolarmente, sarebbero probabilmente molto più 
scettici e diffidenti. Benché la bozza si sia avvalsa del contributo teologico 
delle altre tradizioni cristiane, la revisione finale è stata portata avanti 
solo dagli organi curiali44. La positività e benevolenza della sintesi non 
toglie oggettività e validità alla descrizione. In un’operazione di 
fondazione di lunga portata le categorie e le prospettive individuate 
paiono più rilevanti delle affermazioni o dichiarazioni puntuali. 

La sequenza di riconoscimenti: 1) dimensione universale della Chiesa, 
2) esigenza della funzione di unità e comunione e 3) primato del Vescovo di 
Roma ci pare la premessa più rassicurante per l’accettazione del ministero 
petrino. L’individuazione della preminenza della Sede romana è il 
risultato di una chiara confluenza storica e teologica. L’intelligenza della 
fede esplicita insomma il valore e il significato della tradizione. La 
sensazione semmai è che la sistemazione razionale e funzionale tenda 
talora a prevalere sulla matrice soprannaturale e trascendente. 
L’esistenza del primato non dipende tanto dal bene della Chiesa quanto 
dall’istituzione divina45. Il fondamento scritturistico e, in maniera ancora 
più convincente, la vita della comunità hanno suggellato e perpetuato la 

 

Chiese orientali costituiscono modelli già in parte sperimentati e potenziabili. 
42 Ci pare che le approssimazioni e le corrispondenze prevalgano decisamente sulle 

confluenze e sulle coincidenze. La vicinanza e l’intesa tendono poi a sfumare quando 
dal piano dei principi si giunge alle conclusioni operative. 

43 Documento di studio, n. 9. 
44 I passaggi menzionati nella genesi della redazione indicano i membri e consultori 

del Dicastero, l’assemblea plenaria del Dicastero e gli altri Dicasteri competenti della 
Curia romana, prima dell’ultima discussione plenaria e dell’approvazione pontificia: 
“In ognuna di queste fasi il documento di studio è stato ulteriormente modificato” 
(Documento di studio, n. 10). 

45 Fede e ragione convergono ma non possono essere confuse o alterate. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

21 

capitalità di Cefa46. Il ruolo esemplare e rappresentativo del Successore 
di Pietro, ben radicato nella tradizione cattolica, sfugge alla percezione 
dei fratelli separati. I contenuti e le modalità di concreto esercizio del 
munus petrino in una ipotetica Chiesa riunificata sono logicamente 
ancora incerti e indeterminati. Per quanto le maggiori incomprensioni e 
contestazioni riguardino il dogma dell’infallibilità, un’indiscussa 
competenza del ruolo papale riguarda il munus docendi e l’autorevolezza 
dottrinale. L’utilità del primato di magistero e d’insegnamento (anche 
per quanto riguarda i costumi e la dottrina sociale) è l’ambito 
attualmente più sentito e condiviso. Il ruolo di principio visibile di 
comunione gerarchica risulta più etereo e sfumato47. L’intervento nella 
vita delle Chiese e il rapporto con l’episcopato appaiono molto 
problematici e spinosi. Anche la nuova impronta sinodale ha avvicinato le 
posizioni e fornito una linea di lavoro e di ricerca comune. La sinodalità 
sembra una chiave di lettura del primato provocatoria e stimolante. Il 
collegamento intrinseco tra primato e sinodalità è l’idea più ricorrente nel 
documento. L’indicazione però non corrisponde, almeno nell’esperienza 
latina, a un assetto concettuale e istituzionale chiaro e definito48. 

Per quanto l’osservazione “essenza teologica e contingenza 
storica” fornisca l’asserzione di fondo per risolvere quasi tutte le dispute 
e i contrasti49, le principali obiezioni e contestazioni ecumeniche 
concernono l’evoluzione concettuale e la “ipertrofia organica” del 
papato. La necessitas Ecclesiae, e talora l’Ecclesiae, hanno imposto o 
suggerito un rafforzamento del governo centrale e dell’azione diretta del 
Pontefice. Nel passaggio dallo ius sacrum del primo millennio allo ius 
canonicum del secondo millennio, la prioritaria preoccupazione 
magisteriale e liturgica del Successore di Pietro si è spostata sempre più 
verso il governo e la giurisdizione. Le rivendicazioni del Dictatus Papae e 
l’ideale ierocratico della società hanno impresso un nuovo orientamento 
e “peso” al ruolo pontificio50, è emblematica l’elaborazione e lo sviluppo 
della concezione della plenitudo potestatis51. A prescindere dalle 

 

46 Cfr. Mt 16,17-20; Lc 22, 31-32; Gv 21, 15-19; At 1,15; 2,14; 5,29; 10,47; 12,5; 15,6. 
47 La Nota explicativa praevia LG precisa: «Perciò è detto espressamente che è richiesta 

la comunione “gerarchica” col capo della Chiesa e con le membra. “Comunione” è un 
concetto tenuto in grande onore nella Chiesa antica (ed anche oggi, specialmente in 
Oriente). Per essa non si intende un certo vago “sentimento”, ma una “realtà organica”, 
che richiede una forma giuridica e che è allo stesso tempo animata dalla carità» (n. 2). 

48 Cfr. C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a Papa Francesco, 
Marcianum Press, Venezia, 2023. 

49 «Grazie anche alla riflessione ecumenica, la distinzione tra “de iure divino” e “de 
iure humano” è stata ampiamente superata da una distinzione tra l’essenza teologica e 
la contingenza storica del primato» (Documento di studio, n. 55). Il giudizio, come 
considereremo (infra § 7.2), ci pare troppo netto e reciso. 

50 Cfr. ad esempio U-R. BLUMENTHAL, Dictatus Papae (Gregorio VII), in J. 
OTADUY, A. VIANA, J. SEDANO (dir. y coord.), Diccionario General de Dercho 
Canónico, Aranzadi, Cizur Menor, 2012 [= DGDC], III, p. 308; H. FURHMANN, Papst 
Gregor VII und das Kirchenrecht. Zum Problem des Dictatus Papae, in Studi Gregoriani, XIII, 
LAS, Roma, 1989. 

51 Cfr. A. RECCHIA, L’uso della formula “plenitudo potestatis” da Leone Magno ad 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

22 

valutazioni congiunturali e dai limiti operativi, l’ufficio del Romano 
Pontefice non può comunque essere sottratto ai bisogni e alla vita della 
Chiesa universale52. La conformazione dell’istituto per ampliamento o 
estensione (che suppone parallelamente anche la possibile riduzione o 
ridimensionamento) non nuoce alla fedeltà al mandato divino e allo 
spirito della comunione, dimostra semmai la vitalità e fecondità del bene 
giuridico. La radice delle divergenze concerne l’impostazione teologica 
ed ecclesiologica fondamentale. La portata e l’incidenza dal mandato 
divino derivano in primis dall’interpretazione e applicazione di alcuni 
passi scritturistici e dall’operato degli apostoli. Per quanto sussistano 
ancora divergenze e contrasti tra le diverse realtà cristiane, esistono 
anche linee e spunti ermeneutici largamente condivisi e accettati53. 
L’invocazione e attuazione dello ius divinum, su cui ci soffermeremo più 
ampliamente in seguito, manifestano un aspetto di contestazione e 
riserva54. Non bisogna però confondere l’espressione e la categoria con 
un’etichetta ideologica e strumentale. La consuetudine e la prassi diffusa 
e, talora, inveterata non coincidono con la perpetuità e l’immutabilità55. 
Il punto che crea forse i maggiori dissapori e incomprensioni è la dottrina 
dell’infallibilità e del primato di giurisdizione del Vaticano I56. Come 
riferito, la difficoltà principale concerne il carisma personale e non la 
funzione magisteriale e comunionale. Le puntualizzazioni sull’influenza 
del contesto storico e sulla distinzione tra intenzione ed espressione 
dogmatica e tra testo e relativa interpretazione non bastano a superare le 
radicate riserve e obiezioni. Una rinnovata ermeneutica del Concilio 
Vaticano I pare la condizione pregiudiziale per accordi o intese più 
generali57. Il possibile aggiornamento e perfezionamento dello stile e dei 
modi dell’ufficio primaziale non prescinde insomma dalla risoluzione 
delle opposizioni sostanziali e contenutistiche del ministero petrino. 
 
 
6 - L’utilità di una lettura giuridica “sottotraccia” del Documento 
 
Il Documento di studio non ha un intento di chiarimento giuridico-
istituzionale, cerca anzi deliberatamente di evitare specifiche questioni 

 

Uguccione da Pisa, Mursia, Milano, 1999; C. TAMMARO, Plenitudo potestatis, DGDC, VI, 
pp. 233-237; J.A. WATT, The use of the term 'plenitudo potestatis’ by Hostiensis, in S. 
KUTTNER, J.J. RYAN (eds.), Proceedings of the Second International Congress of Medieval 
Canon Law (Boston College, 12-16 August 1963), S. Congregatio de Seminariis et 
Studiorum Universitatibus, Città del Vaticano, 1965, pp. 161-187. 

52 Un’interpretazione congiunta delle vicende storiche e degli snodi istituzionali 
aiuterebbe forse una miglior comprensione dei contenuti del munus primaziale. 

53 Cfr. Documento di studio, nn. 75-87. 
54 Cfr. Documento di studio, nn. 48-56. 
55 La sensazione è che si confonda spesso l’influenza direttiva e una certa rigidità con 

l’istituzionalizzazione e la giuridicità avvalorata dal titolo giustificativo. 
56 Cfr. Documento di studio, nn. 57-73. 
57 Cfr. Documento di studio, nn. 145-148. Si tratta del primo suggerimento pratico o 

richiesta rivolta alla Chiesa Cattolica. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

23 

regolative e organizzative58. Un approfondimento mirato e parziale 
(costituzionalistico-canonico) del contenuto della riflessione, pur senza 
discendere a soluzioni o conclusioni operative, può aiutare tuttavia la 
comprensione della questione e lo stesso dialogo ecumenico59. In una 
prospettiva realista la giuridicità concerne il bene giuridico non l’assetto 
normativo. Il papato è una realtà ontologica sacramentale con una 
profonda influenza giuridica60. Il fondamento misterico-trascendente del 
ministero petrino non può ignorare il ricorso a categorie e concetti 
obbligatori (comprendendo in essi anche la valenza potestativa del 
primato61). Un limite abbastanza sentito nel confronto con altre realtà 
ecclesiali e comunitarie è proprio la scarsa elaborazione e penetrazione 
del diritto nello studio del mysterium Ecclesiae. La dimensione di giustizia 
è invece essenziale per cogliere la profonda umanità dell’ordine della 
carità. L’esperienza cristiana perde altrimenti la razionalità, oggettività, 
concretezza e solidarietà intersoggettiva che gli è propria, nella 
ripartizione dei beni della comunione prima che nell’esercizio del 
potere62. Una lettura aperta al fenomeno giuridico, senza ovviamente la 
pretesa di esaurire o assorbire il discorso a questo profilo, assicura 
dunque un orizzonte più preciso e corposo alla discussione in atto. 

L’approccio canonico risponde alla determinazione endogena del 
dover essere della realtà ecclesiale. Il significato prevalentemente 
“interno” della speculazione (fondato sul riconoscimento autoritativo e 
magisteriale) non esclude però il confronto esterno e condiviso con altri. 

 

58 La menzione di prescrizioni normative vigenti è limitata solo alle Prospettive per un 
ministero di unità in una Chiesa riconciliata, nn. 19-22. 

59 In questa linea non sono mancati diversi apporti canonistici all’appello di 
Giovanni Paolo II, cfr. ad esempio F. COCCOPALMERIO, Verso possibili, nuove forme di 
esercizio del primato? Un tentativo di risposta a Ut unum sint n. 95 con una esegesi del can. 
333 §2, in Periodica, 108 (2019), pp. 381-408; R. COPPOLA, Ministero petrino e suo esercizio 
nella dottrina e nella vita della Chiesa Cattolica, in Ius Ecclesiae, 18 (2006), pp. 579-600; J. 
McAREAVEY, The Primacy of the Bishop of Rome: a Canonical Reflection in Response to Ut 
Unum Sint, in Studia Canonica, 34 (2000), pp. 119-154; 

60 «Mi sembra che l’indole misterica dei sacramenti, del diritto e dei carismi si scorga 
con maggior chiarezza nell’ufficio del Successore di Pietro. Capo Visibile della Chiesa, 
Vicario di Cristo, l’ufficio papale è di natura misterica; orbene nella sua conformazione 
partecipano un sacramento - quello dell’episcopato -, un atto di natura giuridica - la 
provvista per elezione e la conseguente accettazione -, accanto ad un carisma, quello 
dell’infallibilità. Questo caso è molto significativo rispetto all’indole misterica dell’atto 
giuridico; non si può dire, infatti, che tale ufficio è in radice contenuto nel sacramento 
dell’ordine episcopale, giacché questo significherebbe che qualsiasi vescovo è in radice 
successore di San Pietro, il che risulta chiaramente falso. L’ufficio papale - in ciò che 
eccede a quello di vescovo - non viene per linea sacramentale, ma per la linea giuridica 
di successione nella Sede Romana; pertanto non può dirsi che tale ufficio si conferisca 
fondamentalmente attraverso il sacramento dell’episcopato. Il misterico specificamente 
papale - non il generico episcopale - viene per linea giuridica, il che dimostra l’indole 
misterica del diritto, che si radica così nella lex gratiae, facendo parte del suo nucleo 
fondamentale» (J. HERVADA, Le radici sacramentali del diritto canonico, in Ius Ecclesiae, 
17 [2005], pp. 655-656). 

61 Il semplice discorso sul potere snatura molto l’essenza della funzione primaziale. 
62 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ, Il diritto come bene giuridico. Un’introduzione alla filosofia del 

diritto, con la collaborazione di P. POPOVIĆ, Edusc, Roma, 2021, pp. 127-139. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

24 

La scienza canonistica, e costituzionalistica in specie, non implica infatti 
un’autoreferenzialità o chiusura del modello al disposto autoritativo (ius 
quia iussum), cerca un assetto sempre più razionale e garantista della 
giustizia del primato (ius quia iustum)63. La conclamata supremazia 
istituzionale implica infatti una relazione di preposizione, comando e 
cura rispetto ai pastori e a tutti i fedeli64. L’attuazione del munus o del 
compito è largamente condizionata dalle scelte e dalle valutazioni pro 
utilitate Ecclesiae del Pontefice stesso65. La dinamicità e storicità è iscritta 
peraltro nel disegno divino di salvezza sulla Chiesa66. La matrice divina 
dell’istituto, sulla quale si appuntano dubbi e perplessità da parte dei 
fratelli separati67, non significa che sia già stato compiutamente 
strutturato e formalizzato, indica solo la stretta dipendenza dalla volontà 
fondazionale di Cristo. L’immobilismo e la staticità nella decodificazione 
del papato (come per quasi tutti gli istituti canonici) tradiscono una 
visione miope e sminuente del bene considerato. La presentazione chiara 
e univoca del proprio patrimonio tradizionale d’altronde è la più leale e 
onesta testimonianza di fiducia e stima nella proficuità del confronto. 

La lettura “sottotraccia” indica che l’operazione di ricostruzione 
scientifica proposta supera la trama patente della riflessione. La visione 
o focalizzazione giuridica non rappresenta una forzatura o uno 
stravolgimento, ma contiene indubbiamente un’estrapolazione o 
deduzione logica rispetto al testo. L’impressione di una cautela o 
prevenzione verso il fattore giuridico evidenzia lo scarso investimento 
nel sostegno argomentativo canonistico (“Le espressioni di comunione 
non erano primariamente giuridiche”68). Il dialogo o lo scambio si 
conformano d’altronde alla sensibilità e inclinazione degli interlocutori. 
Il giuridicismo e il legalismo, diffusi nell’ambito cattolico preconciliare, 
hanno allontanato probabilmente il movimento ecumenico sin dalle sue 
radici dalla percezione del collegamento intrinseco tra ecclesiologia e 
canonistica69. Uno studio congiunto povero o debole di riscontri del 
primato sub specie iustitiae quale si desume dal Documento, denota la 

 

63 “Il duplice significato palesato nell'istanza costituzionale generale (garantista e 
istituzionale) è condiviso e fatto proprio anche dal sistema canonico. L’assoluta peculiarità 
e originalità della strutturazione del corpo mistico di Cristo non toglie che il popolo di 
Dio manifesti sempre più compiutamente la propria identità e si conformi ad un preciso 
ordine razionale. Tutela della sfera personale e rispetto della legalità nell’azione di governo 
sono non a caso sentite e costanti esigenze in Ecclesia” (M. DEL POZZO, Introduzione, 
cit., p. 83). 

64 Non è casuale che i titoli storici della figura del Pontefice si chiudano con 
l’espressione gregoriana Servo dei servi di Dio che sintetizza il senso della sua missione 
(Annuario Pontificio 2024, p. 24) 

65 Si pensi, solo per fare degli esempi, all’organizzazione della curia, ai criteri delle 
nomine ecclesiastiche, alle ripartizioni delle competenze tra governo centrale e locale, 
ai rapporti con gli Stati, ecc. 

66 Cfr. S. BERLINGÒ, Diritto divino e diritto umano nella Chiesa, in Il diritto ecclesiastico, 
106 (1995), pp. 35-65 (spec. p. 47). 

67 Cfr. Documento di studio, nn. 52-54. 
68 Cfr. Documento di studio, nn. 92-93. 
69 Cfr. C. FANTAPPIÈ, Ecclesiologia e canonistica, Marcianum Press, Venezia, 2015. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

25 

carenza e l’insufficienza di questa categoria ermeneutica. La decifrazione 
in questa sede del messaggio nascosto o latente non è funzionale tanto a 
recuperare o evidenziare la valenza giuridica dimenticata quanto a 
riportare la restrizione prospettica soggiacente70. L’apporto obbligatorio 
offre un argomento che andrebbe valorizzato ed enfatizzato. La svolta 
euristica nel dialogo ecumenico concerne in primis la funzione costruttiva 
ed edificante del dover essere nella comunione e, quindi, la sua 
concretizzazione a proposito del papato. 
 
 
7 - La concezione del diritto ecclesiale 
 
Nel Documento di studio manca una precisa definizione del diritto 
ecclesiale. I chiarimenti piuttosto insistenti sul fondamento o meno de 
iure divino del primato71 comportano anche un tentativo indiretto di 
spiegazione della categoria di riferimento72. La distinzione, abbastanza 
intuitiva, tra ius divinum e ius humanum fornisce comunque il principale 
criterio di soluzione dei contrasti. L’andamento sintetico e descrittivo del 
Documento spinge a evitare particolari approfondimenti concettuali. Ci 
pare però che l’uso di molte nozioni, non solo quelle giuridiche, poco 
caratterizzate e qualificate (collegialità, conciliarità, sinodalità, 
sussidiarietà, ecc.) si presti ad ambiguità e confusioni. Il riconoscimento 
dell’evoluzione storica e della radicazione normativa di molte pratiche 
medievali apre la strada alla discussione sul ripensamento dell’esercizio 
e alla disponibilità a cambiamenti. L’essenza teologica non sembra 
richiedere nella mens dei redattori una configurazione giuridica 
qualificante. 
 
 
7.1 - L’impostazione di fondo del testo 
 
È interessante notare come l’approccio al tema giuridico in genere sia 
considerato piuttosto sminuente. La preoccupazione prioritaria è 
prendere le distanze da una visione eccessivamente istituzionale: “Le 
espressioni di comunione non erano primariamente giuridiche”73. In tale 
intitolazione, ripresa nel corpo dell’esposizione, si mette in ombra che la 

 

70 Il problema di fondo non è rappresentato tanto dalla scarsezza del fattore giuridico 
(“poco diritto”) quanto dalla insufficiente penetrazione e comprensione del dover 
essere (“cattivo diritto”). 

71 L’espressione iure divino ha una ventina di ricorrenze nel Documento. 
72 «L’ARCIC ha anche cercato di stabilire una convergenza dottrinale interpretando 

la nozione tradizionale de iure divino come “un dono della provvidenza divina” o come 
“un effetto della guida dello Spirito Santo nella Chiesa”: “Tuttavia, di tanto in tanto i 
teologi anglicani hanno affermato che, in circostanze mutate, potrebbe essere possibile 
per le chiese della Comunione anglicana riconoscere lo sviluppo del primato romano 
come un dono della divina provvidenza - in altre parole, come un effetto della guida 
dello Spirito Santo nella Chiesa”» (Documento di studio, n. 54). 

73 Documento di studio, n. 92. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

26 

comunione ha una valenza immediatamente giuridica74. Anche prima, 
per quanto si evitino semplificazioni conflittuali, si attribuisce 
un’accezione riduttiva al rapporto tra diritto e comunione75. Sembra 
quasi che la promozione dello spirito ecclesiale e della convergenza 
cristiana debba condurre al ridimensionamento del profilo giuridico. 

Il collegamento tra diritto e sacramentalità della Chiesa è colto in 
maniera perspicace, anche se limitato all’aspetto potestativo; in maniera 
meno chiara è presentato il rapporto tra diritto e pastorale76. Il testo coglie 
una sequenza tra diritto e pastorale più di una necessaria connessione77. 
Nel passo del n. 66, e altrove78, riemerge il rischio di una visione 
estrinsecista e formale dello ius. La dimensione di giustizia invece è 
intrinseca e costitutiva dei beni della comunione in quanto tali (fede, 
liturgia e servizio della carità) e della loro considerazione complessiva. 

La disgiunzione tra categorie teologiche e giuridiche è espressa in 
maniera esplicita a proposito della dottrina dell’infallibilità: «Viene 
espressa la necessità di “collocare la dottrina dell’infallibilità nelle 
categorie teologiche della promessa, della fiducia e della speranza 
piuttosto che in quelle giuridiche del diritto, dell’obbligo e 
dell’obbedienza” (id., 5)»79. La sensibilità acattolica tende frequentemente 
a prendere le distanze dall’approccio giuridico, presentato solo come 
doveristico ed esigente. Il discorso obbligatorio è ritenuto contrario alla 
logica della fede. È appena il caso di ribadire che il profilo giuridico della 
parola di Dio ne assicura l’oggettività e l’autenticità dell’insegnamento80. 
Al di là del giusto inquadramento delle pretese gerarchiche, la 
prevenzione nei confronti della disciplina e dell’obbedienza è una piaga, 
purtroppo diffusa, che corrompe seriamente la vitalità e la fecondità del 
popolo di Dio, la cui matrice sta proprio nella distorsione del rapporto 
tra autorità e libertà81. 

La pregnanza comunionale, teologica e pastorale del diritto 
sfugge in parte alla considerazione dei redattori del Documento e getta 

 

74 Cfr. supra nt. 47; LG 14; Cathechismus Catholicae Ecclesiae [= CCE], n. 837; J. 
JOUBERT, Communion et Primauté, in Revue de Droit Canonique, 45 (1995), pp. 133-140. 

75 “Evitando un’opposizione superficiale e irrealistica tra diritto e comunione, questa 
proposta non dovrebbe essere espressa solo in termini giuridici, ma sulla base di 
un’ecclesiologia di koinonia radicata nella comprensione sacramentale della Chiesa 
promossa dal Concilio Vaticano II (cfr. LG 1, 9, 48)” (Documento di studio, Verso un 
esercizio del primato nel XXI secolo, n. 25). 

76 È magistrale a questo riguardo GIOVANNI PAOLO II, Discorso alla Rota Romana, 
18 gennaio 1990, in AAS, 82 (1990), pp. 872-877. 

77 “La sua autorità ha uno scopo pastorale anche quando ha una forma giuridica” 
(Documento di studio, n. 66). 

78 Cfr. infra nt. 79. 
79 Documento di studio, n. 146. Il riferimento riportato concerne il Dialogo luterano-

cattolico negli USA. 
80 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ, La parola di Dio quale bene giuridico ecclesiale. Il munus docendi 

della Chiesa, Edusc, Roma, 2012; ID., Il "munus docendi Ecclesiae": diritti e doveri dei fedeli, 
Giuffrè, Milano, 1991. 

81 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ, Il diritto e la giustizia nella Chiesa. Per una teoria fondamentale 
del diritto canonico, 2ª ed., Giuffrè Francis Lefebvre, Milano, 2020, pp. 201-209. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

27 

una certa oscurità sull’apporto giuridico. Le posizioni restrittive sono 
riconducibili soprattutto al tenore dei dialoghi ecumenici. Il dialogo 
ecclesiologico, in spirito di leale collaborazione scientifica, dovrebbe 
condurre sempre alla transdiciplinarietà e all’integrazione delle 
conoscenze82. In questa linea il diritto canonico non dovrebbe essere 
considerato un fattore divisivo e ostativo ma un’espressione vitale della 
tradizione e dell’esperienza della Chiesa. Anche la rivendicazione delle 
autonomie e specificità dell’ordinamento di altre realtà (la logica della 
differenziazione regolamentare), che emerge ripetutamente nelle pagine 
del Documento83, non dovrebbe guardare con sospetto e diffidenza alla 
ratio costituzionale del primato ma come un supporto dell’esigenza 
comune e fondamentale della comunione gerarchica84. 
 
 
7.2 - L’argomento giuridico è contrario alla riunificazione? 
 
La questione circa il fondamento de iure divino del primato viene 
presentata come problematica ma non trova una soluzione chiara. Il 
Concilio Vaticano I, com’è noto, formulando le premesse del dogma, 
insisté sull’origine divina delle attribuzioni del Pontefice85. L’istituzione 
del primato si estenderebbe anche alla conformazione della relativa 
potestà (secondo le espressioni del Documento di studio si tratterebbe di 
“un’autorità sufficiente” ed efficace86). Il codice piano-benedettino, 
recependo le formulazioni conciliari, puntualizzava espressamente il 
contenuto iure divino della potestà di giurisdizione87. Nel Concilio 
Vaticano II, pur richiamandosi espressamente l’insegnamento del 
precedente Concilio, l’espressione diritto divino non viene adoperata a 
proposito del primato e della collegialità. La sensibilità ecumenica ha 
indotto a evitare formulazioni troppo definite. Il nuovo codice, senza 

 

82 Cfr. FRANCESCO, Cost. ap. Veritatis gaudium, 27 dicembre 2017, Proemio, 4.c; J. 
CASTRO TRAPOTE, Del paradigma codicial al paradigma constitucional, in Ius Canonicum, 
62 (2022), pp. 669-671. 

83 Cfr. ad esempio Documento di studio, nn. 130, 175, 179; Verso un esercizio del primato 
nel XXI secolo, n. 8. 

84 Il primato universale può offrire una maggior garanzia e tutela della varietà, cfr, 
ad esempio can. 39 CCEO. 

85 “Si quis igitur dixerit, beatum Petrum Apostolum non esse a Christo Domino 
constitutum Apostolorum omnium principem et totius Ecclesiae militantis visibile 
caput; vel eundem honoris tantum, non autem verae propriaeque iurisdictionis 
primatum ab eodem Domino nostro Iesu Christo directe et immediate accepisse: 
anathema sit” (Dz.-Hün. 3055). 

“Si quis ergo dixerit, non esse ex ipsius Christi Domini institutione seu iure divino, 
ut beatus Petrus super universam Ecclesiam habeat perpetuos successores; aut 
Romanum Pontificem non esse beati Petri in eodem primatu successorem: anathema 
sit” (Dz.-Hün. 3058). 

86 Cfr. Documento di studio, nn. 142-143. 
87 “Romanus Pontifex, legitime electus, statim ab acceptata electione, obtinet, iure 

divino, plenam supremae iurisdictionis potestatem” (can. 219 CIC 1917). L’inciso 
rafforza la qualifica dell’attribuzione. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

28 

rinunciare alla qualifica88, ha preferito spesso riferirsi piuttosto 
all’istituzione divina, così accade a proposito dell’ufficio del Romano 
Pontefice89. Nella legislazione ecclesiastica e nella speculazione 
canonistica lo ius divinum continua a essere una qualifica e un tema 
centrale e caratterizzante90. Il Documento di studio ha tematizzato il 
problema concettuale (De iure divino) ma non ha preso una posizione al 
riguardo. Il testo evidenzia il fatto che oltre ad elementi di diritto divino 
e di natura teologica vi sarebbero molti elementi di diritto umano e di 
natura storica91. Le aperture concernono l’ermeneutica della qualifica e la 
mancata assolutizzazione del dato. Il ragionamento del Dicastero svela 
probabilmente un’insufficienza espositiva ed elaborativa nella stessa 
concezione cattolica. Un’enunciazione meno tecnica e categorica evita 
chiusure e incomprensioni. 

La puntualizzazione del Documento evita un’interpretazione 
fondamentalista del principio giuridico. La moderazione o la 
circoscrizione dell’enunciato non compromettono però la forza 
dell’affermazione: la presenza di una consistente integrazione o aggiunta 
di diritto umano non nega la matrice di diritto divino dell’istituto. Il 
diritto divino non può semplicemente essere invocato come un’etichetta 
per risolvere sommariamente controversie o contestazioni. Bisognerebbe 
però chiedersi perché il de iure divino sia ritenuto un motivo ostativo 
all’accettazione del primato. L’argomento di autorità non sembra 
sufficiente e adeguato a comprendere ed esaurire la logica dell’istituto. 
Fermo restando il riconoscimento del fondamento trascendente, è 
importante evidenziare pure la razionalità e organicità del dato di fede. 
Alla base del rifiuto e della prevenzione c’è sicuramente una nozione 
debole della giuridicità ecclesiale, bisogna però illustrare in maniera più 
convincente la natura e il dinamismo del diritto divino. La causa 
ecumenica rappresenta dunque una sfida per la canonistica. 
L’argomento giuridico pare un supporto necessario per cogliere 
l’autenticità del bene. La giuridicità è iscritta infatti nell’ufficio. Spesso si 
parla di un principio visibile o di una garanzia, ma l’essere viene prima 
della funzione. Il ruolo inoltre comporta un ministero e un’autorità, 
prescindere dal senso del mandato significa disconoscere l’essenza della 
comunione. 
 
 
8 - La percezione dei livelli del mistero ecclesiale 
 

 

88 Cfr. ad esempio cann. 22, 24 § 1, 98 § 2, 748 § 1, 1075 § 1, 1249, 1059, 1315 § 1, 1399, 
1692 § 2 CIC. 

89 Cfr. cann. 330-331. 
90 Cfr. J.I. ARRIETA, C.M. FABRIS (eds.), Il “ius divinum” nella vita della Chiesa. XIII 

Congresso internazionale di diritto canonico (Palazzo Ducale - Isola di San Servolo, Venezia, 
17-21 settembre 2008), Marcianum Press, Venezia, 2010. 

91 Cfr. Documento di studio, nn. 55-56 (2.2.3. “Necessitas Ecclesiæ”: essenza teologica e 
contingenza storica). 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

29 

Il Documento di studio ha supposto ripetutamente l’integrazione dei livelli 
della comunione ecclesiale92. L’acquisizione più significativa nel dialogo 
ecumenico, come abbiamo rilevato, pare il riconoscimento della 
dimensione universale della Chiesa (supra § 4). La comprensione del 
primato alla luce della capitalità locale risulta in parte sminuente e 
riduttiva93; la supposizione di un’articolazione di piani tuttavia è 
sicuramente stimolante e indicativa. Fermo restando la mancanza nel 
Documento di un intento definitorio e sistematico, sembra utile 
formulare, anche in chiave costituzionale, alcuni rilievi e 
puntualizzazioni di carattere generale. 
 
 
8.1 - L’articolazione della comunione ecclesiale 
 
L’articolazione tra il livello locale, regionale e universale implica una 
scansione progressiva del mysterium Ecclesiae che può e deve essere letto 
in entrambe le direzioni94. Nell’impostazione dei dialoghi ecumenici pare 
che l’aspetto comunitario implichi solo una distinzione organizzativa più 
complessa e regolata. Il centro o nucleo della comunione sembra 
riconducibile all’identità locale e regionale più che all’appartenenza 
universale (la Chiesa rappresenterebbe una sorta di “costruzione dal 
basso”). La stessa idealità della comunione universale viene prospettata 
come un obiettivo o un risultato da raggiungere più che come una realtà 
ontologica preesistente. L’inquadramento proposto non si allontana 
dall’idea di un riconoscimento ecclesiale reciproco o da un approccio 
meramente funzionale, ritenuto sminuente dall’ecclesiologia cattolica95. 
Il consenso e l’accordo, per quanto ispirati all’ordine della carità, non 
bastano a definire i rapporti gerarchici. L’assetto raggiunto, in parte 
storicamente determinato, è comunque espressione del dover essere 
essenziale dell’Istituzione e non è meramente strumentale all’azione 
pastorale comune. L’organismo salvifico non può essere ricondotto a un 
coordinamento o strutturazione del servizio ministeriale96. Il Christus 
totus (Capo e corpo) illumina la consistenza dell’insieme delle Chiese e 
dell’intero popolo di Dio. 

L’espressione ‘Chiesa locale’ manifesta una restrizione spaziale 
nella percezione dell’ecclesialità peculiare e tipica di una comunità 

 

92 Cfr. Documento di studio, 81-83, 119-143, 173-176. 
93 La ricostruzione “dal basso” rischia di confondere il munus primaziale con il 

governo centrale. 
94 L’in quibus et ex quibus di LG 23 dà luogo anche all’in qua et ex qua 

(CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lett. Communionis notio, 
cit., n. 9; GIOVANNI PAOLO II, Discorso alla Curia Romana, 20 dicembre 1990, n. 9). 

95 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lett. Communionis 
notio, cit., n. 9; CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dich. Dominus 
Iesus (circa l’unicità e l’universalità salvifica di Cristo e della Chiesa), 6 agosto 2000, n. 
17. 

96 Cfr. G. ZANNONI, Francesco e “i dottori della legge”. Discernere, oltre la «casistica», 
Marcianum Press, Venezia, 2021, pp. 68-82. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

30 

gerarchicamente strutturata97. Il Documento di studio, forse per una 
ragione di maggior intelligibilità e condivisione, qualifica il primo livello 
appunto sempre come Chiesa locale98. Il Concilio Vaticano II ha esplorato 
e promosso, com’è noto, la teologia dell’episcopato, della collegialità e 
della Chiesa particolare99. La necessità della spazio-temporalizzazione 
dei beni della comunione ha indotto a considerare la qualificazione e 
caratterizzazione dell’appartenenza ecclesiale come una diretta 
realizzazione del disegno salvifico nella storia. L’unità nella varietà, 
sottolineata dal Concilio, trova così un’espressione non solo nel popolo 
di Dio ma anche nel corpo delle Chiese. L’affermazione della 
simultaneità, correlazione, interdipendenza o coesistenza tra universale 
e locale sembra una traduzione non del tutto rispondente della muta 
immanenza o interiorità supposta dalla dottrina cattolica100. Il concetto 
sociologico e descrittivo prevale su quello teologico e sostanziale. 
L’impoverimento ecclesiologico si riverbera sulla connotazione della 
relazione. Il divario di prospettiva emerge ancor più chiaramente quando 
si ricorre alla nozione di federazione o alleanza di Chiese101. 

L’approccio localistico compare anche quando si esamina il livello 
regionale. L’individuazione dell’ambito regionale viene presentata non 
come uno sviluppo storico della sinodalità ma come l’esigenza di un piano 
intermedio della strutturazione. La supposta matrice divina delle 
aggregazioni sovradiocesane (nel Documento si parla di sovra-locale e 
trans-locale) è molto discutibile e incerta102. La determinazione 

 

97 Anche l’elemento territoriale è un fattore di determinazione ma non costitutivo 
delle circoscrizioni ecclesiastiche (cfr. SINODO DEI VESCOVI, Principia quae Codicis 
Iuris Canonici recognitionem dirigant, Principium VIII. De ordinatione territoriali in Ecclesia, 
7 ottobre 1967, in Communicationes, 1 [1969], p. 84). La considerazione sarebbe speculare 
al chiarimento della Plenaria del Dicastero riguardo al corrispondente concetto di 
Chiesa universale: «Sembra particolarmente necessario chiarire il significato 
dell’espressione “Chiesa universale”. Infatti, a partire dal XIX secolo, la cattolicità della 
Chiesa è stata spesso intesa come la sua dimensione mondiale, in modo 
“universalistico”. Tale comprensione non tiene sufficientemente conto della distinzione 
tra Ecclesia universalis (la “Chiesa universale” in senso geografico) ed Ecclesia universa 
(la “Chiesa intera”, la “Chiesa tutta”), espressione quest’ultima più tradizionale nel 
magistero cattolico» (Documento di studio, Verso un esercizio del primato nel XXI secolo, n. 
8). 

98 Nel Documento l’espressione Chiesa locale (al singolare o al plurale) ha una 
cinquantina di ricorrenze, mentre i riferimenti alla Chiesa particolare sono molto 
occasionali. 

99 Cfr. U. BETTI, La dottrina sull'episcopato nel capitolo III della costituzione dommatica 
Lumen Gentium. Sussidio per la lettura del testo, Pontificio Ateneo Antonianum, Roma, 
1984. 

100 Cfr. supra nt. 40. 
101 «Pur riconoscendo che Cristo “ha voluto la fondazione di Chiese visibili [...] 

principalmente locali”, gli evangelici affermano tuttavia che “queste congregazioni 
possono cercare federazioni e alleanze come mezzi per esprimere il carattere universale 
della natura e della missione della Chiesa”» (Documento di studio, n. 125). 

102 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, m. p. Apostolos suos (sulla natura teologica e giuridica 
delle Conferenze dei Vescovi), 21 maggio 1998. cfr. anche J. FORNÉS, Autoridad y 
competencias de la conferencia episcopal. Un comentario al m. p. “Apostolos suos” de 21 de mayo 
de 1998, in Ius Canonicum, 39 (1999), pp. 733-759; J.I. ARRIETA, Le conferenze episcopali 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

31 

corrisponde piuttosto all’enfasi delle altre tradizioni cristiane sul 
carattere circoscritto e autonomo di molte realtà (autocefalia territoriale). 
La nozione canonica, forse non del tutto appagante e chiara ma almeno 
univoca, di raggruppamenti di Chiese particolari evita equivoci e 
incomprensioni. Anche la felice esperienza delle Conferenze episcopali 
“nazionali” non è rapportabile a un modello potestativo innovativo o 
aggiuntivo103. Il parallelismo tra tradizione orientale (Patriarcati e Chiese 
sui iuris) e occidentale (raggruppamenti di Chiese particolari) rischia di 
accorpare fenomeni molto diversi ed eterogenei. Nella descrizione del 
Documento l’apparato periferico assume una nota di autoreferenzialità e 
funzionalità generale104. 

Il proficuo riconoscimento del livello universale deve misurarsi 
con una comprensione ancora limitata della Chiesa universa. 
L’orientamento ecumenico mira più a ridimensionare l’influenza della 
funzione primaziale che a promuovere l’afflato comune e convergente105. 
Il discorso non riguarda solo la decentralizzazione giurisdizionale ma 
l’impostazione pastorale e missionaria106. Il munus petrino e paolino 
rischia di essere confuso con un’istanza di governo centrale (il controllo 
e la supervisione sulle Chiese) o una sorta di “autorità indipendente” (un 
garante dell’ordine ecclesiale). È sintomatico che i dialoghi e le risposte 
ecumenici abbiano additato nella sussidiarietà il principio di fondo di 
esercizio del primato. Il Documento di studio, nonostante la coscienza 
della difficile compatibilità con la maturazione dell’elaborazione 
sinodale cattolica107, riporta la rivendicazione del criterio sussidiario con 
le limitazioni che ne derivano. Il ruolo del Successore di Pietro avrebbe 
un carattere ausiliario e suppletivo rispetto all’impegno dell’episcopato. 
Nella mens delle altre tradizioni cristiane il compito principale e quasi 
assorbente compete sempre alle diverse realtà locali. Il limite 
dell’universalità quindi non riguarda tanto l’ufficio del Romano 
Pontefice quanto la concezione dell’azione stessa della Chiesa108. 

 

nel motu proprio Apostolos Suos, in Ius Ecclesiae, 11 (1999), pp. 169-191; P. ERDÖ, 
Osservazioni giuridico-canoniche sulla Lettera apostolica “Apostolos suos”, in Periodica, 89 
(2000), pp. 249-266. Più di un’entità o organo di governo autonomo si tratta di 
un’istanza di cooperazione o di una modalità di esercizio di funzioni collettive. 

103 “L’attenzione che la presente Costituzione apostolica dà alle Conferenze 
episcopali e in maniera corrispondente ed adeguata alle Strutture gerarchiche orientali, 
si muove nell’intento di valorizzarle nelle loro potenzialità, senza che esse fungano da 
interposizione fra il Romano Pontefice e i Vescovi, bensì siano al loro pieno servizio” 
(FRANCESCO, Cost. ap. Praedicate Evangelium [sulla Curia Romana e il suo servizio 
alla Chiesa e al Mondo], 19 marzo 2022, Preambolo, n. 9). 

104 Lo schema patriarcale non è esportabile come modello generale di strutturazione 
ecclesiale. 

105 L’impostazione di pare più negativa e limitativa che propositiva e costruttiva. 
106 La prospettiva concerne l’autonomia decisionale, liturgica e disciplinare delle 

diverse realtà ecclesiali. 
107 Cfr. supra nt. 38. Molte risposte e dialoghi sono anteriori al 2003. 
108 È appena il caso di precisare che una concezione equivoca dell’universalità intacca 

la partecipazione e condivisione del patrimonio comune. FRANCESCO, m. p. 
Competentias quasdam decernere, 11 febbraio 2022, ha adottato come premessa del 
provvedimento legislativo la felice formula di “universalitas participata et pluralis 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

32 

 
 
8.2 - L’interazione universale-particolare 
 
L’articolazione dei livelli proposta dal Documento di studio (locale, 
regionale, universale) si ispira alla distinzione dei principali ambiti di 
sviluppo del cristianesimo. Le comunità cristiane hanno conosciuto una 
progressiva integrazione ed espansione collegata all’universalità della 
missione109. La crescente importanza del confronto e del coordinamento 
episcopale non deve però far perdere di vista la struttura essenziale 
dell’ordine gerarchico. Il rapporto tra la Chiesa locale e la Chiesa universale 
appare davvero come la “questione cruciale” di tutta l’ecclesiologia110. In 
questa linea la simultaneità o con-presenza locale-universale risulta 
debole e insufficiente per esprimere la ricchezza del mistero ecclesiale. 
L’approccio descrittivo e riepilogativo del Documento non permette un 
approfondimento specifico e puntuale e cerca di unificare le categorie 
logiche e sistematiche adoperate dalle diverse appartenenze. L’aspetto 
misterico della comunione rischia però di essere mortificato e compresso. 
La communio hierarchica, almeno a livello istituzionale, è sempre una 
communio Ecclesiarum. La pluralità delle Chiese è espressione della 
ricchezza e varietà del mysterium Ecclesiae. L’interazione o la mutua 
interiorità universale-particolare sembra allora il concetto o la nozione 
che meglio coglie l’essenza del mistero ecclesiale. Solo uno schema 
inclusivo e complementare permette di cogliere la reciproca radicazione 
del primato e della pluriformità ecclesiale111. Il localismo, il regionalismo 
e il mondialismo paiono adombrare piuttosto stadi di un processo 
organizzativo. Il problema - ribadiamo - è legato al criterio di 
concettualizzazione (descrittivo o sostanziale). Al di là delle 
denominazioni, l’introduzione di un piano intermedio risulta equivoco e 
forviante e giunge ad alterare il rapporto particolare-universale112. 

L’interazione universale-particolare suppone la priorità 
ontologica e cronologica della Chiesa universale113. Si comprende che nel 
dialogo ecumenico si possa adottare un approccio induttivo e un modello 

 

Ecclesiae”. Il rischio rappresentato dalle spinte centrifughe e disgreganti si è 
manifestato recentemente nell’esperienza tedesca, cfr. S. MÜCKL, Il «cammino sinodale» 
in Germania, in Veritas et jus, 24 (2022), pp. 33-53. 

109 Cfr. Mt 28,19-20. 
110 Cfr. Documento di studio, n. 120. 
111 “Siccome, però, la comunione con la Chiesa cattolica, il cui Capo visibile è il 

Vescovo di Roma e Successore di Pietro, non è un qualche complemento esterno alla 
Chiesa particolare, ma uno dei suoi principi costitutivi interni, la condizione di Chiesa 
particolare, di cui godono quelle venerabili Comunità cristiane, risente tuttavia di una 
carenza” (CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Risposte a quesiti 
riguardanti alcuni aspetti circa la dottrina sulla Chiesa, cit., n. 4; ribadisce la precisazione di 
CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lett. Communionis notio, cit., 
n. 17). 

112 Le realtà dei Patriarcati o delle Chiese sui iuris possono trovare un’adeguata 
considerazione nella communio Ecclesiarum. 

113 Cfr. supra nt. 40. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

33 

ascendente per una più facile comprensione e immediatezza di 
costatazione. La presentazione dell’ecclesiologia “dal basso” tuttavia non 
dovrebbe compromettere i principi di fondo del sistema114. La stessa 
individuazione delle ripartizioni ecclesiastiche suppone sempre il 
riconoscimento dalle note costitutive della Chiesa115. L’approfondimento 
della sacramentalità, dell’episcopato e della collegialità hanno condotto 
all’esplicitazione sempre più chiara e consapevole della priorità della 
dimensione universale anche nell’ermeneutica della funzione episcopale. 
Dal punto di vista cattolico sarebbe utile ribadire che il munus petrino, 
così come la collegialità, è un costitutivo interno e necessario 
dell’autentica ecclesialità. La distinzione tra l’interpretazione orientale e 
occidentale della communio ecclesiarum fornisce una spiegazione del 
divario presente tra la teologia ortodossa e quella cattolica116. Anche la 
scansione tra due piani o livelli costituzionali (quello primario della 
Chiesa universale e quello secondario della Chiesa particolare) permette 
di comporre organicamente la realtà misterica considerata117. La 
determinazione degli elementi e dei momenti delle due dimensioni 
chiarisce il senso della classificazione. L’inquadramento proposto dal 
maestro di Navarra, per quanto integrabile e perfettibile, ci pare che 
abbia anticipato alcune acquisizioni magisteriali importanti (è anteriore 
alla lett. Communioni notio) e conduca a una sistemazione convincente, 
senza sminuire per questo l’operatività salvifica e la valenza della Chiesa 
particolare, indica la profonda compenetrazione del disegno divino con 
il fattore storico. 
 
 
9 - La determinazione della struttura comunitaria, collegiale e 
personale 
 
Un’ulteriore precisazione concerne la struttura fondamentale della 
Chiesa. Il primato non può essere avulso e separato dal contesto 
ecclesiale. Al normale binomio primato-collegialità emergente dalla 
successione e continuità tra i due ultimi concili ecumenici118, il 
Documento di studio ha associato la nozione sinodale. La frequenza e 
caratterizzazione dei richiami alla sinodalità indicano quanto questa 
categoria sia ritenuta determinante per comprendere il munus petrino 
nell’aspirazione alla riunificazione. La novità o il passo avanti compiuto 

 

114 Ci sembra avveduta la scelta della codificazione latina di partire dalla dimensione 
universale per discendere a quella particolare. 

115 Cfr. CCE 811-870; can. 369 CIC. 
116 Cfr. J. HERVADA, Diritto costituzionale canonico, Giuffrè, Milano, 1989, pp. 74-82. 
117 “Per comprendere la natura della Chiesa universale e le sue relazioni con la chiesa 

particolare bisogna distinguere due livelli costituzionali composti di elementi (che sono 
strutture ‘statiche’, per quanto ciò sia possibile in considerazione della storicità del 
popolo di Dio) e di momenti (che sono fattori dinamici)” (J. HERVADA, Diritto 
costituzionale canonico, cit., p. 78). 

118 Cfr. L. PELONARA, Primato e collegialità. Ermeneutica dello sviluppo organico tra 
Vaticano I e Vaticano II, Gregorian & Biblical Press, Roma, 2019. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

34 

nei dialoghi ecumenici concerne il comune apprezzamento e lo sviluppo 
del processo sinodale (interno ed esterno)119. L’aspetto comunitario è 
ritenuto infatti decisivo al contempo per circoscrivere e ampliare il 
servizio dell’unità. La communio hierarchica d’altronde si fonda e reclama 
sempre la communio fidelium120. L’acquisizione teologicamente 
interessante risulta forse meno chiara e definita canonisticamente. 
 
 
9.1 - La positiva emersione della sinodalità 
 
La sinodalità indica la realtà storica e programmatica del dinamismo 
ecclesiale. Il modello inclusivo e coinvolgente del popolo cristiano ha 
espresso agli albori della Chiesa la vitalità e generatività del 
cristianesimo. L’assetto gerarchico, apostolicamente fondato, non veniva 
ritenuto contrario alla corresponsabilità e all’impegno dei fedeli. Il 
coinvolgimento comunitario si esprimeva soprattutto nella pratica 
sacramentale e nella vivacità della missione evangelizzatrice. 
L’ignoranza diffusa e la perdita di fervore religioso, da un canto, la 
progressiva clericalizzazione e istituzionalizzazione della società 
ecclesiastica, dall’altro, hanno determinato in epoca medievale un 
allontanamento del popolo dalla funzione profetica, sacerdotale e regale 
di Cristo121. La condizione attiva del fedele e il sacerdozio comune sono 
stati offuscati dalla deriva gerarchica, clericale e potestativa della società 
ecclesiastica122. Il recupero della dignità battesimale e della 
partecipazione al triplice munus cristologico nel Concilio Vaticano II ha 
segnato una svolta nella concezione ecclesiologica e nel paradigma 
canonico123. La sinodalità e la partecipazione esprimono una direttiva 
chiara dell’aspirazione della riforma conciliare. Lo stile e la pratica 
sinodale hanno ricevuto così un riconoscimento normativo e una 
considerevole applicazione pastorale (soprattutto magisteriale)124. Il 
cammino sinodale ha ricevuto un notevole incentivo concettuale e 
operativo nel pontificato di Papa Francesco che attende un’elaborazione 
e sistemazione sempre più avveduta e perspicace125. 

 

119 Il processo sinodale interno riguarda la partecipazione e il coinvolgimento dei 
fedeli in piena comunione, quello esterno i rapporti con le altre tradizioni cristiane, nei 
suggerimenti pratici ciò viene espresso come sinodalità ad intra e ad extra (cfr. Documento 
di studio, nn. 153-160). 

120 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, La Iglesia “es” communio fidelium y “tiene” communio 
hierarchica: fundamentación y consecuencias desde un enfoque constitucional canónico, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it), n. 17 del 2023, 
pp. 1-38. 

121 Cfr. J. FORNÉS, Notas sobre el «Duo sunt genera christianorum» del Decreto de 
Graciano, in Ius Canonicum, 60 (1990), pp. 607-632. 

122 Cfr. supra nt. 34. 
123 Quest’operazione ermeneutica, in buona parte, è ancora da comprendere 

sviluppare, cfr. J. CASTRO TRAPOTE, Del paradigma codicial, cit. 
124 Si pensi allo svolgimento e fecondità dei Sinodi celebrati da Paolo VI a Francesco. 
125 Cfr. ad esempio FRANCESCO, Es. ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, nn. 

27-33; Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sinodo dei 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

35 

La sinodalità è la nota più costante e rappresentativa della visione 
del primato in prospettiva ecumenica. L’interdipendenza tra primato e 
sinodalità è la chiave ermeneutica per realizzare l’auspicato sviluppo 
d’esercizio del papato126. Il numero di ricorrenze del termine è indicativo 
dell’impostazione del Documento127. Al di là del rapporto tra struttura e 
processo decisionale, su cui ci soffermeremo anche in seguito, 
l’argomento ecclesiologico è fondato sul riscontro di primato e sinodalità 
a ogni livello della Chiesa128. L’istanza sinodale emerge poi in maniera 
esplicita nei suggerimenti pratici: la sinodalità ad intra della Chiesa 
cattolica è ritenuta una garanzia della credibilità del suo impegno 
ecumenico ad extra129. In quest’ambito si sottolineano a livello 
esemplificativo i processi di coinvolgimento del clero e dei laici, la piena 
attuazione della collegialità episcopale, l’autonomia del governo della 
Chiesa locale, la consultazione delle Chiese locali nelle decisioni generali, 
l’attenzione per la varietà teologica, il rispetto dei diversi livelli 
dell’episkopé, le competenze e attribuzioni delle Conferenze episcopali. Al 
di là delle misure indicate, la sinodalità riguarda anche la ricostruzione 
storica e gli aspetti costitutivi. L’evocazione dell’esperienza e della 
tradizione orientale (ortodossa) ha esercitato una certa influenza 
sull’esplorazione e caratterizzazione del tema130. L’esposizione procede 
quasi sempre a livello di principi o categorie astratte. In questa linea 
bisognerebbe considerare anche il collegamento con il profilo 
comunitario, con la collegialità e con la conciliarità131. 

La sinodalità è una nozione antica ma ancora poco definita, 
almeno nel contesto cattolico occidentale132, nella sua portata 
istituzionale. Com’è stato notato, recentemente ha assunto una valenza 
costituzionale nuova, ma il processo è ancora, in larga parte, in 
evoluzione133. Un’intitolazione del testo sul governo ecclesiastico di 

 

Vescovi, 17 ottobre 2015; Cost. ap. Episcopalis communio (sul Sinodo dei Vescovi), 15 
settembre 2018. Per un inquadramento del percorso: D. VITALI, Un popolo in cammino 
verso Dio. La sinodalità in Evangelii gaudium, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2018. 

126 Cfr. Documento di studio, nn. 112-113 (a. Interdipendenza reciproca tra primato e 
sinodalità). 

127 Il termine “sinodalità” presenta 109 ricorrenze, a esso si associano i relativi 
aggettivi “sinodale” (50) e sinodali (14). 

128 Cfr. Documento di studio, nn. 81-83. 
129 “I dialoghi teologici pongono l’accento sulla relazione reciproca tra l’ordinamento 

sinodale della Chiesa cattolica ad intra e la credibilità o il fascino del suo impegno 
ecumenico ad extra” (Documento di studio, n. 153). 

130 È molto interessante a questo riguardo il Documento di Ravenna del 2007 
Conseguenze ecclesiologiche e canoniche della natura sacramentale della Chiesa: Comunione 
ecclesiale, conciliarità e autorità. Cfr. anche G. GHIRLANDA, Il documento di Ravenna della 
Commissione Mista Internazionale Cattolici-Ortodossi, in Periodica, 97 (2008), pp. 541-595. 

131 In genere non viene precisata l’accezione dei diversi termini, usati spesso in 
maniera equivalente o congiunta. Nella logica del Documento comunque la collegialità 
esprime una specificazione o applicazione della sinodalità (cfr. ad esempio nn. 66, 114, 
154; Verso un esercizio del primato nel XXI secolo, n. 2). 

132 Per il rilievo particolare nell’esperienza orientale cattolica, cfr. ad esempio can. 
102-113 CCEO. 

133 Cfr. C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità, cit., pp. 61-103. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

36 

Cardia (“La Chiesa come realtà sinodale e la collegialità come metodo di 
governo”134) indicava bene lo stacco tra il principio costitutivo e l’aspetto 
potestativo. I lavori del Sinodo sulla sinodalità hanno evidenziato le 
diverse accezioni del termine: in senso lato la sinodalità indica lo stile o 
il contegno (camminare insieme) richiesto a tutto l’organismo ecclesiale; 
in senso stretto designa il processo e le istituzioni volte al coinvolgimento 
del popolo di Dio; in senso ancor più specifico determina le riunioni o 
convocazioni (locali o universali) previste135. Nel contesto del Documento 
l’uso si riferisce in genere al principio o alla direttiva partecipativa. È 
interessante notare che oltre agli organismi, contano soprattutto le 
procedure e le manifestazioni allargate di ascolto e consultazione136. La 
sinodalità è dunque una formula ambivalente aperta a diversi contenuti 
che bisognerebbe circoscrivere e precisare. È sicuramente positivo che la 
sinodalità raccolga una convergenza tra le diverse tradizioni cristiane e 
serva a temperare la percezione di un primato avulso dall’episcopato e 
dall’insieme dei fedeli137, ma non può costituire, senza ulteriori 
chiarimenti, il presupposto di un consenso teologico né di un modello 
realmente percorribile. 
 
 
9.2 - Il rischio di un modello o schema formale 
 
La struttura comunitaria, collegiale e personale della comunione delinea 
un orizzonte di pensiero molto sagace. Il dualismo primato-collegialità, 
che aveva animato il dibattito ecclesiologico e canonistico 
postconciliare138, come rilevato, si apre alla base popolare e comunitaria. 
La supposizione della tripartizione degli elementi della Chiesa tanto 
universale (Romano Pontefice, Collegio dei Vescovi, sollicitudo omnium 
Ecclesiarum139) quanto, a maggior ragione, particolare (Pastore, corpo 
ministeriale, popolo) trova un riscontro a livello strutturale generale140. 
Ai tre fattori costitutivi si associano le rispettive forme di intervento 
(sinodale, collegiale e primaziale). La sinodalità, pur escludendo derive 
democratizzanti, indica l’integrazione comunitaria nel governo 
episcopale e primaziale. In alcuni contesti cristiani la scansione sembra 
corrispondere alla rivendicazione, abbastanza equivoca, di distinti 

 

134 C. CARDIA, Il governo della Chiesa, il Mulino, Bologna, 2002, pp. 211-218. 
135 Cfr. XVI ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA DEL SINODO DEI 

VESCOVI, Instrumentum laboris per la seconda sessione (2-27 ottobre 2024), Come essere 
Chiesa sinodale missionaria, 2024, nn. 5-9. 

136 Cfr ad esempio FRANCESCO, Cost. ap. Episcopalis communio, artt. 5-10. 
137 “Il romano Pontefice, quale successore di Pietro, è il perpetuo e visibile principio 

e fondamento dell'unità sia dei vescovi sia della moltitudine dei fedeli” (LG 23). 
138 Cfr. supra nt. 118. 
139 Cfr. J.I. ARRIETA, Diritto dell’organizzazione ecclesiastica, 2ª ed., Edusc, Roma, 2023, 

pp. 93-125. 
140 L’impostazione ecumenica in genere tende a dare più rilievo all’aspetto 

particolare della Chiesa: “Se molte tradizioni cristiane sottolineano la realizzazione 
locale della Chiesa, l’ecclesiologia cattolica di solito enfatizza la dimensione universale, 
e quindi il ministero universale del Papa” (Documento di studio, n. 120). 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

37 

principi rettori (legittima diversità, collegialità, sussidiarietà141). Il 
protagonismo del popolo di Dio trova così un esplicito riconoscimento 
strutturale e complessivo142. Il riferimento personale o unitario al Papa o 
Primate, come riferito, ingenera qualche confusione con il piano 
propriamente personale (la sfera di autonomia del fedele) e preferiamo 
perciò qualificarlo primaziale. Sta di fatto che il principio costituzionale 
di personalità (la communio fidelium) entra, ovviamente a livello 
collettivo, nella considerazione dell’istituzione ecclesiastica. 

Nell’impostazione del Documento (basti pensare all’argomento 
ecclesiologico) la struttura generale (comunitaria, collegiale, personale) 
opera a tutti i livelli ecclesiali (locale, regionale e universale). Lo schema 
proposto induce però a un certo razionalismo o intellettualismo 
organizzativo. Il rischio è di procedere deduttivamente e 
formalisticamente alla costruzione dell’impianto sociale del popolo di 
Dio più che interpretare la realtà organica della comunità. Abbiamo già 
accennato all’influenza dell’aspetto misterico per la comprensione 
dell’ecclesialità (supra § 8.2), anche nell’ambito strutturale i diversi profili 
si intrecciano e sovrappongono tra loro. Sinodalità, collegialità e primato 
non hanno tra l’altro la stessa valenza, l’autorità suprema non è riferibile 
al coinvolgimento comunitario e non può prescindere comunque dal 
centro di unità e comunione143. La sinodalità inoltre è ambivalente, 
riguarda sia l’episcopato (Sinodo dei Vescovi) sia i fedeli (organismi di 
partecipazione)144. La sinodalità episcopale sia generale (Sinodo dei 
Vescovi) che particolare (Sinodo diocesano) peraltro è ritenuta in qualche 
modo una derivazione della collegialità, anche l’aspetto comunitario 
dipende dunque dal carattere del sommo sacerdozio. Probabilmente la 
disgiunzione tra l’aspetto ontologico (il presupposto sostanziale) e quello 
deontologico (la modalità operativa) della conduzione della comunità 
aiuta a comprendere meglio la peculiarità dell’ordine gerarchico145. Le 
istanze partecipative sottolineano anche l’importanza del ruolo 
informativo e consultivo146. È significativo comunque che la funzione 

 

141 Cfr. Documento di studio, n. 110. Abbiamo già esposto le riserve circa la 
sussidiarietà, anche la varietà andrebbe precisato nel piano istituzionale. 

142 Cfr. G. FELICIANI, Il popolo di Dio, il Mulino, Bologna, 1991, pp. 9-10 (§ 1. Il nuovo 
protagonista). 

143 Nell’ambito della suprema autorità è stata teorizzata l’inadeguata distinzione per 
giustificare la coerenza e univocità tra i due soggetti (Romano Pontefice e Collegio dei 
Vescovi), cfr. E. MOLANO, Derecho constitucional canónico, Eunsa, Pamplona, 2013, pp. 
295-296. 

144 Cfr. F. COCCOPALMERIO, Sinodalità ecclesiale “a responsabilità limitata” o dal 
consultivo al deliberativo? A colloquio con padre Lorenzo Prezzi e nel ricordo del card. Carlo 
Maria Martini, LEV, Città del Vaticano, 2021; P. ERDÖ, La partecipazione sinodale al 
governo della Chiesa. Problemi circa gli organi sinodali con potere di governo, in ID., Il diritto 
canonico tra salvezza e realtà sociale. Studi scelti in venticinque anni di docenza e pastorale, a 
cura di B. ESPOSITO, Marcianum Press, Venezia, 2021, pp. 321-341; P. VALDRINI, 
Sinodalità e communio hierarchica. Un’espressione operativa della comunione ecclesiale nella 
sua organicità, in Ephemerides Iuris Canonici, 62 (2022), pp. 405-422. 

145 Cfr. supra nt. 134. 
146 L’accentuazione del compito deliberativo e una visione dialettica e antagonista tra 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

38 

istituzionale sia chiamata a considerare sempre il profilo comunitario o 
popolare. In questo senso il richiamo comunitario costituisce un limite 
interno del governo. La garanzia dei diritti fondamentali dei fedeli è infatti un 
criterio inesorabile per la rationabilitas dell’esercizio del potere147. 
 
 
10 - La sensibilità e gli spunti ecumenici 
 
La valutazione canonistica del Documento non può non considerare le 
premesse e gli intenti del testo. Pretendere una precisione e un rigore 
assoluto snaturerebbe il senso dell’operazione compiuta e dei dialoghi in 
atto. L’approccio teologico e concettuale di principio, come riferito, 
prevale deliberatamente sull’orientamento giuridico e sulle 
concretizzazioni istituzionali. Riteniamo magari che la concezione 
riduttiva e sminuente dello ius, che si può desumere da alcuni spunti 
(supra § 7.1), possa condizionare l’integrità e la proficuità degli scambi. 
Una maggior sensibilità per la giustizia e per la giuridicità canonica non 
costituisce un ostacolo o un freno al confronto, ma un’esigenza di verità e 
un valore aggiunto nella discussione. Relegare i giuristi solo al compito di 
registrare e dare forma alle acquisizioni raggiunte significa 
disconoscerne la missione e, più ancora, impoverire il patrimonio 
ecclesiale. In questa fase del dibattito è forse prioritario raccogliere i 
pareri e le proposte delle diverse tradizioni cristiane e ragionare sui 
fondamenti ecclesiologici; l’apporto della c.d. teoria fondamentale (lo 
studio ontologico del diritto canonico148) e del costituzionalismo canonico 
pare però influente e importante per la completezza e profondità della 
prospettiva di ricerca. A un maggior “peso” canonistico 
corrisponderebbe anche la consultazione, ove possibile, degli omologhi 
giuristi acattolici con le eventuali riserve e obiezioni in prospettiva 
epistemologica più che regolamentare149. 

I dialoghi conducono anche a un affinamento e precisazione dei 
contenuti della ricerca. È esemplare al riguardo la questione terminologica; 
la stessa espressione primato non è univocamente accolta e accettata150. 

 

decisione e consiglio, diffuse nel contesto secolare, sviano dalla percezione della ratio 
comunionale del governo ecclesiastico. 

147 Cfr. M. DEL POZZO, Lo statuto del fedele cardine del sistema ecclesiale, in Ius Ecclesiae, 
31 (2019), pp. 589-610; J. CASTRO TRAPOTE, La estructura, cit., pp. 112-114 (La 
centralidad de los derechos fundamentales en todo el derecho canónico constitucional). 

148 Cfr. C.J. ERRAZÚRIZ, Circa la conoscenza del diritto ecclesiale e il suo insegnamento 
universitario, in Ius Ecclesiae, 15 (2003), pp. 562-573; ID., Il diritto e la giustizia, cit., pp. 
266-279. 

149 Il discorso non è di quantità o rilevanza scientifica ma di qualità della 
speculazione. 

150 «Naturalmente, le preoccupazioni, le sottolineature e le conclusioni di questi 
diversi dialoghi variano a seconda delle diverse ecclesiologie delle confessioni 
coinvolte, come si riflette nella loro scelta terminologica, alcuni preferendo parlare di 
“primato universale”, altri di “ministero papale”, “ministero petrino”, “funzione 
petrina” o “vescovo di Roma”, ognuno dei quali ha sfumature diverse» (Documento di 
studio, n. 15). Cfr. anche S.K. WOOD, “Primacy”: Sorting Out the Terms of Dialogue, in 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

39 

La funzione o il ministero petrino sembrano più consoni alla mentalità di 
altre tradizioni cristiane, il riferimento all’ufficio o al ruolo del Papa 
spesso contrariano o indispongono gli interlocutori151. Un discorso 
analogo e forse ancor più pregnante riguarda alcune nozioni richiamate 
come quelle di sinodalità di sussidiarietà, di conciliarità, di collegialità, 
ecc. La confusione o l’ambiguità rischiano altrimenti di ingenerare un 
“dialogo tra sordi”. La preoccupazione o chiamata ecumenica induce 
pertanto a comprendere e rispettare le diverse sensibilità e aspirazioni, 
ma impegna soprattutto a riempire di significato e consistenza le nozioni. Un 
compito non trascurabile della canonistica riguarda proprio la compiuta 
definizione e delimitazione di alcuni concetti. L’apertura di orizzonti 
porta a problematizzare molte questioni e postula un chiarimento 
interno, senza pretendere necessariamente un’uniformazione e 
omologazione concettuale, che contrasterebbe con il normale dibattito 
teologico e canonistico152. Una visione plurale del primato è già un passo 
avanti significativo e stimolante. L’apprezzabile sforzo compiuto è stato 
di non isolare la questione del primato ma di ricondurla a una più ampia 
cornice ecclesiologica. 

Gli spunti e le aperture sostanziali dei dialoghi ecumenici, come 
rilevato, superano ampiamente i limiti e le insufficienze metodologiche. 
Già le risposte contenevano indicazioni significative, le riflessioni e gli 
scambi bilaterali o multilaterali aumentano la base del ragionamento 
comune e i punti di contatto. Il pregio di uno studio ecumenico è la 
possibilità di fornire una valutazione esterna e ben ponderata 
dell’impianto istituzionale esistente. Le critiche, anche radicate e 
sedimentate, aiutano a crescere e maturare più dei facili consensi e delle 
approvazioni circostanziali. Il bene del primato universale rappresenta a 
ogni modo un valore largamente riconosciuto e anelato. La sussistenza e 
tradizione della successione apostolica romana è il punto di riferimento 
obbligato dell’esame congiunto. La costatazione della realtà induce ad 
affrontare senza presunzione e senza complessi lo sviluppo storico 
dell’istituzione. L’approfondimento della ratio del bene153, 
dell’articolazione e della strutturazione della comunione ecclesiale può 
sicuramente contribuire a dar luce alla funzione petrina. Il miglioramento 
dell’interazione universale-particolare, il potenziamento della sinodalità e la 
limitazione endogena del primato (si pensi al decentramento e al principio 
di legalità) sono istanze pienamente rispondenti dell’ecclesiologia 
conciliare (cattolica). Nel Documento si delinea una sommaria agenda di 
percorso che potrebbe condurre a un papato più autorevole e ponderato 

 

Studia Canonica, 40 (2006), pp. 95-116. 
151 La canonistica ha da tempo affermato l’unitarietà dell’ufficio nella successione 

petrina, cfr. J. HERVADA, Diritto costituzionale canonico, cit., p. 271 (b. Vescovo di Roma e 
papa: unico o duplice ufficio?). 

152 Si pensi ad esempio alla varietà di posizioni sulla sacra potestas che pure ha un 
rilievo non indifferente per episcopale e primaziale, cfr. A. CATTANEO, Potestas sacra, 
DGDC, VI, pp. 342-347. 

153 Un approccio sapienziale realista porta a non ragionare astrattamente per idee e 
principi, ma concretamente per persone e beni. 



 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 13 del 2024               ISSN 1971- 8543 

40 

e implementare la flessibilità e diversificazione regolamentare tipica 
dell’ordinamento canonico154. La svolta suggerita insomma è più (o 
prima) interna che esterna. Ogni riunificazione sembra supporre 
un’elevazione e un’attrazione reciproca o plurale e non una concessione o un 
compromesso parziale155. L’impegno comune richiede ancora molto 
lavoro e applicazione, pare orientato a ogni modo in una promettente 
direzione epistemologica e deontologica. 

 
 
 
 
 
 

 

 

154 Il problema, concettuale prima che istituzionale, sta nel realizzare un 
policentrismo convergente e coeso e non un pluricentrismo autonomistico. 

155 «Il ripristino della piena comunione, come ha affermato Papa Francesco, “non 
significa né sottomissione l’uno dell’altro, né assorbimento, ma piuttosto accoglienza di 
tutti i doni che Dio ha dato a ciascuno per manifestare al mondo intero il grande mistero 
della salvezza realizzato da Cristo Signore per mezzo dello Spirito Santo”» (Documento 
di studio, Verso un esercizio del primato nel XXI secolo, n. 26, il passo riportato si riferisce 
a FRANCESCO, Discorso durante la Divina Liturgia, Istanbul 30 novembre 2014). 


