2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Carlo Fantappie
(professore emerito di Diritto canonico dell’Universita degli Studi di Roma Tre)

Antica e nuova sinodalita. Una comparazione *

Old and New synodality. A Comparative Study *

ABSTRACT: Il presente saggio intende ricollocare le forme di sinodalita successive
al concilio Vaticano II e quelle del passato nei loro diversi contesti storici ed
ecclesiologici. In un primo momento si chiariscono i presupposti della visione
sinodale di papa Francesco e le novita da lui introdotte con la riforma del Sinodo
dei vescovi. In un secondo momento sono ricostruite le forme concrete della
tradizione sinodale nella Chiesa latina. Particolare attenzione & dedicata alle
esperienze significative sia del primo sia del secondo millennio, queste ultime a
torto trascurate o considerate irrilevanti. Su queste basi e cosi possibile individuare
le differenze di contesto, di presupposti, di metodo e di finalita fra la sinodalita del
passato e la sinodalita del presente. Da ultimo vengono evidenziate le principali
trasformazioni introdotte da papa Francesco nella concezione della sinodalita, allo
scopo di fornire criteri utili alla comprensione delle possibili implicazioni sul
modello costituzionale della Chiesa.

ABSTRACT: The objective of the present essay is to contextualise past and post-
Vatican II forms of synodality within their respective historical and ecclesiological
frameworks. The initial stage will entail an examination of the premises
underlying Pope Francis' synodal vision and the innovations he has introduced
through the reform of the Synod of Bishops. Subsequently, an account will be
provided of the distinctive forms of the synodal tradition in the Latin Church.
Particular attention is paid to the significant experiences of both the first and the
second millennium, with a particular focus on the latter, which has been
unjustifiably neglected or considered irrelevant. On this basis, it is possible to
identify the differences in context, presuppositions, method and purpose between
the synodality of the past and the synodality of the present. Finally, the main
changes introduced by Pope Francis in the concept of synodality are highlighted
in order to provide useful criteria for understanding the possible implications for
the Church's constitutional model.

SOMMARIO: Premessa metodologica - 1. Genesi della nuova sinodalita - 1.1. La
visione sinodale di papa Francesco - 1.2. La riforma del Sinodo dei vescovi - 2. Due
genealogie e modelli distinti - 2.1. Il contesto della tradizione sinodale - 2.2. 11
contesto della nuova sinodalita - 2.3. Le differenze di natura, di partecipazione, di
metodo e di finalita - 2.4. I modelli ecclesiologici retrostanti - 3. Le metamorfosi della
sinodalita - 3.1. Dalla sinodalita episcopale alla sinodalita del popolo di Dio - 3.2.
Dalla sinodalita come evento alla sinodalita come stile - 3.3. Dalla sinodalita
deliberativa alla sinodalita del discernimento - 4. Conclusioni.

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper.
Relazione presentata al Seminario di studi su Cristianesimo e sinodalita: dialogo tra diritto,
storia e teologia in prospettiva comparata (Universita di Zurigo, 3-4 novembre 2023).

DOI https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 /27963

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Premessa metodologica

Si puo dire che la sinodalita & sempre esistita nella storia della Chiesa, anche
se, nel corso di due millenni, ha mutato i suoi presupposti, le sue forme di
espressione e perfino i suoi nomi tanto nella Chiesa cattolica quanto nelle
altre Chiese cristiane. Ma per molti teologi di oggi tale nozione corrisponde
in modo quasi esclusivo a quella proposta da papa Francesco, dato che il
suo significato autentico si sarebbe oscurato o indebolito nel corso del
secondo millennio'. Lo storico e il canonista non possono partire da
quest’'impostazione teologica, la quale sorvola sulla distanza, anche
sostanziale, che intercorre fra i diversi tipi di sinodalita e tende ad applicare
a essi un criterio valoriale di giudizio.

Scopo del presente saggio e ricollocare le forme di sinodalita del
passato e quelle del presente, limitatamente alla Chiesa latina, nei loro
diversi contesti storici, stabilendo analogie e differenze fra loro. Ciod servira
a porre nei giusti termini la domanda se esse siano omogenee nei loro
presupposti e nella loro struttura, e quindi in che misura siano da collocare
su una linea di continuita o di discontinuita. Tale domanda assume una
rilevanza al contempo storico-interpretativa e teologico-canonistica.

Sul terreno della ricostruzione storica si pone il problema metodologico
di come instaurare un paragone fra la tradizione sinodale anteriore e quella
posteriore al concilio Vaticano II, vero spartiacque fra le due concezioni.

Il fatto che la dimensione sinodale sia stata elevata a elemento
costitutivo della Chiesa ha infatti implicato una nuova concezione della
stessa in un senso assai piu largo rispetto alle modalita e agli istituti in cui
tradizionalmente essa si era manifestata. Inevitabilmente questa nuova
consapevolezza della coscienza ecclesiale si riverbera sul presente e sul
passato producendo, da un lato, la ricerca di forme sinodali adatte al
contesto attuale e, dall’altro lato, I'interesse a riscoprire esperienze, istituti,
metodi della tradizione canonica.

Ma questi due profili del processo in corso nella Chiesa cattolica - di
rimodulazione del concetto di sinodalita e di rivisitazione delle sue
esperienze secolari - non possono essere concepiti e attuati in modo del tutto

! Cosi il cardinale Mario Grech, segretario generale del Sinodo dei vescovi: «Il tema della
sinodalita era andato indebolendosi nella prassi ecclesiale e nella riflessione ecclesiologica
del secondo millennio nella Chiesa cattolica. Era una pratica tipica della Chiesa del primo
millennio, continuata nella Chiesa ortodossa» (M. GRECH: il Sinodo si trasforma per dar
spazio al popolo di Dio. Intervista con il segretario generale, in L’Osservatore Romano, 21 maggio
2021). «La storia della Chiesa cattolica & segnata da un progressivo abbandono del
principio sinodale nel secondo millennio» (D. VITALI, «Un popolo in cammino verso Dio».
La sinodaliti in “Evangelii gaudium”, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2018, pp. 14, 126, 134).

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

separato, se si tiene fede al principio epistemologico che la storia si fonda
sul rapporto del presente col passato®.

Per eliminare il rischio di cadere nell’anacronismo - la proiezione
retroattiva dell'immagine attuale -, oppure nel dogmatismo - I'assunzione
dell'immagine del passato a norma di quella attuale, occorrera distinguere
sufficientemente i caratteri distintivi della vecchia e della nuova sinodalita.

Per compiere quest’operazione interpretativa, avremmo pero bisogno
di riferirci a un concetto o criterio identificativo che possa permettere la
comparazione fra queste forme. Poiché manca un accordo fra teologi e
canonisti su cosa si debba intendere esattamente per sinodalita® - una
nozione peraltro fluttuante -, I'unica via praticabile, rispettosa del criterio
storico, mi sembra quella di applicare alla ricostruzione dell’antica prassi
sinodale gli stessi criteri che si era soliti usare per riconoscerla.

Nella tradizione canonica latina abbiamo un indice lessicale altamente
rivelatore: il fatto che synodus e concilium siano stati considerati termini
equivalenti’. Cid sta a significare che la sinodalita anteriore al Vaticano II
trovava la sua manifestazione pit elevata, sul piano formale, nella prassi
conciliare, anche se non si esauriva in essa. Vi erano infatti altre espressioni,
sul piano informale che, come avremo modo di vedere, la preparavano e la
arricchivano di altri contenuti. Si pud quindi identificare su questo duplice
livello una base comune su cui far poggiare il paragone fra la prassi sinodale
del presente e del passato’.

Sul terreno teologico-canonistico, la domanda iniziale sull’identita
dell’antica e della nuova sinodalita richiede una disamina dei loro contesti,
delle loro premesse teologiche, delle loro strutture istituzionali, dei loro
metodi e delle loro finalita, il che equivale solo in parte ad approfondire le
relazioni fra l'istituto del concilio e Iistituto del Sinodo dei vescovi. In una
visione prospettica restano poi aperte altre e pit1 consistenti domande alle
quali al momento non ¢ possibile rispondere, come quelle concernenti la
disgiunzione o integrazione di queste diverse forme di sinodalita e la
portata della nuova sul futuro assetto costituzionale e organizzativo della
Chiesa.

* H.-I. MARROU, La conoscenza storica, il Mulino, Bologna, 1969, p. 33: “la storia
I'incontro, il rapporto posto in essere dallo storico tra due piani di umanita: il passato
vissuto dagli uomini di un tempo e il presente in cui si sviluppa tutto uno sforzo inteso a
rievocare questo passato, perché ne tragga profitto I'uomo, cioe gli uomini che verranno”.

’ Ho affrontato questo aspetto nel volume Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano II a
Papa Francesco, Marcianum, Venezia, 2023.

4 Cfr. A. LUMPE, Zur Geschichte des Wortes “synodos” in der antiken christlichen Graizitit,
in Annuarium Historiae Conciliorum, 6, 1974, pp. 42-45. Solo nel XVI secolo si afferma nella
trattatistica la distinzione fra concilium e synodus per specificare la differenza fra concili
propriamente detti e sinodo diocesano (cfr. Reuerendiss. in Christo patris d. Dominici card.
Iacobatii De concilio tractatus, Antonius Bladus, Romae, 1538, p. 3).

> Questa distinzione viene suggerita da A. BORRAS, Sinodalita ecclesiale, processi
partecipativi e modalita decisionali, in La Riforma e le riforme nella Chiesa, a cura di C.M. GALLI,
A. SPADARO, Queriniana, Brescia, 2016, p. 213.

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

1 - Genesi della nuova sinodalita
1.1- La visione sinodale di papa Francesco

Se vogliamo comprendere le trasformazioni della sinodalita avvenute negli
ultimi decenni, non possiamo prescindere dall'impulso decisivo dato
dall’attuale pontefice a questa tematica sia con il discorso programmatico
per il cinquantenario del Sinodo dei vescovi®, sia con i rilevanti mutamenti
da lui introdotti nella struttura di tale istituto. I suoi interventi magisteriali
e normativi inducono a supporre un progetto complessivo di rinnovamento
della Chiesa imperniato sulla dimensione sinodale’. Non a caso il papa usa
frequentemente la locuzione “Chiesa sinodale” per indicare un nuovo
modo di essere della Chiesa. Sara quindi importante vedere anche come
questa prospettiva generale di papa Francesco abbia le sue radici profonde,
da un lato, nell’esperienza sinodale precedente alla sua elezione e,
dall’altro, nell’elaborazione dottrinale propria della teologia latino-
americana.

La nuova concezione della sinodalita proposta da papa Francesco puo
essere considerata la risultante di quattro idee-base. La prima & la
definizione della Chiesa come “santo Popolo fedele di Dio”¥, 1a quale tende
a legare strettamente, secondo la teologia argentina, I'idea di Chiesa con
quella di popolo, inteso come soggetto evangelizzatore situato nel tempo e
nello spazio. Dunque popolo pellegrino nella storia della salvezza e, al
tempo stesso, incarnato nelle diverse culture a seconda delle appartenenze
(papa Francesco rinvia a Lumen Gentium, 23)°.

La seconda idea-chiave ruota attorno al nesso fra la dottrina conciliare
del sensus fidei fidelium e la sinodalita. Il processo di consultazione dei fedeli
risulta necessario non per un’esigenza di democratizzazione della vita della
Chiesa, bensi per rendere effettivo il principio che la totalita dei fedeli gode

* FRANCESCO, Commemorazione del 50° anniversario dell istituzione del Sinodo dei Vescovi,
17 ottobre 2015.

7 I due aspetti sono del tutto interconnessi. Come ha notato il canonista belga Alphonse
Borras, «il papa vede il Sinodo dei vescovi nel quadro di una Chiesa sinodale. Se mi &
permesso un neologismo, direi che egli lo iscrive nel quadro di una “sinodalizzazione”
integrale della Chiesa» (A. BORRAS, Episcopalis Communio, mérites et limites d"une réforme
institutionnelle, in Nouvelle Revue Théologique, 141, 2019, p. 83, traduzione mia).

8 A. SPADARO, Intervista a papa Francesco, in La Civilta Cattolica, 2013, 11, quad. 3918,
p. 459. Sulla teologia argentina del popolo di Dio: C.M. GALLI, La riforma missionaria della
Iglesia secondo Francesco, in La riforma e le riforme nella Chiesa, cit., pp. 37-65.

? “I] cristianesimo non & mai stato confinato in una cultura particolare, ma si & arricchito
delle specificita dei popoli in cui si & radicato” (PAPA FRANCESCO, in conversazione con
Austen Ivereigh, Ritorniamo a sognare. La strada verso un futuro migliore, Piemme, Milano,
2020, p. 94). Concetto svolto nell’ Evangelii Gaudium: “!il Popolo di Dio si incarna nei popoli
della Terra, ciascuno dei quali ha la propria cultura” e le cui diversita possono
armonizzarsi mediante lo sviluppo della cultura dell’incontro (nn. 115 e 220).

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

del privilegio dell’infallibilita in credendo (qui il richiamo & a Lumen Gentium,
12a). Va precisato che, per papa Francesco, il Popolo di Dio partecipa e
condivide la fede in forme differenziate rispetto alla dottrina teologica e allo
stesso magistero. La pieta popolare e un veicolo importante della fede, un
luogo teologico da cui partire per evangelizzare'.

Da queste due idee portanti - quella di Chiesa come popolo di Dio
immerso in una determinata cultura, e quella del sensus fidei che appartiene
alla totalita dei credenti, papa Francesco desume la terza, ossia che la
teologia e l'evangelizzazione debbano venire “inculturate”, dando vita a un
pluralismo teologico''.

Il quarto concetto fondamentale - quello di sinodalita - nasce come
conseguenza dell'idea di popolo di Dio pellegrino'? e dell'idea che tale
popolo pellegrino, guidato dallo Spirito Santo, sia il soggetto portatore del
senso della fede e della evangelizzazione®. La sinodalita lega in comunione
le Chiese particolari con la Chiesa universale nei tre livelli locale, regionale
e universale e permette di attuare la circolarita fra il sensus fidei di cui sono
portatori tutti i fedeli, il discernimento ai tre livelli organizzativi della
Chiesa e I'autorita di chi esercita il corrispondente ministero pastorale. In
tal modo la sinodalita diviene, secondo papa Francesco, il metodo con cui
ciascun fedele partecipa alla vita della Chiesa e il mezzo con cui tutti i fedeli,
dai laici al papa, vi vengono inclusi.

Una delle formulazioni pitt organiche della sua visione si trova
espressa nell’intervista al giornalista britannico Austen Ivereigh. Papa
Francesco, innanzi tutto, definisce la sinodalita non come modello di Chiesa
quanto come un “metodo”, una “metodologia”, una “esperienza”, un
“processo”, una “prospettiva”'’. La necessita stringente del “processo
sinodale” si radica prima ancora che nella Chiesa, nella politica e nella
societa:

“ci servono processi che consentano di esprimere, ascoltare e maturare
le differenze in modo tale da camminare insieme senza bisogno di
annientare nessuno [...]. La pace durevole richiede di creare e
mantenere processi di ascolto reciproco”?*.

1" C.M. GALLYI, Il popolo di Dio, il Popolo e i popoli, in Da Puebla ad Aparecida. Chiesa e societi
in America Latina (1979-2007), a cura di M. DE GIUSEPPE e G. LA BELLA, Carocci, Roma, 2019,
p- 190. Il tema sara sviluppato da papa Francesco nella Evangelii Gaudium, n. 126.

"1 «La teologia della pastorale popolare concepisce la missione evangelizzatrice della Chiesa
“verso, nei e dai” popoli con le loro culture» (C.M. GALLI, Il popolo di Dio, cit., p. 284). Cfr.,
piu distesamente, J.C. SCANNONE, Papa Francesco e la teologia del popolo, in La Civilta
Cattolica, 2014, quad. 3930, pp. 571-590.

2 Di qui il significato attribuito alla nuova sinodalita come un “camminare insieme”.

% Come soggetto comunitario consapevole della propria identita, tutto il popolo di Dio
& soggetto comunitario della missione evangelizzatrice. Ne deriva che ogni fedele &
chiamato a essere protagonista della missione (FRANCESCO, Evangelii Gaudium, nn. 111-
134).

“ PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 94.

> PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 85.

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

In sostanza, il metodo sinodale & un modo per superare il conflitto e,
mediante il

“discernimento”, “guardare oltre le ragioni superficiali del
disaccordo”, lavorare “alla possibilita di una nuova sintesi, che non
distrugga nessuno dei due poli, ma conservi in una nuova prospettiva
cio che & buono e valido di entrambi”*®.

Questo trascendimento delle “polarita” presuppone l"ascolto reciproco, il
dialogo fra le diverse visioni, il discernimento, la ricerca comune del bene,
la disponibilita ad apprendere I'uno dall’altro in vista del consenso di tutti.
Quest’ultimo assume tuttavia il carattere del dono piuttosto che della
conquista, un dono che deriva in ultima analisi dall’azione dello Spirito di
Dio.

La “metodologia sinodale” di papa Francesco si radica, da un lato,
nella spiritualita del suo ordine, la Compagnia di Gesu, dove il
discernimento personale e comunitario riveste un'importanza centrale'’;
dall’altro nell’esperienza dialogica compiuta in Argentina durante i lavori
della V Conferenza generale dell’episcopato latino-americano nel 2007
Ma il fatto che questa esperienza lo abbia stimolato a “ravvivare” “l’antica
pratica della sinodalita” “non solo per il bene della Chiesa, ma come
servizio all'umanita che & cosi spesso bloccata da discordie paralizzanti”®,
rinvia anche a una riflessione teorica sulle pratiche etico-discorsive della
tilosofia del Novecento®.

Nondimeno nell’individuazione del nesso dialogo-consenso nella Chiesa
andrebbe tenuto conto dell'influenza esercitata su di lui dalla teologia
latino-americana, la quale aveva affermato l'insufficienza della dottrina
tradizionale per risolvere i conflitti intraecclesiali provocati dal processo di
modernizzazione e individuato nella celebrazione dei grandi concili il
luogo teologico in cui il consenso ha rivelato 'azione dello Spirito e la vera
fede della Chiesa?!.

1 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., pp. 91-92.

17 Cfr. FRANCESCO, Sul discernimento, con un saggio di M.A. FIORITO e D. FARES, a
cura di A. SPADARO, EDB, Bologna, 2023.

'® Nella memoria dell’allora cardinale Bergoglio, tale Conferenza generale divenne un
“modello” per i lavori delle future Conferenze episcopali, perché «ad Aparecida tutto
veniva fatto per il popolo, e tutto con il popolo» (PAPA FRANCESCO, America latina.
Conversazioni con Herndn Reyes Alcaide, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2019, p. 31). Nel
documento conclusivo, da lui redatto, si trova anche affermato che i laici devono
partecipare non solo ai processi di ascolto, discernimento e formulazione della decisione,
ma anche ai processi di assunzione delle decisioni nella Chiesa (cf. n. 371; II Regno -
Documenti, 19, 2007, p. 628).

' PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 93.

% Bergoglio cerca una sintesi fra la filosofia delle polarita di Romano Guardini, il
rapporto Io-Tu di Martin Buber e la prospettiva dell’etica del discorso di Habermas e di
Karl-Otto Apel. Sullo sfondo non ¢ difficile intravedere l'enciclica di PAOLO VI Ecclesiam
suam del 6 agosto 1964, tutta incentrata sul tema del dialogo.

! «A primazia da "regula fidei", a autoridade da "parddosis”, em vigor durante séculos
na Igreja antes de ser indevidamente destronada em proveito de instancias hiera’rquicas,

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

1.2 - La riforma del Sinodo dei vescovi.

Questa riforma, compiuta da papa Francesco con la costituzione apostolica
Episcopalis Communio del 15 settembre del 2018, & un presupposto
indispensabile senza il quale non saremmo arrivati al Sinodo sulla
sinodalita del 2023 e 2024. Essa s’inserisce in un lungo processo di
evoluzione e di consolidamento organizzativo, istituzionale e dottrinale
dell’istituto creato da Paolo VI nel 1965 e fin da allora concepito come
“perfettibile” alla luce delle esperienze e delle esigenze della Chiesa®.

Va ricordato che la prima funzione essenziale del Sinodo dei vescovi
era ed ¢ quella di essere un organo permanente consultivo dell’ufficio
primaziale e quindi soggetto alla sua autorita non solo nella liberta di scelta
dei suoi membri e partecipanti ma anche nella determinazione delle
decisioni a lui riservate dopo la conclusione delle assise sinodale. Tuttavia
il Sinodo dei vescovi & nato anche come un organismo del collegio
episcopale, anche se non si pud considerare un istituto che lo rappresenta
in senso proprio®.

Questa originaria “natura ibrida” del Sinodo dei vescovi - organo
consultivo del romano pontefice ma anche espressione parziale della
collegialita episcopale - ha subito, nei decenni successivi alla sua istituzione,
rilevanti trasformazioni nella sua composizione ecclesiale e nelle sue
funzioni. La progressiva accentuazione della rappresentativita ecclesiale ed
ecumenica del Sinodo ha prodotto riflessi importanti nella ridistribuzione
interna dei membri effettivi, cioe i vescovi e i partecipanti non vescovi. Le
varie assemblee sinodali che si sono succedute hanno acquisito, all'interno
della compagine ecclesiale, un’estensione potenziale assai piu larga di
quella originaria.

exprimia-se sobretudo por ocasido dos grandes Concilios, nos quais o consenso revelava a
acdo do Espirito e a verdadeira fé da Igreja. Neste contexto aparece toda a importancia de
um organismo como a CNBB [Conferencia Nacional dos Bispos do Brasil], onde as diversas
correntes do episcopado podem fazerse ouvir, a experiéncia cristd de cada pastor é
confrontada com as dos demais, e o consenso atesta a orientagao do Espirito e confirma o
perfil de uma Igreja Particular» (EDITORIALE, Didlogo e Consenso, in Perspectiva Teoldgica, 16,
1984, n. 38, p. 8). La rivista & edita dalla Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia,
Departamento de Teologia di Belo Horizonte (Brasile).

> La normativa sinodale & stata modificata mediante le diverse edizioni dell’Ordo Synodi
Episcoporum pubblicate nel 1966, 1969, 1971 e 2006, e integrata nel diritto universale della
Chiesa con il Codice di diritto canonico del 1983 (cann. 342-348) e col Codice dei canoni
delle Chiese Orientali del 1990 (can. 46).

#? Come e stato notato, «risulta ben difficile parlare del Sinodo in chiave di
“rappresentanza episcopale” e derivata “collegialita”, quasi si trattasse di un “Concilio per
delegati”. Si tratta, invece, di un “evento” ecclesiale che rende presente l'intera Chiesa in
tutte le sue principali componenti territoriali e, conseguentemente, pastorali, sancita dalla
necessita che ogni “regio orbis” sia presente» (P. GHERRI, L’evoluzione della normativa
canonica sul Sinodo dei Vescovi, in Apostolica sollicitudo. Il Sinodo dei Vescovi al servizio di una
Chiesa solidale. Atti del Seminario di studio organizzato dalla Segreteria generale del Sinodo dei
Vescovi (Citta del Vaticano, 6-9 febbraio 2016), a cura di L. BALDISSER], LEV, Citta del Vaticano,
2016, p. 236).

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543


http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html

J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Su questa linea di tendenza si € inserito papa Francesco, che non si e
limitato a modificare il regolamento del Sinodo dei vescovi ma ha voluto
assegnargli una nuova funzione: quella di divenire “uno strumento adatto a
dare voce all'intero popolo di Dio, proprio per mezzo dei vescovi” (EC, n.
6). Accanto alla prospettiva originaria di fornire, mediante la consultazione
dei vescovi e degli altri membri, linee guida al papa per la missione
evangelizzatrice della Chiesa, il Sinodo dei vescovi viene ora ad acquisire
una seconda prospettiva, quella sinodale, la quale corrisponde alla duplice
esigenza dei vescovi di ascoltare il parere del popolo di Dio e di rendere
partecipi tutti i fedeli del processo di maturazione degli orientamenti del
Sinodo.

A questo scopo Episcopalis Communio prevede che le modalita di tale
consultazione disegnino un movimento circolare che, partendo dagli
organismi episcopali delle Chiese d’Oriente e della Chiesa latina, coinvolga
gli organismi di partecipazione di tutte le Chiese particolari per poi
confluire in un documento di sintesi della Segreteria generale del Sinodo.

Su questa base teologica papa Francesco ha riformato il Sinodo dei
vescovi (a) nella modalita di espressione (non pitt solamente un evento
circoscritto a un tempo ristretto bensi un processo ecclesiale che pud durare
anni); (b) nell’articolazione in tre fasi fra loro ben organizzate (preparatoria,
celebrativa e attuativa); (c) nelle sue funzioni (prevedendo per ragioni
ecumeniche la possibilita di convocare un’assemblea sinodale con modalita
diverse da quelle finora attuate). Anche la composizione sociale del Sinodo,
come vedremo, ¢ stata ampliata ulteriormente rispetto a quella prevista da
Benedetto XVI*.

2 - Due genealogie e modelli distinti
2.1 - Il contesto della tradizione sinodale

La tradizione della Chiesa ha sempre considerato culmine della dimensione
sinodale la celebrazione di concili, intendendo con questo termine una
riunione su base episcopale di carattere deliberativo in materia liturgica,
dottrinale, pastorale, disciplinare e giudiziaria. I concili sono da
considerare, per la loro stessa natura, eventi straordinari, anche quando ne
¢ stata fissata una determinata periodicita.

La sinodalita nella Chiesa antica si manifestava anche sotto altre
forme: liturgiche, epistolari e consultive. Alla base della communio stava la
condivisione del sacramento della eucaristia, segno visibile
dell’appartenenza alla Chiesa. A questo simbolo per eccellenza dell'unione

24 Per un commento alle innovazioni introdotte, oltre il ricordato articolo di Borras (nota
7), si vedano G. GHIRLANDA, La Cost. ap. Episcopalis communio, in Periodica de re
canonica, 108, 2019, pp. 621-669; J.I. ARRIETA, Sinodalita e Sinodo dei Vescovi, in Ius Ecclesiae,
31, 2019, pp. 275-288.

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

spirituale fra i fedeli, Dio e la comunita, se ne affiancavano altri, come le
“lettere di comunione” (chiamate anche lettere canoniche o di pace) che i
fedeli si scambiavano di frequente oppure i “dittici”, elenchi dei vescovi in
comunione che si leggevano al “memento” della messa®. Collegate alla
celebrazione dei primi concili, alla fine del II secolo, nascono le “lettere
sinodali” aventi lo scopo di comunicare agli altri vescovi e alle loro
comunita le decisioni adottate in un determinato concilio per ottenerne,
almeno in modo tacito, I’approvazione®. Oltre a queste forme di sinodalita
informale, nei secoli successivi se ne svilupperanno altre, come vedremo,
relative alle modalita di consultazione collegiale in seno alle istituzioni
monastiche e a quelle del clero secolare.

Per instaurare un paragone fra la sinodalita antica e quella attuale ho
focalizzato I’attenzione su due aspetti: la celebrazione dei concili durante il
periodo precedente al Vaticano II e le modalita del Sinodo dei vescovi per
il periodo successivo. A scanso di equivoci, va comunque precisato che i
due istituti non sono omologabili, neppure nel caso del concilio ecumenico
a motivo del fatto che questo raccoglie I'intero collegio episcopale mentre
I’altro, come si e detto, ne & solo una rappresentanza.

a. La prassi conciliare. 11 contesto d’origine della prassi sinodale, nei
primi secoli del cristianesimo, era caratterizzato da una pluralita di esigenze
dovute sia alla crescita delle comunita sia ai problemi che insorgevano al
loro interno: la tutela dell’ortodossia contro le nascenti e insidiose eresie, la
necessita di provvedere alla organizzazione ecclesiastica e alla cura
pastorale, il bisogno di regolamentare la disciplina canonica e di dirimere
conflitti interni, e via dicendo. A questo scopo, fin dal II secolo, viene
introdotta nelle Chiese locali e, dal IV secolo, nella Chiesa universale, la
prassi di convocare e celebrare, con una regolarita variabile, concili di vario
tipo, articolati secondo i differenti livelli delle strutture territoriali
(province, regioni, nazioni) o della Chiesa universale. Da qui la
classificazione posteriore in concili o sinodi particolari, plenari ed
ecumenici?. Questi ultimi assumono un particolare rilievo sotto il profilo

# Si veda I'importante saggio innovativo di L. HERTLING, Communio. Chiesa e papato
nell’antichita cristiana, Universita Gregoriana, Roma, 1961, in particolare pp. 1-22. Cfr. anche
J. COLSON, La communion interecclésiale a I"époque prénicéenne, e V. MONACHINO,
Communio e primato nella controversia ariana, in Comunione interecclesiale, collegialita -
primato, ecumenismo. Acta conventus internationalis de historia sollicitudinis omnium
ecclesiarum. Romae 1967, curantibus I. D’ERCOLE, A.M. STICKLER, vol. I, LAS, Roma, 1972,
pp. 205-219 e 319-377.

26 H. MAROT, Concili anteniceni e concili ecumenici, in Il concilio e i concili. Contributo alla
storia della vita conciliare della Chiesa, Edizioni Paoline, Roma, 1962, pp. 70-78.

%7 Cfr., almeno, H. JEDIN, Breve storia dei Concili. I ventuno concili ecumenici nel quadro
della storia della Chiesa, Morcelliana, Brescia, 1996; K. SCHATZ, Storia dei concili. La chiesa
nei suoi punti focali, EDB, Bologna, 1999. Importanti contributi in Il concilio e i concili, cit.

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

dogmatico nella fissazione delle verita di fede e sotto il profilo disciplinare
nella gerarchia delle fonti del diritto canonico®.

La celebrazione dei concili, molto diffusa nei primi quattro secoli della
Chiesa, subisce nell’alto medioevo una sensibile restrizione e una modifica
della loro natura in senso politico-religioso. Al posto dei concili provinciali
nascono i sinodi regionali, che riflettono largamente i problemi, il diritto e la
cultura delle Chiese dei vari regni barbarici®. Accanto a essi, vengono ad
assumere un’importanza particolare i sinodi romani, convocati dal papa per
risolvere i problemi disciplinari della propria circoscrizione ma anche per
trattare problemi dogmatici riguardanti tutte le Chiese. A tali sinodi
partecipavano i vescovi della provincia ecclesiastica romana (che si
estendeva alla gran parte dell’Italia), i vescovi che transitavano per Roma e
anche non vescovi (presbiteri e diaconi delle Chiese romane).

Con l'affermarsi della riforma gregoriana, cessano i sinodi romani -la
cui funzione consultiva viene trasferita al collegio cardinalizio -, ma
riprende in modo vigoroso e costante la celebrazione dei concili
particolari®. Il sistema sinodale riceve un’architettura stabile con i decreti
del concilio Lateranense IV (1215), i quali fissano sia le articolazioni fra
concili generali, concili provinciali e sinodi diocesani, sia la loro
periodicita®l. Durante la crisi costituzionale della Chiesa all'indomani del
grande scisma, l'istituto del concilio generale viene dichiarato di origine
divina e se ne afferma la superiorita sulla singola persona del papa (concilio
di Costanza, 1414-1418).

Dopo il concilio di Trento (1545-1563) si assiste a una nuova
determinazione della rilevanza giuridica, della periodicita e della tipologia
dei concili particolari e dei sinodi diocesani. Nell’ottica di un’accentuata
“romanizzazione”, si introducono rigidi meccanismi di controllo sui decreti
conciliari e sinodali. Per evitare la crescita di forme di episcopalismo, la
Santa Sede sottomette al controllo gerarchico romano (precisamente alla
Congregazione del Concilio) il testo di ogni sinodo diocesano e di ogni
concilio particolare. A causa dei condizionamenti non solo sociali ma
politici provenienti anche dagli Stati moderni, i concili particolari subiscono
numerose interruzioni nei tre secoli successivi a Trento. Il consolidamento
della legislazione universale e I’abbondanza del ricorso del diritto pontificio

28 Cfr. C. FANTAPPIE, Storia del diritto canonico e delle istituzioni della Chiesa, il Mulino,
Bologna, 2011, pp. 44-45, 116, 158-159, 181-182.

¥ Cfr. O. PONTAL, Histoire des conciles mérovingiens, Cerf, Paris, 1989; J. ORLANDIS,
D. RAMOS-LISSON, Historia de los concilios de la Espana Romana y Visigoda, Universidad
de Navarra, Pamplona, 1986; W. HARTMANN, Die Synoden der Karolingerzeit im
Frankenreich und in Italien, Schoningh, Paderborn, 1989.

% Cfr. G. BONICELLI, I concili particolari da Graziano al concilio di Trento, Morcelliana,
Brescia, 1971.

3 M. MACCARRONE, «Cura animarum» e «parochialis sacerdos» nelle costituzioni del
IV concilio lateranense (1215), in Pievi e parrocchie in Italia nel basso medioevo (sec. XIII-XV).
Atti del VI Convegno di Storia della Chiesa in Italia (Firenze, 21-25 settembre 1981), Herder,
Roma, 1984, pp. 98-100.

10

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

alla legislazione singolare (dispense, rescritti motupropri, privilegi)
limitano la produzione e il valore delle consuetudini e del diritto delle
Chiese locali*2. Questo processo di accentramento e di controllo dell’attivita
normativa conciliare sara completato con la legislazione canonica del codice
del 1917.

Il concilio Vaticano II ha riscoperto e recuperato il valore della Chiesa
particolare ma non ha segnato un nuovo inizio dell’attivita sinodale ai vari
livelli della struttura ecclesiale. Sicuramente ha molto influito su questo
problema il consolidamento delle Conferenze episcopali, considerate dalla
Santa Sede uno strumento pit flessibile ed efficace per intervenire sul piano
pastorale nella vita delle Chiese nazionali®. Inoltre va considerato che la
prospettiva dominante del Vaticano II era la dimensione collegiale
dell’episcopato. Per questo motivo esso aveva pensato il Sinodo dei vescovi
in funzione di “una piu efficace collaborazione” dei “vescovi scelti da
diverse regioni del mondo” col supremo pastore della Chiesa e come “un
segno che tutti i vescovi sono partecipi in gerarchica comunione della
sollecitudine della Chiesa universale” (Christus Dominus, n. 5).

b. I concili provinciali. Fra i concili generali o ecumenici e i sinodi
diocesani si pongono, al livello intermedio, i concili provinciali. Il concilio
di Nicea ne prevede la celebrazione in ogni provincia ecclesiastica due volte
all’anno. Da allora in avanti essi hanno espresso al meglio la struttura
sinodale della costituzione della Chiesa, nonostante la loro trasformazione
in sinodi regionali nell’alto medioevo e la crisi fra il X e XII secolo®. Il
Lateranense IV, come si & detto, ne rilancia la prassi per due secoli, finché il
concilio di Costanza ne riduce la periodicita ogni tre anni, andando contro
i propri presupposti teologici. Nei secoli XVII e XVIII avviene una loro
progressiva rarefazione, a causa del timore della Santa Sede dello sviluppo
dell’episcopalismo e dell'intromissione degli Stati®. Nel corso del XIX
secolo si ¢ verificata una ripresa significativa solamente in Francia e negli
Stati Uniti. I1 Codice di diritto canonico del 1917 ne ha limitato la
celebrazione ogni venti anni. Da allora fino al concilio Vaticano II essi
divengono sempre pil rari, fatta eccezione dell’Italia dove rimpiazzano i

% Rinvio a C. FANTAPPIE, Storia del diritto canonico, cit., pp. 168-178.

3 Cfr. lo studio fondamentale di G. FELICIANIL, Le conferenze episcopali, il Mulino,
Bologna, 1974. Sulle discussioni circa le loro funzioni restano importanti i contributi del
volume Natura e futuro delle conferenze episcopali. Atti del Colloquio internazionale di Salamanca
(3-8 gennaio 1988), a cura di H. LEGRAND, J. MANZANARES, A. GARCIA Y GARCIA, Dehoniane,
Bologna, 1988.

** Per un inquadramento del problema non solo italiano ma europeo: A. TILATTI,
Sinodi diocesane e concili provinciali in Italia nord-orientale fra Due e Trecento. Qualche riflessione,
in Mélanges de 1'Ecole Frangaise de Rome. Moyen-Age, Temps modernes, 112, 2000, pp. 273-304.

¥ P. CAIAZZA, Tra Stato e Papato. Concili provinciali post-tridentini (1564-1648), Herder,
Roma, 1992; E. CORECCO, La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d’ America attraverso
'attivita sinodale, il Mulino, Bologna, 19912, pp- 99-102.

11

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

concili plenari®. Il concilio Vaticano II non inverte la precedente linea di
tendenza verso il loro decadimento.

c. I sinodi diocesani. Piti variegata e 1’evoluzione della sinodalita nelle
Chiese locali mediante i sinodi diocesani. Anch’essi hanno esercitato, fin dal
VI secolo, molteplici funzioni: di informazione al clero, di controllo della
disciplina, di tribunale che infligge pene o sanzioni canoniche. Nella fase
altomedievale quasi mai hanno prodotto raccolte di decreti. Il loro raggio
di azione si estende con e dopo la riforma gregoriana, a motivo delle
preoccupazioni disciplinari. Col concilio Lateranense IV, in connessione con
il movimento teologico e con la prassi penitenziale, acquistano molta
importanza e rivestono funzioni precise sia pastorali che giuridiche,
divenendo la loro celebrazione formalmente annuale. Essi infatti
rappresentano 'anello di trasmissione dei decreti dei concili generali e dei
concili provinciali, avendo lo scopo di informare e di adattare le norme
generali alle situazioni locali. Si valorizza in tal modo il diritto particolare e
la sua capacita di integrare il diritto universale. Dal XIV secolo in poi gli
statuti sinodali assumono un carattere piu giuridico e perdono in
originalita, limitandosi a fungere da organi di trasmissione dei concili
provinciali®’.

Un notevole potenziamento dei sinodi diocesani avviene per opera del
Tridentino, che ne stabilisce la periodicita annuale, la partecipazione di tutti
i sacerdoti diocesani, secolari e regolari, ne accresce le competenze
assegnandogli tra I’altro il compito di eleggere gli esaminatori sinodali per
I’ammissione al clero e i giudici dei concorsi parrocchiali®®.

Per un complesso di motivi eterogenei, dopo la fiammata iniziale nella
seconda meta del Cinquecento, la prassi sinodale nelle diocesi decade nel
secolo successivo®. Bisogna attendere i primi anni del Settecento con la
ripresa dei sinodi da parte del vescovo di Benevento Vincenzo Maria Orsini,
poi Benedetto XIII, con la pubblicazione del trattato De synodo dioecesana di

% Per un quadro sintetico: R. METZ, Les sources du droit, in R. EPP, C. LEFEBVRE, R. METZ,
Le droit et les institutions de 'Eglise catholique latine de la fin du XVIII siecle & 1978. Sources,
communauté chrétienne et hierarchie, Editions Cujas, Paris, 1981, pp. 260-264; E. CORECCO,
La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d"America, cit., pp. 124-126.

7 Cfr. O. PONTAL, Les statuts synodaux, Bibliotheque Nationale, Turnhout, 1975, pp.
17-19; R. FOREVILLE, Les statuts synodaux et le renouveau pastoral du XIII siecle dans le Midi
de la France, ora in ID., Gouvernement et vie de 1'Eglise au Moyen Age. Recueil d’études, vol. I,
Variorum Reprints, London 1979, pp. 119-150.

% A. LONGHITANO, La normativa sul sinodo diocesano dal Concilio di Trento al Codice di
diritto canonico, in Il sinodo diocesano nella teologia e nella storia. Atti del convegno di studi,
Catania 15-16 maggio 1986, Galatea, Acireale, 1987, pp. 33-85; J.-M. TUFFERY-ANDRIEU,
Un aspect du pouvoir 1égislatif de I"évéque. Le synode diocésain, du Concile de Trente au Code de
1917, in Revue de droit canonique, 55, 2005, pp. 355-376.

¥ Cfr. P. CAIAZZA, La prassi sinodale nel Seicento: un “buco nero”?, in Ricerche di storia
sociale e religiosa, 26, 1997, pp. 61-109. Eccezione rilevantissima: i sinodi e concili celebrati
da san Carlo Borromeo nella diocesi di Milano, destinati a fornire un modello per l'intera
Europa e anche per I’America Latina, grazie al vescovo di Lima san Turibio de Mogrovejo.

12

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Prospero Lambertini, poi Benedetto XIV, e con il Sinodo di Pistoia del 1786,
celebrato dal vescovo riformatore Scipione de’ Ricci, per avvertire un
rinnovato interesse verso la prassi sinodale®.

Dopo la frattura rivoluzionaria, la restaurazione degli Stati di antico
regime e I'affermazione delle nazionalita, attorno alla meta dell’Ottocento
si assiste a una ripresa dell’attivita sinodale diocesana in Europa in funzione
difensiva della Chiesa*'.

I sinodi diocesani del post-Concilio presentano un carattere
eminentemente pastorale*. Con il codice canonico del 1983, il sinodo muta
periodicita (da almeno ogni dieci anni a “quando le circostanze lo
suggeriscano”, can. 461 § 1), la composizione (da assemblea di chierici ad
assemblea rappresentativa di tutto il popolo di Dio), la natura (non pilt
esclusivamente giuridica ma anche pastorale e liturgica), la celebrazione
(articolata in diversi momenti: indizione, preparazione, celebrazione e
applicazione), le finalita (organo di consultazione del Vescovo per
'esercizio della sua funzione di guida della comunita cristiana)®. Tutte
modifiche che assegnano all’antico istituto una fisionomia in gran parte
nuova e che si pongono nell’orizzonte ecclesiologico del Vaticano II*.

c. La prassi di consultazione. Se la celebrazione dei concili (ecumenici,
generali e particolari) e dei sinodi diocesani rappresenta, ai vari livelli

* Specialmente col movimento giansenista in Italia negli anni 1770-1780 viene
recuperata dal teologo Pietro Tamburini e poi dal vescovo Scipione de’ Ricci I'idea di una
Chiesa fondata sul principio della comunione, articolata in chiese locali, governate secondo
una prassi collegiale e garantita nella sua unita dall’esercizio del primato papale inteso in
senso dottrinale e non giurisdizionale (si veda di P. TAMBURINI, Vera idea della Santa Sede,
Pavia, 1784). Cfr. C. FANTAPPIE, Ecclesiologia e Canonistica, Marcianum, Venezia, 2015, pp.
117-166.

41§, FERRARI, Sinodi e concili dall ‘unificazione al nuovo secolo, in Storia della Chiesa dalle
origini ai nostri giorni, vol. XXII/2, La Chiesa e la societi industriale (1878-1922), a cura di E.
GUERRIERO,e A. ZAMBARBIER], San Paolo, Cinisello Balsamo, 1990, pp. 83-100.

*S. FERRARI, [ sinodi diocesani del post-Concilio, in Aggiornamenti sociali, 1988, pp. 351-
363; M. MARTI, Sinodos esparioles postconciliares, in Revista Espariola de Derecho Canénico, 51,
1994, pp. 51-82; A. JOIN-LAMBERT, Les liturgies des synodes diocésains frangais 1983-1999,
Cerf, Paris, 2004; ID., Synodes diocésains, «parasynodes» et conciles particuliers dans 1'Eglise
catholique depuis le concile Vatican 1. Liste, bibliographie, ressources, 10¢ edition (consultabile
in https://www.academia.edu/7096903/Les_synodes_dioc% C3% A9sains_parasynodes_et_conciles
_particuliers_dans_I_% C3%89¢lise_catholique_depuis_le_Concile_Vatican_II_Liste_bibliographi
e_ressources_full_text_10e_ed).

# Cfr. J.H. PROVOST, The Ecclesiological Nature and Function of the Diocesan Synod in the
Real Life of the Church, in La synodalité. La participation au gouvernement dans 1 'Eglise. Actes du
VII* Congres international de droit canonique, Paris, Unesco, 21-28 septembre 1990, vol. 1I,
L'Année canonique, Paris, 1992, pp. 537-558.

# L'Istruzione sui Sinodi diocesani emanata dalla Congregazione per i vescovi e dalla
Congregazione per I'evangelizzazione dei popoli il 19 marzo 1997 afferma il diritto di tutti
i fedeli di esprimere al vescovo necessita, desideri e pareri per il bene della Chiesa e il
dovere di quest'ultimo di ascoltarli. In questo senso il sinodo diocesano viene riconosciuto
“come un importante mezzo per l'attuazione del rinnovamento conciliare” (Enchiridion
Vaticanum, vol. 16, EDB, Bologna, 1999, p. 267).

13

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

organizzativi della Chiesa, I'evento pit rilevante della tradizione sinodale,
nondimeno essa era spesso affiancata da una significativa prassi consultiva.
E una storia poco nota ai teologi e ai canonisti digiuni di prospettiva storica;
per questo € importante averne almeno consapevolezza.

Almeno fino alla meta del XIII secolo, la partecipazione dei laici e del
clero della diocesi nonché dei vescovi della provincia ecclesiastica si
esplicava nelle elezioni episcopali. La prassi di coinvolgere i membri di un
collegio nell’elezione ai vari uffici ecclesiastici € rimasta valida fino a oggi®.

In seno al clero secolare esistevano svariate forme di partecipazione e
di collaborazione fra papa e collegio cardinalizio (fin dal XII secolo
quest’ultimo era considerato a tutti gli effetti senatus papae); fra papa e curia
romana (mediante il lavoro di organi tipicamente collegiali come le
congregazioni istituite da Sisto V nel 1588); fra papato, curia romana e
universita (mediante la richiesta di pareri in materia giuridica e teologica ai
canonisti e ai teologi); fra vescovo e capitolo della cattedrale (questultimo
fungeva da senatus episcopi); fra vescovo e clero diocesano nella selezione
dei candidati agli ordini sacri (mediante gli esaminatori sinodali); nelle
associazioni laicali e clericali (esempio tipico le confraternite laicali che
prevedevano riunioni periodiche di carattere deliberativo).

All'interno del clero regolare tanto l'attivita consultiva quanto
l'attivita deliberativa hanno visto sorgere una varieta e una ricchezza di
prassi consuetudinarie, di forme istituzionali e di procedure formali di
maggiore significato e peso rispetto a quelle in uso nel clero secolare®.
Accenno soltanto alla sperimentazione di metodi elettorali e alla creazione
di organi di rappresentanza considerati dagli storici del diritto e delle
dottrine politiche veri e propri incunaboli della moderna democrazia®’.

# Cfr. O. CONDORELLI, Principio elettivo, consenso, rappresentanza. Itinerari canonistici
su elezioni episcopulz' provvisioni papali e dottrine sulla potesta sacra, Il Cigno, Roma, 2003; in
senso ampio, J. GAUDEMET avec la collaboration de J. DUBOIS, A. DUVAL, J.
CHAMPAGNE, Les elections dans I'Eglise Latine des origines au XVI* siecle, Lanore, Paris,
1989.

% Di fatto ogni ordine religioso in senso lato, dalle Congregazioni monastiche fino alle
odierne Societa di vita apostolica, ha sviluppato organi di partecipazione, consultazione e
deliberazione per il proprio governo interno. Cfr. J. JASSMEIER, Das Mitbestimmungsrecht
der Untergebenen in den dlteren Minnerordensverbinden, Zink, Miinchen, 1954; A. BONI,
Regole religiose di ieri e di 0ggi. In appendice le regole di s. Benedetto e di s. Francesco, Studium,
Roma, 1999; A. ZANOTT]I, Rappresentanza e voto negli istituti religiosi, Giappichelli, Torino,
1997; G. LESAGE, La collégialité dans le gouvernement ordinaire des religieux, in Acta conventus
internationalis canonistarum, Romae diebus 20-25 mai 1968 celebrati, Typis Polyglottis
Vaticanis, Romae, 1970, pp. 460-472. Per un panorama complessivo delle diverse forme e
organi di partecipazione, si rinvia alle singole voci del Dizionario degli Istituti di Perfezione,
diretto da G. PELLICCIA e G. RoccCA, voll. 10, Edizioni Paoline, Roma, 1974-2003.

¥ Si veda I’ormai classico lavoro di L. MOULIN, Vita e governo degli Ordini Religiosi,
Ferro, Milano, 1965. Per le costituzioni domenicane, considerate il prototipo di un modello
di governo bilanciato, si rinvia a: A. MILH, M. BUTAYE (edd.), A Cathedral of Constitutional
Law. Essays on the Earliest Constitutions of the Order of Preachers with an English Translation of
Fr Antoninus H. Thomas's 1965 Study, Brepols, Turnhout, 2023.

14

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Va pertanto sfatato il pregiudizio che, dopo la ricchezza delle forme di
comunione e di cooperazione fra laici, presbiteri e vescovi tanto a Roma
quanto nelle altre Chiese locali nel primo millennio, si sia assistito a una
perdita pressoché totale di tali pratiche nel secondo millennio.

2.2 - 11 contesto della nuova sinodalita

Assai differente & lo sfondo storico-problematico dell’attuale prassi
sinodale. Essa non trae origine né da preoccupazioni dogmatiche né da
esigenze di carattere disciplinare. Nasce piuttosto da sollecitudini
teologico-pastorali. Si potrebbe dire che scaturisce dalla consapevolezza di
un duplice scarto. Quello fra la riscoperta dell’origine divina
dell’episcopato e della dimensione conciliare della Chiesa attuata dal
Vaticano II e le forme storiche assunte dal governo papale. E quello fra la
dimensione sinodale e la partecipazione dei fedeli, specialmente laici, alla
vita della Chiesa, dopo l'affermazione del principio conciliare della
corresponsabilita.

Dietro l'esistenza di questa “duplice non-identita” - come la definisce
Eugenio Corecco® - stava l'esigenza di dare attuazione concreta sia al ruolo
dei vescovi rispetto al secolare centralismo papale, sia al ruolo dei laici
rispetto a quello dei chierici. In altri termini, I’azione comune dei vescovi
non poteva essere ristretta alla celebrazione dei concili, cosi come 'azione
dei laici non poteva ridursi alla funzione di supplenza della gerarchia.
Bisognava quindi creare dei concetti nuovi che dessero espressione teorica
ai nuovi assi portanti della struttura costituzionale della Chiesa.

Da queste problematiche, aperte dal Vaticano II, sono sorti due ordini
di problemi. Uno pratico, diretto a ideare forme istituzionali che
esprimessero la dimensione collegiale dei vescovi e quella sinodale del clero
e dei laici. Da qui e scaturita, come si e visto, l'istituzione del Sinodo dei
vescovi a livello centrale, e l'istituzione degli organismi di partecipazione
(consigli per gli affari economici e pastorali) a livello locale®.

L’altro problema, di natura teorica, riguardava la messa a punto di
categorie teologiche che rendessero conto dei nuovi principi conciliari. La
ripresa del termine “sinodalita” in un’accezione nuova e astratta avviene
nel corso degli anni Settanta del Novecento, quando i canonisti tedeschi
(Johannes Neumann, Winfried Aymans) e svizzeri (Eugenio Corecco) ne
trasformano il significato: da una prassi istituzionale, che fino ad allora si
era espressa nelle assemblee dei concili e dei sinodi diocesani, in un

*# E. CORECCO, Ontologia della sinodalita, in ID., Ius et Communio. Scritti di diritto
canonico, a cura di G. BORGONOVO, A. CATTANEQO, vol. II, Piemme, Casale Monferrato, 1997,
p- 83.

* Cfr. Partecipazione e corresponsabilita nella Chiesa. I Consigli diocesani e parrocchiali, a cura
di M. RIVELLA, Ancora, Milano, 2000.

15

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

principio regolativo, in una dimensione complessiva della vita della
Chiesa®.

Questo processo di modificazione semantica del termine si puo
considerare compiuto nella riflessione teologica di Bernard Franck, non
soltanto con I'impiego della nozione astratta e della sua qualificazione di
proprieta inerente all’essenza della Chiesa, ma con la chiara separazione dei
termini “sinodo” e “sinodalita”. Mentre il primo continua a designare un
istituto e una prassi regolati dalle norme canoniche, il secondo indica un
modo di vivere la Chiesa particolare, si direbbe uno stile animato da un
particolare spirito, quello della comunione ecclesiale®'.

Dopo la fase di individuazione teorica del concetto di sinodalita ne e
seguita un’altra, non meno lunga, rivolta a chiarirne la natura e le relazioni
con altre dimensioni o principi costitutivi della Chiesa come la collegialita
e la corresponsabilita. Teologi francesi e canadesi hanno contribuito in
maniera determinante a scindere la sinodalita dalla collegialita, con
I’obiettivo di porre le Chiese locali al centro della dimensione sinodale®. Si
e quindi passati dalla centralita dell’idea di collegialita all’affermazione
autonoma dell'idea di sinodalita, allo scopo di sottolineare sia il vincolo di
comunione personale che lega tutti i fedeli nonché i diversi ministeri e stati
di vita, sia la sua proiezione concreta ai diversi livelli dell’organizzazione
della Chiesa.

Di conseguenza la discussione dottrinale non poteva non focalizzarsi
sull’individuazione dei caratteri propri e distintivi della sinodalita rispetto
non solo alla collegialita episcopale, ma alla corresponsabilita di tutti i fedeli
e all’esercizio del primato del romano pontefice. Nell'ultimo ventennio vi
sono stati diversi tentativi di sistemazione teorica, ma non si € ancora
raggiunto un risultato soddisfacente®.

2.3. Le differenze di natura, di partecipazione, di metodo e di finalita

Dopo aver ricostruito il diverso contesto dell’antica e della nuova
sinodalita, cercherd adesso di porne in risalto i loro elementi distintivi.

a. La natura della prassi conciliare e di tipo episcopale. Se il singolo
vescovo rappresenta la propria Chiesa, il collegio dei vescovi riunito in
concilio rappresenta I'intera Chiesa. La celebrazione dei concili nasce dietro
la spinta di “necessita storiche concrete” ma anche

“di un impulso di natura teologica: la coscienza sinodale dei Vescovi
del II s[ecolo], cioe la coscienza di formare un collegio e di essere, in

% Cfr. C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalit, cit., pp. 15-33.

5! C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, cit., pp. 36-38.

52 C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, cit., pp. 41-43.

5 C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, cit., pp. 44-56. Tra i pitt importanti
contributi segnalo quelli di Salvator Pié-Ninot, Severino Dianich, Pierre Vallin, Alphonse
Borras.

16

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

quanto membri dello stesso, solidalmente responsabili di tutta la
Chiesa, la quale perd ai loro occhi si manifestava prima di tutto nelle
comunita particolari”>.

Dunque l'antica sinodalita ¢ ontologicamente strutturata sull’ufficio dei
vescovi e sul vincolo che lega le Chiese particolari e la Chiesa universale.

I fondamento teologico della nuova sinodalita & sempre di tipo
sacramentale, ma viene diversamente identificato dai teologi. Secondo
alcuni & da rinvenire nella celebrazione eucaristica della Chiesa locale, la
quale esprime e valorizza la relazione di interdipendenza, di partecipazione
e di consenso fra I',uno”, “alcuni” e “tutti”, rispettivamente nella
presidenza del vescovo, nella collaborazione degli altri ministri e nella
partecipazione attiva e cosciente di tutti i fedeli. La sinodalita e quindi
ancorata, primariamente, all’azione liturgica locale per lo stretto vincolo che
intercorre fra la synaxis e il synodus e, solo secondariamente, al rapporto fra
le diverse Chiese. Anche i munera sanctificandi et regendi a cui partecipano i
fedeli vengono fatti dipendere dal sacramento eucaristico™.

Altri teologi preferiscono radicare la dimensione sinodale nella
dignita battesimale e nella partecipazione al sacerdozio comune,
privilegiando 'uguale dignita di tutti i fedeli nella Chiesa e il dono dello
Spirito Santo da cui discendono i carismi da porre al servizio del popolo di
Dio. Quest’impostazione appare pit sensibile alla prospettiva orizzontale
delle relazioni interne alla Chiesa e tende a sottolineare i principi
dell’'uguaglianza rispetto al principio gerarchico®™.

La sinodalita attuale e quella antica trovano comunque una base di
derivazione teologica comune nell’ancoraggio alla communio nelle sue varie
articolazioni: comunione con Dio e con i fedeli; comunione gerarchica fra i
vescovi e il papa e fra i presbiteri e il vescovo; comunione fra le Chiese
particolari e la Chiesa universale.

b. Il metodo della celebrazione dei concili non ha mai seguito uno
schema prefissato; piuttosto si & andato costruendo e definendo in modo
sempre piu complesso a partire dal concilio di Costanza fino al Vaticano II
Tra le molte innovazioni del concilio di Costanza vi & l'articolazione dei
lavori fra le singole Deputazioni sulle diverse materie conciliari e la
Congregazione generale, nonché la fissazione delle procedure atte a
regolare il passaggio delle delibere dalle une all’altra con voto unanime o a
maggioranza®. Il concilio di Trento, poi, si distingue da tutti gli altri per la

**E. CORECCO, La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d’ America, cit., p. 76.

% G. ROUTHIER, La synodalite dans 1'Eglise locale, in Scripta Theologica, 48,2016, pp. 691-
694 e 703.

* Su questa linea si pongono Carlos Maria Galli e Rafael Luciani, seguiti da diversi altri
teologi, cfr. R. LUCIANI, Teologia e pratica del sensus fidei, in Il Regno - Attualita, 2023, pp.
245-246.

 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, Giuffre,
Milano, 1963, pp. 97-103.

17

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

particolare complessita dell’organizzazione dei lavori e per la ricchezza
delle sue procedure. Esso prevede un cospicuo numero di Congregazioni
particolari sugli articoli di fede o sulle riforme disciplinari, formate
principalmente da teologi, distinti in due classi, e la Congregazione
generale, anch’essa distinta in varie classi di padri- conciliari. I pareri dei
teologi erano distribuiti a questi ultimi nelle sessioni della Congregazione
generale per essere discussi, emendata e votati a maggioranza®. Il concilio
Vaticano I introduce per primo una Commissione preparatoria per studiare
le materie da discutere nelle varie Commissioni. All'interno di ognuna di
esse, i consultori hanno il compito di preparare gli schemi o bozze delle
costituzioni®. E soltanto col Vaticano II che l'evento conciliare & stato
programmato in quattro diverse fasi: ante-preparatoria, preparatoria
propriamente detta, celebrazione e promulgazione®. Nella fase di
preparazione il processo di consultazione ha riguardato tutti i vescovi, latini
e orientali, le Universita pontificie e cattoliche, i dicasteri della Curia
Romana. Tutte le indicazioni e le proposte ricevute sono raccolte dalla
Commissione preparatoria per essere discusse nelle fasi successive. I lavori
conciliari veri e propri furono distribuiti fra dieci Commissioni coordinate
da una Commissione centrale. Venne anche creata una sottocommissione
per gli emendamenti. Come nei precedenti concili, e in particolare in quello
di Trento, un ruolo di particolare rilievo nella predisposizione dei
documenti da sottoporre all’assemblea e nella fase della redazione
definitiva venne riservato ai teologi e ai canonisti®'.

La procedura sinodale inaugurata da papa Francesco allarga
notevolmente la base comunitaria delle consultazioni precedenti alla
celebrazione del Sinodo dei vescovi. Si prevede infatti una fase consultiva
presso tutte le Chiese particolari (non semplicemente i vescovi quali loro
rappresentanti bensi le varie componenti di esse), una seconda fase presso
le Conferenze episcopali nazionali e continentali e infine la celebrazione del
Sinodo a Roma®.

Il metodo sinodale non si focalizza principalmente sulla preparazione,
redazione e approvazione di decreti o documenti bensi sul processo

* B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico, cit., pp. 121-138.

> B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico, cit., p. 142 ss.

0 Per una comparazione dell’organizzazione conciliare fra il tridentino e il Vaticano II,
si veda J.W. O'MALLEY, Quando i Vescovi si riuniscono. Un confronto tra i concili di Trento,
Vaticano I e Vaticano II, Vita e Pensiero, Milano, 2020, pp. 57-102.

' Per la preparazione del concilio, la predisposizione del regolamento e
I'organizzazione dei lavori si rinvia a Storia del Concilio Vaticano I diretta da G. ALBERIGO,
vol. I, il Mulino, Bologna, 1995, pp. 242-357.

62 In vista della seconda sessione della XVI assemblea ordinaria del Sinodo dei vescovi
(giugno 2024), la Segreteria generale ha raccolto «rapporti» provenienti dalle Conferenze
episcopali e dalle Chiese cattoliche orientali, dall’'Unione internazionale dei superiori
maggiori e dall'Unione internazionale delle superiore generali). Inoltre molte
«osservazioni» sono pervenute da facolta universitarie, associazioni di fedeli o di singole
comunita e persone nonché da una rappresentanza di parroci (https://www.
synod.vafit/news/una-chiesa-viva-e-in-movimento.html, consultato il 16 luglio 2024).

18

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

spirituale che conduce i partecipanti alla maturazione di decisioni comuni.
Il principio base su cui poggia ¢ l'interrelazione e l'interdipendenza fra il
ministero dell’,,uno”, la cooperazione di “alcuni” e la partecipazione di
“tutti” ai diversi livelli dell’organizzazione della Chiesa. Perché si possa
realizzare questa sinergia fra soggetti differenziati per funzioni, occorre
sviluppare nei soggetti ecclesiali specifiche attitudini che favoriscano il
dialogo, particolari competenze relazionali, una serie di pratiche informali
e di procedure dirette a stimolare la collaborazione reciproca.

Si capisce subito che la nuova sinodalita non pud ridursi
all’'osservanza di un complesso di regole procedurali o di meccanismi
formali che garantiscano, indipendentemente dal comportamento dei
singoli, 'espressione di un voto o di un parere. Per realizzarsi, essa esige
piuttosto la maturazione di uno “spirito sinodale”, dove le disposizioni
interiori e gli atteggiamenti psicologici divengono una condizione
indispensabile.

Al centro del “processo sinodale” ¢ posta la “conversazione spirituale”
tinalizzata al discernimento mediante 1’ascolto, il dialogo, la condivisione,
la preghiera e la conversione individuale®. Questa pratica della
conversazione nello Spirito, di ispirazione ignaziana, viene a integrare i
metodi di discernimento che erano stati introdotti dalla pedagogia
dell’Azione Cattolica, fondata sulla triplice scansione del “vedere,
giudicare, agire” o sulla triplice articolazione del “riconoscere, interpretare,
scegliere”*.

In quest’ottica la conversione evangelica di ogni singolo fedele diviene
il fondamento della vita sinodale nella Chiesa, poiché implica
lI'interiorizzazione del rapporto di fratellanza, amicizia, amore e
collaborazione che lega tutti i credenti. Questa consapevolezza, prima
predispone all’apprendimento reciproco, poi richiede la manifestazione del
proprio parere, infine rende possibile la presa di decisione comune, dopo
aver ponderato le diverse posizioni e le varie proposte®.

In questo senso la nuova sinodalita assume dalle scienze sociali la
distinzione fra il processo rivolto a elaborare una decisione (decision-
making), mediante un lavoro comune di consultazione, di cooperazione, di
discernimento, e la presa di decisione (decision-taking) che in una Chiesa
locale spetta all’autorita del vescovo quale garante dell’apostolicita e
cattolicita®. Nonostante la distinzione dei due livelli dell’elaborazione e
della decisione, cui corrisponde la distinzione dei soggetti che ne sono

6 XVI ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA DEL SINODO DEI VESCOVI, Prima sessione,
Relazione di sintesi, 28 ottobre 2023, 2 d.

¢ Ivi, 2 h. Cfr. A. BRIGHENTI, Método Ver-Julgar-Agir, in Diciondrio do Concilio Vaticano
II, coordenacdo J. DECIO PASsOs e W. LOPES SANCHEZ, Paulinas, Saé Paulo, 2015, pp. 608-
615.

> G. ROUTHIER, La synodalite dans Z’Eglise locale, cit., pp. 701-703.

6 Cfr. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita nella vita e nella missione
della Chiesa, 2 marzo 2018, n. 69.

19

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

responsabili, resta perd da chiarire come possano concretamente
combinarsi il profilo consultivo con quello deliberativo.

c. L’ambito dove si puo riscontrare una differenza piti accentuata fra
la prassi conciliare e la nuova sinodalita e certamente quello dell’estensione
della partecipazione delle categorie di fedeli.

Definire esattamente i membri dei vari tipi di concili, la loro
classificazione e qualifica nonché lattribuzione dei loro poteri,
specialmente durante il primo millennio, € un’operazione complessa, resa
difficile dal fatto che, da un lato, le diverse fonti documentarie non sempre
concordano circa I'elenco dei partecipanti e, dall’altro lato, non abbiamo
studi organici per le diverse tipologie di concili®”. Va poi considerato che la
trattatistica teologica e canonistica dei secoli passati ha sovente forzato la
ricostruzione storica del problema®. Mi limito quindi a riassumere i risultati
pit evidenti per le diverse epoche.

Nella prima meta del III secolo la comunita cristiana veniva
interpellata nella fase preparatoria e consultiva dei concili particolari. Quelli
convocati da Cipriano di Cartagine vedono la partecipazione attiva di
vescovi, diaconi e laici, questi ultimi distinti dagli altri membri perché privi
del voto deliberativo®. Posteriormente abbiamo notizia della presenza di
presbiteri, diaconi e monaci che partecipavano a vario titolo alla
celebrazione dei concili e che talvolta apponevano la firma ai relativi decreti
quali rappresentanti di vescovi, arcivescovi e patriarchi”. Di fatto, pero, nei
primi otto concili ecumenici, erano i vescovi, a parte I'imperatore e i legati
pontifici non consacrati vescovi, a detenere 1’autorita decisionale. Nei sinodi
regionali che vanno dal IV al IX secolo si riscontra un ampliamento notevole
della presenza di laici”’. I concili papali medievali estendono la

7 Si vedano, specialmente, G. TANGL, Die Teilnehmer an den allgemeinen Konzilien des
Mittelalters, Bohlau, Weimar, 1922, e R. WEIGAND, Teilnehmer der 6kumenischen Konzilien
in der Geschichte und im CIC, in La synodalité. La participation au gouvernement dans I'Eglise,
cit., vol. I, pp. 25-143.

% Cfr. P.-R. CREN, Concilium episcoporum est. Note sur ['histoire d une citation des actes
du concile de Chalcédoine, in Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, 46, 1962, pp. 45-
62.

% B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 32-
33.

7 D. ITURROZ, Los Padres conciliares que no son obispos: su explicacién teologica, in EI
Colegio Episcopal. Obra dirigida por J. LOPEZ ORTIZ y J. BLAZQUEZI, vol. II, Arte Grafico
Industrial, Madrid, 1964, pp. 743-824, in particolare pp. 744-755; A. RIMOLDI, Il Concilio
ecumenico e i suoi membri nella storia della Chiesa, in La Scuola Cattolica, 89, 1961, pp. 163-173.

' G. TANGL, Die Teilnehmer an den allgemeinen Konzilien, cit., pp. 56-120. Al concilio di
Arles del 314, oltre ai vescovi, partecipa un numero significativo di diaconi, di presbiteri,
di chierici esorcisti e lettori (Conciles gaulois du IV* siecle. Texte latin de I'édition, C. MUNIER.
Introduction, traduction et notes par J. GAUDEMET, Cerf, Paris, 1977, pp. 56-63). “IRegnanti e
nobili laici, procuratori laici di vescovi assenti, ecc. sono stati presenti a molti concili. In
alcuni concili merovingi e visigoti & attestata la partecipazione attiva dei laici” (J. GROHE,
Sinodi e sinodalita della Chiesa nella storia, in Annales Theologici, 36, 2022, p. 374).

20

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

partecipazione ai rappresentanti di tutte le pitt importanti corporazioni,
ecclesiastiche e laicali, della Chiesa e della cristianita’?. Al concilio di
Costanza partecipano cardinali, patriarchi, vescovi, abati, teologi, canonisti,
rappresentanti del clero inferiore, I'imperatore Sigismondo e alcuni principi
tedeschi”. Con il concilio di Trento prende avvio la tendenza a restringere
il numero dei membri e a limitare il potere di voto, tendenza che avra il suo
culmine nel Vaticano I, dove saranno esclusi i membri non consacrati o
equiparati ai vescovi’. Una riapertura ai non vescovi si avra col Vaticano II,
il quale ha previsto la partecipazione, senza diritto di voto, di un numero
considerevole di periti, di “osservatori acattolici” ossia rappresentanti delle
altre Chiese o comunita cristiane, e di uditori laici, che per la prima volta
furono chiamati a prendere la parola in un concilio”. In definitiva, nel corso
di due millenni, possiamo notare sensibili oscillazioni nella tipologia dei
membri e dei partecipanti ai concili, fermo restando che il nucleo essenziale
di ognuno di essi resta costituito dalla base episcopale che detiene anche i
poteri deliberativi’.

Anche la composizione del Sinodo dei vescovi, da Paolo VI a
Francesco, ha subito sensibili mutamenti normativi, specialmente in merito
ai membri episcopali e ai partecipanti non vescovi. Al momento della sua
istituzione, nel 1965, era previsto che si lasciasse una quota “fino al 15% del
numero dei membri” a disposizione del papa per includervi “sia vescovi,
sia membri religiosi che rappresentano gli istituti religiosi, sia infine degli
esperti ecclesiastici””. Il codice del 1983 ha stabilito che i vescovi
costituiscano la maggioranza, mentre i membri restanti - scelti dal romano
pontefice a seconda dei temi trattati dall’assemblea sinodale - siano
“ecclesiastici” (cann. 342 e 346, § 1). Il nuovo Ordo Synodi del 2006, voluto
da Benedetto XVI, provvede a integrare la presenza dei vescovi della Chiesa
latina con una adeguata rappresentanza dei membri dalle Chiese orientali’.
Inoltre introduce la novita pit consistente col prevedere la presenza di tre
categorie di “altri partecipanti” diversi dai “membri” con diritto di voto: gli
“uditori” (collaboratori del segretario speciale del Sinodo per la redazione
dei documenti sinodali), “altri uditori” (non meglio specificati) e “delegati

72 A. RIMOLDY, II Concilio ecumenico e i suoi membri, cit., pp. 173-177.

77 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., p. 97.
Viene attribuito voto deliberativo ai teologi e canonisti nonché agli ambasciatori dei
principi (ivi, p. 98).

7 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 27-
30.

7> PONTIFICIO CONSIGLIO PER I LAICI, Gli uditori laici al Concilio Vaticano II, in http:/[www.
laity va/content/laicifit/media/notizie/gli-uditori-laici-al-concilio-vaticano-ii.html (accesso del 17
giugno 2024).

76 Sul problema si pud vedere la ricostruzione di H. KUNG, Strutture della Chiesa, Borla,
Torino, 1965, pp. 86-101.

77 PAOLO VI, m.p. Apostolica sollicitudo, 15 settembre 1965, punto X.

78 Ordo Synodi Episcoporum, approvato da Benedetto XVI con rescritto del 29 settembre
2006, art. 5§1aelb.

21

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

fraterni” (esponenti di altre Chiese o comunita ecclesiali che non sono in
piena comunione con la Chiesa cattolica)”. Nel 2018 papa Francesco ha
ampliato e differenziato la gamma dei partecipanti senza diritto di voto,
invitando anche alcuni “invitati speciali” per la loro riconosciuta
autorevolezza®.

Ma l'innovazione maggiore ¢ avvenuta in concomitanza della XVI
assemblea ordinaria del Sinodo dei vescovi celebrata nell’ottobre 2023. Papa
Francesco ha disposto, il 17 aprile 2023, due mutamenti rilevanti, i quali
hanno ulteriormente modificato la struttura e la fisionomia dell’istituto.
Andando oltre i canali istituzionali gia previsti, nella fase preparatoria ha
allargato il raggio della consultazione, almeno virtualmente, a tutti i fedeli®;
ha poi deciso nella fase celebrativa di conferire diritto di voto ai membri
laici, comprese le donne, le quali dovevano costituire la meta dei “70
membri non vescovi” partecipanti ai “circoli minori” di questa assemblea
sinodale®.

d. Le finalita preminenti dell’attivita conciliare nel primo millennio
furono quelle di tutelare I'ortodossia, di fissare la disciplina, di organizzare
la cura pastorale, ma anche di riformare la Chiesa. I canoni disciplinari dei
concili, particolari ed ecumenici, sono stati da sempre motivati
dall’esigenza di reprimere abusi e irregolarita del clero, di procedere alla
correzione dei costumi dei fedeli e di introdurre adeguamenti nelle
strutture organizzative ecclesiastiche in rapporto alle necessita dei tempi.
Una incidenza rilevantissima hanno avuto i decreti dei concili lateranensi
(in modo speciale il IV) e del tridentino. Nonostante I'impronta pastorale,
anche il Vaticano II & stato foriero di riforme nella vita della Chiesa
universale e locale®.

I nesso fra sinodalita e riforma della Chiesa ¢ stato certamente uno dei
pilastri del magistero di papa Francesco. Tuttavia il significato del termine
“riforma” dopo il 2015 si & andato progressivamente modificando.
All'inizio I'obiettivo di rinnovare le istituzioni ecclesiali era assai piu stretto
e marcato. Col passare degli anni & apparso evidente che la nuova sinodalita
doveva proporsi prima di tutto la riforma interiore dei fedeli e poi la riforma

7 Ordo Synodi Episcoporum, cit., art. 7.

8 FRANCESCO, cost. ap. Episcopalis communio, 15 settembre 2018, art. 2 § 2.

81 In particolare sono stati inclusi altri 70 membri «non vescovi» provenienti dalle Chiese
locali in rappresentanza degli «altri fedeli del popolo di Dio (sacerdoti, consacrate o
consacrati, diaconi, fedeli laici). Essi sono stati scelti dal papa da un elenco di 140 persone
individuate dalle Conferenze episcopali e dall'Assemblea dei patriarchi delle Chiese
orientali cattoliche. Il papa ha anche previsto che il 50% di tali nuovi membri siano donne
e che venga valorizza la presenza giovanile (Comunicato stampa della Segreteria generale
del Sinodo del 26 aprile 2023).

82 Ibidem.

% Qualche spunto in C. BELLITTO, Synods, Reform, and Pope Francis: A Historical
Perspective, in Reforming the Church. Global Perspectives, edited by D. MARMION and S. RYAN,
Liturgical Press Academic, Collegeville, Minnesota 2023, pp. 1-16.

22

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

delle strutture ecclesiali. A sua volta la conversione di ciascun membro del
popolo di Dio ¢ stata strettamente correlata con la missione evangelizzatrice
della Chiesa.

Nel programma papale di riforma sinodale della Chiesa ha poi
assunto un ruolo centrale il Sinodo dei vescovi. Il codice del 1983 ne fissava
le finalita “nella salvaguardia e nell'incremento della fede e dei costumi,
nell’osservanza e nel consolidamento della disciplina ecclesiastica e inoltre
per studiare i problemi riguardanti l'attivita della Chiesa nel mondo” (can.
342). Con la Episcopalis communio del 2018, papa Francesco ha inteso
trasformarlo da assemblea di vescovi in un’assemblea che rappresenti,
almeno tendenzialmente, I'intero popolo di Dio e che permetta a tutte le sue
componenti di potersi esprimere (la formula icastica che vi & sottesa &: “Una
Chiesa che insegna deve essere prima di tutto una Chiesa che ascolta”®).
L’obiettivo della nuova sinodalita diventa, secondo le parole del papa,
“armonizzare le differenze all'interno di uno sforzo generale volto a
perseguire l'unita”®.

Gli scopi tradizionali del Sinodo dei vescovi vengono dunque
rinnovati in un senso pitt specifico che & quello di “interrogarsi sul modo in
cui la dottrina puo essere vissuta e applicata nei contesti mutevoli del nostro
tempo”®¢. Al riguardo papa Francesco opera la distinzione fra “le verita
tradizionali della dottrina cristiana”, che non sono “in discussione” “nelle
riunioni sinodali” e “le norme e le pratiche ecclesiali”, che invece possono e
debbono adattarsi alle circostanze e alla specificita di ogni situazione®.

2.4 - I modelli ecclesiologici retrostanti

Se volessimo capire le ragioni di fondo del divario fra le molteplici forme di
sinodalita, dovremmo in ultima analisi risalire alle diverse concezioni della
Chiesa da esse presupposte®. Ma cid non sarebbe sufficiente. Ogni modello
ecclesiologico, infatti, dovrebbe essere posto in relazione anche con i relativi

% PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 96.

8 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 95.

% PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 97. Si tratta di una riformulazione
di quanto previsto da Paolo VI nel punto II ¢) del m.p. Apostolica sollicitudo (15 settembre
1965), dove si afferma che fra i vari fini del Sinodo dei vescovi vi & anche quello di “!rendere
pit facile I'accordo delle opinioni almeno circa i punti essenziali della dottrina e circa il
modo d'agire nella vita della Chiesa”.

% PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 97. Il papa ricorda che i tre sinodi
sulla famiglia, sui giovani e sull’Amazzonia, celebrati fra il 2014 e il 2019, “hanno svolto un
ruolo fondamentale nello schiudere alla Chiesa nuove vie per accompagnare persone e
luoghi che affrontano sfide particolari” (ibidem).

% Secondo Congar si potrebbe interpretare il declino della prassi sinodale moderna
come un riflesso pratico del passaggio teorico dalla nozione di Chiesa come comunione
delle Chiese particolari all’altra nozione di Chiesa universale legata all’affermazione
dell’'universalismo e della giurisdizione papale (Y.M. CONGAR, De la communion des
Eglises it une ecclésiologie de 'Eglise universelle, in L'épiscopat et I'Eglise universelle, Cerf, Paris,
1962, pp. 248-260).

23

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

contesti storici ossia con I'insieme di fattori esterni che hanno condizionato
le forme e i contenuti delle assise e delle prassi sinodali. Pensiamo in primo
luogo alle relazioni fra la Chiesa e il potere politico nonché a quelle fra la
Santa Sede e le Chiese particolari®.

Sommariamente si potrebbero ricordare: 1) il modello federativo delle
“Chiese sorelle”, dove la sinodalita era espressione della comunione fra le
Chiese; 2) il modello delle “Chiese nazionali” dei regni barbarici, dove la
prassi sinodale era strumentale alla compenetrazione fra 1'organizzazione
politica e I'organizzazione religiosa; 3) il modello gregoriano della “Chiesa
romana”’, dove 'esigenza di tutelare la liberta della Chiesa e di rinnovare i
costumi porta a far dipendere 1'organizzazione delle Chiese locali da Roma;
4) il modello lateranense (IV concilio), che prevede una prassi sinodale ai
vari livelli gerarchici della Chiesa; 5) il modello conciliarista , che attribuisce
ai concili generali il governo straordinario e ordinario della Chiesa; 6) il
modello tridentino, che tende ad accentrare tutti i poteri di governo e di
controllo nelle mani del papa e della curia romana; 7) il modello del
Vaticano II, che pone le premesse dottrinali per un decentramento dei poteri
giurisdizionali ai vescovi e alle loro Chiese e riscopre la dimensione
collegiale.

Le sorgenti della nuova sinodalita vanno rintracciate nel modello di
Chiesa-popolo di Dio, di Chiesa-comunione e dell’inclusione reciproca fra
Chiesa particolare e Chiesa universale proposto dal concilio Vaticano II. Ed
e soltanto in quei testi conciliari che si possono trovare i principi della
sostanziale uguaglianza di tutti i battezzati, della loro comune vocazione
missionaria e della necessita di rispettare i loro carismi in funzione del bene
della Chiesa che formano i fondamenti della “Chiesa sinodale”.

3 - Le metamorfosi della sinodalita

Vorrei adesso esplicitare alcuni passaggi fondamentali che aiutino a capire
il carattere innovativo della sinodalita di papa Francesco.

3.1 - Dalla sinodalita episcopale alla sinodalita del popolo di Dio

% Per Aymans i fattori che avrebbero determinato la varieta del sistema sinodale e della
sua configurazione sarebbero da identificare su due piani: «il livello di auto-comprensione
ecclesiale-teologica (anche all’interno della realta secolare) e i rapporti di potere dominanti,
sia intraecclesiali che politici» (W. AYMANS, Sinodalita: forma di governo ordinaria o
straordinaria nella Chiesa?, ora in ID., Diritto canonico e comunione ecclesiale. Saggi di diritto
canonico in prospettiva teologica, Giappichelli, Torino, 1993, p. 36). Si tratta di uno spunto
indubbiamente interessante, perché offre due coordinate generali da tenere presenti non
solo per la reinterpretazione del passato ma per determinare le prospettive future:
pensiamo al contagio fra sinodalita e democrazia in larga parte delle Chiese dell’emisfero
occidentale.

24

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Benché divisi in correnti e scuole, i teologi e i canonisti postconciliari che
hanno riflettuto sulla sinodalita sono stati concordi nel ritenere che i
principi conciliari implicassero un rinnovamento della tradizione sinodale
in una prospettiva assai pitt ampia della collegialita episcopale. In questo
senso le idee intorno alla nuova sinodalita scaturiscono sia dalla critica
implicita alla prassi della celebrazione dei concili, giudicata inadeguata a
esprimere la voce dellintero popolo di Dio, sia dalla ricerca di nuove forme
di partecipazione dei laici e dei presbiteri col vescovo, data I'impossibilita
di separare i due soggetti del pastore e della porzione del popolo di Dio che
gli ¢ affidata. Pertanto il nuovo punto di partenza della dimensione sinodale
e stato identificato nelle Chiese locali, luogo ideale per ricercare una
relazione di cooperazione fra i fedeli, dotati di carismi personali, e il
vescovo, che ha la responsabilita di guida del gregge.

Su questa linea & poi intervenuto il magistero di papa Francesco che,
come si e visto, ha reinterpretato la dottrina ecclesiologica del Vaticano II
sul “popolo santo di Dio” integrandola con il principio del sensus fidei
fidelium, con l'esperienza delle assemblee latino-americane e con il metodo
del discernimento della tradizione gesuitica riletto alla luce della teologia
dei “segni dei tempi”®.

Si e anche visto come un ulteriore elemento determinante per attuare
la nuova sinodalita e stata la trasformazione, da parte di papa Francesco,
dellistituto del Sinodo dei vescovi: prima di tutto da assemblea episcopale
in assemblea potenzialmente rappresentativa del popolo di Dio; in secondo
luogo da strumento papale di consultazione dei vescovi e di altri periti a
esperienza di riflessione e di condivisione dei problemi della Chiesa.

In definitiva, il passaggio dalla concezione della sinodalita episcopale
(propriamente definita collegialita) alla concezione della sinodalita del
popolo di Dio, vorrebbe esprimere la trasformazione pit1 netta e rilevante
dopo il Vaticano II. Essa ¢ il risultato di tre passaggi: 1) dalla dominante ed
esclusiva categoria astratta della collegialita alla distinzione fra collegialita,
sinodalita, corresponsabilita; 2) dalla sinodalita episcopale alla sua
estensione a tutti i fedeli; 3) da quest'ultima alla teoria dell’integrazione
dialettica fra i diversi soggetti della sinodalita differenziata (fedeli, vescovi,
papa).

L’approdo finale vorrebbe indicare due corrispondenti innovazioni
intorno a tale concezione. La prima ¢ il transito da soggetti specifici della
sinodalita (vescovi, presbiteri, laici) al soggetto complessivo (il popolo di
Dio pellegrinante); la seconda riguarda un livello pitt articolato della

% Sul significato di quest'importante categoria conciliare si veda, almeno, M.-D.
CHENU, La Chiesa nel mondo. I segni dei tempi, Vita e Pensiero, Milano, 1965; G. RUGGIER]I,
La teologia dei “segni dei tempi”: acquisizione e compiti, in Teologia e storia. L’eredita del 900, a
cura di G. CANOBBIO, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2002, pp. 33-77; G. ROUTHIER, Les
«signes du temps». Fortune et infortune d’une expression du concile Vatican I, in Transversalités,
118, 2011, pp. 79-102

25

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

sinodalita: da una concezione settoriale e parziale a una concezione
complessa, integrata, dialettica (“uno” - “alcuni” - “tutti”).

3.2 - Dalla sinodalita come evento alla sinodalita come stile

Alla luce di queste premesse, si capisce anche come sia potuta avvenire la
trasformazione della prassi conciliare come evento rapsodico e in fondo
eccezionale in una prassi sinodale abituale di natura processuale e
sperimentale.

Una testimonianza significativa di questo sperimentalismo sinodale la si
pud gia rintracciare, durante il periodo del postconcilio, nella celebrazione
di sinodi nazionali in diversi paesi europei’. Si trattd di una forma di
trasposizione nella Chiesa del modello politico assembleare in auge nella
societa occidentale dopo la rivoluzione culturale del 1968. Dietro queste
esperienze, non ¢ difficile intuirlo, v'era l'idea programmatica di una
democratizzazione della Chiesa.

Il netto rifiuto espresso dalla Santa Sede verso questi sinodi nazionali,
che includevano una folta rappresentanza di laici aventi diritto di voto
anche su materie strettamente disciplinari o dottrinali, spinse a ricercare
forme comunitarie alternative a quelle della cosiddetta “Chiesa
istituzionale”. Pensiamo alla nascita delle “comunita cristiane di base”,
espressione del “dissenso cattolico” in diverse diocesi dell’Europa, oppure
allo sviluppo di “comunita ecclesiali di base”, sorte in America Latina e in
Africa col sostegno degli episcopati e quindi integrate nella vita delle Chiese
locali®.

Per la riconfigurazione delle strutture ecclesiali in chiave sinodale,
sono state poi particolarmente significative le esperienze avvenute in
America Latina all'interno del Consiglio episcopale latinoamericano®, del
Consiglio plenario venezuelano e della Conferenza ecclesiale
dell’Amazzonia®™. L’idea di sinodalita, dunque, non e solo un portato
dottrinale o teorico; € anche il riflesso di nuove esperienze locali e regionali.

' Cfr. B.FRANCK, Actualité nouvelle des Synodes. Le Synode commun des dioceses allemands
(1921-1975), Cerf, Paris, 1980; Nationalsynoden nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil.
Rechtliche Grundlagen und offentliche Meinung, herausgegeben von J. SCHMIEDL,
Paulusverlag, Freiburg, 2013.

%2 Cfr. P. WARNIER, Il fenomeno delle comunita di base, Jaca Book, Milano, 1973; L. BOFF,
Ecclesiogenesi. Le comunita ecclesiali di base reinventano la Chiesa, Borla, Roma, 1986; M.
ALVES RODRIGUES, Les communautés ecclésiales de base au Brésil. Genése, structure et
fonctions, L'Harmattan, Paris, 2006.

% Si ricordano le conferenze generali di Medellin (1968), Puebla (1979), Santo Domingo
(1992) e Aparecida (2007). Cfr. S. SCATENA, Da Medellin ad Aparecida: la “lezione” di
un’esperienza regionale per una ricerca di forme e stili di collegialita effettiva, in La Riforma e le
riforme nella Chiesa, cit., pp. 248-267.

* Cfr. R. LUCIANI, La sinodalita come processo di riconfigurazione teologico-culturale delle
chiese locali, in Credere Oggi, n. 247, 2022, pp. 126-131.

26

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 6 Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Per il fatto di radicarsi nella spiritualita della comunione ecclesiale, di
riferirsi al mondo delle esperienze di vita cristiana comunitaria e di
esprimersi in un complesso di attitudini relazionali umane e spirituali,
anziché in una serie di procedure e di pratiche istituzionali, la sinodalita
postconciliare si e andata sempre pitt definendo come un nuovo stile della e
nella Chiesa.

Al pari di ogni altro “stile”, quello sinodale - spiega un teologo italiano

- “e un qualcosa di culturale, di spirituale, di teologico: € una disposizione
comportamentale [...]”%. La sinodalita consiste infatti - egli prosegue -
“nell’assumere congrui atteggiamenti dialogali e nell’avviare precisi
processi collaborativi” nella Chiesa, ispirati a tre stili fondamentali per tutti,
quelli dell’accoglienza, della convivialita e del dialogo”®.

Col documento della Commissione teologica internazionale del 2018
avviene la consacrazione dell'idea di sinodalita come “stile di vita” della
Chiesa” e si ufficializza la distinzione fra il suo aspetto infrastrutturale e
quello strutturale: il primo identificato in un’attitudine psicologica, in una
disposizione comportamentale - si potrebbe dire in un habitus -; il secondo
in una prassi, in una procedura e in un metodo, la cui validita ed efficacia
vengono comunque a dipendere dalla precedente®.

Si capisce in tal modo come la dimensione processuale ed evolutiva abbia
finito per divenire una caratteristica essenziale della nuova sinodalita. Essa
¢ “processo”, non evento, e neanche una serie di eventi, come poteva essere
la celebrazione dei concili. In quanto processo non € mai statica bensi in fieri.
Corrisponde a una concezione “ecclesiogenetica”, cioe di una Chiesa che si
fa e si rinnova sempre, dato che “la rivelazione & completamente storica e
quindi soggetta a una continua reinterpretazione secondo la situazione di
coloro ai quali viene trasmessa”®. Dunque una sinodalita dal carattere
decisamente sperimentale e una “teologia in azione” attenta ai “segni dei
tempi” e alle esigenze dell’inculturazione nei diversi luoghi e contesti. Non
a caso uno dei principali esponenti di questo tipo di teologia parla di “un

* M.G. MASCIARELLL, Lo stile sinodale nella Chiesa, in Settimana News del 14 giugno
2016, in  http://www.settimananews.it/saggi-approfondimentiflo-stile-sinodale-nella-chiesa/
(consultato il 16 ottobre 2023).

% M.G. MASCIARELLL, Lo stile sinodale, cit. E difficile non vedere in queste
affermazioni una eco del programma teologico di Christoph Theobald (si vedano, fra le
sue opere, Il cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernita, 2 voll., EDB,
Bologna, 2009, e Lo stile della vita cristiana, Qiqajon, Magnano, 2015).

%7 “La sinodalita designa innanzi tutto lo stile peculiare che qualifica la vita e la missione
della Chiesa, esprimendone la natura come il camminare insieme e il riunirsi in assemblea
del Popolo di Dio convocato dal Signore Gesl nella forza dello Spirito Santo per
annunciare il Vangelo. Essa deve esprimersi nel modo ordinario di vivere e operare della
Chiesa” (COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodaliti nella vita e nella missione
della Chiesa, n. 70 a). )

% Tale distinzione si trova espressa in G. ROUTHIER, La synodalite dans I’Eglise locale,
cit., p. 701.

99pC. THEOBALD, The Principle of Pastorality, in The Legacy of Vatican 1I, edited by A.
VICINI and M. FAGGIOLI, Paulist Press, Mahwah (N.Y.), 2015, p. 28.

27

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

pragmatismo sinodale che si lascia realmente illuminare dalla storia e dalla
teologia”!®.

3.3 - Dalla sinodalita deliberativa alla sinodalita del discernimento

11 fatto che si sia affermata una concezione della sinodalita come attitudine,
come disposizione, come stile permette di capire anche un’altra
metamorfosi: dalla concezione deliberativa, che era propria della prassi
conciliare, a una concezione dialogica, che si qualifica, prima di tutto, come
un’attivita di ascolto, di condivisione, di discernimento comunitario in vista
della ricerca del consenso nella Chiesa.

E vero che fra le due forme non ¢’¢ opposizione di principio, dato che
la prima pubd essere prodromica alla seconda. Ma & anche vero che si tratta
di due concezioni che si pongono su piani differenti.

La prassi conciliare, specialmente da Trento al Vaticano II, prevedeva
la discussione fra i periti (teologi e canonisti) delle diverse scuole nelle
commissioni di lavoro come anche il confronto dei pareri dottrinali e
pastorali fra i vescovi in aula. E cid anche in modi e toni talora
particolarmente aspri. Inoltre la redazione dei canoni conciliari veniva
sottoposta al parere dell’assemblea diverse volte allo scopo di pervenire a
un testo il pit1 possibile condiviso. In ogni caso, considerata I'impossibilita
pratica di ottenere I"'unanimita, salvo casi eccezionali, la decisione finale da
parte del consesso dei vescovi e degli altri aventi diritto al voto, veniva
presa a maggioranza'®.

Nell’assumere decisioni o delibere conciliari, il criterio decisivo era
dunque costituito non tanto da una preventiva armonizzazione delle
posizioni quanto dal rispetto della verita e dalla ponderazione della loro
utilita per la Chiesa. Non contava avere raggiunto un accordo attraverso un
processo comunitario, quanto esprimere il proprio voto dopo attenta
cognizione di causa, valutazione, ponderazione e invocazione dello Spirito
Santo all’inizio di ogni seduta.

Il concilio Vaticano II ha rappresentato un anello di raccordo fra la
prassi tradizionale e quella inaugurata da papa Francesco nel Sinodo dei
vescovi. Nell'ultimo concilio, infatti, la maturazione collegiale delle
posizioni dei vescovi, durante lo svolgimento dei lavori e anche al di fuori
dell’aula conciliare, ha influito sul processo deliberativo per effetto di un
mutuo scambio e apprendimento. Sulle questioni controverse si preferi
addivenire a “conciliazioni e compromessi per amore del consenso pil
ampio possibile”!%; in taluni casi pitt problematici fu anche deciso “di non

1% C. THEOBALD, Un nouveau concile qui ne dit pas son nom? Le synode sur la synodalité,
voie de pacification et de créativité, Salvator, Paris, 2023, p. 19.

%0 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 34-
35.

102 7. KOMONCKAK, La lezione del Vaticano II. Diversita e disaccordo nella Chiesa, in Il
Regno - Attualita, 2021, p. 129.

28

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



2 ’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

dirimere una questione controversa ma di lasciarla a una ulteriore
chiarificazione teologica o canonica”'®. Resta pero il fatto che i “padri
sinodali” del Vaticano II “possono aver discusso animatamente su punti
particolari [...] ma erano unanimi nel riconoscere il ruolo costitutivo della
dottrina e 'importanza della difesa della fede un tempo rivelata ai santi”'®.

Nella sinodalita “dialogica”, inaugurata da papa Francesco, quel che
conta ¢ la fase infrastrutturale della decisione ossia la capacita di ascolto e
di dialogo dei fedeli e il discernimento da parte dei pastori in modo da
pervenire all’armonizzazione delle idee mediante I'intervento dello Spirito
Santo, che invita tutti i fedeli alla conversione!®.

E infatti attorno al metodo del discernimento che, secondo la costituzione
apostolica Episcopalis communio, ruota tutta la riorganizzazione del Sinodo
dei vescovi. Quest’'ultimo, com’e si e detto, e articolato in tre fasi:
preparatoria, celebrativa e attuativa. Lo scopo della prima fase ¢ favorire la
pitt larga consultazione dei fedeli nelle Chiese particolari. Durante la
seconda fase avviene il discernimento dei pastori sulle tematiche emerse dal
precedente momento consultivo, visto come espressione del sensus fidei del
popolo di Dio. L'opera di discernimento trova il suo punto culminante
nell’assemblea sinodale, che raccoglie i vescovi rappresentanti delle
Conferenze episcopali e del Consiglio dei patriarchi delle Chiese orientali.
Infine nella fase attuativa prende avvio il processo di recezione delle
conclusioni sinodali tenendo conto delle esigenze di inculturazione dei
principi da esso sanciti.

Si evidenzia, in tal modo, il nesso costitutivo fra consultazione e
discernimento. Nel “processo sinodale” la consultazione riveste
un’importanza fondamentale: non funge soltanto da momento preparatorio
ma determina i contenuti della fase successiva del discernimento. Il
principio teologico di riferimento & che “la totalita dei fedeli” “non pud
sbagliarsi nel credere” (Lumen Gentium, 12). Si viene cosi a creare un
rapporto di reciprocita tra consultazione e discernimento che, secondo il
segretario del Sinodo dei vescovi, costituisce “la forza del processo” e il
“principio fecondo che pud portare ad ulteriori sviluppi della sinodalita,
della Chiesa sinodale e del Sinodo dei Vescovi”1®.

4. Conclusioni

103 . KOMONCKAK, La lezione del Vaticano 11, cit., p. 129.

14 J. KOMONCKAK, La lezione del Vaticano 11, cit., p. 128.

1% Come afferma papa Francesco, “un cammino sinodale & caratterizzato dal ruolo dello
Spirito Santo. Ascoltiamo, discutiamo in gruppo, ma soprattutto prestiamo attenzione a cio
che lo Spirito ha da dirci [...]. Se i suoi componenti sono aperti ai cambiamenti e alle nuove
possibilita, il sinodo & sempre e per tutti un’esperienza di conversione” (PAPA
FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., pp. 97-98).

1% M. GRECH, I Sinodo si trasforma, cit.

29

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

Alla luce della comparazione analitica operata nelle pagine precedenti,
ritengo di poter dire che molte delle differenze fra 1’antica e la nuova
sinodalita si possano ricondurre alla diversa etimologia da cui si fa derivare
il termine greco synodos.

Nel greco biblico dei Settanta tale parola equivale a quella di Chiesa
intesa come “assemblea”. Nella tradizione canonica latina abbiamo visto
che appare costantemente come sinonimo di “concilio”. L’opzione di papa
Francesco e di tutti i teologi della “Chiesa sinodale” &, invece, quella di
rifarsi all’etimologia greca profana di synodos nell’accezione di “compagno
di viaggio”: da qui proviene la nuova concezione della sinodalita come un
“camminare insieme” dei membri del popolo di Dio pellegrino'”.

E facile constatare che il modo di concepire la sinodalita &, fin
dall'inizio, differente, anche se non contrapposto. L’antica si attuava nella
celebrazione degli “eventi” conciliari, aventi principalmente uno scopo
deliberativo, anche se, come si & visto, esistevano altre forme di sinodalita
prodromiche o collaterali. La nuova si vuole invece concepire come un
“processo” che si distende nel tempo, nello spazio e nei vari ambiti della
vita della Chiesa!®.

Come aveva intuito, con largo anticipo, il sociologo della religione
Italo De Sandre, dopo il Vaticano II e avvenuta “una reinterpretazione
culturale” della sinodalita, per cui parlare di essa

«non significa solo applicare ad oggi un concetto gia esistente, ma
ricostruirlo, reinterpretarlo, farlo crescere a partire dalla risonanza del
suo senso etimologico. Esso indica non solo una “adunanza”, un
riunirsi insieme di tutti [...] ma un camminare insieme, un processo che
¢ ben pit1 di un singolo evento»'®.

Questa “risignificazione” della nozione presuppone e include - &
importante rilevarlo - non soltanto una diversa concezione della stessa bensi
una nuova ecclesiologia.

L’introduzione della nuova sinodalita sottintende, almeno
implicitamente, sia 'insufficienza degli organi classici, rappresentati dai
concili particolari ed ecumenici come dei sinodi diocesani, sia I'inefficacia o
il mancato funzionamento degli organismi di partecipazione creati dopo il
Vaticano II nelle parrocchie e nelle diocesi. E quindi presuppone che
occorrano altri organi, metodi e strumenti piu flessibili, piti efficaci e,
soprattutto, maggiormente rappresentativi delle varie componenti del
popolo di Dio. Cio non significa necessariamente abbandonare la tradizione
conciliare e sinodale; implica perdo la necessita di integrarla con un

17 Su questa linea la COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita nella vita
e nella missione della Chiesa, n. 3.

1% Cfr. ivi, n. 70 b. In realta questa distinzione non appare storicamente cosi netta, perché
la celebrazione dell’, evento” concilio o sinodo & sempre stata preceduta da una fase
preparatoria e da una fase applicativa.

1. DE SANDRE, Camminare insieme, valorizzare la complessita. Diagnosi socio-culturale,
in Credere Oggi, n. 76, 1993, pp. 5-6.

30

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

programma pitt ampio di “comunione, partecipazione e missione” di tutti i
tedeli, sul piano locale e universale, facente perno sul rinnovato organismo
del Sinodo dei vescovi.

Il metodo o processo sinodale e poi strettamente collegato all’idea di
“Chiesa sinodale”. Questo modello ¢ il risultato sia di una rivisitazione dei
documenti del Vaticano II, e in particolare della costituzione dogmatica
Lumen Gentium, sia di una rilettura del racconto degli Atti degli Apostoli, 15.
La nuova formula ecclesiologica si incentra (1) su alcuni concetti
fondamentali (la Chiesa-popolo di Dio, il riconoscimento dei carismi propri
di ciascun fedele, la prerogativa del sensus fidei della comunita dei fedeli);
(2) su alcune pratiche (I'ascolto, il dialogo, la condivisione) e metodi
spirituali (la “conversazione spirituale”, la pratica del “discernimento
comunitario”); (3) sulla “circolarita” fra la funzione profetica di ogni fedele
(“tutti”), sul discernimento operato dai vescovi come singoli e come collegio
(“alcuni”) e sull’autorita primaziale del vescovo di Roma (“uno”

L’introduzione di questi strumenti nella prassi sinodale mira a creare
le condizioni psicologiche, spirituali e culturali favorevoli per approfondire
comunitariamente questioni controverse anche all'interno della Chiesa e
verificare 1'esistenza di un consenso dei fedeli (consensus fidelium) quale
criterio valido per determinare la coerenza di una particolare dottrina o
prassi con la fede apostolica.

A sua volta, il programma di una “Chiesa sinodale” si propone di
recuperare l'importanza delle Chiese locali come luoghi primari del
processo di inculturazione della fede in dialogo con le realta circostanti e
quindi segnare un’inversione di tendenza rispetto all’affermazione della
preminenza della Chiesa universale e del centralismo romano che si erano
manifestati nuovamente dopo il Sinodo dei vescovi del 1985. In questa
direzione la formula “Chiesa di Chiese” & considerata la pit adatta a
garantire il principio del decentramento della Chiesa e ad aprire nuove
prospettive sulla funzione del vescovo di Roma in chiave ecumenica!*’.

Questi presupposti dottrinali, che sono sottesi all’attuale “processo
sinodale”, costituiscono elementi importanti per rispondere alla domanda
iniziale circa la sua collocazione all’interno della linea di continuita o di
discontinuita con la tradizione sinodale classica.

Il primo aspetto da sottolineare ¢ la diversita del contesto storico-
ecclesiale e dei relativi problemi a cui cercano di rispondere queste due
differenti forme di sinodalita. La prassi collegiale dei vescovi e quella dei
sinodi diocesani interpellava una cerchia ristretta dei membri della Chiesa
e si focalizzava sui rapporti gerarchici fra l'autorita papale e quella

10 Significativo il documento del DICASTERO PER LA PROMOZIONE DELL'UNITA DEI
CRISTIANI, Il Vescovo di Roma. Primato e Sinodalita nei dialoghi ecumenici e nelle risposte
all’Enciclica Ut unum sint, 13 giugno 2024 (su cui M. DEL POZZO, Considerazioni
costituzionalistico-canoniche a margine del Documento di studio su Primato e sinodalitia nei
dialoghi ecumenici, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica
[https:/[www.statoechiese.it], n. 13 del 2024).

31

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



J’O‘ Stato, Chiese

6\.4 e pluralismo confessionale

episcopale oppure fra I’autorita episcopale, il clero diocesano e i fedeli laici.
La svolta costituzionale del Vaticano II, il contesto della societa
democratica, le richieste di maggiore partecipazione alla vita della Chiesa
da parte dei fedeli, spingono la Chiesa attuale verso una ridefinizione dei
rapporti interni non solo fra chierici e laici, fra governanti e governati, fra
Chiesa docente e Chiesa discente, ma pure fra fedeli uomini e fedeli donne,
fra presbiteri e religiose, fra ministeri maschili e ministeri femminili.

Vi & poi da tener conto della diversita di piani e ambiti: la nuova
sinodalita preferisce muoversi sul livello infrastrutturale per creare le
condizioni idonee alla formazione del consenso nella Chiesa anziché
riprendere le secolari forme istituzionali; inoltre non si incentra sulle
questioni di ambito dottrinale o disciplinare ma si preoccupa soprattutto
della dimensione spirituale e missionaria.

Tutto cio fa emergere con maggiore evidenza la diversita di metodi: la
nuova sinodalita non si riduce alla discussione o all’affermazioni di
determinate tesi o proposizioni dottrinali, ma introduce una molteplicita di
pratiche e tecniche per favorire l’ascolto, il dialogo, la condivisione, la
conversione nei fedeli.

Infine fra le due forme di sinodalita sussiste una diversita di obiettivi:
la nuova vorrebbe essere anzitutto manifestazione e promozione della
comunione, della partecipazione e della missione di ciascun fedele nella vita
della Chiesa; uno scopo di gran lunga pitt ampio dell’esercizio della
comunione e della collegialita episcopale che si esprimeva nei concili o in
altri organismi episcopali.

Questi rilevanti elementi distintivi, oltre alla diversita dei presupposti
teologici sopra indicati, inducono a ritenere che le due nozioni di sinodalita
non presentino una struttura analoga. Innanzi tutto non si pongono sullo
stesso livello di discorso, perché I'una veicola una prassi di consultazione e
di deliberazione mentre l'altra ambisce a essere elevata a dimensione
ontologica della Chiesa. Inoltre non possiedono la medesima estensione, in
quanto l'una resta confinata in una prassi di consultazione e di governo
mentre l'altra si proietta sull’intera Chiesa nei suoi svariati ambiti. Da
ultimo presentano conseguenze molto diseguali, giacché 1'una determina
un modo di esercitare la collegialita episcopale e la sinodalita diocesana,
mentre l'altra si propone di riconfigurare la gamma delle relazioni in seno
alle varie classi di fedeli nella Chiesa.

Le differenze sostanziali che intercorrono fra la tradizione sinodale e
la nuova sinodalita non dirimono il problema piti complesso di valutare la
portata ecclesiologica di quest'ultima. Il “processo sinodale” attuale va
inteso come un complesso di metodi finalizzati all’integrazione dei principi
ecclesiologici del Vaticano II oppure va inteso come un progetto organico
di riforma del modello di Chiesa o addirittura come una sua rifondazione
su base conciliarista e consensuale? Questo mi sembra il vero punto di
discrimine. Solo il futuro ci potra dire quale delle due opzioni sara
perseguita dall’attuale pontefice e dal suo successore.

32

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025 ISSN 1971- 8543



Jl’g‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

N0l

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025

ISSN 1971- 8543

33



