
 

_____________________________ 
 
* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Relazione presentata al Seminario di studi su Cristianesimo e sinodalità: dialogo tra diritto, 

storia e teologia in prospettiva comparata (Università di Zurigo, 3-4 novembre 2023). 
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/27963 
 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Carlo Fantappiè 
(professore emerito di Diritto canonico dell’Università degli Studi di Roma Tre) 

 
 

Antica e nuova sinodalità. Una comparazione * 
 

Old and New synodality. A Comparative Study * 
 
 
ABSTRACT: Il presente saggio intende ricollocare le forme di sinodalità successive 
al concilio Vaticano II e quelle del passato nei loro diversi contesti storici ed 
ecclesiologici. In un primo momento si chiariscono i presupposti della visione 
sinodale di papa Francesco e le novità da lui introdotte con la riforma del Sinodo 
dei vescovi. In un secondo momento sono ricostruite le forme concrete della 
tradizione sinodale nella Chiesa latina. Particolare attenzione è dedicata alle 
esperienze significative sia del primo sia del secondo millennio, queste ultime a 
torto trascurate o considerate irrilevanti. Su queste basi è così possibile individuare 
le differenze di contesto, di presupposti, di metodo e di finalità fra la sinodalità del 
passato e la sinodalità del presente. Da ultimo vengono evidenziate le principali 
trasformazioni introdotte da papa Francesco nella concezione della sinodalità, allo 
scopo di fornire criteri utili alla comprensione delle possibili implicazioni sul 
modello costituzionale della Chiesa. 
 
ABSTRACT: The objective of the present essay is to contextualise past and post-
Vatican II forms of synodality within their respective historical and ecclesiological 
frameworks. The initial stage will entail an examination of the premises 
underlying Pope Francis' synodal vision and the innovations he has introduced 
through the reform of the Synod of Bishops. Subsequently, an account will be 
provided of the distinctive forms of the synodal tradition in the Latin Church. 
Particular attention is paid to the significant experiences of both the first and the 
second millennium, with a particular focus on the latter, which has been 
unjustifiably neglected or considered irrelevant. On this basis, it is possible to 
identify the differences in context, presuppositions, method and purpose between 
the synodality of the past and the synodality of the present. Finally, the main 
changes introduced by Pope Francis in the concept of synodality are highlighted 
in order to provide useful criteria for understanding the possible implications for 
the Church's constitutional model. 
 
SOMMARIO: Premessa metodologica - 1. Genesi della nuova sinodalità - 1.1. La 
visione sinodale di papa Francesco - 1.2. La riforma del Sinodo dei vescovi - 2. Due 
genealogie e modelli distinti - 2.1. Il contesto della tradizione sinodale - 2.2. Il 
contesto della nuova sinodalità - 2.3. Le differenze di natura, di partecipazione, di 
metodo e di finalità - 2.4. I modelli ecclesiologici retrostanti - 3. Le metamorfosi della 
sinodalità - 3.1. Dalla sinodalità episcopale alla sinodalità del popolo di Dio - 3.2. 
Dalla sinodalità come evento alla sinodalità come stile - 3.3. Dalla sinodalità 
deliberativa alla sinodalità del discernimento - 4. Conclusioni. 



 

2 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

 
 
Premessa metodologica 
 
Si può dire che la sinodalità è sempre esistita nella storia della Chiesa, anche 
se, nel corso di due millenni, ha mutato i suoi presupposti, le sue forme di 
espressione e perfino i suoi nomi tanto nella Chiesa cattolica quanto nelle 
altre Chiese cristiane. Ma per molti teologi di oggi tale nozione corrisponde 
in modo quasi esclusivo a quella proposta da papa Francesco, dato che il 
suo significato autentico si sarebbe oscurato o indebolito nel corso del 
secondo millennio1. Lo storico e il canonista non possono partire da 
quest’impostazione teologica, la quale sorvola sulla distanza, anche 
sostanziale, che intercorre fra i diversi tipi di sinodalità e tende ad applicare 
a essi un criterio valoriale di giudizio.  

Scopo del presente saggio è ricollocare le forme di sinodalità del 
passato e quelle del presente, limitatamente alla Chiesa latina, nei loro 
diversi contesti storici, stabilendo analogie e differenze fra loro. Ciò servirà 
a porre nei giusti termini la domanda se esse siano omogenee nei loro 
presupposti e nella loro struttura, e quindi in che misura siano da collocare 
su una linea di continuità o di discontinuità. Tale domanda assume una 
rilevanza al contempo storico-interpretativa e teologico-canonistica.  

Sul terreno della ricostruzione storica si pone il problema metodologico 
di come instaurare un paragone fra la tradizione sinodale anteriore e quella 
posteriore al concilio Vaticano II, vero spartiacque fra le due concezioni.  

Il fatto che la dimensione sinodale sia stata elevata a elemento 
costitutivo della Chiesa ha infatti implicato una nuova concezione della 
stessa in un senso assai più largo rispetto alle modalità e agli istituti in cui 
tradizionalmente essa si era manifestata. Inevitabilmente questa nuova 
consapevolezza della coscienza ecclesiale si riverbera sul presente e sul 
passato producendo, da un lato, la ricerca di forme sinodali adatte al 
contesto attuale e, dall’altro lato, l’interesse a riscoprire esperienze, istituti, 
metodi della tradizione canonica.  

Ma questi due profili del processo in corso nella Chiesa cattolica - di 
rimodulazione del concetto di sinodalità e di rivisitazione delle sue 
esperienze secolari - non possono essere concepiti e attuati in modo del tutto 

 

1 Così il cardinale Mario Grech, segretario generale del Sinodo dei vescovi: «Il tema della 
sinodalità era andato indebolendosi nella prassi ecclesiale e nella riflessione ecclesiologica 
del secondo millennio nella Chiesa cattolica. Era una pratica tipica della Chiesa del primo 
millennio, continuata nella Chiesa ortodossa» (M. GRECH: il Sinodo si trasforma per dar 
spazio al popolo di Dio. Intervista con il segretario generale, in L’Osservatore Romano, 21 maggio 
2021). «La storia della Chiesa cattolica è segnata da un progressivo abbandono del 
principio sinodale nel secondo millennio» (D. VITALI, «Un popolo in cammino verso Dio». 
La sinodalità in “Evangelii gaudium”, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2018, pp. 14, 126, 134). 



 

3 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

separato, se si tiene fede al principio epistemologico che la storia si fonda 
sul rapporto del presente col passato2.  

Per eliminare il rischio di cadere nell’anacronismo - la proiezione 
retroattiva dell’immagine attuale -, oppure nel dogmatismo - l’assunzione 
dell’immagine del passato a norma di quella attuale, occorrerà distinguere 
sufficientemente i caratteri distintivi della vecchia e della nuova sinodalità. 

Per compiere quest’operazione interpretativa, avremmo però bisogno 
di riferirci a un concetto o criterio identificativo che possa permettere la 
comparazione fra queste forme. Poiché manca un accordo fra teologi e 
canonisti su cosa si debba intendere esattamente per sinodalità3 - una 
nozione peraltro fluttuante -, l’unica via praticabile, rispettosa del criterio 
storico, mi sembra quella di applicare alla ricostruzione dell’antica prassi 
sinodale gli stessi criteri che si era soliti usare per riconoscerla.  

Nella tradizione canonica latina abbiamo un indice lessicale altamente 
rivelatore: il fatto che synodus e concilium siano stati considerati termini 
equivalenti4. Ciò sta a significare che la sinodalità anteriore al Vaticano II 
trovava la sua manifestazione più elevata, sul piano formale, nella prassi 
conciliare, anche se non si esauriva in essa. Vi erano infatti altre espressioni, 
sul piano informale che, come avremo modo di vedere, la preparavano e la 
arricchivano di altri contenuti. Si può quindi identificare su questo duplice 
livello una base comune su cui far poggiare il paragone fra la prassi sinodale 
del presente e del passato5. 

Sul terreno teologico-canonistico, la domanda iniziale sull’identità 
dell’antica e della nuova sinodalità richiede una disamina dei loro contesti, 
delle loro premesse teologiche, delle loro strutture istituzionali, dei loro 
metodi e delle loro finalità, il che equivale solo in parte ad approfondire le 
relazioni fra l’istituto del concilio e l’istituto del Sinodo dei vescovi. In una 
visione prospettica restano poi aperte altre e più consistenti domande alle 
quali al momento non è possibile rispondere, come quelle concernenti la 
disgiunzione o integrazione di queste diverse forme di sinodalità e la 
portata della nuova sul futuro assetto costituzionale e organizzativo della 
Chiesa. 

 

2 H.-I. MARROU, La conoscenza storica, il Mulino, Bologna, 1969, p. 33: “la storia 
l’incontro, il rapporto posto in essere dallo storico tra due piani di umanità: il passato 
vissuto dagli uomini di un tempo e il presente in cui si sviluppa tutto uno sforzo inteso a 
rievocare questo passato, perché ne tragga profitto l’uomo, cioè gli uomini che verranno”. 

3 Ho affrontato questo aspetto nel volume Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a 
Papa Francesco, Marcianum, Venezia, 2023. 

4 Cfr. A. LUMPE, Zur Geschichte des Wortes “synodos” in der antiken christlichen Gräzität, 
in Annuarium Historiae Conciliorum, 6, 1974, pp. 42-45. Solo nel XVI secolo si afferma nella 
trattatistica la distinzione fra concilium e synodus per specificare la differenza fra concili 
propriamente detti e sinodo diocesano (cfr. Reuerendiss. in Christo patris d. Dominici card. 
Iacobatii De concilio tractatus, Antonius Bladus, Romae, 1538, p. 3). 

5 Questa distinzione viene suggerita da A. BORRAS, Sinodalità ecclesiale, processi 
partecipativi e modalità decisionali, in La Riforma e le riforme nella Chiesa, a cura di C.M. GALLI, 
A. SPADARO, Queriniana, Brescia, 2016, p. 213. 



 

4 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

 
 
1 - Genesi della nuova sinodalità 
 
1.1- La visione sinodale di papa Francesco 
 
Se vogliamo comprendere le trasformazioni della sinodalità avvenute negli 
ultimi decenni, non possiamo prescindere dall’impulso decisivo dato 
dall’attuale pontefice a questa tematica sia con il discorso programmatico 
per il cinquantenario del Sinodo dei vescovi6, sia con i rilevanti mutamenti 
da lui introdotti nella struttura di tale istituto. I suoi interventi magisteriali 
e normativi inducono a supporre un progetto complessivo di rinnovamento 
della Chiesa imperniato sulla dimensione sinodale7. Non a caso il papa usa 
frequentemente la locuzione “Chiesa sinodale” per indicare un nuovo 
modo di essere della Chiesa. Sarà quindi importante vedere anche come 
questa prospettiva generale di papa Francesco abbia le sue radici profonde, 
da un lato, nell’esperienza sinodale precedente alla sua elezione e, 
dall’altro, nell’elaborazione dottrinale propria della teologia latino-
americana. 

La nuova concezione della sinodalità proposta da papa Francesco può 
essere considerata la risultante di quattro idee-base. La prima è la 
definizione della Chiesa come “santo Popolo fedele di Dio”8, la quale tende 
a legare strettamente, secondo la teologia argentina, l’idea di Chiesa con 
quella di popolo, inteso come soggetto evangelizzatore situato nel tempo e 
nello spazio. Dunque popolo pellegrino nella storia della salvezza e, al 
tempo stesso, incarnato nelle diverse culture a seconda delle appartenenze 
(papa Francesco rinvia a Lumen Gentium, 23)9.  

La seconda idea-chiave ruota attorno al nesso fra la dottrina conciliare 
del sensus fidei fidelium e la sinodalità. Il processo di consultazione dei fedeli 
risulta necessario non per un’esigenza di democratizzazione della vita della 
Chiesa, bensì per rendere effettivo il principio che la totalità dei fedeli gode 

 

6 FRANCESCO, Commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sinodo dei Vescovi, 
17 ottobre 2015. 

7 I due aspetti sono del tutto interconnessi. Come ha notato il canonista belga Alphonse 
Borras, «il papa vede il Sinodo dei vescovi nel quadro di una Chiesa sinodale. Se mi è 
permesso un neologismo, direi che egli lo iscrive nel quadro di una “sinodalizzazione” 
integrale della Chiesa» (A. BORRAS, Episcopalis Communio, mérites et limites d'une réforme 
institutionnelle, in Nouvelle Revue Théologique, 141, 2019, p. 83, traduzione mia). 

8 A. SPADARO, Intervista a papa Francesco, in La Civiltà Cattolica, 2013, III, quad. 3918, 
p. 459. Sulla teologia argentina del popolo di Dio: C.M. GALLI, La riforma missionaria della 
Iglesia secondo Francesco, in La riforma e le riforme nella Chiesa, cit., pp. 37-65. 

9 “Il cristianesimo non è mai stato confinato in una cultura particolare, ma si è arricchito 
delle specificità dei popoli in cui si è radicato” (PAPA FRANCESCO, in conversazione con 
Austen Ivereigh, Ritorniamo a sognare. La strada verso un futuro migliore, Piemme, Milano, 
2020, p. 94). Concetto svolto nell’Evangelii Gaudium: “!il Popolo di Dio si incarna nei popoli 
della Terra, ciascuno dei quali ha la propria cultura” e le cui diversità possono 
armonizzarsi mediante lo sviluppo della cultura dell’incontro (nn. 115 e 220). 



 

5 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

del privilegio dell’infallibilità in credendo (qui il richiamo è a Lumen Gentium, 
12a). Va precisato che, per papa Francesco, il Popolo di Dio partecipa e 
condivide la fede in forme differenziate rispetto alla dottrina teologica e allo 
stesso magistero. La pietà popolare è un veicolo importante della fede, un 
luogo teologico da cui partire per evangelizzare10.  

Da queste due idee portanti - quella di Chiesa come popolo di Dio 
immerso in una determinata cultura, e quella del sensus fidei che appartiene 
alla totalità dei credenti, papa Francesco desume la terza, ossia che la 
teologia e l’evangelizzazione debbano venire “inculturate”, dando vita a un 
pluralismo teologico11. 

Il quarto concetto fondamentale - quello di sinodalità - nasce come 
conseguenza dell’idea di popolo di Dio pellegrino12 e dell’idea che tale 
popolo pellegrino, guidato dallo Spirito Santo, sia il soggetto portatore del 
senso della fede e della evangelizzazione13. La sinodalità lega in comunione 
le Chiese particolari con la Chiesa universale nei tre livelli locale, regionale 
e universale e permette di attuare la circolarità fra il sensus fidei di cui sono 
portatori tutti i fedeli, il discernimento ai tre livelli organizzativi della 
Chiesa e l’autorità di chi esercita il corrispondente ministero pastorale. In 
tal modo la sinodalità diviene, secondo papa Francesco, il metodo con cui 
ciascun fedele partecipa alla vita della Chiesa e il mezzo con cui tutti i fedeli, 
dai laici al papa, vi vengono inclusi. 

Una delle formulazioni più organiche della sua visione si trova 
espressa nell’intervista al giornalista britannico Austen Ivereigh. Papa 
Francesco, innanzi tutto, definisce la sinodalità non come modello di Chiesa 
quanto come un “metodo”, una “metodologia”, una “esperienza”, un 
“processo”, una “prospettiva”14. La necessità stringente del “processo 
sinodale” si radica prima ancora che nella Chiesa, nella politica e nella 
società:  
 

“ci servono processi che consentano di esprimere, ascoltare e maturare 
le differenze in modo tale da camminare insieme senza bisogno di 
annientare nessuno […]. La pace durevole richiede di creare e 
mantenere processi di ascolto reciproco”15.  

 

 

10 C.M. GALLI, Il popolo di Dio, il Popolo e i popoli, in Da Puebla ad Aparecida. Chiesa e società 
in America Latina (1979-2007), a cura di M. DE GIUSEPPE e G. LA BELLA, Carocci, Roma, 2019, 
p. 190. Il tema sarà sviluppato da papa Francesco nella Evangelii Gaudium, n. 126. 

11 «La teologia della pastorale popolare concepisce la missione evangelizzatrice della Chiesa 
“verso, nei e dai” popoli con le loro culture» (C.M. GALLI, Il popolo di Dio, cit., p. 284). Cfr., 
più distesamente, J.C. SCANNONE, Papa Francesco e la teologia del popolo, in La Civiltà 
Cattolica, 2014, quad. 3930, pp. 571-590. 

12 Di qui il significato attribuito alla nuova sinodalità come un “camminare insieme”. 
13 Come soggetto comunitario consapevole della propria identità, tutto il popolo di Dio 

è soggetto comunitario della missione evangelizzatrice. Ne deriva che ogni fedele è 
chiamato a essere protagonista della missione (FRANCESCO, Evangelii Gaudium, nn. 111-
134). 

14 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 94. 
15 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 85. 



 

6 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

In sostanza, il metodo sinodale è un modo per superare il conflitto e, 
mediante il  
 

“discernimento”, “guardare oltre le ragioni superficiali del 
disaccordo”, lavorare “alla possibilità di una nuova sintesi, che non 
distrugga nessuno dei due poli, ma conservi in una nuova prospettiva 
ciò che è buono e valido di entrambi”16.  

 

Questo trascendimento delle “polarità” presuppone l’ascolto reciproco, il 
dialogo fra le diverse visioni, il discernimento, la ricerca comune del bene, 
la disponibilità ad apprendere l’uno dall’altro in vista del consenso di tutti. 
Quest’ultimo assume tuttavia il carattere del dono piuttosto che della 
conquista, un dono che deriva in ultima analisi dall’azione dello Spirito di 
Dio. 

La “metodologia sinodale” di papa Francesco si radica, da un lato, 
nella spiritualità del suo ordine, la Compagnia di Gesù, dove il 
discernimento personale e comunitario riveste un’importanza centrale17; 
dall’altro nell’esperienza dialogica compiuta in Argentina durante i lavori 
della V Conferenza generale dell’episcopato latino-americano nel 200718. 
Ma il fatto che questa esperienza lo abbia stimolato a “ravvivare” “l’antica 
pratica della sinodalità” “non solo per il bene della Chiesa, ma come 
servizio all’umanità che è così spesso bloccata da discordie paralizzanti”19, 
rinvia anche a una riflessione teorica sulle pratiche etico-discorsive della 
filosofia del Novecento20.  

Nondimeno nell’individuazione del nesso dialogo-consenso nella Chiesa 
andrebbe tenuto conto dell’influenza esercitata su di lui dalla teologia 
latino-americana, la quale aveva affermato l’insufficienza della dottrina 
tradizionale per risolvere i conflitti intraecclesiali provocati dal processo di 
modernizzazione e individuato nella celebrazione dei grandi concili il 
luogo teologico in cui il consenso ha rivelato l'azione dello Spirito e la vera 
fede della Chiesa21.  

 

16 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., pp. 91-92. 
17 Cfr. FRANCESCO, Sul discernimento, con un saggio di M.Á. FIORITO e D. FARES, a 

cura di A. SPADARO, EDB, Bologna, 2023. 
18 Nella memoria dell’allora cardinale Bergoglio, tale Conferenza generale divenne un 

“modello” per i lavori delle future Conferenze episcopali, perché «ad Aparecida tutto 
veniva fatto per il popolo, e tutto con il popolo» (PAPA FRANCESCO, America latina. 
Conversazioni con Hernán Reyes Alcaide, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2019, p. 31). Nel 
documento conclusivo, da lui redatto, si trova anche affermato che i laici devono 
partecipare non solo ai processi di ascolto, discernimento e formulazione della decisione, 
ma anche ai processi di assunzione delle decisioni nella Chiesa (cf. n. 371; Il Regno - 
Documenti, 19, 2007, p. 628). 

19 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 93. 
20 Bergoglio cerca una sintesi fra la filosofia delle polarità di Romano Guardini, il 

rapporto Io-Tu di Martin Buber e la prospettiva dell’etica del discorso di Habermas e di 
Karl-Otto Apel. Sullo sfondo non è difficile intravedere l’enciclica di PAOLO VI Ecclesiam 
suam del 6 agosto 1964, tutta incentrata sul tema del dialogo. 

21 «A primazia da "regula fidei", a autoridade da "parádosis", em vigor durante séculos 
na Igreja antes de ser indevidamente destronada em proveito de instâncias hierárquicas, 



 

7 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

1.2 - La riforma del Sinodo dei vescovi.  
 
Questa riforma, compiuta da papa Francesco con la costituzione apostolica 
Episcopalis Communio del 15 settembre del 2018, è un presupposto 
indispensabile senza il quale non saremmo arrivati al Sinodo sulla 
sinodalità del 2023 e 2024. Essa s’inserisce in un lungo processo di 
evoluzione e di consolidamento organizzativo, istituzionale e dottrinale 
dell’istituto creato da Paolo VI nel 1965 e fin da allora concepito come 
“perfettibile” alla luce delle esperienze e delle esigenze della Chiesa22.  

Va ricordato che la prima funzione essenziale del Sinodo dei vescovi 
era ed è quella di essere un organo permanente consultivo dell’ufficio 
primaziale e quindi soggetto alla sua autorità non solo nella libertà di scelta 
dei suoi membri e partecipanti ma anche nella determinazione delle 
decisioni a lui riservate dopo la conclusione delle assise sinodale. Tuttavia 
il Sinodo dei vescovi è nato anche come un organismo del collegio 
episcopale, anche se non si può considerare un istituto che lo rappresenta 
in senso proprio23.  

Questa originaria “natura ibrida” del Sinodo dei vescovi - organo 
consultivo del romano pontefice ma anche espressione parziale della 
collegialità episcopale - ha subìto, nei decenni successivi alla sua istituzione, 
rilevanti trasformazioni nella sua composizione ecclesiale e nelle sue 
funzioni. La progressiva accentuazione della rappresentatività ecclesiale ed 
ecumenica del Sinodo ha prodotto riflessi importanti nella ridistribuzione 
interna dei membri effettivi, cioè i vescovi e i partecipanti non vescovi. Le 
varie assemblee sinodali che si sono succedute hanno acquisito, all’interno 
della compagine ecclesiale, un’estensione potenziale assai più larga di 
quella originaria. 

 

exprimia-se sobretudo por ocasião dos grandes Concílios, nos quais o consenso revelava a 
ação do Espírito e a verdadeira fé da Igreja. Neste contexto aparece toda a importância de 
um organismo como a CNBB [Conferencia Nacional dos Bispos do Brasil], onde as diversas 
correntes do episcopado podem fazerse ouvir, a experiência cristã de cada pastor é 
confrontada com as dos demais, e o consenso atesta a orientação do Espírito e confirma o 
perfil de uma Igreja Particular» (EDITORIALE, Diálogo e Consenso, in Perspectiva Teológica, 16, 
1984, n. 38, p. 8). La rivista è edita dalla Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, 
Departamento de Teologia di Belo Horizonte (Brasile). 

22 La normativa sinodale è stata modificata mediante le diverse edizioni dell’Ordo Synodi 
Episcoporum pubblicate nel 1966, 1969, 1971 e 2006, e integrata nel diritto universale della 
Chiesa con il Codice di diritto canonico del 1983 (cann. 342-348) e col Codice dei canoni 
delle Chiese Orientali del 1990 (can. 46).  

23 Come è stato notato, «risulta ben difficile parlare del Sinodo in chiave di 
“rappresentanza episcopale” e derivata “collegialità”, quasi si trattasse di un “Concilio per 
delegati”. Si tratta, invece, di un “evento” ecclesiale che rende presente l’intera Chiesa in 
tutte le sue principali componenti territoriali e, conseguentemente, pastorali, sancita dalla 
necessità che ogni “regio orbis” sia presente» (P. GHERRI, L’evoluzione della normativa 
canonica sul Sinodo dei Vescovi, in Apostolica sollicitudo. Il Sinodo dei Vescovi al servizio di una 
Chiesa solidale. Atti del Seminario di studio organizzato dalla Segreteria generale del Sinodo dei 
Vescovi (Città del Vaticano, 6-9 febbraio 2016), a cura di L. BALDISSERI, LEV, Città del Vaticano, 
2016, p. 236).  

http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html
http://www.libreriaeditricevaticana.va/content/libreriaeditricevaticana/en/novita-editoriali/il-sinodo-dei-vescovi-al-servizio-di-una-chiesa-sinodale.html


 

8 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Su questa linea di tendenza si è inserito papa Francesco, che non si è 
limitato a modificare il regolamento del Sinodo dei vescovi ma ha voluto 
assegnargli una nuova funzione: quella di divenire “uno strumento adatto a 
dare voce all’intero popolo di Dio, proprio per mezzo dei vescovi” (EC, n. 
6). Accanto alla prospettiva originaria di fornire, mediante la consultazione 
dei vescovi e degli altri membri, linee guida al papa per la missione 
evangelizzatrice della Chiesa, il Sinodo dei vescovi viene ora ad acquisire 
una seconda prospettiva, quella sinodale, la quale corrisponde alla duplice 
esigenza dei vescovi di ascoltare il parere del popolo di Dio e di rendere 
partecipi tutti i fedeli del processo di maturazione degli orientamenti del 
Sinodo.  

A questo scopo Episcopalis Communio prevede che le modalità di tale 
consultazione disegnino un movimento circolare che, partendo dagli 
organismi episcopali delle Chiese d’Oriente e della Chiesa latina, coinvolga 
gli organismi di partecipazione di tutte le Chiese particolari per poi 
confluire in un documento di sintesi della Segreteria generale del Sinodo.  

Su questa base teologica papa Francesco ha riformato il Sinodo dei 
vescovi (a) nella modalità di espressione (non più solamente un evento 
circoscritto a un tempo ristretto bensì un processo ecclesiale che può durare 
anni); (b) nell’articolazione in tre fasi fra loro ben organizzate (preparatoria, 
celebrativa e attuativa); (c) nelle sue funzioni (prevedendo per ragioni 
ecumeniche la possibilità di convocare un’assemblea sinodale con modalità 
diverse da quelle finora attuate). Anche la composizione sociale del Sinodo, 
come vedremo, è stata ampliata ulteriormente rispetto a quella prevista da 
Benedetto XVI24.  
 
 
2 - Due genealogie e modelli distinti 
 
2.1 - Il contesto della tradizione sinodale 
 
La tradizione della Chiesa ha sempre considerato culmine della dimensione 
sinodale la celebrazione di concili, intendendo con questo termine una 
riunione su base episcopale di carattere deliberativo in materia liturgica, 
dottrinale, pastorale, disciplinare e giudiziaria. I concili sono da 
considerare, per la loro stessa natura, eventi straordinari, anche quando ne 
è stata fissata una determinata periodicità. 

La sinodalità nella Chiesa antica si manifestava anche sotto altre 
forme: liturgiche, epistolari e consultive. Alla base della communio stava la 
condivisione del sacramento della eucaristia, segno visibile 
dell’appartenenza alla Chiesa. A questo simbolo per eccellenza dell’unione 

 

24 Per un commento alle innovazioni introdotte, oltre il ricordato articolo di Borras (nota 
7), si vedano G. GHIRLANDA, La Cost. ap. Episcopalis communio, in Periodica de re 
canonica, 108, 2019, pp. 621-669; J.I. ARRIETA, Sinodalità e Sinodo dei Vescovi, in Ius Ecclesiae, 
31, 2019, pp. 275-288. 



 

9 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

spirituale fra i fedeli, Dio e la comunità, se ne affiancavano altri, come le 
“lettere di comunione” (chiamate anche lettere canoniche o di pace) che i 
fedeli si scambiavano di frequente oppure i “dittici”, elenchi dei vescovi in 
comunione che si leggevano al “memento” della messa25. Collegate alla 
celebrazione dei primi concili, alla fine del II secolo, nascono le “lettere 
sinodali” aventi lo scopo di comunicare agli altri vescovi e alle loro 
comunità le decisioni adottate in un determinato concilio per ottenerne, 
almeno in modo tacito, l’approvazione26. Oltre a queste forme di sinodalità 
informale, nei secoli successivi se ne svilupperanno altre, come vedremo, 
relative alle modalità di consultazione collegiale in seno alle istituzioni 
monastiche e a quelle del clero secolare.  

Per instaurare un paragone fra la sinodalità antica e quella attuale ho 
focalizzato l’attenzione su due aspetti: la celebrazione dei concili durante il 
periodo precedente al Vaticano II e le modalità del Sinodo dei vescovi per 
il periodo successivo. A scanso di equivoci, va comunque precisato che i 
due istituti non sono omologabili, neppure nel caso del concilio ecumenico 
a motivo del fatto che questo raccoglie l’intero collegio episcopale mentre 
l’altro, come si è detto, ne è solo una rappresentanza. 

 
a. La prassi conciliare. Il contesto d’origine della prassi sinodale, nei 

primi secoli del cristianesimo, era caratterizzato da una pluralità di esigenze 
dovute sia alla crescita delle comunità sia ai problemi che insorgevano al 
loro interno: la tutela dell’ortodossia contro le nascenti e insidiose eresie, la 
necessità di provvedere alla organizzazione ecclesiastica e alla cura 
pastorale, il bisogno di regolamentare la disciplina canonica e di dirimere 
conflitti interni, e via dicendo. A questo scopo, fin dal II secolo, viene 
introdotta nelle Chiese locali e, dal IV secolo, nella Chiesa universale, la 
prassi di convocare e celebrare, con una regolarità variabile, concili di vario 
tipo, articolati secondo i differenti livelli delle strutture territoriali 
(province, regioni, nazioni) o della Chiesa universale. Da qui la 
classificazione posteriore in concili o sinodi particolari, plenari ed 
ecumenici27. Questi ultimi assumono un particolare rilievo sotto il profilo 

 

25 Si veda l’importante saggio innovativo di L. HERTLING, Communio. Chiesa e papato 
nell’antichità cristiana, Università Gregoriana, Roma, 1961, in particolare pp. 1-22. Cfr. anche 
J. COLSON, La communion interecclésiale à l’époque prénicéenne, e V. MONACHINO, 
Communio e primato nella controversia ariana, in Comunione interecclesiale, collegialità - 
primato, ecumenismo. Acta conventus internationalis de historia sollicitudinis omnium 
ecclesiarum. Romae 1967, curantibus I. D’ERCOLE, A.M. STICKLER, vol. I, LAS, Roma, 1972, 
pp. 205-219 e 319-377. 

26 H. MAROT, Concili anteniceni e concili ecumenici, in Il concilio e i concili. Contributo alla 
storia della vita conciliare della Chiesa, Edizioni Paoline, Roma, 1962, pp. 70-78. 

27 Cfr., almeno, H. JEDIN, Breve storia dei Concili. I ventuno concili ecumenici nel quadro 
della storia della Chiesa, Morcelliana, Brescia, 1996; K. SCHATZ, Storia dei concili. La chiesa 
nei suoi punti focali, EDB, Bologna, 1999. Importanti contributi in Il concilio e i concili, cit.  



 

10 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

dogmatico nella fissazione delle verità di fede e sotto il profilo disciplinare 
nella gerarchia delle fonti del diritto canonico28.  

La celebrazione dei concili, molto diffusa nei primi quattro secoli della 
Chiesa, subisce nell’alto medioevo una sensibile restrizione e una modifica 
della loro natura in senso politico-religioso. Al posto dei concili provinciali 
nascono i sinodi regionali, che riflettono largamente i problemi, il diritto e la 
cultura delle Chiese dei vari regni barbarici29. Accanto a essi, vengono ad 
assumere un’importanza particolare i sinodi romani, convocati dal papa per 
risolvere i problemi disciplinari della propria circoscrizione ma anche per 
trattare problemi dogmatici riguardanti tutte le Chiese. A tali sinodi 
partecipavano i vescovi della provincia ecclesiastica romana (che si 
estendeva alla gran parte dell’Italia), i vescovi che transitavano per Roma e 
anche non vescovi (presbiteri e diaconi delle Chiese romane).  

Con l’affermarsi della riforma gregoriana, cessano i sinodi romani -la 
cui funzione consultiva viene trasferita al collegio cardinalizio -, ma 
riprende in modo vigoroso e costante la celebrazione dei concili 
particolari30. Il sistema sinodale riceve un’architettura stabile con i decreti 
del concilio Lateranense IV (1215), i quali fissano sia le articolazioni fra 
concili generali, concili provinciali e sinodi diocesani, sia la loro 
periodicità31. Durante la crisi costituzionale della Chiesa all’indomani del 
grande scisma, l’istituto del concilio generale viene dichiarato di origine 
divina e se ne afferma la superiorità sulla singola persona del papa (concilio 
di Costanza, 1414-1418).  

Dopo il concilio di Trento (1545-1563) si assiste a una nuova 
determinazione della rilevanza giuridica, della periodicità e della tipologia 
dei concili particolari e dei sinodi diocesani. Nell’ottica di un’accentuata 
“romanizzazione”, si introducono rigidi meccanismi di controllo sui decreti 
conciliari e sinodali. Per evitare la crescita di forme di episcopalismo, la 
Santa Sede sottomette al controllo gerarchico romano (precisamente alla 
Congregazione del Concilio) il testo di ogni sinodo diocesano e di ogni 
concilio particolare. A causa dei condizionamenti non solo sociali ma 
politici provenienti anche dagli Stati moderni, i concili particolari subiscono 
numerose interruzioni nei tre secoli successivi a Trento. Il consolidamento 
della legislazione universale e l’abbondanza del ricorso del diritto pontificio 

 

28 Cfr. C. FANTAPPIÈ, Storia del diritto canonico e delle istituzioni della Chiesa, il Mulino, 
Bologna, 2011, pp. 44-45, 116, 158-159, 181-182. 

29 Cfr. O. PONTAL, Histoire des conciles mérovingiens, Cerf, Paris, 1989; J. ORLANDIS, 
D. RAMOS-LISSON, Historia de los concilios de la Espana Romana y Visigoda, Universidad 
de Navarra, Pamplona, 1986; W. HARTMANN, Die Synoden der Karolingerzeit im 
Frankenreich und in Italien, Schöningh, Paderborn, 1989. 

30 Cfr. G. BONICELLI, I concili particolari da Graziano al concilio di Trento, Morcelliana, 
Brescia, 1971. 

31 M. MACCARRONE, «Cura animarum» e «parochialis sacerdos» nelle costituzioni del 
IV concilio lateranense (1215), in Pievi e parrocchie in Italia nel basso medioevo (sec. XIII-XV). 
Atti del VI Convegno di Storia della Chiesa in Italia (Firenze, 21-25 settembre 1981), Herder, 
Roma, 1984, pp. 98-100. 



 

11 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

alla legislazione singolare (dispense, rescritti, motupropri, privilegi) 
limitano la produzione e il valore delle consuetudini e del diritto delle 
Chiese locali32. Questo processo di accentramento e di controllo dell’attività 
normativa conciliare sarà completato con la legislazione canonica del codice 
del 1917.  

Il concilio Vaticano II ha riscoperto e recuperato il valore della Chiesa 
particolare ma non ha segnato un nuovo inizio dell’attività sinodale ai vari 
livelli della struttura ecclesiale. Sicuramente ha molto influito su questo 
problema il consolidamento delle Conferenze episcopali, considerate dalla 
Santa Sede uno strumento più flessibile ed efficace per intervenire sul piano 
pastorale nella vita delle Chiese nazionali33. Inoltre va considerato che la 
prospettiva dominante del Vaticano II era la dimensione collegiale 
dell’episcopato. Per questo motivo esso aveva pensato il Sinodo dei vescovi 
in funzione di “una più efficace collaborazione” dei “vescovi scelti da 
diverse regioni del mondo” col supremo pastore della Chiesa e come “un 
segno che tutti i vescovi sono partecipi in gerarchica comunione della 
sollecitudine della Chiesa universale” (Christus Dominus, n. 5). 

 
b. I concili provinciali. Fra i concili generali o ecumenici e i sinodi 

diocesani si pongono, al livello intermedio, i concili provinciali. Il concilio 
di Nicea ne prevede la celebrazione in ogni provincia ecclesiastica due volte 
all’anno. Da allora in avanti essi hanno espresso al meglio la struttura 
sinodale della costituzione della Chiesa, nonostante la loro trasformazione 
in sinodi regionali nell’alto medioevo e la crisi fra il X e XII secolo34. Il 
Lateranense IV, come si è detto, ne rilancia la prassi per due secoli, finché il 
concilio di Costanza ne riduce la periodicità ogni tre anni, andando contro 
i propri presupposti teologici. Nei secoli XVII e XVIII avviene una loro 
progressiva rarefazione, a causa del timore della Santa Sede dello sviluppo 
dell’episcopalismo e dell’intromissione degli Stati35. Nel corso del XIX 
secolo si è verificata una ripresa significativa solamente in Francia e negli 
Stati Uniti. Il Codice di diritto canonico del 1917 ne ha limitato la 
celebrazione ogni venti anni. Da allora fino al concilio Vaticano II essi 
divengono sempre più rari, fatta eccezione dell’Italia dove rimpiazzano i 

 

32 Rinvio a C. FANTAPPIÈ, Storia del diritto canonico, cit., pp. 168-178. 
33 Cfr. lo studio fondamentale di G. FELICIANI, Le conferenze episcopali, il Mulino, 

Bologna, 1974. Sulle discussioni circa le loro funzioni restano importanti i contributi del 
volume Natura e futuro delle conferenze episcopali. Atti del Colloquio internazionale di Salamanca 
(3-8 gennaio 1988), a cura di H. LEGRAND, J. MANZANARES, A. GARCÍA Y GARCÍA, Dehoniane, 
Bologna, 1988. 

34 Per un inquadramento del problema non solo italiano ma europeo: A. TILATTI, 
Sinodi diocesane e concili provinciali in Italia nord-orientale fra Due e Trecento. Qualche riflessione, 
in Mélanges de l’École Française de Rome. Moyen-Âge, Temps modernes, 112, 2000, pp. 273-304. 

35 P. CAIAZZA, Tra Stato e Papato. Concilî provinciali post-tridentini (1564-1648), Herder, 
Roma, 1992; E. CORECCO, La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d'America attraverso 
l’attività sinodale, il Mulino, Bologna, 19912, pp. 99-102. 



 

12 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

concili plenari36. Il concilio Vaticano II non inverte la precedente linea di 
tendenza verso il loro decadimento.  

 
c. I sinodi diocesani. Più variegata è l’evoluzione della sinodalità nelle 

Chiese locali mediante i sinodi diocesani. Anch’essi hanno esercitato, fin dal 
VI secolo, molteplici funzioni: di informazione al clero, di controllo della 
disciplina, di tribunale che infligge pene o sanzioni canoniche. Nella fase 
altomedievale quasi mai hanno prodotto raccolte di decreti. Il loro raggio 
di azione si estende con e dopo la riforma gregoriana, a motivo delle 
preoccupazioni disciplinari. Col concilio Lateranense IV, in connessione con 
il movimento teologico e con la prassi penitenziale, acquistano molta 
importanza e rivestono funzioni precise sia pastorali che giuridiche, 
divenendo la loro celebrazione formalmente annuale. Essi infatti 
rappresentano l’anello di trasmissione dei decreti dei concili generali e dei 
concili provinciali, avendo lo scopo di informare e di adattare le norme 
generali alle situazioni locali. Si valorizza in tal modo il diritto particolare e 
la sua capacità di integrare il diritto universale. Dal XIV secolo in poi gli 
statuti sinodali assumono un carattere più giuridico e perdono in 
originalità, limitandosi a fungere da organi di trasmissione dei concili 
provinciali37.  

Un notevole potenziamento dei sinodi diocesani avviene per opera del 
Tridentino, che ne stabilisce la periodicità annuale, la partecipazione di tutti 
i sacerdoti diocesani, secolari e regolari, ne accresce le competenze 
assegnandogli tra l’altro il compito di eleggere gli esaminatori sinodali per 
l’ammissione al clero e i giudici dei concorsi parrocchiali38. 

Per un complesso di motivi eterogenei, dopo la fiammata iniziale nella 
seconda metà del Cinquecento, la prassi sinodale nelle diocesi decade nel 
secolo successivo39. Bisogna attendere i primi anni del Settecento con la 
ripresa dei sinodi da parte del vescovo di Benevento Vincenzo Maria Orsini, 
poi Benedetto XIII, con la pubblicazione del trattato De synodo dioecesana di 

 

36 Per un quadro sintetico: R. METZ, Les sources du droit, in R. EPP, C. LEFEBVRE, R. METZ, 
Le droit et les institutions de l’Église catholique latine de la fin du XVIIIe siècle à 1978. Sources, 
communauté chrétienne et hierarchie, Editions Cujas, Paris, 1981, pp. 260-264; E. CORECCO, 
La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d'America, cit., pp. 124-126. 

37 Cfr. O. PONTAL, Les statuts synodaux, Bibliothèque Nationale, Turnhout, 1975, pp. 
17-19; R. FOREVILLE, Les statuts synodaux et le renouveau pastoral du XIIIe siècle dans le Midi 
de la France, ora in ID., Gouvernement et vie de l'Église au Moyen Âge. Recueil d’études, vol. I, 
Variorum Reprints, London, 1979, pp. 119-150. 

38 A. LONGHITANO, La normativa sul sinodo diocesano dal Concilio di Trento al Codice di 
diritto canonico, in Il sinodo diocesano nella teologia e nella storia. Atti del convegno di studi, 
Catania 15-16 maggio 1986, Galatea, Acireale, 1987, pp. 33-85; J.-M. TUFFÉRY-ANDRIEU, 
Un aspect du pouvoir législatif de l’évêque. Le synode diocésain, du Concile de Trente au Code de 
1917, in Revue de droit canonique, 55, 2005, pp. 355-376. 

39 Cfr. P. CAIAZZA, La prassi sinodale nel Seicento: un “buco nero”?, in Ricerche di storia 
sociale e religiosa, 26, 1997, pp. 61-109. Eccezione rilevantissima: i sinodi e concili celebrati 
da san Carlo Borromeo nella diocesi di Milano, destinati a fornire un modello per l’intera 
Europa e anche per l’America Latina, grazie al vescovo di Lima san Turibio de Mogrovejo. 



 

13 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Prospero Lambertini, poi Benedetto XIV, e con il Sinodo di Pistoia del 1786, 
celebrato dal vescovo riformatore Scipione de’ Ricci, per avvertire un 
rinnovato interesse verso la prassi sinodale40. 

Dopo la frattura rivoluzionaria, la restaurazione degli Stati di antico 
regime e l’affermazione delle nazionalità, attorno alla metà dell’Ottocento 
si assiste a una ripresa dell’attività sinodale diocesana in Europa in funzione 
difensiva della Chiesa41.  

I sinodi diocesani del post-Concilio presentano un carattere 
eminentemente pastorale42. Con il codice canonico del 1983, il sinodo muta 
periodicità (da almeno ogni dieci anni a “quando le circostanze lo 
suggeriscano”, can. 461 § 1), la composizione (da assemblea di chierici ad 
assemblea rappresentativa di tutto il popolo di Dio), la natura (non più 
esclusivamente giuridica ma anche pastorale e liturgica), la celebrazione 
(articolata in diversi momenti: indizione, preparazione, celebrazione e 
applicazione), le finalità (organo di consultazione del Vescovo per 
l’esercizio della sua funzione di guida della comunità cristiana)43. Tutte 
modifiche che assegnano all’antico istituto una fisionomia in gran parte 
nuova e che si pongono nell’orizzonte ecclesiologico del Vaticano II44.  

 
c. La prassi di consultazione. Se la celebrazione dei concili (ecumenici, 

generali e particolari) e dei sinodi diocesani rappresenta, ai vari livelli 
 

40 Specialmente col movimento giansenista in Italia negli anni 1770-1780 viene 
recuperata dal teologo Pietro Tamburini e poi dal vescovo Scipione de’ Ricci l’idea di una 
Chiesa fondata sul principio della comunione, articolata in chiese locali, governate secondo 
una prassi collegiale e garantita nella sua unità dall’esercizio del primato papale inteso in 
senso dottrinale e non giurisdizionale (si veda di P. TAMBURINI, Vera idea della Santa Sede, 
Pavia, 1784). Cfr. C. FANTAPPIÈ, Ecclesiologia e Canonistica, Marcianum, Venezia, 2015, pp. 
117-166. 

41 S. FERRARI, Sinodi e concili dall’unificazione al nuovo secolo, in Storia della Chiesa dalle 
origini ai nostri giorni, vol. XXII/2, La Chiesa e la società industriale (1878-1922), a cura di E. 
GUERRIERO,e A. ZAMBARBIERI, San Paolo, Cinisello Balsamo, 1990, pp. 83-100.  

42 S. FERRARI, I sinodi diocesani del post-Concilio, in Aggiornamenti sociali, 1988, pp. 351-
363; M. MARTÍ, Sínodos españoles postconciliares, in Revista Española de Derecho Canónico, 51, 
1994, pp. 51-82; A. JOIN-LAMBERT, Les liturgies des synodes diocésains français 1983-1999, 
Cerf, Paris, 2004; ID., Synodes diocésains, «parasynodes» et conciles particuliers dans l’Église 
catholique depuis le concile Vatican II. Liste, bibliographie, ressources, 10e edition (consultabile 
in https://www.academia.edu/7096903/Les_synodes_dioc%C3%A9sains_parasynodes_et_conciles 
_particuliers_dans_l_%C3%89glise_catholique_depuis_le_Concile_Vatican_II_Liste_bibliographi
e_ressources_full_text_10e_ed). 

43 Cfr. J.H. PROVOST, The Ecclesiological Nature and Function of the Diocesan Synod in the 
Real Life of the Church, in La synodalité. La participation au gouvernement dans l'Église. Actes du 
VIIe Congrès international de droit canonique, Paris, Unesco, 21-28 septembre 1990, vol. II, 
L'Année canonique, Paris, 1992, pp. 537-558. 

44 L’Istruzione sui Sinodi diocesani emanata dalla Congregazione per i vescovi e dalla 
Congregazione per l’evangelizzazione dei popoli il 19 marzo 1997 afferma il diritto di tutti 
i fedeli di esprimere al vescovo necessità, desideri e pareri per il bene della Chiesa e il 
dovere di quest'ultimo di ascoltarli. In questo senso il sinodo diocesano viene riconosciuto 
“come un importante mezzo per l’attuazione del rinnovamento conciliare” (Enchiridion 
Vaticanum, vol. 16, EDB, Bologna, 1999, p. 267). 



 

14 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

organizzativi della Chiesa, l’evento più rilevante della tradizione sinodale, 
nondimeno essa era spesso affiancata da una significativa prassi consultiva. 
È una storia poco nota ai teologi e ai canonisti digiuni di prospettiva storica; 
per questo è importante averne almeno consapevolezza.  

Almeno fino alla metà del XIII secolo, la partecipazione dei laici e del 
clero della diocesi nonché dei vescovi della provincia ecclesiastica si 
esplicava nelle elezioni episcopali. La prassi di coinvolgere i membri di un 
collegio nell’elezione ai vari uffici ecclesiastici è rimasta valida fino a oggi45. 

In seno al clero secolare esistevano svariate forme di partecipazione e 
di collaborazione fra papa e collegio cardinalizio (fin dal XII secolo 
quest’ultimo era considerato a tutti gli effetti senatus papae); fra papa e curia 
romana (mediante il lavoro di organi tipicamente collegiali come le 
congregazioni istituite da Sisto V nel 1588); fra papato, curia romana e 
università (mediante la richiesta di pareri in materia giuridica e teologica ai 
canonisti e ai teologi); fra vescovo e capitolo della cattedrale (quest’ultimo 
fungeva da senatus episcopi); fra vescovo e clero diocesano nella selezione 
dei candidati agli ordini sacri (mediante gli esaminatori sinodali); nelle 
associazioni laicali e clericali (esempio tipico le confraternite laicali che 
prevedevano riunioni periodiche di carattere deliberativo).  

All’interno del clero regolare tanto l’attività consultiva quanto 
l’attività deliberativa hanno visto sorgere una varietà e una ricchezza di 
prassi consuetudinarie, di forme istituzionali e di procedure formali di 
maggiore significato e peso rispetto a quelle in uso nel clero secolare46. 
Accenno soltanto alla sperimentazione di metodi elettorali e alla creazione 
di organi di rappresentanza considerati dagli storici del diritto e delle 
dottrine politiche veri e propri incunaboli della moderna democrazia47.  

 

45 Cfr. O. CONDORELLI, Principio elettivo, consenso, rappresentanza. Itinerari canonistici 
su elezioni episcopali, provvisioni papali e dottrine sulla potestà sacra, Il Cigno, Roma, 2003; in 
senso ampio, J. GAUDEMET avec la collaboration de J. DUBOIS, A. DUVAL, J. 
CHAMPAGNE, Les elections dans l’Église Latine des origines au XVIe siècle, Lanore, Paris, 
1989. 

46 Di fatto ogni ordine religioso in senso lato, dalle Congregazioni monastiche fino alle 
odierne Società di vita apostolica, ha sviluppato organi di partecipazione, consultazione e 
deliberazione per il proprio governo interno. Cfr. J. JASSMEIER, Das Mitbestimmungsrecht 
der Untergebenen in den älteren Männerordensverbänden, Zink, München, 1954; A. BONI, 
Regole religiose di ieri e di oggi. In appendice le regole di s. Benedetto e di s. Francesco, Studium, 
Roma, 1999; A. ZANOTTI, Rappresentanza e voto negli istituti religiosi, Giappichelli, Torino, 
1997; G. LESAGE, La collégialité dans le gouvernement ordinaire des religieux, in Acta conventus 
internationalis canonistarum, Romae diebus 20-25 mai 1968 celebrati, Typis Polyglottis 
Vaticanis, Romae, 1970, pp. 460-472. Per un panorama complessivo delle diverse forme e 
organi di partecipazione, si rinvia alle singole voci del Dizionario degli Istituti di Perfezione, 
diretto da G. PELLICCIA e G. ROCCA, voll. 10, Edizioni Paoline, Roma, 1974-2003. 

47 Si veda l’ormai classico lavoro di L. MOULIN, Vita e governo degli Ordini Religiosi, 
Ferro, Milano, 1965. Per le costituzioni domenicane, considerate il prototipo di un modello 
di governo bilanciato, si rinvia a: A. MILH, M. BUTAYE (edd.), A Cathedral of Constitutional 
Law. Essays on the Earliest Constitutions of the Order of Preachers with an English Translation of 
Fr Antoninus H. Thomas's 1965 Study, Brepols, Turnhout, 2023. 



 

15 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Va pertanto sfatato il pregiudizio che, dopo la ricchezza delle forme di 
comunione e di cooperazione fra laici, presbiteri e vescovi tanto a Roma 
quanto nelle altre Chiese locali nel primo millennio, si sia assistito a una 
perdita pressoché totale di tali pratiche nel secondo millennio.  
 
2.2 - Il contesto della nuova sinodalità  
 
Assai differente è lo sfondo storico-problematico dell’attuale prassi 
sinodale. Essa non trae origine né da preoccupazioni dogmatiche né da 
esigenze di carattere disciplinare. Nasce piuttosto da sollecitudini 
teologico-pastorali. Si potrebbe dire che scaturisce dalla consapevolezza di 
un duplice scarto. Quello fra la riscoperta dell’origine divina 
dell’episcopato e della dimensione conciliare della Chiesa attuata dal 
Vaticano II e le forme storiche assunte dal governo papale. E quello fra la 
dimensione sinodale e la partecipazione dei fedeli, specialmente laici, alla 
vita della Chiesa, dopo l’affermazione del principio conciliare della 
corresponsabilità.  

Dietro l’esistenza di questa “duplice non-identità” - come la definisce 
Eugenio Corecco48 - stava l’esigenza di dare attuazione concreta sia al ruolo 
dei vescovi rispetto al secolare centralismo papale, sia al ruolo dei laici 
rispetto a quello dei chierici. In altri termini, l’azione comune dei vescovi 
non poteva essere ristretta alla celebrazione dei concili, così come l’azione 
dei laici non poteva ridursi alla funzione di supplenza della gerarchia. 
Bisognava quindi creare dei concetti nuovi che dessero espressione teorica 
ai nuovi assi portanti della struttura costituzionale della Chiesa. 

Da queste problematiche, aperte dal Vaticano II, sono sorti due ordini 
di problemi. Uno pratico, diretto a ideare forme istituzionali che 
esprimessero la dimensione collegiale dei vescovi e quella sinodale del clero 
e dei laici. Da qui è scaturita, come si è visto, l’istituzione del Sinodo dei 
vescovi a livello centrale, e l’istituzione degli organismi di partecipazione 
(consigli per gli affari economici e pastorali) a livello locale49. 

L’altro problema, di natura teorica, riguardava la messa a punto di 
categorie teologiche che rendessero conto dei nuovi princìpi conciliari. La 
ripresa del termine “sinodalità” in un’accezione nuova e astratta avviene 
nel corso degli anni Settanta del Novecento, quando i canonisti tedeschi 
(Johannes Neumann, Winfried Aymans) e svizzeri (Eugenio Corecco) ne 
trasformano il significato: da una prassi istituzionale, che fino ad allora si 
era espressa nelle assemblee dei concili e dei sinodi diocesani, in un 

 

48 E. CORECCO, Ontologia della sinodalità, in ID., Ius et Communio. Scritti di diritto 
canonico, a cura di G. BORGONOVO, A. CATTANEO, vol. II, Piemme, Casale Monferrato, 1997, 
p. 83. 

49 Cfr. Partecipazione e corresponsabilità nella Chiesa. I Consigli diocesani e parrocchiali, a cura 
di M. RIVELLA, Àncora, Milano, 2000. 



 

16 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

principio regolativo, in una dimensione complessiva della vita della 
Chiesa50.  

Questo processo di modificazione semantica del termine si può 
considerare compiuto nella riflessione teologica di Bernard Franck, non 
soltanto con l’impiego della nozione astratta e della sua qualificazione di 
proprietà inerente all’essenza della Chiesa, ma con la chiara separazione dei 
termini “sinodo” e “sinodalità”. Mentre il primo continua a designare un 
istituto e una prassi regolati dalle norme canoniche, il secondo indica un 
modo di vivere la Chiesa particolare, si direbbe uno stile animato da un 
particolare spirito, quello della comunione ecclesiale51. 

Dopo la fase di individuazione teorica del concetto di sinodalità ne è 
seguìta un’altra, non meno lunga, rivolta a chiarirne la natura e le relazioni 
con altre dimensioni o princìpi costitutivi della Chiesa come la collegialità 
e la corresponsabilità. Teologi francesi e canadesi hanno contribuito in 
maniera determinante a scindere la sinodalità dalla collegialità, con 
l’obiettivo di porre le Chiese locali al centro della dimensione sinodale52. Si 
è quindi passati dalla centralità dell’idea di collegialità all’affermazione 
autonoma dell’idea di sinodalità, allo scopo di sottolineare sia il vincolo di 
comunione personale che lega tutti i fedeli nonché i diversi ministeri e stati 
di vita, sia la sua proiezione concreta ai diversi livelli dell’organizzazione 
della Chiesa.  

Di conseguenza la discussione dottrinale non poteva non focalizzarsi 
sull’individuazione dei caratteri propri e distintivi della sinodalità rispetto 
non solo alla collegialità episcopale, ma alla corresponsabilità di tutti i fedeli 
e all’esercizio del primato del romano pontefice. Nell’ultimo ventennio vi 
sono stati diversi tentativi di sistemazione teorica, ma non si è ancora 
raggiunto un risultato soddisfacente53.  

 
2.3. Le differenze di natura, di partecipazione, di metodo e di finalità 
 
 Dopo aver ricostruito il diverso contesto dell’antica e della nuova 
sinodalità, cercherò adesso di porne in risalto i loro elementi distintivi.  

 
a. La natura della prassi conciliare è di tipo episcopale. Se il singolo 

vescovo rappresenta la propria Chiesa, il collegio dei vescovi riunito in 
concilio rappresenta l’intera Chiesa. La celebrazione dei concili nasce dietro 
la spinta di “necessità storiche concrete” ma anche  

 

“di un impulso di natura teologica: la coscienza sinodale dei Vescovi 
del II s[ecolo], cioè la coscienza di formare un collegio e di essere, in 

 

50 Cfr. C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità, cit., pp. 15-33. 
51 C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità, cit., pp. 36-38.  
52 C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità, cit., pp. 41-43. 
53 C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità, cit., pp. 44-56. Tra i più importanti 

contributi segnalo quelli di Salvator Pié-Ninot, Severino Dianich, Pierre Vallin, Alphonse 
Borras. 



 

17 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

quanto membri dello stesso, solidalmente responsabili di tutta la 
Chiesa, la quale però ai loro occhi si manifestava prima di tutto nelle 
comunità particolari”54.  

 

Dunque l’antica sinodalità è ontologicamente strutturata sull’ufficio dei 
vescovi e sul vincolo che lega le Chiese particolari e la Chiesa universale.  

Il fondamento teologico della nuova sinodalità è sempre di tipo 
sacramentale, ma viene diversamente identificato dai teologi. Secondo 
alcuni è da rinvenire nella celebrazione eucaristica della Chiesa locale, la 
quale esprime e valorizza la relazione di interdipendenza, di partecipazione 
e di consenso fra l’„uno”, “alcuni” e “tutti”, rispettivamente nella 
presidenza del vescovo, nella collaborazione degli altri ministri e nella 
partecipazione attiva e cosciente di tutti i fedeli. La sinodalità è quindi 
ancorata, primariamente, all’azione liturgica locale per lo stretto vincolo che 
intercorre fra la synaxis e il synodus e, solo secondariamente, al rapporto fra 
le diverse Chiese. Anche i munera sanctificandi et regendi a cui partecipano i 
fedeli vengono fatti dipendere dal sacramento eucaristico55. 

Altri teologi preferiscono radicare la dimensione sinodale nella 
dignità battesimale e nella partecipazione al sacerdozio comune, 
privilegiando l’uguale dignità di tutti i fedeli nella Chiesa e il dono dello 
Spirito Santo da cui discendono i carismi da porre al servizio del popolo di 
Dio. Quest’impostazione appare più sensibile alla prospettiva orizzontale 
delle relazioni interne alla Chiesa e tende a sottolineare i princìpi 
dell’uguaglianza rispetto al principio gerarchico56. 

La sinodalità attuale e quella antica trovano comunque una base di 
derivazione teologica comune nell’ancoraggio alla communio nelle sue varie 
articolazioni: comunione con Dio e con i fedeli; comunione gerarchica fra i 
vescovi e il papa e fra i presbiteri e il vescovo; comunione fra le Chiese 
particolari e la Chiesa universale. 

 
b. Il metodo della celebrazione dei concili non ha mai seguìto uno 

schema prefissato; piuttosto si è andato costruendo e definendo in modo 
sempre più complesso a partire dal concilio di Costanza fino al Vaticano II. 
Tra le molte innovazioni del concilio di Costanza vi è l’articolazione dei 
lavori fra le singole Deputazioni sulle diverse materie conciliari e la 
Congregazione generale, nonché la fissazione delle procedure atte a 
regolare il passaggio delle delibere dalle une all’altra con voto unanime o a 
maggioranza57. Il concilio di Trento, poi, si distingue da tutti gli altri per la 

 

54 E. CORECCO, La formazione della Chiesa negli Stati Uniti d'America, cit., p. 76. 
55 G. ROUTHIER, La synodalitè dans l’Église locale, in Scripta Theologica, 48, 2016, pp. 691-

694 e 703.  
56 Su questa linea si pongono Carlos María Galli e Rafael Luciani, seguìti da diversi altri 

teologi, cfr. R. LUCIANI, Teologia e pratica del sensus fidei, in Il Regno - Attualità, 2023, pp. 
245-246. 

57 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, Giuffrè, 
Milano, 1963, pp. 97-103. 



 

18 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

particolare complessità dell’organizzazione dei lavori e per la ricchezza 
delle sue procedure. Esso prevede un cospicuo numero di Congregazioni 
particolari sugli articoli di fede o sulle riforme disciplinari, formate 
principalmente da teologi, distinti in due classi, e la Congregazione 
generale, anch’essa distinta in varie classi di padri- conciliari. I pareri dei 
teologi erano distribuiti a questi ultimi nelle sessioni della Congregazione 
generale per essere discussi, emendata e votati a maggioranza58. Il concilio 
Vaticano I introduce per primo una Commissione preparatoria per studiare 
le materie da discutere nelle varie Commissioni. All’interno di ognuna di 
esse, i consultori hanno il compito di preparare gli schemi o bozze delle 
costituzioni59. È soltanto col Vaticano II che l’evento conciliare è stato 
programmato in quattro diverse fasi: ante-preparatoria, preparatoria 
propriamente detta, celebrazione e promulgazione60. Nella fase di 
preparazione il processo di consultazione ha riguardato tutti i vescovi, latini 
e orientali, le Università pontificie e cattoliche, i dicasteri della Curia 
Romana. Tutte le indicazioni e le proposte ricevute sono raccolte dalla 
Commissione preparatoria per essere discusse nelle fasi successive. I lavori 
conciliari veri e propri furono distribuiti fra dieci Commissioni coordinate 
da una Commissione centrale. Venne anche creata una sottocommissione 
per gli emendamenti. Come nei precedenti concili, e in particolare in quello 
di Trento, un ruolo di particolare rilievo nella predisposizione dei 
documenti da sottoporre all’assemblea e nella fase della redazione 
definitiva venne riservato ai teologi e ai canonisti61. 

La procedura sinodale inaugurata da papa Francesco allarga 
notevolmente la base comunitaria delle consultazioni precedenti alla 
celebrazione del Sinodo dei vescovi. Si prevede infatti una fase consultiva 
presso tutte le Chiese particolari (non semplicemente i vescovi quali loro 
rappresentanti bensì le varie componenti di esse), una seconda fase presso 
le Conferenze episcopali nazionali e continentali e infine la celebrazione del 
Sinodo a Roma62.  

Il metodo sinodale non si focalizza principalmente sulla preparazione, 
redazione e approvazione di decreti o documenti bensì sul processo 

 

58 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico, cit., pp. 121-138. 
59 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico, cit., p. 142 ss. 
60 Per una comparazione dell’organizzazione conciliare fra il tridentino e il Vaticano II, 

si veda J.W. O’MALLEY, Quando i Vescovi si riuniscono. Un confronto tra i concili di Trento, 
Vaticano I e Vaticano II, Vita e Pensiero, Milano, 2020, pp. 57-102. 

61 Per la preparazione del concilio, la predisposizione del regolamento e 
l’organizzazione dei lavori si rinvia a Storia del Concilio Vaticano II diretta da G. ALBERIGO, 
vol. I, il Mulino, Bologna, 1995, pp. 242-357. 

62 In vista della seconda sessione della XVI assemblea ordinaria del Sinodo dei vescovi 
(giugno 2024), la Segreteria generale ha raccolto «rapporti» provenienti dalle Conferenze 
episcopali e dalle Chiese cattoliche orientali, dall’Unione internazionale dei superiori 
maggiori e dall’Unione internazionale delle superiore generali). Inoltre molte 
«osservazioni» sono pervenute da facoltà universitarie, associazioni di fedeli o di singole 
comunità e persone nonché da una rappresentanza di parroci (https://www. 
synod.va/it/news/una-chiesa-viva-e-in-movimento.html, consultato il 16 luglio 2024). 



 

19 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

spirituale che conduce i partecipanti alla maturazione di decisioni comuni. 
Il principio base su cui poggia è l’interrelazione e l’interdipendenza fra il 
ministero dell’„uno”, la cooperazione di “alcuni” e la partecipazione di 
“tutti” ai diversi livelli dell’organizzazione della Chiesa. Perché si possa 
realizzare questa sinergia fra soggetti differenziati per funzioni, occorre 
sviluppare nei soggetti ecclesiali specifiche attitudini che favoriscano il 
dialogo, particolari competenze relazionali, una serie di pratiche informali 
e di procedure dirette a stimolare la collaborazione reciproca.  

Si capisce subito che la nuova sinodalità non può ridursi 
all’osservanza di un complesso di regole procedurali o di meccanismi 
formali che garantiscano, indipendentemente dal comportamento dei 
singoli, l’espressione di un voto o di un parere. Per realizzarsi, essa esige 
piuttosto la maturazione di uno “spirito sinodale”, dove le disposizioni 
interiori e gli atteggiamenti psicologici divengono una condizione 
indispensabile.  

Al centro del “processo sinodale” è posta la “conversazione spirituale” 
finalizzata al discernimento mediante l’ascolto, il dialogo, la condivisione, 
la preghiera e la conversione individuale63. Questa pratica della 
conversazione nello Spirito, di ispirazione ignaziana, viene a integrare i 
metodi di discernimento che erano stati introdotti dalla pedagogia 
dell’Azione Cattolica, fondata sulla triplice scansione del “vedere, 
giudicare, agire” o sulla triplice articolazione del “riconoscere, interpretare, 
scegliere”64. 

In quest’ottica la conversione evangelica di ogni singolo fedele diviene 
il fondamento della vita sinodale nella Chiesa, poiché implica 
l’interiorizzazione del rapporto di fratellanza, amicizia, amore e 
collaborazione che lega tutti i credenti. Questa consapevolezza, prima 
predispone all’apprendimento reciproco, poi richiede la manifestazione del 
proprio parere, infine rende possibile la presa di decisione comune, dopo 
aver ponderato le diverse posizioni e le varie proposte65.  

In questo senso la nuova sinodalità assume dalle scienze sociali la 
distinzione fra il processo rivolto a elaborare una decisione (decision-
making), mediante un lavoro comune di consultazione, di cooperazione, di 
discernimento, e la presa di decisione (decision-taking) che in una Chiesa 
locale spetta all’autorità del vescovo quale garante dell’apostolicità e 
cattolicità66. Nonostante la distinzione dei due livelli dell’elaborazione e 
della decisione, cui corrisponde la distinzione dei soggetti che ne sono 

 

63 XVI ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA DEL SINODO DEI VESCOVI, Prima sessione, 
Relazione di sintesi, 28 ottobre 2023, 2 d. 

64 Ivi, 2 h. Cfr. A. BRIGHENTI, Método Ver-Julgar-Agir, in Dicionário do Concílio Vaticano 
II, coordenação J. DÉCIO PASSOS e W. LOPES SANCHEZ, Paulinas, Saõ Paulo, 2015, pp. 608-
615.  

65 G. ROUTHIER, La synodalitè dans l’Église locale, cit., pp. 701-703. 
66 Cfr. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalità nella vita e nella missione 

della Chiesa, 2 marzo 2018, n. 69. 



 

20 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

responsabili, resta però da chiarire come possano concretamente 
combinarsi il profilo consultivo con quello deliberativo. 

 
c. L’ambito dove si può riscontrare una differenza più accentuata fra 

la prassi conciliare e la nuova sinodalità è certamente quello dell’estensione 
della partecipazione delle categorie di fedeli.  

Definire esattamente i membri dei vari tipi di concili, la loro 
classificazione e qualifica nonché l’attribuzione dei loro poteri, 
specialmente durante il primo millennio, è un’operazione complessa, resa 
difficile dal fatto che, da un lato, le diverse fonti documentarie non sempre 
concordano circa l’elenco dei partecipanti e, dall’altro lato, non abbiamo 
studi organici per le diverse tipologie di concili67. Va poi considerato che la 
trattatistica teologica e canonistica dei secoli passati ha sovente forzato la 
ricostruzione storica del problema68. Mi limito quindi a riassumere i risultati 
più evidenti per le diverse epoche.  

Nella prima metà del III secolo la comunità cristiana veniva 
interpellata nella fase preparatoria e consultiva dei concili particolari. Quelli 
convocati da Cipriano di Cartagine vedono la partecipazione attiva di 
vescovi, diaconi e laici, questi ultimi distinti dagli altri membri perché privi 
del voto deliberativo69. Posteriormente abbiamo notizia della presenza di 
presbiteri, diaconi e monaci che partecipavano a vario titolo alla 
celebrazione dei concili e che talvolta apponevano la firma ai relativi decreti 
quali rappresentanti di vescovi, arcivescovi e patriarchi70. Di fatto, però, nei 
primi otto concili ecumenici, erano i vescovi, a parte l’imperatore e i legati 
pontifici non consacrati vescovi, a detenere l’autorità decisionale. Nei sinodi 
regionali che vanno dal IV al IX secolo si riscontra un ampliamento notevole 
della presenza di laici71. I concili papali medievali estendono la 

 

67 Si vedano, specialmente, G. TANGL, Die Teilnehmer an den allgemeinen Konzilien des 
Mittelalters, Böhlau, Weimar, 1922, e R. WEIGAND, Teilnehmer der ökumenischen Konzilien 
in der Geschichte und im CIC, in La synodalité. La participation au gouvernement dans l’Église, 
cit., vol. I, pp. 25-143. 

68 Cfr. P.-R. CREN, Concilium episcoporum est. Note sur l'histoire d'une citation des actes 
du concile de Chalcédoine, in Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, 46, 1962, pp. 45-
62. 

69 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 32-
33. 

70 D. ITURROZ, Los Padres conciliares que no son obispos: su explicación teològica, in El 
Colegio Episcopal. Obra dirigida por J. LÓPEZ ORTIZ y J. BLÀZQUEZI, vol. II, Arte Gràfico 
Industrial, Madrid, 1964, pp. 743-824, in particolare pp. 744-755; A. RIMOLDI, Il Concilio 
ecumenico e i suoi membri nella storia della Chiesa, in La Scuola Cattolica, 89, 1961, pp. 163-173. 

71 G. TANGL, Die Teilnehmer an den allgemeinen Konzilien, cit., pp. 56-120. Al concilio di 
Arles del 314, oltre ai vescovi, partecipa un numero significativo di diaconi, di presbiteri, 
di chierici esorcisti e lettori (Conciles gaulois du IVe siècle. Texte latin de l'édition, C. MUNIER. 
Introduction, traduction et notes par J. GAUDEMET, Cerf, Paris, 1977, pp. 56-63). “!Regnanti e 
nobili laici, procuratori laici di vescovi assenti, ecc. sono stati presenti a molti concili. In 
alcuni concili merovingi e visigoti è attestata la partecipazione attiva dei laici” (J. GROHE, 
Sinodi e sinodalità della Chiesa nella storia, in Annales Theologici, 36, 2022, p. 374). 



 

21 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

partecipazione ai rappresentanti di tutte le più importanti corporazioni, 
ecclesiastiche e laicali, della Chiesa e della cristianità72. Al concilio di 
Costanza partecipano cardinali, patriarchi, vescovi, abati, teologi, canonisti, 
rappresentanti del clero inferiore, l’imperatore Sigismondo e alcuni principi 
tedeschi73. Con il concilio di Trento prende avvio la tendenza a restringere 
il numero dei membri e a limitare il potere di voto, tendenza che avrà il suo 
culmine nel Vaticano I, dove saranno esclusi i membri non consacrati o 
equiparati ai vescovi74. Una riapertura ai non vescovi si avrà col Vaticano II, 
il quale ha previsto la partecipazione, senza diritto di voto, di un numero 
considerevole di periti, di “osservatori acattolici” ossia rappresentanti delle 
altre Chiese o comunità cristiane, e di uditori laici, che per la prima volta 
furono chiamati a prendere la parola in un concilio75. In definitiva, nel corso 
di due millenni, possiamo notare sensibili oscillazioni nella tipologia dei 
membri e dei partecipanti ai concili, fermo restando che il nucleo essenziale 
di ognuno di essi resta costituito dalla base episcopale che detiene anche i 
poteri deliberativi76. 

Anche la composizione del Sinodo dei vescovi, da Paolo VI a 
Francesco, ha subìto sensibili mutamenti normativi, specialmente in merito 
ai membri episcopali e ai partecipanti non vescovi. Al momento della sua 
istituzione, nel 1965, era previsto che si lasciasse una quota “fino al 15% del 
numero dei membri” a disposizione del papa per includervi “sia vescovi, 
sia membri religiosi che rappresentano gli istituti religiosi, sia infine degli 
esperti ecclesiastici”77. Il codice del 1983 ha stabilito che i vescovi 
costituiscano la maggioranza, mentre i membri restanti - scelti dal romano 
pontefice a seconda dei temi trattati dall’assemblea sinodale - siano 
“ecclesiastici” (cann. 342 e 346, § 1). Il nuovo Ordo Synodi del 2006, voluto 
da Benedetto XVI, provvede a integrare la presenza dei vescovi della Chiesa 
latina con una adeguata rappresentanza dei membri dalle Chiese orientali78. 
Inoltre introduce la novità più consistente col prevedere la presenza di tre 
categorie di “altri partecipanti” diversi dai “membri” con diritto di voto: gli 
“uditori” (collaboratori del segretario speciale del Sinodo per la redazione 
dei documenti sinodali), “altri uditori” (non meglio specificati) e “delegati 

 

72 A. RIMOLDI, Il Concilio ecumenico e i suoi membri, cit., pp. 173-177. 
73 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., p. 97. 

Viene attribuito voto deliberativo ai teologi e canonisti nonché agli ambasciatori dei 
principi (ivi, p. 98). 

74 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 27-
30. 

75 PONTIFICIO CONSIGLIO PER I LAICI, Gli uditori laici al Concilio Vaticano II, in http://www. 
laity.va/content/laici/it/media/notizie/gli-uditori-laici-al-concilio-vaticano-ii.html (accesso del 17 
giugno 2024). 

76 Sul problema si può vedere la ricostruzione di H. KÜNG, Strutture della Chiesa, Borla, 
Torino, 1965, pp. 86-101. 

77 PAOLO VI, m.p. Apostolica sollicitudo, 15 settembre 1965, punto X. 
78 Ordo Synodi Episcoporum, approvato da Benedetto XVI con rescritto del 29 settembre 

2006, art. 5 § 1 a e 1 b. 



 

22 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

fraterni” (esponenti di altre Chiese o comunità ecclesiali che non sono in 
piena comunione con la Chiesa cattolica)79. Nel 2018 papa Francesco ha 
ampliato e differenziato la gamma dei partecipanti senza diritto di voto, 
invitando anche alcuni “invitati speciali” per la loro riconosciuta 
autorevolezza80. 

Ma l’innovazione maggiore è avvenuta in concomitanza della XVI 
assemblea ordinaria del Sinodo dei vescovi celebrata nell’ottobre 2023. Papa 
Francesco ha disposto, il 17 aprile 2023, due mutamenti rilevanti, i quali 
hanno ulteriormente modificato la struttura e la fisionomia dell’istituto. 
Andando oltre i canali istituzionali già previsti, nella fase preparatoria ha 
allargato il raggio della consultazione, almeno virtualmente, a tutti i fedeli81; 
ha poi deciso nella fase celebrativa di conferire diritto di voto ai membri 
laici, comprese le donne, le quali dovevano costituire la metà dei “70 
membri non vescovi” partecipanti ai “circoli minori” di questa assemblea 
sinodale82. 

  
d. Le finalità preminenti dell’attività conciliare nel primo millennio 

furono quelle di tutelare l’ortodossia, di fissare la disciplina, di organizzare 
la cura pastorale, ma anche di riformare la Chiesa. I canoni disciplinari dei 
concili, particolari ed ecumenici, sono stati da sempre motivati 
dall’esigenza di reprimere abusi e irregolarità del clero, di procedere alla 
correzione dei costumi dei fedeli e di introdurre adeguamenti nelle 
strutture organizzative ecclesiastiche in rapporto alle necessità dei tempi. 
Una incidenza rilevantissima hanno avuto i decreti dei concili lateranensi 
(in modo speciale il IV) e del tridentino. Nonostante l’impronta pastorale, 
anche il Vaticano II è stato foriero di riforme nella vita della Chiesa 
universale e locale83. 

Il nesso fra sinodalità e riforma della Chiesa è stato certamente uno dei 
pilastri del magistero di papa Francesco. Tuttavia il significato del termine 
“riforma” dopo il 2015 si è andato progressivamente modificando. 
All’inizio l’obiettivo di rinnovare le istituzioni ecclesiali era assai più stretto 
e marcato. Col passare degli anni è apparso evidente che la nuova sinodalità 
doveva proporsi prima di tutto la riforma interiore dei fedeli e poi la riforma 

 

79 Ordo Synodi Episcoporum, cit., art. 7. 
80 FRANCESCO, cost. ap. Episcopalis communio, 15 settembre 2018, art. 2 § 2. 
81 In particolare sono stati inclusi altri 70 membri «non vescovi» provenienti dalle Chiese 

locali in rappresentanza degli «altri fedeli del popolo di Dio (sacerdoti, consacrate o 
consacrati, diaconi, fedeli laici). Essi sono stati scelti dal papa da un elenco di 140 persone 
individuate dalle Conferenze episcopali e dall'Assemblea dei patriarchi delle Chiese 
orientali cattoliche. Il papa ha anche previsto che il 50% di tali nuovi membri siano donne 
e che venga valorizza la presenza giovanile (Comunicato stampa della Segreteria generale 
del Sinodo del 26 aprile 2023). 

82 Ibidem. 
83 Qualche spunto in C. BELLITTO, Synods, Reform, and Pope Francis: A Historical 

Perspective, in Reforming the Church. Global Perspectives, edited by D. MARMION and S. RYAN, 
Liturgical Press Academic, Collegeville, Minnesota 2023, pp. 1-16. 



 

23 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

delle strutture ecclesiali. A sua volta la conversione di ciascun membro del 
popolo di Dio è stata strettamente correlata con la missione evangelizzatrice 
della Chiesa.  

Nel programma papale di riforma sinodale della Chiesa ha poi 
assunto un ruolo centrale il Sinodo dei vescovi. Il codice del 1983 ne fissava 
le finalità “nella salvaguardia e nell’incremento della fede e dei costumi, 
nell’osservanza e nel consolidamento della disciplina ecclesiastica e inoltre 
per studiare i problemi riguardanti l'attività della Chiesa nel mondo” (can. 
342). Con la Episcopalis communio del 2018, papa Francesco ha inteso 
trasformarlo da assemblea di vescovi in un’assemblea che rappresenti, 
almeno tendenzialmente, l’intero popolo di Dio e che permetta a tutte le sue 
componenti di potersi esprimere (la formula icastica che vi è sottesa è: “Una 
Chiesa che insegna deve essere prima di tutto una Chiesa che ascolta”84). 
L’obiettivo della nuova sinodalità diventa, secondo le parole del papa, 
“armonizzare le differenze all’interno di uno sforzo generale volto a 
perseguire l’unità”85.  

Gli scopi tradizionali del Sinodo dei vescovi vengono dunque 
rinnovati in un senso più specifico che è quello di “interrogarsi sul modo in 
cui la dottrina può essere vissuta e applicata nei contesti mutevoli del nostro 
tempo”86. Al riguardo papa Francesco opera la distinzione fra “le verità 
tradizionali della dottrina cristiana”, che non sono “in discussione” “nelle 
riunioni sinodali” e “le norme e le pratiche ecclesiali”, che invece possono e 
debbono adattarsi alle circostanze e alla specificità di ogni situazione87. 
 
2.4 - I modelli ecclesiologici retrostanti  
 
Se volessimo capire le ragioni di fondo del divario fra le molteplici forme di 
sinodalità, dovremmo in ultima analisi risalire alle diverse concezioni della 
Chiesa da esse presupposte88. Ma ciò non sarebbe sufficiente. Ogni modello 
ecclesiologico, infatti, dovrebbe essere posto in relazione anche con i relativi 

 

84 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 96. 
85 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 95. 
86 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 97. Si tratta di una riformulazione 

di quanto previsto da Paolo VI nel punto II c) del m.p. Apostolica sollicitudo (15 settembre 
1965), dove si afferma che fra i vari fini del Sinodo dei vescovi vi è anche quello di “!rendere 
più facile l'accordo delle opinioni almeno circa i punti essenziali della dottrina e circa il 
modo d'agire nella vita della Chiesa”. 

87 PAPA FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., p. 97. Il papa ricorda che i tre sinodi 
sulla famiglia, sui giovani e sull’Amazzonia, celebrati fra il 2014 e il 2019, “hanno svolto un 
ruolo fondamentale nello schiudere alla Chiesa nuove vie per accompagnare persone e 
luoghi che affrontano sfide particolari” (ibidem). 

88 Secondo Congar si potrebbe interpretare il declino della prassi sinodale moderna 
come un riflesso pratico del passaggio teorico dalla nozione di Chiesa come comunione 
delle Chiese particolari all’altra nozione di Chiesa universale legata all’affermazione 
dell’universalismo e della giurisdizione papale (Y.M. CONGAR, De la communion des 
Églises à une ecclésiologie de l’Église universelle, in L’épiscopat et l’Église universelle, Cerf, Paris, 
1962, pp. 248-260). 



 

24 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

contesti storici ossia con l’insieme di fattori esterni che hanno condizionato 
le forme e i contenuti delle assise e delle prassi sinodali. Pensiamo in primo 
luogo alle relazioni fra la Chiesa e il potere politico nonché a quelle fra la 
Santa Sede e le Chiese particolari89.  

Sommariamente si potrebbero ricordare: 1) il modello federativo delle 
“Chiese sorelle”, dove la sinodalità era espressione della comunione fra le 
Chiese; 2) il modello delle “Chiese nazionali” dei regni barbarici, dove la 
prassi sinodale era strumentale alla compenetrazione fra l’organizzazione 
politica e l’organizzazione religiosa; 3) il modello gregoriano della “Chiesa 
romana”, dove l’esigenza di tutelare la libertà della Chiesa e di rinnovare i 
costumi porta a far dipendere l’organizzazione delle Chiese locali da Roma; 
4) il modello lateranense (IV concilio), che prevede una prassi sinodale ai 
vari livelli gerarchici della Chiesa; 5) il modello conciliarista , che attribuisce 
ai concili generali il governo straordinario e ordinario della Chiesa; 6) il 
modello tridentino, che tende ad accentrare tutti i poteri di governo e di 
controllo nelle mani del papa e della curia romana; 7) il modello del 
Vaticano II, che pone le premesse dottrinali per un decentramento dei poteri 
giurisdizionali ai vescovi e alle loro Chiese e riscopre la dimensione 
collegiale.  

Le sorgenti della nuova sinodalità vanno rintracciate nel modello di 
Chiesa-popolo di Dio, di Chiesa-comunione e dell’inclusione reciproca fra 
Chiesa particolare e Chiesa universale proposto dal concilio Vaticano II. Ed 
è soltanto in quei testi conciliari che si possono trovare i princìpi della 
sostanziale uguaglianza di tutti i battezzati, della loro comune vocazione 
missionaria e della necessità di rispettare i loro carismi in funzione del bene 
della Chiesa che formano i fondamenti della “Chiesa sinodale”.  
 
 
3 - Le metamorfosi della sinodalità 
 
Vorrei adesso esplicitare alcuni passaggi fondamentali che aiutino a capire 
il carattere innovativo della sinodalità di papa Francesco. 
  
3.1 - Dalla sinodalità episcopale alla sinodalità del popolo di Dio 
 

 

89 Per Aymans i fattori che avrebbero determinato la varietà del sistema sinodale e della 
sua configurazione sarebbero da identificare su due piani: «il livello di auto-comprensione 
ecclesiale-teologica (anche all’interno della realtà secolare) e i rapporti di potere dominanti, 
sia intraecclesiali che politici» (W. AYMANS, Sinodalità: forma di governo ordinaria o 
straordinaria nella Chiesa?, ora in ID., Diritto canonico e comunione ecclesiale. Saggi di diritto 
canonico in prospettiva teologica, Giappichelli, Torino, 1993, p. 36). Si tratta di uno spunto 
indubbiamente interessante, perché offre due coordinate generali da tenere presenti non 
solo per la reinterpretazione del passato ma per determinare le prospettive future: 
pensiamo al contagio fra sinodalità e democrazia in larga parte delle Chiese dell’emisfero 
occidentale. 



 

25 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Benché divisi in correnti e scuole, i teologi e i canonisti postconciliari che 
hanno riflettuto sulla sinodalità sono stati concordi nel ritenere che i 
princìpi conciliari implicassero un rinnovamento della tradizione sinodale 
in una prospettiva assai più ampia della collegialità episcopale. In questo 
senso le idee intorno alla nuova sinodalità scaturiscono sia dalla critica 
implicita alla prassi della celebrazione dei concili, giudicata inadeguata a 
esprimere la voce dell’intero popolo di Dio, sia dalla ricerca di nuove forme 
di partecipazione dei laici e dei presbiteri col vescovo, data l’impossibilità 
di separare i due soggetti del pastore e della porzione del popolo di Dio che 
gli è affidata. Pertanto il nuovo punto di partenza della dimensione sinodale 
è stato identificato nelle Chiese locali, luogo ideale per ricercare una 
relazione di cooperazione fra i fedeli, dotati di carismi personali, e il 
vescovo, che ha la responsabilità di guida del gregge. 

Su questa linea è poi intervenuto il magistero di papa Francesco che, 
come si è visto, ha reinterpretato la dottrina ecclesiologica del Vaticano II 
sul “popolo santo di Dio” integrandola con il principio del sensus fidei 
fidelium, con l’esperienza delle assemblee latino-americane e con il metodo 
del discernimento della tradizione gesuitica riletto alla luce della teologia 
dei “segni dei tempi”90. 

Si è anche visto come un ulteriore elemento determinante per attuare 
la nuova sinodalità è stata la trasformazione, da parte di papa Francesco, 
dell’istituto del Sinodo dei vescovi: prima di tutto da assemblea episcopale 
in assemblea potenzialmente rappresentativa del popolo di Dio; in secondo 
luogo da strumento papale di consultazione dei vescovi e di altri periti a 
esperienza di riflessione e di condivisione dei problemi della Chiesa. 

In definitiva, il passaggio dalla concezione della sinodalità episcopale 
(propriamente definita collegialità) alla concezione della sinodalità del 
popolo di Dio, vorrebbe esprimere la trasformazione più netta e rilevante 
dopo il Vaticano II. Essa è il risultato di tre passaggi: 1) dalla dominante ed 
esclusiva categoria astratta della collegialità alla distinzione fra collegialità, 
sinodalità, corresponsabilità; 2) dalla sinodalità episcopale alla sua 
estensione a tutti i fedeli; 3) da quest’ultima alla teoria dell’integrazione 
dialettica fra i diversi soggetti della sinodalità differenziata (fedeli, vescovi, 
papa). 

L’approdo finale vorrebbe indicare due corrispondenti innovazioni 
intorno a tale concezione. La prima è il transito da soggetti specifici della 
sinodalità (vescovi, presbiteri, laici) al soggetto complessivo (il popolo di 
Dio pellegrinante); la seconda riguarda un livello più articolato della 

 

90 Sul significato di quest’importante categoria conciliare si veda, almeno, M.-D. 
CHENU, La Chiesa nel mondo. I segni dei tempi, Vita e Pensiero, Milano, 1965; G. RUGGIERI, 
La teologia dei “segni dei tempi”: acquisizione e compiti, in Teologia e storia. L’eredità del ’900, a 
cura di G. CANOBBIO, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2002, pp. 33-77; G. ROUTHIER, Les 
«signes du temps». Fortune et infortune d’une expression du concile Vatican II, in Transversalités, 
118, 2011, pp. 79-102 



 

26 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

sinodalità: da una concezione settoriale e parziale a una concezione 
complessa, integrata, dialettica (“uno” - “alcuni” - “tutti”). 

 
3.2 - Dalla sinodalità come evento alla sinodalità come stile 
 
Alla luce di queste premesse, si capisce anche come sia potuta avvenire la 
trasformazione della prassi conciliare come evento rapsodico e in fondo 
eccezionale in una prassi sinodale abituale di natura processuale e 
sperimentale. 

Una testimonianza significativa di questo sperimentalismo sinodale la si 
può già rintracciare, durante il periodo del postconcilio, nella celebrazione 
di sinodi nazionali in diversi paesi europei91. Si trattò di una forma di 
trasposizione nella Chiesa del modello politico assembleare in auge nella 
società occidentale dopo la rivoluzione culturale del 1968. Dietro queste 
esperienze, non è difficile intuirlo, v’era l’idea programmatica di una 
democratizzazione della Chiesa.  

Il netto rifiuto espresso dalla Santa Sede verso questi sinodi nazionali, 
che includevano una folta rappresentanza di laici aventi diritto di voto 
anche su materie strettamente disciplinari o dottrinali, spinse a ricercare 
forme comunitarie alternative a quelle della cosiddetta “Chiesa 
istituzionale”. Pensiamo alla nascita delle “comunità cristiane di base”, 
espressione del “dissenso cattolico” in diverse diocesi dell’Europa, oppure 
allo sviluppo di “comunità ecclesiali di base”, sorte in America Latina e in 
Africa col sostegno degli episcopati e quindi integrate nella vita delle Chiese 
locali92.  

Per la riconfigurazione delle strutture ecclesiali in chiave sinodale, 
sono state poi particolarmente significative le esperienze avvenute in 
America Latina all’interno del Consiglio episcopale latinoamericano93, del 
Consiglio plenario venezuelano e della Conferenza ecclesiale 
dell’Amazzonia94. L’idea di sinodalità, dunque, non è solo un portato 
dottrinale o teorico; è anche il riflesso di nuove esperienze locali e regionali. 

 

91 Cfr. B. FRANCK, Actualité nouvelle des Synodes. Le Synode commun des diocèses allemands 
(1921-1975), Cerf, Paris, 1980; Nationalsynoden nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. 
Rechtliche Grundlagen und öffentliche Meinung, herausgegeben von J. SCHMIEDL, 
Paulusverlag, Freiburg, 2013. 

92 Cfr. P. WARNIER, Il fenomeno delle comunità di base, Jaca Book, Milano, 1973; L. BOFF, 
Ecclesiogenesi. Le comunità ecclesiali di base reinventano la Chiesa, Borla, Roma, 1986; M. 
ALVES RODRIGUES, Les communautés ecclésiales de base au Brésil. Genèse, structure et 
fonctions, L’Harmattan, Paris, 2006. 

93 Si ricordano le conferenze generali di Medellín (1968), Puebla (1979), Santo Domingo 
(1992) e Aparecida (2007). Cfr. S. SCATENA, Da Medellín ad Aparecida: la “lezione” di 
un’esperienza regionale per una ricerca di forme e stili di collegialità effettiva, in La Riforma e le 
riforme nella Chiesa, cit., pp. 248-267.  

94 Cfr. R. LUCIANI, La sinodalità come processo di riconfigurazione teologico-culturale delle 
chiese locali, in Credere Oggi, n. 247, 2022, pp. 126-131.  



 

27 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Per il fatto di radicarsi nella spiritualità della comunione ecclesiale, di 
riferirsi al mondo delle esperienze di vita cristiana comunitaria e di 
esprimersi in un complesso di attitudini relazionali umane e spirituali, 
anziché in una serie di procedure e di pratiche istituzionali, la sinodalità 
postconciliare si è andata sempre più definendo come un nuovo stile della e 
nella Chiesa.  

Al pari di ogni altro “stile”, quello sinodale - spiega un teologo italiano 
-- “è un qualcosa di culturale, di spirituale, di teologico: è una disposizione 
comportamentale […]”95. La sinodalità consiste infatti - egli prosegue - 
“nell’assumere congrui atteggiamenti dialogali e nell’avviare precisi 
processi collaborativi” nella Chiesa, ispirati a tre stili fondamentali per tutti, 
quelli dell’accoglienza, della convivialità e del dialogo”96.  

Col documento della Commissione teologica internazionale del 2018 
avviene la consacrazione dell’idea di sinodalità come “stile di vita” della 
Chiesa97 e si ufficializza la distinzione fra il suo aspetto infrastrutturale e 
quello strutturale: il primo identificato in un’attitudine psicologica, in una 
disposizione comportamentale - si potrebbe dire in un habitus -; il secondo 
in una prassi, in una procedura e in un metodo, la cui validità ed efficacia 
vengono comunque a dipendere dalla precedente98. 

Si capisce in tal modo come la dimensione processuale ed evolutiva abbia 
finito per divenire una caratteristica essenziale della nuova sinodalità. Essa 
è “processo”, non evento, e neanche una serie di eventi, come poteva essere 
la celebrazione dei concili. In quanto processo non è mai statica bensì in fieri. 
Corrisponde a una concezione “ecclesiogenetica”, cioè di una Chiesa che si 
fa e si rinnova sempre, dato che “la rivelazione è completamente storica e 
quindi soggetta a una continua reinterpretazione secondo la situazione di 
coloro ai quali viene trasmessa”99. Dunque una sinodalità dal carattere 
decisamente sperimentale e una “teologia in azione” attenta ai “segni dei 
tempi” e alle esigenze dell’inculturazione nei diversi luoghi e contesti. Non 
a caso uno dei principali esponenti di questo tipo di teologia parla di “un 

 

95 M.G. MASCIARELLI, Lo stile sinodale nella Chiesa, in Settimana News del 14 giugno 
2016, in http://www.settimananews.it/saggi-approfondimenti/lo-stile-sinodale-nella-chiesa/ 
(consultato il 16 ottobre 2023). 

96 M.G. MASCIARELLI, Lo stile sinodale, cit. È difficile non vedere in queste 
affermazioni una eco del programma teologico di Christoph Theobald (si vedano, fra le 
sue opere, Il cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernità, 2 voll., EDB, 
Bologna, 2009, e Lo stile della vita cristiana, Qiqajon, Magnano, 2015). 

97 “La sinodalità designa innanzi tutto lo stile peculiare che qualifica la vita e la missione 
della Chiesa, esprimendone la natura come il camminare insieme e il riunirsi in assemblea 
del Popolo di Dio convocato dal Signore Gesù nella forza dello Spirito Santo per 
annunciare il Vangelo. Essa deve esprimersi nel modo ordinario di vivere e operare della 
Chiesa” (COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalità nella vita e nella missione 
della Chiesa, n. 70 a). 

98 Tale distinzione si trova espressa in G. ROUTHIER, La synodalitè dans l’Église locale, 
cit., p. 701. 

99 C. THEOBALD, The Principle of Pastorality, in The Legacy of Vatican II, edited by A. 
VICINI and M. FAGGIOLI, Paulist Press, Mahwah (N.Y.), 2015, p. 28. 



 

28 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

pragmatismo sinodale che si lascia realmente illuminare dalla storia e dalla 
teologia”100.  
 
3.3 - Dalla sinodalità deliberativa alla sinodalità del discernimento 
 
Il fatto che si sia affermata una concezione della sinodalità come attitudine, 
come disposizione, come stile permette di capire anche un’altra 
metamorfosi: dalla concezione deliberativa, che era propria della prassi 
conciliare, a una concezione dialogica, che si qualifica, prima di tutto, come 
un’attività di ascolto, di condivisione, di discernimento comunitario in vista 
della ricerca del consenso nella Chiesa. 

È vero che fra le due forme non c’è opposizione di principio, dato che 
la prima può essere prodromica alla seconda. Ma è anche vero che si tratta 
di due concezioni che si pongono su piani differenti.  

La prassi conciliare, specialmente da Trento al Vaticano II, prevedeva 
la discussione fra i periti (teologi e canonisti) delle diverse scuole nelle 
commissioni di lavoro come anche il confronto dei pareri dottrinali e 
pastorali fra i vescovi in aula. E ciò anche in modi e toni talora 
particolarmente aspri. Inoltre la redazione dei canoni conciliari veniva 
sottoposta al parere dell’assemblea diverse volte allo scopo di pervenire a 
un testo il più possibile condiviso. In ogni caso, considerata l’impossibilità 
pratica di ottenere l’unanimità, salvo casi eccezionali, la decisione finale da 
parte del consesso dei vescovi e degli altri aventi diritto al voto, veniva 
presa a maggioranza101.  

Nell’assumere decisioni o delibere conciliari, il criterio decisivo era 
dunque costituito non tanto da una preventiva armonizzazione delle 
posizioni quanto dal rispetto della verità e dalla ponderazione della loro 
utilità per la Chiesa. Non contava avere raggiunto un accordo attraverso un 
processo comunitario, quanto esprimere il proprio voto dopo attenta 
cognizione di causa, valutazione, ponderazione e invocazione dello Spirito 
Santo all’inizio di ogni seduta. 

Il concilio Vaticano II ha rappresentato un anello di raccordo fra la 
prassi tradizionale e quella inaugurata da papa Francesco nel Sinodo dei 
vescovi. Nell’ultimo concilio, infatti, la maturazione collegiale delle 
posizioni dei vescovi, durante lo svolgimento dei lavori e anche al di fuori 
dell’aula conciliare, ha influito sul processo deliberativo per effetto di un 
mutuo scambio e apprendimento. Sulle questioni controverse si preferì 
addivenire a “conciliazioni e compromessi per amore del consenso più 
ampio possibile”102; in taluni casi più problematici fu anche deciso “di non 

 

100 C. THEOBALD, Un nouveau concile qui ne dit pas son nom? Le synode sur la synodalité, 
voie de pacification et de créativité, Salvator, Paris, 2023, p. 19. 

101 B. ROMANO, U. SANTINO, Lo sviluppo storico della procedura conciliare, cit., pp. 34-
35. 

102 J. KOMONCKAK, La lezione del Vaticano II. Diversità e disaccordo nella Chiesa, in Il 
Regno - Attualità, 2021, p. 129. 



 

29 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

dirimere una questione controversa ma di lasciarla a una ulteriore 
chiarificazione teologica o canonica”103. Resta però il fatto che i “padri 
sinodali” del Vaticano II “possono aver discusso animatamente su punti 
particolari […] ma erano unanimi nel riconoscere il ruolo costitutivo della 
dottrina e l’importanza della difesa della fede un tempo rivelata ai santi”104.  

Nella sinodalità “dialogica”, inaugurata da papa Francesco, quel che 
conta è la fase infrastrutturale della decisione ossia la capacità di ascolto e 
di dialogo dei fedeli e il discernimento da parte dei pastori in modo da 
pervenire all’armonizzazione delle idee mediante l’intervento dello Spirito 
Santo, che invita tutti i fedeli alla conversione105. 

È infatti attorno al metodo del discernimento che, secondo la costituzione 
apostolica Episcopalis communio, ruota tutta la riorganizzazione del Sinodo 
dei vescovi. Quest’ultimo, com’è si è detto, è articolato in tre fasi: 
preparatoria, celebrativa e attuativa. Lo scopo della prima fase è favorire la 
più larga consultazione dei fedeli nelle Chiese particolari. Durante la 
seconda fase avviene il discernimento dei pastori sulle tematiche emerse dal 
precedente momento consultivo, visto come espressione del sensus fidei del 
popolo di Dio. L’opera di discernimento trova il suo punto culminante 
nell’assemblea sinodale, che raccoglie i vescovi rappresentanti delle 
Conferenze episcopali e del Consiglio dei patriarchi delle Chiese orientali. 
Infine nella fase attuativa prende avvio il processo di recezione delle 
conclusioni sinodali tenendo conto delle esigenze di inculturazione dei 
princìpi da esso sanciti. 

Si evidenzia, in tal modo, il nesso costitutivo fra consultazione e 
discernimento. Nel “processo sinodale” la consultazione riveste 
un’importanza fondamentale: non funge soltanto da momento preparatorio 
ma determina i contenuti della fase successiva del discernimento. Il 
principio teologico di riferimento è che “la totalità dei fedeli” “non può 
sbagliarsi nel credere” (Lumen Gentium, 12). Si viene così a creare un 
rapporto di reciprocità tra consultazione e discernimento che, secondo il 
segretario del Sinodo dei vescovi, costituisce “la forza del processo” e il 
“principio fecondo che può portare ad ulteriori sviluppi della sinodalità, 
della Chiesa sinodale e del Sinodo dei Vescovi”106.  
 
 
4. Conclusioni 
 

 

103 J. KOMONCKAK, La lezione del Vaticano II, cit., p. 129. 
104 J. KOMONCKAK, La lezione del Vaticano II, cit., p. 128. 
105 Come afferma papa Francesco, “un cammino sinodale è caratterizzato dal ruolo dello 

Spirito Santo. Ascoltiamo, discutiamo in gruppo, ma soprattutto prestiamo attenzione a ciò 
che lo Spirito ha da dirci […]. Se i suoi componenti sono aperti ai cambiamenti e alle nuove 
possibilità, il sinodo è sempre e per tutti un’esperienza di conversione” (PAPA 
FRANCESCO, Ritorniamo a sognare, cit., pp. 97-98). 

106 M. GRECH, Il Sinodo si trasforma, cit. 



 

30 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Alla luce della comparazione analitica operata nelle pagine precedenti, 
ritengo di poter dire che molte delle differenze fra l’antica e la nuova 
sinodalità si possano ricondurre alla diversa etimologia da cui si fa derivare 
il termine greco synodos. 

Nel greco biblico dei Settanta tale parola equivale a quella di Chiesa 
intesa come “assemblea”. Nella tradizione canonica latina abbiamo visto 
che appare costantemente come sinonimo di “concilio”. L’opzione di papa 
Francesco e di tutti i teologi della “Chiesa sinodale” è, invece, quella di 
rifarsi all’etimologia greca profana di synodos nell’accezione di “compagno 
di viaggio”: da qui proviene la nuova concezione della sinodalità come un 
“camminare insieme” dei membri del popolo di Dio pellegrino107. 

È facile constatare che il modo di concepire la sinodalità è, fin 
dall’inizio, differente, anche se non contrapposto. L’antica si attuava nella 
celebrazione degli “eventi” conciliari, aventi principalmente uno scopo 
deliberativo, anche se, come si è visto, esistevano altre forme di sinodalità 
prodromiche o collaterali. La nuova si vuole invece concepire come un 
“processo” che si distende nel tempo, nello spazio e nei vari ambiti della 
vita della Chiesa108.  

Come aveva intuito, con largo anticipo, il sociologo della religione 
Italo De Sandre, dopo il Vaticano II è avvenuta “una reinterpretazione 
culturale” della sinodalità, per cui parlare di essa  
 

«non significa solo applicare ad oggi un concetto già esistente, ma 
ricostruirlo, reinterpretarlo, farlo crescere a partire dalla risonanza del 
suo senso etimologico. Esso indica non solo una “adunanza”, un 
riunirsi insieme di tutti […] ma un camminare insieme, un processo che 
è ben più di un singolo evento»109. 
 

Questa “risignificazione” della nozione presuppone e include - è 
importante rilevarlo - non soltanto una diversa concezione della stessa bensì 
una nuova ecclesiologia.  

L’introduzione della nuova sinodalità sottintende, almeno 
implicitamente, sia l’insufficienza degli organi classici, rappresentati dai 
concili particolari ed ecumenici come dei sinodi diocesani, sia l’inefficacia o 
il mancato funzionamento degli organismi di partecipazione creati dopo il 
Vaticano II nelle parrocchie e nelle diocesi. E quindi presuppone che 
occorrano altri organi, metodi e strumenti più flessibili, più efficaci e, 
soprattutto, maggiormente rappresentativi delle varie componenti del 
popolo di Dio. Ciò non significa necessariamente abbandonare la tradizione 
conciliare e sinodale; implica però la necessità di integrarla con un 

 

107 Su questa linea la COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalità nella vita 
e nella missione della Chiesa, n. 3.  

108 Cfr. ivi, n. 70 b. In realtà questa distinzione non appare storicamente così netta, perché 
la celebrazione dell’„evento” concilio o sinodo è sempre stata preceduta da una fase 
preparatoria e da una fase applicativa. 

109 I. DE SANDRE, Camminare insieme, valorizzare la complessità. Diagnosi socio-culturale, 
in Credere Oggi, n. 76, 1993, pp. 5-6. 



 

31 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

programma più ampio di “comunione, partecipazione e missione” di tutti i 
fedeli, sul piano locale e universale, facente perno sul rinnovato organismo 
del Sinodo dei vescovi.  

Il metodo o processo sinodale è poi strettamente collegato all’idea di 
“Chiesa sinodale”. Questo modello è il risultato sia di una rivisitazione dei 
documenti del Vaticano II, e in particolare della costituzione dogmatica 
Lumen Gentium, sia di una rilettura del racconto degli Atti degli Apostoli, 15. 
La nuova formula ecclesiologica si incentra (1) su alcuni concetti 
fondamentali (la Chiesa-popolo di Dio, il riconoscimento dei carismi propri 
di ciascun fedele, la prerogativa del sensus fidei della comunità dei fedeli); 
(2) su alcune pratiche (l’ascolto, il dialogo, la condivisione) e metodi 
spirituali (la “conversazione spirituale”, la pratica del “discernimento 
comunitario”); (3) sulla “circolarità” fra la funzione profetica di ogni fedele 
(“tutti”), sul discernimento operato dai vescovi come singoli e come collegio 
(“alcuni”) e sull’autorità primaziale del vescovo di Roma (“uno”).  

L’introduzione di questi strumenti nella prassi sinodale mira a creare 
le condizioni psicologiche, spirituali e culturali favorevoli per approfondire 
comunitariamente questioni controverse anche all’interno della Chiesa e 
verificare l’esistenza di un consenso dei fedeli (consensus fidelium) quale 
criterio valido per determinare la coerenza di una particolare dottrina o 
prassi con la fede apostolica. 

A sua volta, il programma di una “Chiesa sinodale” si propone di 
recuperare l’importanza delle Chiese locali come luoghi primari del 
processo di inculturazione della fede in dialogo con le realtà circostanti e 
quindi segnare un’inversione di tendenza rispetto all’affermazione della 
preminenza della Chiesa universale e del centralismo romano che si erano 
manifestati nuovamente dopo il Sinodo dei vescovi del 1985. In questa 
direzione la formula “Chiesa di Chiese” è considerata la più adatta a 
garantire il principio del decentramento della Chiesa e ad aprire nuove 
prospettive sulla funzione del vescovo di Roma in chiave ecumenica110.  

Questi presupposti dottrinali, che sono sottesi all’attuale “processo 
sinodale”, costituiscono elementi importanti per rispondere alla domanda 
iniziale circa la sua collocazione all’interno della linea di continuità o di 
discontinuità con la tradizione sinodale classica.  

Il primo aspetto da sottolineare è la diversità del contesto storico-
ecclesiale e dei relativi problemi a cui cercano di rispondere queste due 
differenti forme di sinodalità. La prassi collegiale dei vescovi e quella dei 
sinodi diocesani interpellava una cerchia ristretta dei membri della Chiesa 
e si focalizzava sui rapporti gerarchici fra l’autorità papale e quella 

 

110 Significativo il documento del DICASTERO PER LA PROMOZIONE DELL'UNITÀ DEI 
CRISTIANI, Il Vescovo di Roma. Primato e Sinodalità nei dialoghi ecumenici e nelle risposte 
all’Enciclica Ut unum sint, 13 giugno 2024 (su cui M. DEL POZZO, Considerazioni 
costituzionalistico-canoniche a margine del Documento di studio su Primato e sinodalità nei 
dialoghi ecumenici, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 
[https://www.statoechiese.it], n. 13 del 2024).  



 

32 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

episcopale oppure fra l’autorità episcopale, il clero diocesano e i fedeli laici. 
La svolta costituzionale del Vaticano II, il contesto della società 
democratica, le richieste di maggiore partecipazione alla vita della Chiesa 
da parte dei fedeli, spingono la Chiesa attuale verso una ridefinizione dei 
rapporti interni non solo fra chierici e laici, fra governanti e governati, fra 
Chiesa docente e Chiesa discente, ma pure fra fedeli uomini e fedeli donne, 
fra presbiteri e religiose, fra ministeri maschili e ministeri femminili.  

Vi è poi da tener conto della diversità di piani e ambiti: la nuova 
sinodalità preferisce muoversi sul livello infrastrutturale per creare le 
condizioni idonee alla formazione del consenso nella Chiesa anziché 
riprendere le secolari forme istituzionali; inoltre non si incentra sulle 
questioni di ambito dottrinale o disciplinare ma si preoccupa soprattutto 
della dimensione spirituale e missionaria. 

Tutto ciò fa emergere con maggiore evidenza la diversità di metodi: la 
nuova sinodalità non si riduce alla discussione o all’affermazioni di 
determinate tesi o proposizioni dottrinali, ma introduce una molteplicità di 
pratiche e tecniche per favorire l’ascolto, il dialogo, la condivisione, la 
conversione nei fedeli. 

Infine fra le due forme di sinodalità sussiste una diversità di obiettivi: 
la nuova vorrebbe essere anzitutto manifestazione e promozione della 
comunione, della partecipazione e della missione di ciascun fedele nella vita 
della Chiesa; uno scopo di gran lunga più ampio dell’esercizio della 
comunione e della collegialità episcopale che si esprimeva nei concili o in 
altri organismi episcopali.  

Questi rilevanti elementi distintivi, oltre alla diversità dei presupposti 
teologici sopra indicati, inducono a ritenere che le due nozioni di sinodalità 
non presentino una struttura analoga. Innanzi tutto non si pongono sullo 
stesso livello di discorso, perché l’una veicola una prassi di consultazione e 
di deliberazione mentre l’altra ambisce a essere elevata a dimensione 
ontologica della Chiesa. Inoltre non possiedono la medesima estensione, in 
quanto l’una resta confinata in una prassi di consultazione e di governo 
mentre l’altra si proietta sull’intera Chiesa nei suoi svariati ambiti. Da 
ultimo presentano conseguenze molto diseguali, giacché l’una determina 
un modo di esercitare la collegialità episcopale e la sinodalità diocesana, 
mentre l’altra si propone di riconfigurare la gamma delle relazioni in seno 
alle varie classi di fedeli nella Chiesa.  

Le differenze sostanziali che intercorrono fra la tradizione sinodale e 
la nuova sinodalità non dirimono il problema più complesso di valutare la 
portata ecclesiologica di quest’ultima. Il “processo sinodale” attuale va 
inteso come un complesso di metodi finalizzati all’integrazione dei princìpi 
ecclesiologici del Vaticano II oppure va inteso come un progetto organico 
di riforma del modello di Chiesa o addirittura come una sua rifondazione 
su base conciliarista e consensuale? Questo mi sembra il vero punto di 
discrimine. Solo il futuro ci potrà dire quale delle due opzioni sarà 
perseguita dall’attuale pontefice e dal suo successore. 
 



 

33 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 1 del 2025        ISSN 1971- 8543 

 

 


