
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/28327 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Cesare Edoardo Varalda 
(cultore della materia in Diritto ecclesiastico presso l’Università degli Studi di 

Pavia, Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

L’eredità del Giansenismo nella riflessione di Francesco Ruffini 
e Arturo Carlo Jemolo: alcuni primi spunti ricostruttivi * 

 
The legacy of Jansenism in the reflection of Francesco Ruffini 

and Arturo Carlo Jemolo: some first reconstructive ideas * 
 
 
ABSTRACT: Il presente contributo intende approfondire la scelta che due 
celebri ecclesiasticisti italiani, Ruffini e Jemolo, hanno compiuto nel corso del 
secondo decennio del Novecento di studiare una tematica non squisitamente 
giuridica, vale a dire al movimento giansenista. Dopo un inquadramento degli 
scritti dei due maestri in materia, alla luce del contesto storico e culturale del 
tempo, si dedica spazio adeguato a una indagine sulle origini di tali contributi 
e sulle relative implicazioni. Si giunge così, da un lato a meglio comprendere il 
significato della scelta operata e, dall’altro, a riflettere sui profili metodologici 
rilevanti che hanno caratterizzato i lavori esaminati aprendo interessanti e 
paradigmatiche prospettive per il futuro.  
 
ABSTRACT: This contribution intends to delve deeper into the choice that two 
famous Italian ecclesiasticists, Ruffini and Jemolo, made during the second 
decade of the twentieth century to study a topic that was not purely juridical, 
namely the Jansenist movement. After an overview of the writings of the two 
masters on the subject, in light of the historical and cultural context of the time, 
adequate space is dedicated to an investigation into the origins of these 
contributions and their related implications. Thus, on the one hand, we come to 
better understand the meaning of the choice made and, on the other, to reflect 
on the relevant methodological profiles that characterized the works examined, 
opening up interesting and paradigmatic prospects for the future. 
 
 
SOMMARIO: 1. Premessa - 2. Il Giansenismo brevi cenni di inquadramento - 3. 
Il contesto: i prodromi del Diritto Ecclesiastico - 3.1. Alcune spigolature di 
Francesco Ruffini su Manzoni, Cavour e il giansenismo - 3.2. Il problema del 
giansenismo in Arturo Carlo Jemolo: spunti di riflessione - 4. Una “valutazione 
comparativa” - 5. Considerazioni conclusive. 
 
 
1 -Premessa 
 
Uno dei compiti, forse il principale, dell’attività scientifica è quello di 
indagare quei profili di realtà che sollecitano domande, aprono questioni 
problematiche, evidenziano la presenza di aporie. La ricerca, infatti, altro 



 

75 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

non è che esercizio della ragione applicata in vario modo a problemi 
reali1. 

Un esame anche sommario della dottrina ecclesiasticistica del 
primo Novecento consente di identificare una molteplicità di temi 
ricorrenti di studio, taluni più “istituzionali”, altri più legati al momento 
storico o ad altri fattori episodici2. In questo contesto colpisce la presenza 
di una tematica, di matrice fortemente teologica, che ricorre specialmente 
nella scuola torinese del diritto ecclesiastico: si fa riferimento alla 
questione del giansenismo. La peculiare natura dell’oggetto di ricerca 
associata all’apparente controtendenza della scelta, rispetto ad altri 
ambiti di studio all’epoca maggiormente “consueti” e, da un certo punto 
di vista, à la page fra i cultori del diritto ecclesiastico ha sollecitato in me 
una certa inquietudine e ha destato molteplici domande. Così ho scelto 
di dedicare tempo ed energie per comprendere l’origine della scelta di 
approfondire tale materia. Delimitando il perimetro dello studio che ci si 
appresta a iniziare, occorre dichiarare preliminarmente che si 
prenderanno in considerazione alcuni saggi che trattano direttamente e 
principalmente il tema del giansenismo3 di due fra i più importanti 
ecclesiasticisti vissuti a cavallo fra diciannovesimo e ventesimo secolo, 
vale a dire Francesco Ruffini e Arturo Carlo Jemolo. Dal punto di vista 
metodologico si procederà considerando complessivamente gli scritti 
selezionati e cogliendo negli stessi sfumature e suggestioni per 
ricostruire (1) le tematiche di dettaglio affrontate, (2) le ragioni della 
scelta di una tale materia, (3) l’approccio adottato e (4) i principali 
risultati conseguiti4. Ancora in via preliminare occorre osservare che 

 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
 
1 Queste considerazioni scaturiscono dalla lettura di H.I. MARROU, La conoscenza 

storica, il Mulino, Bologna, 1988, in particolare circa la natura della conoscenza storica 
si vedano le pagine 21-41. 

2 In merito agli indirizzi generali della dottrina di fine Ottocento e del primo 
Novecento si veda: in termini esemplificativi e non esaustivi: F. RUFFINI, Lo studio e il 
concetto di diritto ecclesiastico, in Rivista italiana di scienze giuridiche, 1892; D. 
SCHIAPPOLI, L’indirizzo odierno del diritto ecclesiastico in Italia, Napoli, 1896; C. 
JANNACONE, La nozione del diritto ecclesiastico con particolare riferimento alla odierna 
dottrina ecclesiastica, in Rivista di diritto pubblico, 1932, F. FINOCCHIARO, Antiche e 
recenti prospettive di studio del diritto ecclesiastico, Il diritto ecclesiastico, 1960, I. Più in 
generale, anche con riguardo alle vicende storiche e legislative sui profili genetici della 
disciplina si veda M. VISMARA, Diritto canonico e scienze giuridiche. L’insegnamento del 
diritto della Chiesa nelle università italiane dall’unità al Vaticano II, Cedam, Padova, 1998, 
da ultimo, si veda T. MAURO, Il diritto ecclesiastico negli orientamenti della didattica, in 
Scritti di diritto ecclesiastico e canonico, Cedam, Padova, 1991, vol. I, Diritto della Chiesa e 
diritto dello Stato, pp. 533-552. 

3 Naturalmente sarebbe più che auspicabile uno studio complessivo - anche di natura 
monografica - degli impatti del giansenismo al livello di rapporti Stato e Chiesa negli 
scritti relativi alle relazioni fra Stato e Chiesa dei due ecclesiasticisti considerati. 

4 Si segnala in proposito il contributo di F. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti 
storiografici sul giansenismo italiano, in Raccolta di scritti in onore di Arturo Carlo Jemolo, 
Milano, Giuffrè, 1963, vol. I, t. II, pp. 791-849. Il contributo di Margiotta Broglio, benché 
si presenti come studio di più ampio respiro rispetto al presente saggio, tocca alcuni 
snodi che saranno affrontati anche in questa sede. Pregevole non solo per l’ampiezza di 



 

76 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

l’indagine che si sta avviando risulta, se del caso, ancor più interessante 
e avvincente perché non priva di complessità e di non poche oscurità. 
Proprio queste considerazioni spingono a fare la fatica di concentrarsi su 
questo tema per gettare qualche raggio di luce su una materia la cui 
conoscenza consentirà certamente di offrire elementi di riflessione non 
solo e non tanto su aspetti biografici dei protagonisti della vicenda, ma 
anche sui prodromi di una disciplina e di un settore dello studio del 
diritto di grande rilevo, attualità e in fase di forte evoluzione5. 

Per avviare la ricerca si darà innanzi tutto la parola a uno dei 
protagonisti, facendo così intravvedere un poco di quel rapporto elettivo 
e del fitto dialogo che generò due personalità la cui riflessione 
rappresenta una sorta di “dote fondazionale” del diritto ecclesiastico 
odierno. Ecco, dunque, una istantanea del dialogo riportato in una lettera 
di Jemolo a Falco ove ricorda “Ho avuto il piacere di vedere due volte 
Ruffini col quale abbiamo parlato di giansenismo a tutto spiano”6. Da 
questo punto di vista è bene mettere in evidenza che nella nutrita 
corrispondenza edita da Maria Giovanna Vismara7 fra Jemolo e Falco la 
questione torni a più riprese sul punto in particolar modo negli anni che 
precedettero immediatamente la pubblicazione, da parte di Jemolo del 
testo Il giansenismo italiano prima della rivoluzione.  
 
 
2 - Il Giansenismo: brevi cenni di inquadramento 
 

 

studi che documenta, ma soprattutto per l’approccio di fondo così ben sottolineato in 
questo passaggio posto nelle prime battute: “Quello che sembra necessario mettere 
innanzi tutto in luce - ai fini di un accennato ridimensionamento storico di tutto il 
movimento in questione è la varietà delle contrastanti interpretazioni del giansenismo 
italiano, ora innalzato […] a precursore del liberalismo cattolico […] ora ridotto a 
infeconda disputa teologica” (p. 793). Si veda, inoltre, C. FANTAPPIÈ, L'eredità del 
giansenismo e le origini del cattolicesimo liberale in Italia, In Libéralisme chrétien et catholicisme 
libéral en Espagne, France et Italie dans la première moitié du XIXe siècle, Aix-en-Provence, 
Université de Provence, 1989, pp. 21-37. 

5 Si pensi solo - per evitare di toccare molteplici momenti di discontinuità 
contenutistica rispetto anche al recente passato - alla modifica della denominazione del 
settore scientifico disciplinare da “Diritto ecclesiastico e canonico” a “Diritto e 
religione”. Sulle origini della disciplina si veda A. TIRA, Alle origini del diritto 
ecclesiastico italiano. Prolusioni e manuali tra istanze politiche e tecnica giuridica (1870-1915), 
Giuffrè, Milano, 2018. 

6 A.C. JEMOLO, Lettere a Mario Falco, (a cura di M. G. VISMARA), 2 voll. Milano, 
Giuffrè, 2005, t. I, p. 565. Per un riferimento più ampio alla corrispondenza fra Jemolo e 
il maestro Ruffini si veda Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo. Libertà religiosa e 
valori civili fra il 1912 e il 1932, a cura di G. ZANFARINO, in Nuova Antologia, CXXV, 1990, 
n. 2176. 

7 A.C. JEMOLO, Lettere a Mario Falco, cit. Sul punto si vedano per la rilevanza in 
ordine al tema del giansenismo le pp. 395, 565. Non posso esimermi in questa sede di 
ricordare apertis verbis con affetto che il tempo non ha mutato se non in positivo, la mia 
maestra accademica Maria Giovanna Vismara, il cui lavoro scientifico minuzioso e 
rigoroso ha consentito e consentirà a molti di camminare con maggior agio fra vicende 
che il tempo tende a rendere meno luminose. 



 

77 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

A questo punto, ancora in termini preliminari, occorre qualche cenno 
intorno al tema che farà da sfondo al presente scritto, vale a dire il 
movimento teologico denominato, in ragione del nome del suo 
“iniziatore”, giansenismo. Questi brevi cenni8 - per tutta evidenza - non 
potranno pretendere di esaurire la conoscenza di un fenomeno così vasto 
e importante; nondimeno pare necessario salvaguardare una minima 
inquadratura delle questioni che saranno oggetto di studio perlomeno 
per offrire al lettore i “punti cardinali” per orientarsi in un ambito e in un 
contesto a oggi non così noto ai più. La prima difficoltà in merito 
riguarda l’oggetto formale di studio, vale a dire sulla configurazione 
ontologica di tale movimento, stratificato e diversificato che va sotto il 
nome di “Giansenismo”9 o “Giansenismi”10. In particolare si farà 
riferimento ai capisaldi della riflessione giansenista perlomeno in ambito 
teologico da cui discendono, per conseguenza, le implicazioni più 
significative sotto il profilo ecclesiologico e giuridico, morale, spirituale 
e politico-sociale. Sebbene sia ampiamente noto il fatto che in diritto 
come in qualsiasi altro campo del sapere omnis definitio periculosa est11 per 

 

8 Per una rassegna storiografica sul giansenismo italiano sino al 1986, si veda: C. 
FANTAPPIÈ, Riforme ecclesiastiche e resistenze sociali. La sperimentazione istituzionale nella 
diocesi di Prato alla fine dell’antico regime, il Mulino, Bologna 1986, pp. 11-42, dove sono 
indicate le numerose ricerche con tagli interpretativi diversi e le edizioni di fonti 
apparse tra ‘800 e ‘900. Tra le ricerche cfr. in particolare: E. PASSERIN D’ENTREVES, 
La riforma “giansenista” della Chiesa e la lotta anticuriale in Italia nella seconda metà del 
Settecento, in Rivista storica italiana, LXXI, 1959, pp. 209-234; ID., Scipione de’ Ricci dalla 
formazione giovanile all’esperienza sinodale. Rileggendo le sue Memorie, in Il Sinodo di Pistoia 
del 1786, Atti del Convegno internazionale per il secondo centenario, Pistoia-Prato 25-
27 settembre 1986, a cura di C. LAMIONI, Herder, Roma, 1991, pp. 65-149 (ma il volume 
è nel suo complesso un punto di riferimento essenziale sul giansenismo settecentesco). 
Si veda inoltre: M. ROSA, Riformatori e ribelli nel Settecento religioso italiano, Dedalo, Bari 
1969; ID., Il Giansenismo, in Storia dell’Italia religiosa, 2, L’età moderna, a cura di G. DE 
ROSA, T. GREGORY, A. VAUCHEZ, Laterza, Roma-Bari, 1994, pp. 231-269; ID., Settecento 
religioso. Politica della Ragione e religione del cuore, Marsilio, Venezia, 1999. A Pietro Stella, 
oltre alla pubblicazione di numerosi saggi e all’edizione commentata degli Atti e decreti 
del Concilio diocesano di Pistoia dell’anno 1786, voll. 2, Leo S. Olschki, Firenze, 1986, si 
deve il fondamentale lavoro P. STELLA, Il giansenismo in Italia, voll. 3, Edizioni di Storia 
e Letteratura, Roma, 2006.Si veda anche M. ROSA, Il giansenismo nell’Italia del Settecento. 
Dalla riforma della Chiesa alla democrazia rivoluzionaria, Carocci, Roma, 2014. 

9 G. PEREGO, Un ministero «Tutto spirituale». La teologia del ministero ordinato nel 
giansenismo lombardo tra illuminismo e liberalismo, Glossa, Milano, 1997, p. 11 ss. Sui profili 
teologici del giansenismo, visti però in prospettiva di storia delle idee, si veda J. 
DELUMEAU, Il cattolicesimo dal XVI al XVIII secolo, edizione italiana a cura di M. 
BENDISCIOLI, Mursia, Milano, 1989. 

10 Prefazione alla edizione italiana della Storia della Chiesa, a cura di H. JEDIN, vol. VII. 
La Chiesa nell’epoca dell’assolutismo e dell’illuminismo, Jaca Book, Milano, 1981, p. XXVI: 
una minimale classificazione delle principali tendenze giansenistiche denuncia rilevanti 
diversità. Inoltre, il fattore temporale, locale e contenutistico ha senz’altro contribuito 
ad acuire le diversità presenti all’interno di un fenomeno che a stento può concepirsi 
come unitario. A tal proposito si pensi al giansenismo originario di Giansenio, 
all’approccio fortemente incentrato sulla spiritualità personale di Port-Royal, al 
rigorismo etico di Saint-Cyran e Antoine Arnauld, al gallicanesimo e richerismo di 
Pasquier Quesnel.  

11 Il noto riferimento è alla celebre massima di Giavoleno, nel titolo De regulis iuris 

https://it.wikipedia.org/wiki/Giansenio
https://it.wikipedia.org/wiki/Port-Royal_des_Champs
https://it.wikipedia.org/wiki/Rigorismo
https://it.wikipedia.org/wiki/Teologia_morale
https://it.wikipedia.org/wiki/Jean_Duvergier_de_Hauranne
https://it.wikipedia.org/wiki/Antoine_Arnauld_(teologo)
https://it.wikipedia.org/wiki/Gallicanesimo
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richerismo&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Pasquier_Quesnel


 

78 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

esigenze di efficacia ed efficienza in questa sede si è scelto di giovarsi di 
un tentativo di definizione del profilo teologico del giansenismo che si 
ritiene meno inadeguato e più capace di lasciare intravedere la struttura 
di fondo di tale sistema di pensiero. In questa luce il Dizionario di 
Filosofia offre questi elementi per tratteggiare il giansenismo dal punto 
di vista dottrinale:  
 

“la dottrina di Giansenio radicalizzava, sulla scia di Baio, la 
posizione di Agostino secondo cui l’uomo, dopo il peccato 
originale, non sarebbe più in grado di volere o compiere il bene con 
le sole sue forze. L’intervento della grazia come dono gratuito di 
Dio, concesso da questi - nella sua volontà imperscrutabile - ai soli 
predestinati, rappresenta per l’uomo l’unica possibilità di salvarsi, 
indipendentemente e prima di ogni previsione dei meriti. Tale 
dottrina della grazia aveva alcuni punti di contatto con quella 
protestante, dalla quale si distingueva però in virtù di una forte 
insistenza sul valore delle opere; l’uomo infatti sarebbe capace di 
opere buone solo in virtù della fede, mentre le virtù umane - per es. 
quelle pagane - senza la fede si rivelerebbero necessariamente 
peccaminose”12. 
 

Ancora sotto il profilo dell’oggetto del presente studio è più che 
doverosa una nota riguardante la collocazione storiografica dei 
contributi che ci si appresta a considerare. In questa prospettiva si 
possono identificare tre diverse fasi nelle quali la storiografia otto e 
novecentesca si è occupata della materia. Una prima fase è “espressione 
di un diffuso clima nazionalistico”13 e ha come iniziatore Ettore Rota14  

 

“Contro la tesi di un risveglio nazionale stimolato dalla rivoluzione 
francese, il Rota intendeva rivendicare le origini indigene e lo 
sviluppo autonomo del Risorgimento visto come il riallacciarsi 
della cultura e dei movimenti politici alla ricca tradizione italiana“. 

 

Nell’alveo di questo fiorente filone storiografico si colloca la 
scoperta dell’importanza storica del giansenismo italiano “in 
connessione con il problema delle “origini” del Risorgimento”15 che tanta 
parte avrà nella dottrina storica dei decenni successivi. 

Una seconda fase vede come protagonista proprio lo Jemolo16 che 
si pone in ferma contrapposizione con Ernesto Codignola17: il primo 

 

del Digesto (D. 50, 17, 202). 
12 Voce Giansenismo in AA. VV., Dizionario di Filosofia, Treccani, Roma, 2009.  
13 C. FANTAPPIÈ, L'eredità del giansenismo, cit., p. 21. 
14 E. ROTA, Il Giansenismo in Lombardia e i prodromi del risorgimento italiano, in Studi 

in onore di Giacinto Romano, Fusi, Pavia, 1907. 
15 F. TRANIELLO, Le origini del cattolicesimo liberale in Italia, in Centre Aixois de 

Recherhes Italiennes, Circulation et interaction des idées libérales entre la France et l'Italie à 
l'époque de "L'Avenir". Table ronde sur le catholicisme libéral, Aix, 23 novembre 1985, 
Universitè de Provence, 1986, pp 15-32. Inoltre si veda C.A. JEMOLO, Il cattolicesimo 
liberale dal 1815 al 1848, in Rassegna storica toscana, IV, 1958, pp. 239-250. 

16 Sull’opera di Jemolo si rimanda al paragrafo dedicato all’interno del presente 
contributo. 

17 Circa la riflessione in materia di Codignola, oltre all’introduzione al lavoro di 
Ruffini che si esaminerà nel paragrafo dedicato al maestro torinese, si veda C. 



 

79 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

ritiene che il giansenismo italiano abbia soprattutto un carattere 
teologico, di contro, Codignola ritiene che il giansenismo debba essere 
concepito come sistema ricettivo di diversi elementi di modernità sulla 
falsariga dell’idealismo gentiliano18 

Una terza fase, più recente e risalente agli anni sessanta del 
Novecento, distaccandosi dalle prospettive dialettiche abbracciate in 
passato studia il giansenismo esclusivamente “nelle sue caratteristiche in 
rapporto con il proprio tempo”19. 

Di questo filone i principali protagonisti sono Ettore Passerin 
d’Entreves20, Mario Rosa21 e Pietro Stella22. 
 
 
3 - Il contesto: i prodromi del Diritto Ecclesiastico 
 
Come qualsiasi ricerca che possa avere un carattere di scientificità si 
dovrà offrire qualche elemento idoneo a comprendere il contesto nel 
quale sorge e si dipana la riflessione che si intende esaminare. In questa 
prospettiva sarebbe del tutto utopico il desiderio di tratteggiare, anche 
per brevi cenni, i caratteri fondamentali del diritto ecclesiastico fra fine 
Ottocento e inizio Novecento. Valga in tal senso un riferimento all’ampio 
e dettagliato lavoro di Alessandro Tira sul punto del quale si riporta 
integralmente il passaggio che si ritiene maggiormente rilevante 
nell’economia del presente studio: 
 

“Quando gli studiosi di fine Ottocento si applicarono al problema 
della normazione del fenomeno religioso, il settore era infatti un 
campo privo di un metodo di studio specifico, se si escludono le 
tradizioni canonistiche e di polizia ecclesiastica preunitarie [...] Le 
numerose sopravvivenze e stratificazioni normative, infatti, oltre 
alla necessità di confrontarsi con l’ordinamento canonico, dovevano 
apparire alla sensibilità giuridica dell’epoca, votata in prevalenza al 
positivismo e alle ricostruzioni sistematiche, come una sorta di sfida 
e, da questo punto di vista, il bisogno di uno sforzo interpretativo 
supplementare per strutturare la disciplina secondi i criteri 
epistemologici al passo con i tempi rappresentò per i primi 
ecclesiasticisti “in senso moderno” uno stimolo importante a 
intraprendere la via del rinnovamento scientifico, le cui tracce 
restarono impresse a lungo nella materia”23. 

 

FANTAPPIÈ, Riforme ecclesiastiche e resistenze sociali. La sperimentazione nella Diocesi di 
Prato alla fine dell’antico regime, il Mulino, Bologna, 1986, pp. 26-29. 

18 C. FANTAPPIÈ, L'eredità del giansenismo, cit., p. 26. Sui riflessi dell’idealismo 
gentiliano in ambito ecclesiasticistico il riferimento è doveroso a G. MASTAI 
FERRETTI, Stato etico e concordato socialista, Milano, Giuffrè, 1986. 

19 C. FANTAPPIÈ, L'eredità del giansenismo, cit., p. 24. 
20 E. PASSERIN D’ENTREVES, La riforma “giansenista”, cit. 
21 M. ROSA, Il giansenismo nell’Italia del Settecento, cit. 
22 P. STELLA, Il giansenismo in Italia, cit. 
23 A. TIRA, Alle origini del diritto ecclesiastico italiano, cit., pp. 152-153. Si rimanda 

naturalmente anche alla nutrita bibliografia citata. Tuttavia si veda in particolare: Sui 
profili genetici della disciplina si veda S. FERRARI, La nascita del diritto ecclesiastico, in 



 

80 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Queste considerazioni ci restituiscono l’humus in cui gli studi che 
si intende rendere oggetto di esame vengono alla luce. Il carattere 
principale può essere compendiato nell’assenza di un metodo proprio: 
da questo punto di vista si deduce facilmente come laddove non sia 
chiaro un modello, molteplici modelli diversi tendono - naturalmente - a 
occupare spazio e a imporsi. Si potrebbe constatare la sussistenza di una 
pluralità metodologica della genesi del diritto ecclesiastico, una sosta di 
“polifonia metodologica”. 

Senza, tuttavia, addentrarsi in astratte considerazioni di 
epistemologia del diritto ecclesiastico, appare chiaro come la libertà di 
approccio abbia favorito l’imporsi del metodo tradizionale delle facoltà 
giuridiche dell’epoca caratterizzato da una ferma impostazione 
dogmatica non priva di accenti marcatamente positivisti24. Proprio in 
questo contesto dobbiamo considerare che uno studio come quello del 
giansenismo non aveva nessi chiari con un simile approccio. Questo 
tuttavia non impedì anzi se possibile incrementò la tensione, 
documentata emblematicamente dal Ruffini ad affermare la necessità di  
 

“illuminare le menti dei laici, del tutto digiuni di nozioni teologiche, 
fornendo loro gli elementi indispensabili a comprendere quelle lotte 
che erano il precedente sia pure su terreno dogmatico e nel campo 
teologico delle ideologie del nuovo secolo”25. 

 
3.1 - Alcune spigolature di Francesco Ruffini su Manzoni, Cavour e il 

giansenismo 
 
Come detto la dottrina ecclesiasticistica primigenia inizia a occuparsi del 
tema e lo fa a più riprese. In prima battuta se ne occupa Francesco 
Ruffini26 uno dei “padri fondatori” del Diritto Ecclesiastico Italiano. 

 

La costruzione di una scienza per la nuova Italia: dal diritto canonico al diritto ecclesiastico, a 
cura di G.B. VARNIER, EUM, Macerata, 2011. Utile anche la lettura di C. CALISSE, Il 
rinnovamento del diritto ecclesiastico in Italia. Prolusione al corso di diritto ecclesiastico, 27 
novembre 1893, Bocca, Torino, 1893. 

24 Circa i profili metodologici dei primordi della disciplina si veda F. SCADUTO, Il 
concetto moderno del diritto ecclesiastico, Pedone Lauriel, Palermo, 1885. 

25 F. RUFFINI, La Libertà Religiosa, F.lli Bocca, Torino, 1901, citato in F. MARGIOTTA 
BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 811. 

26 Francesco Ruffini (Lessolo 10 aprile 1863 - Torino 29 marso 1934). Tra il 1882 e il 
1886 frequentò i corsi della facoltà di giurisprudenza di Torino; si laureò con una tesi in 
storia del diritto italiano discussa con Cesare Nani, che venne pubblicata nel 1889, in 
forma rielaborata, con il titolo L’actio spolii: studio storico-giuridico. Nell’anno accademico 
1889-90 frequentò in Germania, presso l’Università di Lipsia, i corsi di diritto canonico 
ed ecclesiastico tenuti da Emil Albert Friedberg, allora uno dei più autorevoli studiosi 
in questo campo. Nel 1893 Ruffini avrebbe poi curato la traduzione italiana (Trattato del 
diritto ecclesiastico cattolico ed evangelico) di una sua importante opera, la seconda 
edizione (1884) del Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts; vi aggiunse 
una breve premessa sulla storia dei rapporti tra Stato e Chiesa in Italia, un tema che 
avrebbe ripreso molti anni dopo nei suoi corsi universitari. Abilitato alla libera docenza 
nel dicembre del 1890, nell’anno accademico 1891-92 tenne a Torino un corso libero di 
diritto ecclesiastico, e poi, dopo un incarico di insegnamento nell’Università di Pavia 
(1892-93), risultò vincitore (primo in graduatoria con 47/50) nel concorso alla cattedra 



 

81 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Fecondissimo “maestro” e studioso, “giurista e storico a un tempo”27, 
Ruffini ha saputo magistralmente riflettere e generare 
contenutisticamente una disciplina che, con gli occhi di oggi, avremmo 
classificato come ampiamente interdisciplinare28.  

L’illustre ecclesiasticista torinese dedica al tema alcuni studi negli 
anni che vanno dal 1925 al 1930.  

Più in particolare, ecco i singoli testi rilevanti: Il “masso” del Natale 
manzoniano e il giansenismo, del 192529; Natura e grazia, libero arbitrio e 
predestinazione secondo la dottrina giansenistica, del 192630; La morale dei 

 

di professore straordinario di diritto canonico a Genova (1893; Gazzetta ufficiale, 7 marzo 
1894, 56, p. 959). Ottenne poi la promozione a professore ordinario a decorrere dal 1° 
gennaio 1898: la commissione - formata da Francesco Scaduto, unico specialista della 
materia, Carlo Calisse, Augusto Gaudenzi, Giuseppe Salvioli e Nino Tamassia, eminenti 
storici del diritto - fu unanime nell’apprezzare l’assoluta originalità e i tratti geniali della 
produzione e specialmente della sua ultima monografia, La rappresentanza giuridica delle 
parrocchie (Torino 1896). Alla scomparsa di Nani, la facoltà giuridica torinese, 
sostenendo l’affinità tra diritto canonico e storia del diritto, e rilevando le prove date 
anche in quest’ultimo campo da Ruffini, propose e ottenne il suo trasferimento sulla 
cattedra dell’antico maestro, a decorrere dal 1° dicembre 1899. Dal 1° gennaio 1909, 
sempre a Torino, tornò sulla cattedra di diritto ecclesiastico, insegnamento che ricoprì 
fino al 1931. Su Ruffini si veda: A.C. JEMOLO, Francesco Ruffini, in Archivio giuridico 
Filippo Serafini, 1934, vol. 112, pp. 110-114; P. CALAMANDREI, L’avvenire dei diritti di 
libertà, introduzione alla ristampa di F. RUFFINI, Diritti di libertà [1926], Firenze, 1946, 
pp. VII-XL; A. BERTOLA, La vita e l’opera di Francesco Ruffini: discorso del professore 
Arnaldo Bertola per l’inaugurazione dell’anno accademico dell’Università di Torino, il 5 
novembre 1946, in Annuario dell’Università di Torino, 1946-1947, 1947, pp. 19-49; G. 
SOLARI, Studi storici di filosofia del diritto, Giappichelli, Torino, 1949, pp. 425-440; A.C. 
JEMOLO, Introduzione alla ristampa di F. RUFFINI, La libertà religiosa: storia dell’idea 
[1901], Milano, 1967, pp. XIX-XLI; Regione Umbria, Centro studi giuridici e politici, Per 
Edoardo Ruffini, Atti del Seminario commemorativo, Università di Perugia 25 aprile 
1984, a cura di S. CAPRIOLI, L. ROSSI, Perugia, 1985; N. BOBBIO, L’ombra di Francesco 
Ruffini, in Nuova antologia, gennaio-marzo 1986, n. 2157, pp. 36-49: F. MARGIOTTA 
BROGLIO, Materiali per una “autobiografia” del diritto ecclesiastico italiano: lettere di 
Benedetto Croce a Francesco Ruffini., in Il diritto ecclesiastico, LXXXVII, 1987, 2, I, pp. 766-
802 (in particolare pp. 786-799); Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., pp. 
427-445; S. FERRARI, Introduzione alla ristampa di F. RUFFINI, La libertà religiosa come 
diritto pubblico subiettivo [1924], il Mulino, Bologna, 1992, pp. 11-59; A. GALANTE 
GARRONE, Un affare di coscienza, Baldini & Castoldi, Milano, 1995; A. D’ORSI, La 
cultura a Torino tra le due guerre, Einaudi, Torino, 2000, pp. 1-33; G. BOATTI, Preferirei di 
no: le storie dei dodici professori che si opposero a Mussolini, Einaudi, Torino, 2001, pp. 310-
320; F. BRETTI, Francesco Ruffini, Associazione Mario Clemente per ricerche di storia e 
cultura locale, Borgofranco d’Ivrea, 2008; A. DE RUGGIERO, La fortuna di Francesco 
Ruffini nel secondo dopoguerra, in I liberali italiani dall’antifascismo alla Repubblica, II, a cura 
di G. BERTI, E. CAPOZZI, P. CRAVERI, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2010, pp. 95-116; L. 
FORNI, La laicità del sistema italiano: il contributo di Francesco Ruffini, in ID., La laicità nel 
pensiero dei giuristi italiani: tra tradizione e innovazione, Giuffrè, Milano, 2010, pp. 19-118; 
A. FRANGIONI, Francesco Ruffini. Una biografia intellettuale, il Mulino, Bologna, 2017. 

27 F. MARGIOTTA BROGLIO, voce Francesco Ruffini, in Dizionario Biografico degli 
italiani, Vol. 89 (2017). 

28 Sul punto si veda A. TIRA, Alle origini del diritto ecclesiastico italiano, cit. 
29 In Rivista d’Italia, Milano, XXVIII, 1925, pp. 143 ss., e l’ormai classico S. FERRARI, 

Ideologia e dogmatica nel diritto ecclesiastico italiano. Manuali e riviste (1929-1979), Giuffrè, 
Milano, 1979, p. 354. 

30 In Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino, vol LXI, Adunanza del 28 marzo 



 

82 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

giansenisti, del 192731; I giansenisti piemontesi e la conversione della madre di 
Cavour (1929, ristampa 1942 a cura di E. CODIGNOLA)32, Manzoni e 
Lamennais del 193033; Una storia immaginaria della conversione di Alessandro 
Manzoni, del 193034; La vita religiosa di Alessandro Manzoni, del 193135. 
Inoltre, sebbene il nesso non sia esplicito non pare privo di significato 
riguardo al tema di studio l’opuscoletto intitolato Il liberalismo di 
Alessandro Manzoni36. Escludendo le monografie del 1929 e del 1931 gli 
altri contributi sono stati integralmente riportati in una raccolta unitaria 
da Ernesto Codignola intitolata Studi sul giansenismo37. 

Ruffini inizia a interessarsi al giansenismo in modo 
apparentemente quasi fortuito38, infatti egli stesso, scrivendo all’allievo 
Jemolo confida:  
 

“Ho ripreso in queste vacanze un lavoro rimasto interrotto per 
causa della guerra intorno alla religione di Cavour39. Ella 
certamente sa che coloro i quali convertirono a Torino la madre di 
Cavour nell’anno 1811 furono i Giansenisti di Torino, i quali 
chiesero a tal intento istruzioni all’abate Degola, ricordando la 

 

1926. 
31 In Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino, vol LXII, Adunanza del 1 maggio 

1927. 
32 La Nuova Italia Editrice, Firenze, 1942. Su tale tematica a partire dal contributo di 

Ruffini è intervenuto anche F. MARGIOTTA BROGLIO, L’origine giansenista della 
formula cavouriana “libera Chiesa in libero Stato”, in Jus, 3, 2015, pp. 245-250, il quale nel 
ricercare, appunto, l’origine della citata formula cavouriana sottolinea il fatto che “è 
proprio lo stesso Ruffini a segnalare, nello scritto sulla conversione di Adele de Sellon, 
che il Degola - saturo delle memorie e delle dottrine di Port-Royal - immaginò rapporti 
personali tra la madre di Cavour e la moglie di Manzoni le cui coscienze erano state 
entrambe dirette dai ricordati componenti del piccolo cenacolo giansenista di Torino 
(pp. 46-47): Giuseppe Boyer e Carlo Tardì. E a segnalare anche la devozione del Cavour 
per l’antenato Francesco de Sales nel quale, secondo la Mère Angélique Arnauld, «Dieu 
était vraiment et visiblement présent» (p. 115) e che essa ritrovò, come ebbe a 
testimoniare il Racine, nel suo successivo direttore di coscienza, l’abate di Saint-Cyran. 
Insomma da Ottato di Mi levi nel IV secolo, al conte di Cavour nel XIX la formula 
famosa («Libera Chiesa in libero Stato») dipana la sua lunga strada che è passata sicura 
mente da Port-Royal prima che dalla Ginevra di Vinet e dalla Parigi di Montalembert” 
(p. 250). 

33 In La Cultura, aprile 1930. 
34 In La Critica, XXVIII, fasc. III, 1930. 
35 Bari, Laterza, 1931. 
36 Paris, Les presses francaises,1934 
37 La Nuova Italia Editrice, Firenze, 1942. 
38 Margiotta Broglio chiosa in proposito: “Accostatosi al giansenismo dapprima con 

curiosità d’intellettuale, ne rimase poi, affascinato al punto di dedicargli le migliori 
energie degli ultimi suoi anni” (F. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit., 
p. 811). L’approccio storico era peraltro familiare al Ruffini. In proposito, infatti, sempre 
Margiotta Broglio in altra sede ricorda che “La sua produzione sembra difficile da 
classificare secondo le categorie dei correnti specialismi. Si era formato del resto in seno 
a una generazione di giuristi per la quale il diritto positivo, pur articolato nelle varie 
discipline, era un precipitato che nella storia trovava le sue origini e la sua 
interpretazione” (F. MARGIOTTA BROGLIO, voce Francesco Ruffini, cit.). 

39 Il riferimento è chiaramente al lavoro solo concepito sulla religione in Cavour. Sul 
punto si veda A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 373. 



 

83 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

prova brillante che l’anno innanzi egli aveva compiuta operando la 
conversione della moglie del Manzoni. Questo rilievo mi ha 
trascinato mio malgrado a considerare la funzione che il 
Giansenismo ebbe appunto nell’opera di conversione dei Calvinisti, 
soprattutto in forza della comunanza di opinioni intorno al dogma 
della grazia e della predestinazione, per cui i calvinisti, i quali si 
convertivano al Giansenismo, si trovavano, come ben dice Saint-
Beuve, a loro aise, e cioè un poco come in famiglia. Di qui sono stato 
spinto a studiare anche la questione del Giansenismo di Manzoni, e 
mi sono persuaso che egli giansenista certamente fu almeno fino 
alla morte del Grégoire”40. 

 

Secondo un diverso angolo visuale, si deve sottolineare il rilievo 
che gli studi sulla madre di Cavour, così strettamente connessi alla genesi 
della formula “libera Chiesa in libero Stato”41 e quelli sul liberalismo di 
Manzoni42 possono aver assunto nello sviluppo della consapevolezza 
critica relativa al ruolo del giansenismo nell’alveo dello sviluppo dei 
rapporti Stato e Chiesa all’interno del risorgimento italiano43. 

A ogni buon conto occorre osservare che tale produzione si colloca 
nell’ambito della esigenza, fortemente avvertita dal Ruffini dopo 
l’avvento al potere del fascismo, di abbandonare studi di carattere 
strettamente giuridico per “confrontarsi con uomini concreti oppure 
questioni spirituali di ordine superiore a quell[e] semplicemente 
giuridich[e]”44. 

Come del resto accennato in apertura, si concentrerà l’attenzione 
nel cogliere le prospettive trasversali dei contributi e i temi ricorrenti per 
poi poter definire meglio le ragioni della scelta del tema e le relative 
implicazioni. In quest’ottica, si segnalano due nuclei tematici principali: 
la figura del Manzoni e le vicende legate alla sua adesione al giansenismo 
e i profili teologici propri del giansenismo a cui si associa la questione 
della salvezza degli infedeli, che peraltro Ruffini approfondirà in 
autonomia in una monografia dedicata45. 

 

40 Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., p. 435. 
41 A tal riguardo si veda F. MARGIOTTA BROGLIO, L’origine giansenista, cit. Questo 

tema richiama strettamente la questione del separatismo cavouriano. Sul punto si veda: 
F. RUFFINI, La giovinezza di Cavour, Edisioni di Modica, Torino, 1937, e Ultimi studi sul 
conte di Cavour, Laterza, Bari, 1936, citati in A.C. JEMOLO, Stato e Chiesa negli ultimi 
cento anni, cit., pp. 149 ss. Jemolo stesso dipinge il separatismo cavouriano in modo 
indiretto descrivendo il lavoro di tesi sul separatismo di Pier Carlo Boggio discepolo 
dello stesso Cavour. 

42 F. RUFFINI, Il liberalismo di Alessandro Manzoni, cit. 
43 Occorre peraltro sottolineare che l’idea di privilegiare argomenti di natura storica 

connessi alle cause immediate e remote dei fenomeni giuridici è del tutto conforme allo 
sviluppo del pensiero di Ruffini. Il “positivismo giuridico” di Ruffini, infatti, era 
intrinsecamente caratterizzato da questa “tensione”. Per comprendere una tale 
osservazione si veda l’opera in cui questo approccio emerge con una singolare evidenza: 
F. RUFFINI, Libertà religiosa: storia dell’idea, Fratelli Bocca Editore, Torino, 1901. 

44 Lettera a Mario Falco del 24 luglio 1932, citata in A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, 
cit., p. 374. 

45 F. RUFFINI, Dante e la salvezza degli infedeli, Sansoni, Firenze, 1930. 



 

84 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Circa gli scritti che, a vario titolo, ruotano intorno al Manzoni (Il 
“masso” del Natale manzoniano e il giansenismo, Una storia immaginaria della 
conversione di Alessandro Manzoni, Manzoni e Lamennais, Il liberalismo di 
Alessandro Manzoni e I giansenisti piemontesi e la conversione della madre di 
Cavour) si deve opportunamente segnalare la monografia I giansenisti 
piemontesi e la conversione della madre di Cavour nella quale magistralmente 
Ruffini dipinge, da un lato “il cenacolo” giansenistico piemontese e 
torinese con speciale riguardo alla formazione catechetica della madre di 
Cavour e della moglie di Manzoni, al contempo, si sofferma sulla 
rilevanza delle dottrine gianseniste sulla formazione religiosa e morale 
di Cavour. 

Le ricchissime implicazioni di questo lavoro sono state raccolte da 
Francesco Margiotta Broglio46 e paiono di grande rilievo non solo e non 
appena con riguardo alla storia dei rapporti Stato e Chiesa. Inoltre 
sempre con riguardo alle tematiche riguardanti il Manzoni, non si può 
non riproporre il giudizio netto che Ruffini dà con riguardo alla Vexata 
quaestio della sua adesione al giansenismo: “mi sono persuaso che egli 
giansenista certamente fu al meno fino alla morte del Grégoire”47. 

In merito agli scritti di carattere teologico (Natura e grazia, libero 
arbitrio e predestinazione secondo la dottrina giansenistica, La morale dei 
giansenisti) si deve notare l’accuratezza e integralità della ricerca delle 
fonti allora disponibili senza eccezioni di sorta, l’apertura alla 
prospettiva esclusivamente teologica colta in profondità, ma soprattutto 
una sapiente tendenza a evitare di giungere prima del tempo a facili 
conclusioni di natura politica o politica ecclesiastica di sapore “concreto” 
che sicuramente avrebbero dato agli scritti un altro peso, ma, forse, ne 
avrebbero indebolito il carattere squisitamente scientifico. Nel contempo, 
soprattutto con riguardo a La morale dei giansenisti occorre sottolineare 
come emerga dalla lettura di quelle pagine una sorta di rispetto e stima 
per un approccio di rigore morale che Ruffini sembra privilegiare nella 
sua visione del cristianesimo48. 

Una parola riguardante il giudizio di fondo che emerge dagli 
scritti di Ruffini: egli ritiene pacificamente una davvero significativa 
influenza del giansenismo su Manzoni e, più in generale, un peso di tale 
movimento assai più significativo di quanto si possa ritenere. Questo 
giudizio torna a più riprese negli scritti citati, con maggiore o minore 
enfasi, come ad esempio nelle righe conclusive di Manzoni e il Lamennais, 
allorché sottolinea  
 

“il Manzoni, e anche il vescovo Tosi, erano pur sempre, e cioè 
ancora nel 1820, molto sensibili e intransigenti, come scriveva 

 

46 F. MARGIOTTA BROGLIO, L’origine giansenista, cit. 
47 Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., p. 435. Sul punto si veda anche F. 

MARGIOTTA BROGLIO, Sul “giansenismo” del Manzoni, in Chiesa e spiritualità 
nell’ottocento italiano, a cura di C. BELLO, Mazziana, Verona, 1971, pp. 359-377. 

48 A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 422 ss. 



 

85 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

donna Giulia, quando si toccavano il giansenismo e i giansenisti, e, 
cioè, quando li si feriva nel loro mai sconfessato giansenismo”49. 

 

Il giudizio su Manzoni di Ruffini sollecita una pluralità di 
critiche50 ma non è privo di ragioni in quanto si accomoda su una 
riflessione più generale che a stento può trovare accesi e ragionevoli 
oppositori:  

 

“una cosa però parmi ne risulti evidente; ed è che il problema non 
dico neppure del Giansenismo di Manzoni, ma semplicemente 
dell’Influenza del Giansenismo sul Manzoni è problema assai più 
complesso di quanto forse non sia parso ai più fino ad ora”51.  

 

In quest’alveo si rende chiaro il giudizio del Codignola:  
 

“Non già che la maggior parte di questi saggi costituisca un 
contributo veramente originale alla storia del movimento [...] Essi 
sono piuttosto dotte compilazioni che un riesame personale dei 
problemi indagati e, per di più, compilazioni condotte con metodo 
giuridico-dogmatico piuttosto che storico-speculativo. Sono però 
così limpidi, così sereni e onesti da costituire un eccellente 
avviamento per chiunque desideri avventurarsi nel pelago della 
controversia cattolica che accese e divise gli animi durante il 
Seicento ed il Settecento”52.  

 

Per altro verso appare interessante anche la valutazione che 
matura in Ruffini circa i profili teorico del giansenismo, colta acutamente 
da Margiotta dove scrive: “Al termine dell'analisi appare che il 
giansenismo è un figlio spurio del protestantesimo, come la Chiesa ha 
poi indicato”53. 

In sintesi, dunque, se da un lato pare ragionevole dubitare della 
causalità che Ruffini stesso indica come movente dei suoi studi sul 
giansenismo, al contempo si deve opportunamente sottolineare 
l’atteggiamento autenticamente scientifico e maturo che egli adotta nello 
studio del fenomeno contrassegnato da una lealtà al dato storico e una 
disponibilità ad accogliere esiti certamente non prevedibili. 
 
3.2 - Il problema del giansenismo in Arturo Carlo Jemolo: spunti di 

riflessione 
 

 

49 F. RUFFINI, Manzoni e Lamennais, in F. RUFFINI, Studi sul giansenismo, cit., p. 261. 
50 Fra gli altri lo stesso Codignola nella citata E. CODIGNOLA, Introduzione, pp. VI 

- XII. Sulle reazioni critiche ai lavori sul giansenismo di Ruffini e in particolare su La vita 
religiosa di Alessandro Manzoni si veda A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 420 ss. 

51 F. RUFFINI, Il “masso” del Natale manzoniano e il giansenismo, in F. RUFFINI, Studi 
sul giansenismo, cit., p. 28. 

52 E. CODIGNOLA, Introduzione, sul giansenismo, cit. p. VI. Sostanzialmente in linea 
con il Codignola il giudizio di Margiotta Broglio che osserva: “Studi utili, dunque, se 
pure di orientamento: necessari, diremmo, a chi si avventura, senza guida, nel vasto 
pelago del nostro giansenismo, di cui non può comprendere lo spirito se non conosce, 
sia pure a modo di sommaria informazione, i precedenti culturali, soprattutto teologici 
e storici” (F. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit., pp. 813-814). 

53 F. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 813. 



 

86 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Jemolo, allievo del Ruffini, e parimenti uno fra i grandi maestri del diritto 
ecclesiastico italiano54, dedica alcuni studi al tema del giansenismo55. Il 
contributo maggiormente rilevante è, tuttavia, la monografia Il 
giansenismo italiano prima della rivoluzione56. 

L’opera più completa di Jemolo sul giansenismo ci restituisce viva 
e vibrante la sua voce e il suo pensiero sul tema. Egli compie una 
parabola di studio assai significativa e offre i principali esiti in un lavoro 
consistente e robusto metodologicamente e contenutisticamente. 
Nonostante le dichiarazioni di intenti dell’Introduzione ove così si 
esprime:  

 

“Giacché, insisto, il problema più difficile, quello che presenta più 
lati misteriosi, non è già il problema dei rapporti tra giansenismo ed 
inizi del movimento liberale, lato che ha più attratto l’attenzione: 
bensì il problema delle origini di questo giansenismo italiano”57. 

 

 

54 Arturo Carlo Jemolo (Roma, 17 gennaio 1891 - Roma 12 maggio 1981) è giurista e 
storico di fama internazionale. Allievo di Francesco Ruffini, insegna nelle università di 
Sassari, Bologna, Cattolica di Milano e Roma fino al 1961. Cattolico liberale, è Presidente 
della Rai per un breve periodo tra il 1945 e il 1946, collabora con Il Mondo di Mario 
Pannunzio, Il Ponte di Piero Calamandrei, ed è editorialista del quotidiano La Stampa di 
Torino. Sulla vita e le opere dello studioso cfr., tra gli altri, F. MARGIOTTA BROGLIO, 
Jemolo, Arturo Carlo, in Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 62, 2004; F. MARGIOTTA 
BROGLIO, Jemolo, Arturo Carlo, in Dizionario biografico dei giuristi italiani (XII-XX secolo, 
il Mulino, Bologna, 2013, I, pp. 1121-1125, C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo. Riforma 
religiosa e laicità dello Stato, Morcelliana, Brescia, 2011; P. VALBUSA, I pensieri di un 
malpensante. Jemolo e trentacinque anni di vita repubblicana, Marsilio, Venezia, 2008; Arturo 
Carlo Jemolo: vita ed opere di un italiano illustre: un professore dell'Università di Roma, a cura 
di G. CASSANDRO, A. LEONI, F. VECCHI, Jovene, Napoli, 2007. Si vedano anche S. 
LARICCIA, Arturo Carlo Jemolo: una voce di “coscienza laica” nella società italiana del 
Novecento, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 
(www.statoechiese.it), n. 23 del 2013; G. DALLA TORRE, Un altro Jemolo, Edizioni 
Studium, Roma, 2013; M. MADONNA, Libertà religiosa e principi costituzionali. Un breve 
itinerario di lettura nella dottrina di Arturo Carlo Jemolo, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., 29 febbraio 2016. Capitulatim sugli scritti può essere utile la lettura di 
S. FERRARI, Scritti di Arturo Carlo Jemolo (1963-1980), in Nuova Antologia, 1981, pp. 101-
103.  

55 Come lui stesso ricorda affronta il tema “incidentalmente” nella monografia Stato 
e Chiesa negli scrittori politici italiani del seicento e del Settecento, F.lli Bocca, Torino, 1914. 
Inoltre in alcuni saggi “minori” e recensioni sulla Rivista trimestrale di studi filosofici e 
religiosi (Dottrine teologiche dei giansenisti italiani dell’ultimo settecento, a. I, 1920, pp. 231-
240; Ottimismo e pessimismo cristiano, a. III, 1922, pp. 406-413; Il pensiero religioso Ludovico 
Antonio Muratori, a. IV (1923), pp. 23-78 e sulla Rivista storica italiana, Il Giansenismo 
italiano (1923), pp. 268-284. Meriterebbe una trattazione a sé (che ci si ripromette di 
affrontare non appena il tempo e le energie lo consentiranno e in linea con la nota n. 3), 
volta a individuare il ruolo del giansenismo nella riflessione sui rapporti fra Stato e 
Chiesa negli scritti jemoliani e in particolare nel celebre testo di A.C. JEMOLO, Stato e 
Chiesa negli scrittori italiani del Seicento e del Settecento, cit. Si segnalano appena almeno 
le pagine 303 e 304 che sottolineano i nessi strutturali e personali tra giurisdizionalismo 
giansenista e liberalismo politico. 

56 A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano prima della rivoluzione, G. Laterza & figli, Bari, 
1928. 

57 A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano, cit., p. XXXIV. 



 

87 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Jemolo in verità non fa altro che riflettere, nel corso di tutto il suo 
esame, su questa “segreta domanda”, relativa al rapporto fra 
giansenismo e cattolicesimo liberalismo, a cui offre una risposta e la più 
completa possibile. 

Infatti, le conclusioni a cui approda il suo articolato percorso non 
stupiscono affatto se considerate alla luce delle premesse dalle quali 
prende avvio il suo cammino, perfettamente esplicitate in un passaggio 
dell’introduzione al testo, allorché critica aspramente il pensiero di Ettore 
Rota che riteneva il giansenismo italiano “il più prossimo ascendente 
storico della Carboneria, la vera preistoria psicologica ed ideale di 
quest’altra grande madre del Risorgimento italiano” in quanto 
giansenismo e massoneria “furono due ali di uno stesso esercito che 
ubbidivano a generali diversi, ma combattevano in quei momenti sotto 
una stessa bandiera” in quanto giansenisti e massoni “furono i due 
contrafforti del partito democratico italiano prenapoleonico”58. 

Criticando il pensiero di Rota e, dunque, rigettando la sussistenza 
di un nesso tra giansenismo e liberalismo, Jemolo causticamente 
commenta:  

 

“Ci sarebbe allora un mistero da chiarire: come mai la tradizione, 
che ha conservato un ricordo così vivo, una memoria così tenace, e 
nelle linee generali sufficientemente precisa, di quell’antesignana 
del liberalismo che è la massoneria, non abbia conservato la minima 
traccia dell’altro antesignano, il giansenismo”59. 

 

Jemolo, in ultima analisi e più in generale, tende a de-enfatizzare il 
ruolo del giansenismo in generale e quello italiano in specie, soprattutto, 
egli ritiene che tale movimento sia soprattutto caratterizzato dalla sua 
istanza teologica e le connesse implicazioni politiche ed ecclesiastiche 
siano meno significative di quanto taluni hanno pensato. A questo 
approdo Jemolo giunge per le vie tortuose di uno studio che ha come 
esito principale quello di riconcepire il giansenismo, in particolare quello 
italiano, come fenomeno tutto sommato isolato e privo di una reale 
incidenza culturale. Accanto questo giudizio complessivo, occorre non 
sottacere il profilo soggettivo che in Jemolo ha una grandissima rilevanza 
e che è colto acutamente da Fantappiè che comprende pienamente la 
rilevanza dell’esperienza modernista di Jemolo nella lettura del 
fenomeno giansenista60. Proprio questo è il tema che Jemolo vuole 
affrontare e lo fa in modo chiaro dove sottolinea che il modernismo e il 
giansenismo sono “Antitetici” in quanto “dove il giansenismo era 
animato dal culto della immobilità chiesastica, il modernismo era ispirato 
dal desiderio di evoluzione di tutti i lati della vita religiosa” al contempo, 
egli stesso ammette che “i due moti hanno tuttavia qualche aspetto 
comune”61. 

 

58 E. ROTA, Il Giansenismo in Lombardia, cit. 
59 A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano, cit., p. XXI. 
60 C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo, cit., pp. 44-45. 
61 A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano, cit., p. 404. 



 

88 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Da queste poche battute possiamo dedurre alcune osservazioni 
che si proverà a sintetizzare. 

Da un lato appare chiaro che Jemolo si approccia al tema del 
giansenismo spinto da una duplice sollecitazione: quella del suo maestro 
accademico Ruffini e quella di Ernesto Buonaiuti. Ruffini, come sopra 
sottolineato, era approdato a tale oggetto di studio in modo 
apparentemente rocambolesco, ma poi aveva compreso l’importanza 
“culturale” della questione giansenista, soprattutto in relazione ai 
sommovimenti politico-ideali del risorgimento italiano e della modernità 
giuridica europea62. Buonaiuti, di contro, sostiene la scelta di Jemolo da 
storico qual era, e in ragione della da lui intuita comune radice fra 
modernismo e giansenismo63. Jemolo affronta la materia secondo il 
metodo storico-giuridico, approccio proprio dell’epoca in cui scrive, 
senza tuttavia riuscire a dissimulare una partecipazione che Fantappiè 
ritiene “sentimentale”64 derivante dalla convivenza di una duplice 
visione nella personalità di Jemolo: un rigoroso intellettualismo critico e 
un forte sentimento religioso. 

Emblematiche, nell’ottica del nostro contributo, talune reazioni al 
lavoro sul giansenismo di Jemolo. Da un lato quella di Croce riportata da 
una lettera di Ruffini:  

 

“A proposito di Giansenismo. Le debbo dare una lieta notizia. Il 
Croce sta per pubblicare uno studio sul Giansenismo napoletano e 
la fine dell’800; e parlando di queste sue nuove ricerche 
ultimamente in Roma, mi fece molti elogi dei suoi studi, dicendomi 
che a suo avviso Lei è il solo che fin qui sia penetrato veramente 
addentro nello spirito giansenistico, mentre gli altri non ne hanno 
fatto se non il giro esterno”65. 

 

Decisamente di diverso avviso è Padre Gemelli, il quale in un 
saggio del 192866 nota criticamente che “l’opera dello Jemolo è sterile” 
perché in essa egli si pone con un atteggiamento “scientificamente 
inaccettabile, ossia quello del modernismo, che egli in fondo accetta e fa 
proprio”67. 

Lo stesso Gemelli prosegue con una ferma invettiva evidenziando 
che  

 

 

62 Sebbene si comprenda il significato del concetto utilizzato da Grossi non si deve 
mancare di porre l’accento su interessanti letture che oggi criticano l’adozione del 
concetto di modernità tout court. In questa logica evitando naturalmente di entrare nel 
merito di discussioni non prettamente attinenti l’oggetto di studio si sollecita la lettura 
di B. LATOUR, Non siamo mai stati moderni, Eléuthera, Milano, 2018. 

63 Sul punto si veda C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 45. 
64 C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 41. 
65 Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., p. 437. 
66 A. GEMELLI, Nuovi studi di dottrine religiose, in Rivista di Filosofia neoscolastica, XX, 

1928, pp. 357-365. 
67 A. GEMELLI, Nuovi studi, cit., p. 364. Sul “modernismo” di Jemolo si veda C. 

FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo e il modernismo, in Il diritto ecclesiastico, CX, 1999, pp. 
83-110. 



 

89 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

“lo Jemolo è certo un’anima religiosa, ma è anche un’anima in pena, 
un’anima vittima delle illusioni modernistiche, che egli scambia per 
esigenze di scienza e per penetrazione di spiritualità. Egli non si è 
accorto che la concezione dei modernisti con la sua illusoria 
esigenza di scienza e per la sua stessa spiritualità, non solo conduce 
ad un’erronea valutazione dei fatti, ma rende sterile la ricerca 
scientifica, disgregando quella unità fondamentale che i fatti stessi 
accusano”68. 

 

Non v’è ombra di dubbio che una così feroce vis polemica debba 
affondare le proprie radici nel contesto di un rapporto ormai 
definitivamente deterioratosi per le scelte dello Jemolo69, tuttavia appare 
altrettanto innegabile che l’analisi di Gemelli colga un punto reale, vale 
a dire il mal celato approccio modernista al fatto storico di Jemolo.  

Da ultimo preme menzionare la reazione del Buonaiuti70, che 
risulta davvero eloquente e, da un certo punto di vista, 
drammaticamente ambigua. Buonaiuti, dapprima loda enfaticamente il 
lavoro di Jemolo esclamando: 

“Quale superba evocazione ci hai dato! (...) la realtà travalica di gran 
lunga le favorevolissime previsioni. Tu hai saputo, con sguardo lucido e sicuro, 
individuare il nucleo sostanziale della esperienza giansenistica”71. 

Se non che, poco più di un mese più tardi, a valle di una lettura 
meditata del testo sembra contraddire puntualmente l’esaltazione della 
prima lettura puntualizzando con queste parole:  

“Mi ha fatto una qualche sgradevole impressione una tua 
preoccupazione ortodossa che affiora a volta quando meno lo si aspetta e lo si 
capisce. E sopra tutto mi ha ferito un tuo giudizio sul modernismo che travalica 
lungamente il senso critico e l’equità”72. 

Per “chiudere il cerchio” intorno al tema però occorre leggere 
ancora la lettera successiva allorché con ancora maggiore acume 
Buonaiuti osserva:  
 

“Nella fattispecie, a me pare di cogliere nella tua posizione 
spirituale un’intima e stridente contraddizione. Tu riassumi la tua 
fede ortodossa nell’enunciazione che, pur com’è, la chiesa 
rappresenti la tuttora un istituto valido a guida re gli uomini verso 
forme di vita meno bestiali. E d’altro canto tradisci una diffidenza 
istintiva e uno scetticismo radicale al cospetto di tutti i movimenti, 
la cui unica responsabilità è quella di spingere la loro identità verso 

 

68 Il giudizio è sempre di Agostino Gemelli riportato da F. MARGIOTTA BROGLIO, 
Buonaiuti e Jemolo, Introduzione al volume a cura di C. FANTAPPIE’, Lettere di Ernesto 
Buonaiuti ad Arturo Carlo Jemolo 1921-1941, Ministero per i beni culturali e ambientali. 
Ufficio centrale per i beni archivistici, Roma, 1997, p. 29. 

69 Nel dettaglio l’abbandono dell’Università Cattolica del Sacro Cuore. Sul punto 
ancora F. MARGIOTTA BROGLIO, Buonaiuti e Jemolo, cit., p. 29 ss. 

70 Su Buonaiuti si veda il lavoro fondamentale di A. ZAMBARBIERI, Modernismo e 
modernisti. Semeria Buonaiuti Fogazzaro, Edizioni Storia e Letteratura, Roma, 2014. 

71 Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 127. 
72 Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 129.  



 

90 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

limiti superiori a quelli consentiti alla media delle masse 
associate”73. 

 
 
4 - Una “valutazione comparativa” 
 
Si è constatato come siano state diverse le prospettive con le quali i due 
studiosi hanno approcciato il giansenismo e siano giunti, per percorsi 
diversi, a esiti quasi opposti. Ruffini, infatti, pur accostandosi, a sua 
detta, quasi per caso al tema ha rilevato, tanto l’influenza dello stesso sul 
Manzoni, quanto ha potuto rilevare altresì la “pervasività” delle idee 
gianseniste in generale sulla cultura religiosa e politica. Di contro, Jemolo 
adottando un approccio alla questione più sistematico rispetto al suo 
maestro, giunge a una sostanziale “svalutazione”74 delle implicazioni 
culturali del pensiero giansenista (in particolare italiano). Da questa 
visione deriva, poi, una conseguenza che impatta l’esperienza vissuta da 
Jemolo nell’ambito del circolo modernista di Buonaiuti:  
 

“Giansenisti e gesuiti erano portatori di due concezioni antitetiche 
della religiosità, l’una immobilista l’altra evoluzionista, l’una 
vincolata strenuamente al patrimonio dogmatico della più antica 
tradizione apostolica ed ecclesiastica, l’altra disposta ad ammettere 
mutamenti di dottrina e di pratica, l’una ancorata alle maggiori 
autorità dottrinali e morali dei secoli passati, l’altra rivolta ad 
esaltare il potere papale come discrimine per garantire di volta in 
volta la certezza dogmatica, l’una irrigidita nel suo rigorismo e 
purismo morale l‘altra duttile e disposta ad accondiscendere per 
quanto possibile, alle diverse condizioni storiche”75. 

 

In sintesi, Ruffini approda al tema del giansenismo al termine 
della sua parabola scientifica e umana, quasi ricercando l’origine di molte 
sue intuizioni e prospettive proprio nel movimento giansenista; di contro 
Jemolo, sulla scia del suo maestro, si avvia allo studio del giansenismo 
poco dopo i primordi del suo impegno scientifico sotto la duplice spinta 
del suo maestro scientifico Ruffini e teologico ed ecclesiale Buonaiuti76.  

Emerge, dunque, chiaramente l’indole ultima dei due 
ecclesiasticisti nell’approccio al giansenismo: il Ruffini, culturalmente 

 

73 Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 132. 
74 Questo medesimo approccio, invero, è fatto proprio anche da F. MARGIOTTA 

BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 791 ss. 
75 C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 45. 
76 Si ritiene di grande rilievo riportare le parole delicate e intense con cui Jemolo 

descrive Buonaiuti da cui si deduce l’importanza del rapporto tra i due: “La sua 
personalità era d’incredibile ricchezza; sensibile come pochi al fascino della natura, 
della montagna, del bosco, delle sere trascorse in un rifugio alpino, appassionato di 
musica, aperto alla comprensione di ogni forma d’arte, attento ad ogni ramo del sapere. 
Ma soprattutto c’era in lui una straordinaria capacità di contatti umani; durante una 
gita in montagna sostava talora con un pecoraio ed intrecciava con lui una 
conversazione ricca d’interesse per entrambi; poteva conquistare l’affetto di un 
bambino” (A.C. JEMOLO, Introduzione a E. BUONAIUTI, Pellegrino di Roma, Laterza, 
Bari, 1964, p. IX). 



 

91 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

positivista con un approccio maggiormente dogmatico ma aperto. 
Jemolo con una capacità indagatrice segnata da un forte “personalismo 
soggettivista” più incline a vedere nel giansenismo un elemento “spurio” 
rispetto al movimento modernista dal quale era in sostanza 
profondamente influenzato77. 

Diverso l’esito, dunque, perché diverso il punto di partenza. 
Ruffini, infatti, si approccia al giansenismo con la disponibilità di chi 
coglie elementi vicini a una certa sensibilità protestante che gli è 
congeniale, Jemolo si accosta al giansenismo con gli “occhiali”78 di chi 
intende confinare tale fenomeno nel passato censurando potenziali nessi 
con il movimento modernista nell’ambito del quale la sua riflessione può 
essere collocata. 

Simili considerazioni sono offerte da Fantappiè il quale osserva 
che  
 

“L’assunzione del parametro esistenziale ed emotivo del fenomeno 
religioso consentiva a Jemolo di integrare la linea di lavoro 
eminentemente teologica di Ruffini con nuovi orizzonti di ricerca, 
da mettere a frutto nella ricostruzione del significato teorico e 
pratico delle controversie dottrinali combattute tra agostiniani e 
tomisti, tra rigoristi e lassisti, tra giansenisti e gesuiti durante tre 
secoli”79. 

 
 
5 - Considerazioni conclusive 
 
A questo punto è lecito domandarsi se la scelta di questi grandi 
ecclesiasticisti di dedicare le migliori forze della maturità accademica per 
Jemolo e le ultime energie di pensatore per Ruffini, al giansenismo, fu 
soltanto una casualità dettata da una sorta di “convenienza accademica 
meramente contestuale” o una scelta ben meditata, frutto di una 
convergenza di una molteplicità di dati verso una unica spiegazione 
razionalmente accettabile. Se osservata nel complesso, pur dovendo 
opportunamente evitare facili e sterili banalizzazioni, non si può 
mancare di segnalare lo straordinario crocevia che questi studi 
documentano. In quest’alveo, ferme tutte le dovute differenziazioni 
all’interno, tanto del giansenismo, quanto delle diverse espressioni 
storiche della cultura propria modernità giuridica, pare quanto mai 
opportuno sottoscrivere il giudizio che il gesuita Padre Pirri diede alla 
rinascita degli studi sul giansenismo di cui i nostri furono tra i più 
significativi esponenti: “Il Giansenismo è tornato di moda in Italia dacché 

 

77 Un’analoga considerazione è di Margiotta Broglio riguardo al testo “Il Dramma di 
Manzoni”, allorché sottolinea che quel testo dello Jemolo riflette non tanto “la religione 
di Alessandro Manzoni, quanto la religione di Arturo Carlo Jemolo” (Manzoni e Jemolo, 
a cura di G. SPADOLINI, R. AUBERT, F. MARGIOTTA BROGLIO, E. ARTOM, in Antologia 
Vieusseux, VIII (1973), p. 15. 

78 Il riferimento ovviamente non è casuale ma richiama una celebre espressione 
jemoliana. 

79 C. FANTAPPIÈ, Arturo Carlo Jemolo, cit., pp. 43-44. 



 

92 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

si cominciò a considerarlo [...] come fondamento, punto di leva della 
cultura moderna, specialmente del movimento insurrezionale italiano”80. 

In questa luce, potremmo prudentemente classificare il 
giansenismo, dal punto di vista ecclesiasticistico, come uno dei fattori, 
non l’unico ovviamente, che hanno influenzato decisamente la 
concezione Stato e della Chiesa e delle loro reciproche relazioni che 
hanno poi avuto non poche ricadute teoretiche e operative direttamente 
intrecciate con la disciplina di studio dei rapporti Stato e Chiesa81 e anche 
con molteplici idee e concetti posti a fondamento del risorgimento 
italiano82 e, più in generale del patrimonio della “modernità giuridica”83.  

Pur avendo, il presente contributo, un carattere soprattutto 
ricostruttivo, si ritiene lecito e opportuno, a questo punto, spendere una 
parola sulla quaestio disputata relativa al legame fra risorgimento italiano 
e giansenismo alla luce delle risultanze del lavoro finora compiuto. Tanto 
una esclusione ferma di qualsivoglia influsso, anche indiretto, quanto 
una prospettiva che, di contro, affermi la sostanziale esclusività di 
riferimento paiono parimenti insufficienti e ampiamente ingiustificate. 
Più prudentemente, un equilibrato giudizio che non escluda da un lato 
ogni nesso fra risorgimento e giansenismo e, per altro verso, non tenti di 
ricondurre un fenomeno così ampio e diversificato come il risorgimento 
direttamente e unicamente al giansenismo appare di gran lunga più 

 

80 P. PIRRI, Recensione a Il Giansenismo in Italia prima della Rivoluzione, in Gregorianum, 
vol. 10, n. 2, 1929, p. 313. 

81 Simili considerazioni sono offerte da C. FANTAPPIÈ, Le dottrine teologiche e 
canonistiche sulla costituzione e sulla riforma della Chiesa nel Settecento, in C. FANTAPPIÈ, 
J.P. ALMARIC, A. MESTRE, J. REEDER, A. THIMM, Ilustración Europea, Real 
Sociedad Económica de Amigos del País, Valencia, 2001, pp. 5-35; edito con lo stesso 
titolo anche in Il diritto ecclesiastico, CXII, 2001, p. 763. Circa gli influssi ideali sui diversi 
modelli di rapporti fra Stato e Chiesa la letteratura è assai considerevole: nondimeno 
dal punto di vista generale si veda: F. RUFFINI, Relazioni tra Stato e Chiesa: lineamenti 
storici e sistematici / Francesco Ruffini, (a cura di F. MARGIOTTA BROGLIO) con Premessa di 
A.C. JEMOLO; C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico, Giappichelli, Torino, 2019, G. 
CARON, Corso di rapporti fra Stato e Chiesa, Milano, Giuffrè, 1981. Circa i nessi e i risvolti 
del giansenismo in materia di relazioni Stato e Chiesa grande rilievo merita un 
approfondimento dei temi delle origini del separatismo e del giurisdizionalismo. Si 
veda C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico, cit., p. 74 ss. Sul punto la letteratura è 
davvero significativa, si veda V. DEL GIUDICE, La separazione tra stato e chiesa come 
concetto giuridico, Manuzio, Roma, 1913, e la ormai “classica” prolusione di M. FALCO, 
Il concetto giuridico di separazione della Chiesa dallo Stato. Prolusione al Corso di diritto 
ecclesiastico tenuta nell’Università di Parma il 17 gennaio 1913, F.lli Falco, Torino, 1913. 
Ancora, sul nesso sussistente tra separatismo giansenista e separatismo modernista si 
ritiene opportuno un ulteriore approfondimento critico - che si spera di poter effettuare 
quanto prima - giovandosi dei contributi, in particolar modo quelli di Tommaso 
Gallarati Scotti, editi sulla rivista Il Rinnovamento. Una osservazione delle ricadute 
politiche del giansenismo è offerta da C. CARISTIA, Riflessi politici del giansenismo 
italiano, Morano, Napoli, 1965. Sui profili legati alla genesi del giurisdizionalismo si 
veda, in particolare, ancora G. CARON, Corso di rapporti fra Stato e Chiesa, cit., vol. II, 
pp. 117-207, e la voce Giurisdizionalismo di A.C. JEMOLO sull’Enciclopedia Italiana, 1933. 

82 C. CARDIA, Risorgimento e religione, Giappichelli, Torino, 2011.  
83 Sul punto e sulle influenze è doveroso il riferimento a P. GROSSI, Mitologie 

giuridiche della modernità, Giuffrè, Milano, 2007. 



 

93 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

ragionevole. Una tale considerazione non preclude aprioristicamente la 
possibilità di rinvenire tracce del pensiero e dell’approccio “ortopratico” 
giansenista in seno al risorgimento italiano e, al contempo, non forza la 
realtà, sempre più complessa e sfumata, all’interno di schemi ideologici 
monolitici. Da questo punto di vista si potrebbe riflettere 
sull’opportunità di classificare il giansenismo italiano al pari di un 
“luogo” di mediazione concettuale capace, quindi, di “tradurre” e 
mediare un patrimonio ideologico potenzialmente lontano in un 
linguaggio familiare. Simili considerazioni non paiono peraltro 
peregrine ma trovano un sicuro conforto anche e non solo nella dottrina 
ecclesiasticistica più sensibile alle questioni in gioco. In questo senso, pur 
animato da altre e diverse preoccupazioni e interessi il contributo di 
Molteni Mastai Ferretti deve essere seriamente considerato perché pare 
cogliere il fondo della presente questione. Egli, infatti, ritiene infatti 
pacificamente che 

 

«non sono ipotizzabili conflitti tra Stato e Chiesa; il primo 
«organizza», il secondo “vivifica”: “è il concetto che si trova già in 
Dante, se si accentua il carattere spirituale ed apolitico che per la 
Chiesa egli esigeva e riprende quello che, attraverso la Riforma ed 
il Giansenismo, veniva accettato dagli scrittori cattolici liberali del 
Risorgimento e continuato con altro spirito, agnostico, dal 
Giolitti”»84. 

 

Sicché bene si può comprendere l’interesse della dottrina 
ecclesiasticistica per un tale fenomeno che, con tutta evidenza, si può 
credere rappresentasse uno dei fattori stimolanti che hanno influito con 
maggior decisione al sorgere di idee e concetti “nuovi” con significativi 
risvolti anche in ambito di rapporti fra Stato e Chiesa.  

Al termine del presente studio, secondo un orizzonte più ampio, 
è lecito domandarsi cosa impari oggi il diritto ecclesiastico, o meglio la 
disciplina denominata “Diritto e religione” da questa fase genetica. 
Almeno due manifestazioni paradigmatiche di una posizione di apertura 
culturale: una disponibilità ad accostarsi all’oggetto dello studio del 
diritto ecclesiastico dal punto di vista storico cercando di cogliere 
l’origine dei fenomeni e non solo il loro manifestarsi storico e una 
disponibilità all’utilizzo di metodi e di uno strumentario linguistico e 
tecnico non esclusivamente giuridici. Da sempre, infatti, una novità 
contenutistica si è accompagnata a una nuova impostazione 
metodologica. Questa “postura” non potrà che favorire un rinnovato 
interesse della disciplina verso la complessa e ambivalente realtà attuale.  

In quest’alveo, le molteplici e acute intuizioni offerte dalla più 
matura riflessione riguardante l’ontologia del fenomeno religioso e più 
in generale l’attuale contesto, così differente rispetto anche al recente 
passato85, non potranno che offrire elementi di pensiero assai significativi 

 

84 D. FAUCCI, La filosofia politica di Croce di Gentile, in La Nuova Italia, 1974. p. 141, 
citato in G. MOLTENI MASTAI FERRETTI, Stato etico, cit., p. 147.  

85 C. TAYLOR, L’età secolare, Feltrinelli, Milano, 2009; B. LATOUR, Come abitare la 
terra, Einaudi, Torino, 2024, in particolare il capitolo La verità del religioso. 



 

94 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025               ISSN 1971- 8543 

alla dottrina ecclesiasticistica. Così, interrogativi riguardanti l’identità 
della religione nel presente o il confine fra religione e altre espressioni di 
quanto trascende il semplice fenomeno umano86 potranno giovare ad 
aperture anch’esse paradigmatiche che potranno rivelarsi 
inaspettatamente più feconde di quanto la logica ferrea del pensiero 
razionale e positivistico otto e novecentesco possa oggi assicurare. 

In questa luce si coglie pienamente come, tanto la genesi quanto il 
futuro del diritto ecclesiastico sono necessariamente caratterizzati da una 
“polifonia dei metodi”. In principio fu certamente una polifonia 
derivante dalla coesistenza dell’approccio storico con il metodo 
giuridico-positivo. Oggi tale medesima polifonia può derivare 
dall’adozione dell’approccio storico, unitamente all’adozione del 
metodo giuridico senz’altro integrato da una opportuna e necessaria 
attenzione alle mutate circostanze sociali, così diverse rispetto a quelle 
proprie della società di fine Ottocento. Si tratta, in ultima analisi, di 
rispondere alle medesime domande che tramarono la genesi della 
disciplina considerando l’attuale contesto e identificando percorsi di 
ricerca all’altezza degli attuali bisogni, tanto della società quanto dei 
singoli individui. 

 
 
 
 
 
 

 

 

86 Sul punto si sottolinea la fecondità di una riflessione come quella proposta da P. 
GISEL, Che cos’è una religione?, Queriniana, Brescia, 2011. Oggi, infatti, tanto la 
riflessione storica, quanto una sapiente interpretazione del presente potrebbero 
muovere gli studio sul rapporto tra diritto e religione ben lontano dai classici e usurati 
schemi derivanti da approcci giuspositivisti dal sapore vagamente ottocentesco. 


