)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Cesare Edoardo Varalda
(cultore della materia in Diritto ecclesiastico presso I'Universita degli Studi di
Pavia, Dipartimento di Giurisprudenza)

L’eredita del Giansenismo nella riflessione di Francesco Ruffini
e Arturo Carlo Jemolo: alcuni primi spunti ricostruttivi *

The legacy of Jansenism in the reflection of Francesco Ruffini
and Arturo Carlo Jemolo: some first reconstructive ideas *

ABSTRACT: 1l presente contributo intende approfondire la scelta che due
celebri ecclesiasticisti italiani, Ruffini e Jemolo, hanno compiuto nel corso del
secondo decennio del Novecento di studiare una tematica non squisitamente
giuridica, vale a dire al movimento giansenista. Dopo un inquadramento degli
scritti dei due maestri in materia, alla luce del contesto storico e culturale del
tempo, si dedica spazio adeguato a una indagine sulle origini di tali contributi
e sulle relative implicazioni. Si giunge cosi, da un lato a meglio comprendere il
significato della scelta operata e, dall’altro, a riflettere sui profili metodologici
rilevanti che hanno caratterizzato i lavori esaminati aprendo interessanti e
paradigmatiche prospettive per il futuro.

ABSTRACT: This contribution intends to delve deeper into the choice that two
famous Italian ecclesiasticists, Ruffini and Jemolo, made during the second
decade of the twentieth century to study a topic that was not purely juridical,
namely the Jansenist movement. After an overview of the writings of the two
masters on the subject, in light of the historical and cultural context of the time,
adequate space is dedicated to an investigation into the origins of these
contributions and their related implications. Thus, on the one hand, we come to
better understand the meaning of the choice made and, on the other, to reflect
on the relevant methodological profiles that characterized the works examined,
opening up interesting and paradigmatic prospects for the future.

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. Il Giansenismo brevi cenni di inquadramento - 3.
Il contesto: i prodromi del Diritto Ecclesiastico - 3.1. Alcune spigolature di
Francesco Ruffini su Manzoni, Cavour e il giansenismo - 3.2. Il problema del
giansenismo in Arturo Carlo Jemolo: spunti di riflessione - 4. Una “valutazione
comparativa” - 5. Considerazioni conclusive.

1 -Premessa

Uno dei compiti, forse il principale, dell’attivita scientifica ¢ quello di
indagare quei profili di realta che sollecitano domande, aprono questioni
problematiche, evidenziano la presenza di aporie. La ricerca, infatti, altro

DOI: https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 28327

Rivista telematica (https:/[www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

non & che esercizio della ragione applicata in vario modo a problemi
reali’.

Un esame anche sommario della dottrina ecclesiasticistica del
primo Novecento consente di identificare una molteplicita di temi
ricorrenti di studio, taluni piti “istituzionali”, altri pit legati al momento
storico o ad altri fattori episodici®. In questo contesto colpisce la presenza
di una tematica, di matrice fortemente teologica, che ricorre specialmente
nella scuola torinese del diritto ecclesiastico: si fa riferimento alla
questione del giansenismo. La peculiare natura dell’oggetto di ricerca
associata all’apparente controtendenza della scelta, rispetto ad altri
ambiti di studio all’epoca maggiormente “consueti” e, da un certo punto
di vista, a la page fra i cultori del diritto ecclesiastico ha sollecitato in me
una certa inquietudine e ha destato molteplici domande. Cosi ho scelto
di dedicare tempo ed energie per comprendere 1'origine della scelta di
approfondire tale materia. Delimitando il perimetro dello studio che ci si
appresta a iniziare, occorre dichiarare preliminarmente che si
prenderanno in considerazione alcuni saggi che trattano direttamente e
principalmente il tema del giansenismo® di due fra i piti importanti
ecclesiasticisti vissuti a cavallo fra diciannovesimo e ventesimo secolo,
vale a dire Francesco Ruffini e Arturo Carlo Jemolo. Dal punto di vista
metodologico si procedera considerando complessivamente gli scritti
selezionati e cogliendo negli stessi sfumature e suggestioni per
ricostruire (1) le tematiche di dettaglio affrontate, (2) le ragioni della
scelta di una tale materia, (3) 'approccio adottato e (4) i principali
risultati conseguiti*. Ancora in via preliminare occorre osservare che

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper.

! Queste considerazioni scaturiscono dalla lettura di H.I. MARROU, La conoscenza
storica, il Mulino, Bologna, 1988, in particolare circa la natura della conoscenza storica
si vedano le pagine 21-41.

> In merito agli indirizzi generali della dottrina di fine Ottocento e del primo
Novecento si veda: in termini esemplificativi e non esaustivi: E. RUFFINI, Lo studio e il
concetto di diritto ecclesiastico, in Rivista italiana di scienze giuridiche, 1892; D.
SCHIAPPOLI, L'indirizzo odierno del diritto ecclesiastico in Italia, Napoli, 1896; C.
JANNACONE, La nozione del diritto ecclesiastico con particolare riferimento alla odierna
dottrina ecclesiastica, in Rivista di diritto pubblico, 1932, E. FINOCCHIARO, Antiche e
recenti prospettive di studio del diritto ecclesiastico, 1l diritto ecclesiastico, 1960, 1. Pit1 in
generale, anche con riguardo alle vicende storiche e legislative sui profili genetici della
disciplina si veda M. VISMARA, Diritto canonico e scienze giuridiche. L'insegnamento del
diritto della Chiesa nelle universita italiane dall’unita al Vaticano 11, Cedam, Padova, 1998,
da ultimo, si veda T. MAURGO, 1! diritto ecclesiastico negli orientamenti della didattica, in
Scritti di diritto ecclesiastico e canonico, Cedam, Padova, 1991, vol. I, Diritto della Chiesa e
diritto dello Stato, pp. 533-552.

’Naturalmente sarebbe pit1 che auspicabile uno studio complessivo - anche di natura
monografica - degli impatti del giansenismo al livello di rapporti Stato e Chiesa negli
scritti relativi alle relazioni fra Stato e Chiesa dei due ecclesiasticisti considerati.

* Si segnala in proposito il contributo di E. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti
storiografici sul giansenismo italiano, in Raccolta di scritti in onore di Arturo Carlo Jemolo,
Milano, Giuffre, 1963, vol. I, t. II, pp. 791-849. Il contributo di Margiotta Broglio, benché
si presenti come studio di pilt ampio respiro rispetto al presente saggio, tocca alcuni
snodi che saranno affrontati anche in questa sede. Pregevole non solo per 'ampiezza di

75

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



{f@‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

I'indagine che si sta avviando risulta, se del caso, ancor pit interessante
e avvincente perché non priva di complessita e di non poche oscurita.
Proprio queste considerazioni spingono a fare la fatica di concentrarsi su
questo tema per gettare qualche raggio di luce su una materia la cui
conoscenza consentira certamente di offrire elementi di riflessione non
solo e non tanto su aspetti biografici dei protagonisti della vicenda, ma
anche sui prodromi di una disciplina e di un settore dello studio del
diritto di grande rilevo, attualita e in fase di forte evoluzione®.

Per avviare la ricerca si dara innanzi tutto la parola a uno dei
protagonisti, facendo cosi intravvedere un poco di quel rapporto elettivo
e del fitto dialogo che generd due personalita la cui riflessione
rappresenta una sorta di “dote fondazionale” del diritto ecclesiastico
odierno. Ecco, dunque, una istantanea del dialogo riportato in una lettera
di Jemolo a Falco ove ricorda “Ho avuto il piacere di vedere due volte
Ruffini col quale abbiamo parlato di giansenismo a tutto spiano”®. Da
questo punto di vista & bene mettere in evidenza che nella nutrita
corrispondenza edita da Maria Giovanna Vismara’ fra Jemolo e Falco la
questione torni a pit riprese sul punto in particolar modo negli anni che
precedettero immediatamente la pubblicazione, da parte di Jemolo del
testo Il giansenismo italiano prima della rivoluzione.

2 - Il Giansenismo: brevi cenni di inquadramento

studi che documenta, ma soprattutto per I"approccio di fondo cosi ben sottolineato in
questo passaggio posto nelle prime battute: “Quello che sembra necessario mettere
innanzi tutto in luce - ai fini di un accennato ridimensionamento storico di tutto il
movimento in questione ¢ la varieta delle contrastanti interpretazioni del giansenismo
italiano, ora innalzato [...] a precursore del liberalismo cattolico [...] ora ridotto a
infeconda dlsputa teologlca” (p. 793). Si veda, inoltre, C. FANTAPPIE, L'eredita del
giansenismo e le origini del cattolicesimo liberale in Italia, In Libéralisme chrétien et catholicisme
libéral en Espagne, France et Italie dans la premiére moitié du XIXe siécle, Aix-en-Provence,
Université de Provence, 1989, pp. 21-37.

> Si pensi solo - per evitare di toccare molteplici momenti di discontinuita
contenutistica rispetto anche al recente passato - alla modifica della denominazione del
settore scientifico disciplinare da “Diritto ecclesiastico e canonico” a “Diritto e
religione”. Sulle origini della disciplina si veda A. TIRA, Alle origini del diritto
ecclesiastico italiano. Prolusioni e manuali tra istanze politiche e tecnica giuridica (1870-1915),
Giuffre, Milano, 2018.

® A.C. JEMOLO, Lettere a Mario Falco, (a cura di M. G. VISMARA), 2 voll. Milano,
Giuffre, 2005, t. I, p. 565. Per un riferimento pitt ampio alla corrispondenza fra Jemolo e
il maestro Rulffini si veda Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo. Liberta religiosa e
valori civili fra il 1912 e il 1932, a cura di G. ZANFARINO, in Nuova Antologia, CXXV, 1990,
n. 2176.

7 A.C. JEMOLO, Lettere a Mario Falco, cit. Sul punto si vedano per la rilevanza in
ordine al tema del giansenismo le pp. 395, 565. Non posso esimermi in questa sede di
ricordare apertis verbis con affetto che il tempo non ha mutato se non in positivo, la mia
maestra accademica Maria Giovanna Vismara, il cui lavoro scientifico minuzioso e
rigoroso ha consentito e consentira a molti di camminare con maggior agio fra vicende
che il tempo tende a rendere meno luminose.

76

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

A questo punto, ancora in termini preliminari, occorre qualche cenno
intorno al tema che fara da sfondo al presente scritto, vale a dire il
movimento teologico denominato, in ragione del nome del suo
“iniziatore”, giansenismo. Questi brevi cenni® - per tutta evidenza - non
potranno pretendere di esaurire la conoscenza di un fenomeno cosi vasto
e importante; nondimeno pare necessario salvaguardare una minima
inquadratura delle questioni che saranno oggetto di studio perlomeno
per offrire al lettore i “punti cardinali” per orientarsi in un ambito e in un
contesto a oggi non cosi noto ai pit. La prima difficolta in merito
riguarda l'oggetto formale di studio, vale a dire sulla configurazione
ontologica di tale movimento, stratificato e diversificato che va sotto il
nome di “Giansenismo”® o “Giansenismi”'’. In particolare si fara
riferimento ai capisaldi della riflessione giansenista perlomeno in ambito
teologico da cui discendono, per conseguenza, le implicazioni pit
significative sotto il profilo ecclesiologico e giuridico, morale, spirituale
e politico-sociale. Sebbene sia ampiamente noto il fatto che in diritto
come in qualsiasi altro campo del sapere omnis definitio periculosa est'' per

® Per una rassegna storiografica sul giansenismo italiano sino al 1986, si veda: C.
FANTAPPIE, Riforme ecclesiastiche e resistenze sociali. La sperimentazione istituzionale nella
diocesi di Prato alla fine dell’antico regime, il Mulino, Bologna 1986, pp. 11-42, dove sono
indicate le numerose ricerche con tagli interpretativi diversi e le edizioni di fonti
apparse tra ‘800 e “900. Tra le ricerche cfr. in particolare: E. PASSERIN D’ENTREVES,
La riforma “giansenista” della Chiesa e la lotta anticuriale in Italia nella seconda meti del
Settecento, in Rivista storica italiana, LXXI, 1959, pp. 209-234; ID., Scipione de’ Ricci dalla
formazione giovanile all’esperienza sinodale. Rileggendo le sue Memorie, in Il Sinodo di Pistoia
del 1786, Atti del Convegno internazionale per il secondo centenario, Pistoia-Prato 25-
27 settembre 1986, a cura di C. LAMIONI, Herder, Roma, 1991, pp. 65-149 (ma il volume
e nel suo complesso un punto di riferimento essenziale sul giansenismo settecentesco).
Si veda inoltre: M. ROSA, Riformatori e ribelli nel Settecento religioso italiano, Dedalo, Bari
1969; ID., Il Giansenismo, in Storia dell’Italia religiosa, 2, L’eta moderna, a cura di G. DE
Rosa, T. GREGORY, A. VAUCHEZ, Laterza, Roma-Bari, 1994, pp. 231-269; ID., Settecento
religioso. Politica della Ragione e religione del cuore, Marsilio, Venezia, 1999. A Pietro Stella,
oltre alla pubblicazione di numerosi saggi e all’edizione commentata degli Atti e decreti
del Concilio diocesano di Pistoia dell’anno 1786, voll. 2, Leo S. Olschki, Firenze, 1986, si
deve il fondamentale lavoro P. STELLA, II giansenismo in Italia, voll. 3, Edizioni di Storia
e Letteratura, Roma, 2006.Si veda anche M. ROSA, Il giansenismo nell'Italia del Settecento.
Dalla riforma della Chiesa alla democrazia rivoluzionaria, Carocci, Roma, 2014.

* G. PEREGO, Un ministero «Tutto spirituale». La teologia del ministero ordinato nel
giansenismo lombardo tra illuminismo e liberalismo, Glossa, Milano, 1997, p. 11 ss. Sui profili
teologici del giansenismo, visti perd in prospettiva di storia delle idee, si veda J.
DELUMEAU, I cattolicesimo dal XVI al XVIII secolo, edizione italiana a cura di M.
BENDISCIOLI, Mursia, Milano, 1989.

10 Prefazione alla edizione italiana della Storia della Chiesa, a cura di H. JEDIN, vol. VIL
La Chiesa nell’epoca dell’assolutismo e dell’illuminismo, Jaca Book, Milano, 1981, p. XXVI:
una minimale classificazione delle principali tendenze giansenistiche denuncia rilevanti
diversita. Inoltre, il fattore temporale, locale e contenutistico ha senz’altro contribuito
ad acuire le diversita presenti all'interno di un fenomeno che a stento pud concepirsi
come unitario. A tal proposito si pensi al giansenismo originario di Giansenio,
all’approccio fortemente incentrato sulla spiritualita personale di Port-Royal, al
rigorismo etico di Saint-Cyran e Antoine Arnauld, al gallicanesimo e richerismo di
Pasquier Quesnel.

11 noto riferimento & alla celebre massima di Giavoleno, nel titolo De requlis iuris

77

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543


https://it.wikipedia.org/wiki/Giansenio
https://it.wikipedia.org/wiki/Port-Royal_des_Champs
https://it.wikipedia.org/wiki/Rigorismo
https://it.wikipedia.org/wiki/Teologia_morale
https://it.wikipedia.org/wiki/Jean_Duvergier_de_Hauranne
https://it.wikipedia.org/wiki/Antoine_Arnauld_(teologo)
https://it.wikipedia.org/wiki/Gallicanesimo
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Richerismo&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Pasquier_Quesnel

)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

esigenze di efficacia ed efficienza in questa sede si & scelto di giovarsi di
un tentativo di definizione del profilo teologico del giansenismo che si
ritiene meno inadeguato e piti capace di lasciare intravedere la struttura
di fondo di tale sistema di pensiero. In questa luce il Dizionario di
Filosofia offre questi elementi per tratteggiare il giansenismo dal punto
di vista dottrinale:

“la dottrina di Giansenio radicalizzava, sulla scia di Baio, la
posizione di Agostino secondo cui l'uomo, dopo il peccato
originale, non sarebbe piti in grado di volere o compiere il bene con
le sole sue forze. L'intervento della grazia come dono gratuito di
Dio, concesso da questi - nella sua volonta imperscrutabile - ai soli
predestinati, rappresenta per I'uomo l'unica possibilita di salvarsi,
indipendentemente e prima di ogni previsione dei meriti. Tale
dottrina della grazia aveva alcuni punti di contatto con quella
protestante, dalla quale si distingueva pero in virti di una forte
insistenza sul valore delle opere; I'uomo infatti sarebbe capace di
opere buone solo in virtt della fede, mentre le virtli umane - per es.
quelle pagane - senza la fede si rivelerebbero necessariamente
peccaminose” 2,

Ancora sotto il profilo dell’oggetto del presente studio & piit che
doverosa una nota riguardante la collocazione storiografica dei
contributi che ci si appresta a considerare. In questa prospettiva si
possono identificare tre diverse fasi nelle quali la storiografia otto e
novecentesca si € occupata della materia. Una prima fase & “espressione
di un diffuso clima nazionalistico”** e ha come iniziatore Ettore Rota'

“Contro la tesi di un risveglio nazionale stimolato dalla rivoluzione
francese, il Rota intendeva rivendicare le origini indigene e lo
sviluppo autonomo del Risorgimento visto come il riallacciarsi
della cultura e dei movimenti politici alla ricca tradizione italiana”.
Nell’alveo di questo fiorente filone storiografico si colloca la
scoperta dell'importanza storica del giansenismo italiano “in
connessione con il problema delle “origini” del Risorgimento”' che tanta
parte avra nella dottrina storica dei decenni successivi.
Una seconda fase vede come protagonista proprio lo Jemolo'® che
si pone in ferma contrapposizione con Ernesto Codignola': il primo

del Digesto (D. 50, 17, 202).

"2 Voce Giansenismo in AA. VV., Dizionario di Filosofia, Treccani, Roma, 2009.

1 C. FANTAPPIE, L erediti del giansenismo, cit., p. 21.

14 E. ROTA, Il Giansenismo in Lombardia e i prodromi del risorgimento italiano, in Studi
in onore di Giacinto Romano, Fusi, Pavia, 1907.

> F. TRANIELLO, Le origini del cattolicesimo liberale in Italia, in Centre Aixois de
Recherhes Italiennes, Circulation et interaction des idees liberales entre la France et I'Italie a
I'époque de "L’ Avenir”. Table ronde sur le catholicisme liberal, Aix, 23 novembre 1985,
Universite de Provence, 1986, pp 15-32. Inoltre si veda C.A. JEMOLO, II cattolicesimo
liberale dal 1815 al 1848, in Rassegna storica toscana, IV, 1958, pp. 239-250.

'¢ Sull’opera di Jemolo si rimanda al paragrafo dedicato allinterno del presente
contributo.

'7 Circa la riflessione in materia di Codignola, oltre all'introduzione al lavoro di
Ruffini che si esaminera nel paragrafo dedicato al maestro torinese, si veda C.

78

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

ritiene che il giansenismo italiano abbia soprattutto un carattere
teologico, di contro, Codignola ritiene che il giansenismo debba essere
concepito come sistema ricettivo di diversi elementi di modernita sulla
falsariga dell’idealismo gentiliano'®

Una terza fase, piti recente e risalente agli anni sessanta del
Novecento, distaccandosi dalle prospettive dialettiche abbracciate in
passato studia il giansenismo esclusivamente “nelle sue caratteristiche in
rapporto con il proprio tempo”".

Di questo filone i principali protagonisti sono Ettore Passerin
d’Entreves®, Mario Rosa?! e Pietro Stella?.

3 - Il contesto: i prodromi del Diritto Ecclesiastico

Come qualsiasi ricerca che possa avere un carattere di scientificita si
dovra offrire qualche elemento idoneo a comprendere il contesto nel
quale sorge e si dipana la riflessione che si intende esaminare. In questa
prospettiva sarebbe del tutto utopico il desiderio di tratteggiare, anche
per brevi cenni, i caratteri fondamentali del diritto ecclesiastico fra fine
Ottocento e inizio Novecento. Valga in tal senso un riferimento all’ampio
e dettagliato lavoro di Alessandro Tira sul punto del quale si riporta
integralmente il passaggio che si ritiene maggiormente rilevante
nell’economia del presente studio:

“Quando gli studiosi di fine Ottocento si applicarono al problema
della normazione del fenomeno religioso, il settore era infatti un
campo privo di un metodo di studio specifico, se si escludono le
tradizioni canonistiche e di polizia ecclesiastica preunitarie [...] Le
numerose sopravvivenze e stratificazioni normative, infatti, oltre
alla necessita di confrontarsi con I’ordinamento canonico, dovevano
apparire alla sensibilita giuridica dell’epoca, votata in prevalenza al
positivismo e alle ricostruzioni sistematiche, come una sorta di sfida
e, da questo punto di vista, il bisogno di uno sforzo interpretativo
supplementare per strutturare la disciplina secondi i criteri
epistemologici al passo con i tempi rappresentd per i primi
ecclesiasticisti “in senso moderno” uno stimolo importante a
intraprendere la via del rinnovamento scientifico, le cui tracce
restarono impresse a lungo nella materia”?.

FANTAPPIE, Riforme ecclesiastiche e resistenze sociali. La sperimentazione nella Diocesi di
Prato alla fine dell’antico reglme il Mulino, Bologna, 1986, pp. 26-29.

18 C. FANTAPPIE, L'eredita del giansenismo, cit.,, p. 26. Sui riflessi dell’idealismo
gentiliano in ambito ecclesiasticistico il rlferlmento ¢ doveroso a G. MASTAI
FERRETT]I, Stato etico e concordato socialista, Milano, Giuffre, 1986.

¥ C. FANTAPPIE, L'erediti del giansenismo, cit., p. 24.

2 E. PASSERIN D’ENTREVES, La riforma “giansenista”, cit.

2 M. ROSA, II giansenismo nell'Italia del Settecento, cit.

#P. STELLA, I giansenismo in Italia, cit.

# A. TIRA, Alle origini del diritto ecclesiastico italiano, cit., pp. 152-153. Si rimanda
naturalmente anche alla nutrita bibliografia citata. Tuttavia si veda in particolare: Sui
profili genetici della disciplina si veda S. FERRARI, La nascita del diritto ecclesiastico, in

79

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Queste considerazioni ci restituiscono I'humus in cui gli studi che
si intende rendere oggetto di esame vengono alla luce. Il carattere
principale pud essere compendiato nell’assenza di un metodo proprio:
da questo punto di vista si deduce facilmente come laddove non sia
chiaro un modello, molteplici modelli diversi tendono - naturalmente - a
occupare spazio e a imporsi. Si potrebbe constatare la sussistenza di una
pluralita metodologica della genesi del diritto ecclesiastico, una sosta di
“polifonia metodologica”.

Senza, tuttavia, addentrarsi in astratte considerazioni di
epistemologia del diritto ecclesiastico, appare chiaro come la liberta di
approccio abbia favorito 'imporsi del metodo tradizionale delle facolta
giuridiche dell’epoca caratterizzato da una ferma impostazione
dogmatica non priva di accenti marcatamente positivisti**. Proprio in
questo contesto dobbiamo considerare che uno studio come quello del
giansenismo non aveva nessi chiari con un simile approccio. Questo
tuttavia non impedi anzi se possibile incrementd la tensione,
documentata emblematicamente dal Ruffini ad affermare la necessita di

“illuminare le menti dei laici, del tutto digiuni di nozioni teologiche,
fornendo loro gli elementi indispensabili a comprendere quelle lotte
che erano il precedente sia pure su terreno dogmatico e nel campo
teologico delle ideologie del nuovo secolo”?.

3.1 - Alcune spigolature di Francesco Ruffini su Manzoni, Cavour e il
giansenismo

Come detto la dottrina ecclesiasticistica primigenia inizia a occuparsi del
tema e lo fa a pit riprese. In prima battuta se ne occupa Francesco
Ruffini*®* uno dei “padri fondatori” del Diritto Ecclesiastico Italiano.

La costruzione di una scienza per la nuova Italia: dal diritto canonico al diritto ecclesiastico, a
cura di G.B. VARNIER, EUM, Macerata, 2011. Utile anche la lettura di C. CALISSE, I
rinnovamento del diritto ecclesiastico in Italia. Prolusione al corso di diritto ecclesiastico, 27
novembre 1893, Bocca, Torino, 1893.

* Circa i profili metodologici dei primordi della disciplina si veda E. SCADUTO, I
concetto moderno del diritto ecclesiastico, Pedone Lauriel, Palermo, 1885.

» F. RUFFINYI, La Liberta Religiosa, F.1li Bocca, Torino, 1901, citato in E MARGIOTTA
BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 811.

% Francesco Ruffini (Lessolo 10 aprile 1863 - Torino 29 marso 1934). Tra il 1882 e il
1886 frequento i corsi della facolta di giurisprudenza di Torino; si laured con una tesi in
storia del diritto italiano discussa con Cesare Nani, che venne pubblicata nel 1889, in
forma rielaborata, con il titolo L'actio spolii: studio storico-giuridico. Nell’anno accademico
1889-90 frequento in Germania, presso 'Universita di Lipsia, i corsi di diritto canonico
ed ecclesiastico tenuti da Emil Albert Friedberg, allora uno dei pit1 autorevoli studiosi
in questo campo. Nel 1893 Ruffini avrebbe poi curato la traduzione italiana (Trattato del
diritto ecclesiastico cattolico ed evangelico) di una sua importante opera, la seconda
edizione (1884) del Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts; vi aggiunse
una breve premessa sulla storia dei rapporti tra Stato e Chiesa in Italia, un tema che
avrebbe ripreso molti anni dopo nei suoi corsi universitari. Abilitato alla libera docenza
nel dicembre del 1890, nell’anno accademico 1891-92 tenne a Torino un corso libero di
diritto ecclesiastico, e poi, dopo un incarico di insegnamento nell'Universita di Pavia
(1892-93), risultd vincitore (primo in graduatoria con 47/50) nel concorso alla cattedra

80

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Fecondissimo “maestro” e studioso, “giurista e storico a un tempo”?,
Ruffini ha saputo magistralmente riflettere e  generare
contenutisticamente una disciplina che, con gli occhi di oggi, avremmo
classificato come ampiamente interdisciplinare®.

L’illustre ecclesiasticista torinese dedica al tema alcuni studi negli
anni che vanno dal 1925 al 1930.

Pit1 in particolare, ecco i singoli testi rilevanti: Il “masso” del Natale
manzoniano e il giansenismo, del 1925%; Natura e grazia, libero arbitrio e
predestinazione secondo la dottrina giansenistica, del 1926°; La morale dei

di professore straordinario di diritto canonico a Genova (1893; Gazzetta ufficiale, 7 marzo
1894, 56, p. 959). Ottenne poi la promozione a professore ordinario a decorrere dal 1°
gennaio 1898: la commissione - formata da Francesco Scaduto, unico specialista della
materia, Carlo Calisse, Augusto Gaudenzi, Giuseppe Salvioli e Nino Tamassia, eminenti
storici del diritto - fu unanime nell’apprezzare I’assoluta originalita e i tratti geniali della
produzione e specialmente della sua ultima monografia, La rappresentanza giuridica delle
parrocchie (Torino 1896). Alla scomparsa di Nani, la facolta giuridica torinese,
sostenendo !'affinita tra diritto canonico e storia del diritto, e rilevando le prove date
anche in quest'ultimo campo da Ruffini, propose e ottenne il suo trasferimento sulla
cattedra dell’antico maestro, a decorrere dal 1° dicembre 1899. Dal 1° gennaio 1909,
sempre a Torino, tornod sulla cattedra di diritto ecclesiastico, insegnamento che ricopri
fino al 1931. Su Ruffini si veda: A.C. JEMOLO, Francesco Ruffini, in Archivio giuridico
Filippo Serafini, 1934, vol. 112, pp. 110-114; P. CALAMANDREI, L’avvenire dei diritti di
liberta, introduzione alla ristampa di F. RUFFINL, Diritti di liberta [1926], Firenze, 1946,
pp- VII-XL; A. BERTOLA, La vita e l'opera di Francesco Ruffini: discorso del professore
Arnaldo Bertola per l'inaugurazione dell’anno accademico dell’Universita di Torino, il 5
novembre 1946, in Annuario dell’Universita di Torino, 1946-1947, 1947, pp. 19-49; G.
SOLARI, Studi storici di filosofia del diritto, Giappichelli, Torino, 1949, pp. 425-440; A.C.
JEMOLO, Introduzione alla ristampa di F. RUFFINI, La liberta religiosa: storia dell’idea
[1901], Milano, 1967, pp. XIX-XLI; Regione Umbria, Centro studi giuridici e politici, Per
Edoardo Ruffini, Atti del Seminario commemorativo, Universita di Perugia 25 aprile
1984, a cura di S. CAPRIOLL, L. Rossl, Perugia, 1985; N. BOBBIO, L'ombra di Francesco
Ruffini, in Nuova antologia, gennaio-marzo 1986, n. 2157, pp. 36-49: E. MARGIOTTA
BROGLIO, Materiali per una “autobiografia” del diritto ecclesiastico italiano: lettere di
Benedetto Croce a Francesco Ruffini., in Il diritto ecclesiastico, LXXXVIL, 1987, 2, 1, pp. 766-
802 (in particolare pp. 786-799); Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., pp.
427-445; S. FERRARI, Introduzione alla ristampa di FE. RUFFINI, La liberta religiosa come
diritto pubblico subiettivo [1924], il Mulino, Bologna, 1992, pp. 11-59; A. GALANTE
GARRONE, Un affare di coscienza, Baldini & Castoldi, Milano, 1995; A. D’ORSI, La
cultura a Torino tra le due guerre, Einaudi, Torino, 2000, pp. 1-33; G. BOATTI, Preferirei di
no: le storie dei dodici professori che si opposero a Mussolini, Einaudi, Torino, 2001, pp. 310-
320; F. BRETT], Francesco Ruffini, Associazione Mario Clemente per ricerche di storia e
cultura locale, Borgofranco d’Ivrea, 2008; A. DE RUGGIERO, La fortuna di Francesco
Ruffini nel secondo dopoguerra, in I liberali italiani dall’antifascismo alla Repubblica, 11, a cura
di G. BERTI, E. CAPOZZI, P. CRAVERI, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2010, pp. 95-116; L
FORNY, La laicita del sistema italiano: il contributo di Francesco Ruffini, in ID., La laicita nel
pensiero dei giuristi italiani: tra tradizione e innovazione, Giuffre, Milano, 2010, pp. 19-118;
A. FRANGIONI, Francesco Ruffini. Una biografia intellettuale, il Mulino, Bologna, 2017.

¥ F. MARGIOTTA BROGLIO, voce Francesco Ruffini, in Dizionario Biografico degli
italiani, Vol. 89 (2017).

¥ Sul punto si veda A. TIRA, Alle origini del diritto ecclesiastico italiano, cit.

# In Rivista d'Italia, Milano, XXVIII, 1925, pp. 143 ss., e 'ormai classico S. FERRAR]I,
Ideologia e dogmatica nel diritto ecclesiastico italiano. Manuali e riviste (1929-1979), Giuffre,
Milano, 1979, p. 354.

30In Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino, vol LXI, Adunanza del 28 marzo

81

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

giansenisti, del 1927%'; I giansenisti piemontesi e la conversione della madre di
Cavour (1929, ristampa 1942 a cura di E. CODIGNOLA)*, Manzoni e
Lamennais del 1930%; Una storia immaginaria della conversione di Alessandro
Manzoni, del 1930*; La vita religiosa di Alessandro Manzoni, del 1931%.
Inoltre, sebbene il nesso non sia esplicito non pare privo di significato
riguardo al tema di studio l'opuscoletto intitolato Il liberalismo di
Alessandro Manzoni*®. Escludendo le monografie del 1929 e del 1931 gli
altri contributi sono stati integralmente riportati in una raccolta unitaria
da Ernesto Codignola intitolata Studi sul giansenismo®.

Ruffini inizia a interessarsi al giansenismo in modo
apparentemente quasi fortuito®, infatti egli stesso, scrivendo all’allievo
Jemolo confida:

“Ho ripreso in queste vacanze un lavoro rimasto interrotto per
causa della guerra intorno alla religione di Cavour®. Ella
certamente sa che coloro i quali convertirono a Torino la madre di
Cavour nell’anno 1811 furono i Giansenisti di Torino, i quali
chiesero a tal intento istruzioni all’abate Degola, ricordando la

1926.

31 In Atti della Reale Accademia delle Scienze di Torino, vol LXII, Adunanza del 1 maggio
1927.

32 La Nuova Italia Editrice, Firenze, 1942. Su tale tematica a partire dal contributo di
Ruffini ¢ intervenuto anche . MARGIOTTA BROGLIO, L'origine giansenista della
formula cavouriana “libera Chiesa in libero Stato”, in Jus, 3, 2015, pp. 245-250, il quale nel
ricercare, appunto, l'origine della citata formula cavouriana sottolinea il fatto che “e
proprio lo stesso Rulffini a segnalare, nello scritto sulla conversione di Adele de Sellon
che il Degola - saturo delle memorie e delle dottrine di Port-Royal - immagind rapporti
personali tra la madre di Cavour e la moglie di Manzoni le cui coscienze erano state
entrambe dirette dai ricordati componenti del piccolo cenacolo giansenista di Torino
(pp. 46-47): Giuseppe Boyer e Carlo Tardi. E a segnalare anche la devozione del Cavour
per I'antenato Francesco de Sales nel quale, secondo la Mére Angélique Arnauld, «Dieu
était vraiment et visiblement présent» (p. 115) e che essa ritrovd, come ebbe a
testimoniare il Racine, nel suo successivo direttore di coscienza, 1’abate di Saint-Cyran.
Insomma da Ottato di Mi levi nel IV secolo, al conte di Cavour nel XIX la formula
famosa («Libera Chiesa in libero Stato») dipana la sua lunga strada che & passata sicura
mente da Port-Royal prima che dalla Ginevra di Vinet e dalla Parigi di Montalembert”
(p. 250).

* In La Cultura, aprile 1930.

3 In La Critica, XXVIII, fasc. III, 1930.

% Bari, Laterza, 1931.

% Paris, Les presses francaises, 1934

% La Nuova Italia Editrice, Firenze, 1942.

% Margiotta Broglio chiosa in proposito: “Accostatosi al giansenismo dapprima con
curiosita d’intellettuale, ne rimase poi, affascinato al punto di dedicargli le migliori
energie degli ultimi suoi anni” (. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit.,
p. 811). L'approccio storico era peraltro familiare al Ruffini. In proposito, infatti, sempre
Margiotta Broglio in altra sede ricorda che “La sua produzione sembra difficile da
classificare secondo le categorie dei correnti specialismi. Si era formato del resto in seno
a una generazione di giuristi per la quale il diritto positivo, pur articolato nelle varie
discipline, era un precipitato che nella storia trovava le sue origini e la sua
interpretazione” (F. MARGIOTTA BROGLIO, voce Francesco Ruffini, cit.).

1l riferimento & chiaramente al lavoro solo concepito sulla religione in Cavour. Sul
punto si veda A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 373.

82

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

prova brillante che I’anno innanzi egli aveva compiuta operando la
conversione della moglie del Manzoni. Questo rilievo mi ha
trascinato mio malgrado a considerare la funzione che il
Giansenismo ebbe appunto nell’opera di conversione dei Calvinisti,
soprattutto in forza della comunanza di opinioni intorno al dogma
della grazia e della predestinazione, per cui i calvinisti, i quali si
convertivano al Giansenismo, si trovavano, come ben dice Saint-
Beuve, a loro aise, e cioé un poco come in famiglia. Di qui sono stato
spinto a studiare anche la questione del Giansenismo di Manzoni, e
mi sono persuaso che egli giansenista certamente fu almeno fino
alla morte del Grégoire”*.

Secondo un diverso angolo visuale, si deve sottolineare il rilievo
che gli studi sulla madre di Cavour, cosi strettamente connessi alla genesi
della formula “libera Chiesa in libero Stato”*' e quelli sul liberalismo di
Manzoni** possono aver assunto nello sviluppo della consapevolezza
critica relativa al ruolo del giansenismo nell’alveo dello sviluppo dei
rapporti Stato e Chiesa all’interno del risorgimento italiano®.

A ogni buon conto occorre osservare che tale produzione si colloca
nell’ambito della esigenza, fortemente avvertita dal Ruffini dopo
I'avvento al potere del fascismo, di abbandonare studi di carattere
strettamente giuridico per “confrontarsi con uomini concreti oppure
questioni spirituali di ordine superiore a quell[e] semplicemente
giuridich[e]”*.

Come del resto accennato in apertura, si concentrera ’attenzione
nel cogliere le prospettive trasversali dei contributi e i temi ricorrenti per
poi poter definire meglio le ragioni della scelta del tema e le relative
implicazioni. In quest’ottica, si segnalano due nuclei tematici principali:
la figura del Manzoni e le vicende legate alla sua adesione al giansenismo
e i profili teologici propri del giansenismo a cui si associa la questione
della salvezza degli infedeli, che peraltro Ruffini approfondira in
autonomia in una monografia dedicata®.

* Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., p. 435.

! A tal riguardo si veda F MARGIOTTA BROGLIO, Lorigine giansenista, cit. Questo
tema richiama strettamente la questione del separatismo cavouriano. Sul punto si veda:
F. RUFFINI, La giovinezza di Cavour, Edisioni di Modica, Torino, 1937, e Ultimi studi sul
conte di Cavour, Laterza, Bari, 1936, citati in A.C. JEMOLO, Stato e Chiesa negli ultimi
cento anni, cit., pp. 149 ss. Jemolo stesso dipinge il separatismo cavouriano in modo
indiretto descrivendo il lavoro di tesi sul separatismo di Pier Carlo Boggio discepolo
dello stesso Cavour.

42 F, RUFFINI, Il liberalismo di Alessandro Manzoni, cit.

# Occorre peraltro sottolineare che I'idea di privilegiare argomenti di natura storica
connessi alle cause immediate e remote dei fenomeni giuridici e del tutto conforme allo
sviluppo del pensiero di Ruffini. Il “positivismo giuridico” di Ruffini, infatti, era
intrinsecamente caratterizzato da questa “tensione”. Per comprendere una tale
osservazione si veda l’opera in cui questo approccio emerge con una singolare evidenza:
F. RUFFINI, Liberta religiosa: storia dell’idea, Fratelli Bocca Editore, Torino, 1901.

# Lettera a Mario Falco del 24 luglio 1932, citata in A. FRANGIONI, Francesco Ruffini,
cit., p. 374.

45p F. RUFFINI, Dante e la salvezza degli infedeli, Sansoni, Firenze, 1930.

83

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Circa gli scritti che, a vario titolo, ruotano intorno al Manzoni (I
“masso” del Natale manzoniano e il giansenismo, Una storia immaginaria della
conversione di Alessandro Manzoni, Manzoni e Lamennais, 1l liberalismo di
Alessandro Manzoni e I giansenisti piemontesi e la conversione della madre di
Cavour) si deve opportunamente segnalare la monografia I giansenisti
piemontesi e la conversione della madre di Cavour nella quale magistralmente
Ruffini dipinge, da un lato “il cenacolo” giansenistico piemontese e
torinese con speciale riguardo alla formazione catechetica della madre di
Cavour e della moglie di Manzoni, al contempo, si sofferma sulla
rilevanza delle dottrine gianseniste sulla formazione religiosa e morale
di Cavour.

Le ricchissime implicazioni di questo lavoro sono state raccolte da
Francesco Margiotta Broglio* e paiono di grande rilievo non solo e non
appena con riguardo alla storia dei rapporti Stato e Chiesa. Inoltre
sempre con riguardo alle tematiche riguardanti il Manzoni, non si pud
non riproporre il giudizio netto che Ruffini da con riguardo alla Vexata
quaestio della sua adesione al giansenismo: “mi sono persuaso che egli
giansenista certamente fu al meno fino alla morte del Grégoire”¥.

In merito agli scritti di carattere teologico (Natura e grazia, libero
arbitrio e predestinazione secondo la dottrina giansenistica, La morale dei
giansenisti) si deve notare 1'accuratezza e integralita della ricerca delle
fonti allora disponibili senza eccezioni di sorta, l'apertura alla
prospettiva esclusivamente teologica colta in profondita, ma soprattutto
una sapiente tendenza a evitare di giungere prima del tempo a facili
conclusioni di natura politica o politica ecclesiastica di sapore “concreto”
che sicuramente avrebbero dato agli scritti un altro peso, ma, forse, ne
avrebbero indebolito il carattere squisitamente scientifico. Nel contempo,
soprattutto con riguardo a La morale dei giansenisti occorre sottolineare
come emerga dalla lettura di quelle pagine una sorta di rispetto e stima
per un approccio di rigore morale che Ruffini sembra privilegiare nella
sua visione del cristianesimo*.

Una parola riguardante il giudizio di fondo che emerge dagli
scritti di Ruffini: egli ritiene pacificamente una davvero significativa
influenza del giansenismo su Manzoni e, pit1 in generale, un peso di tale
movimento assai piu significativo di quanto si possa ritenere. Questo
giudizio torna a pit riprese negli scritti citati, con maggiore o minore
enfasi, come ad esempio nelle righe conclusive di Manzoni e il Lamennais,
allorché sottolinea

“il Manzoni, e anche il vescovo Tosi, erano pur sempre, e cioe
ancora nel 1820, molto sensibili e intransigenti, come scriveva

* F. MARGIOTTA BROGLIO, L'origine giansenista, cit.

7 Un ventennio di corrispondenza Ruffini-Jemolo, cit., p. 435. Sul punto si veda anche E.
MARGIOTTA BROGLIO, Sul “giansenismo” del Manzoni, in Chiesa e spiritualiti
nell’ottocento italiano, a cura di C. BELLO, Mazziana, Verona, 1971, pp. 359-377.

* A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 422 ss.

84

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

donna Giulia, quando si toccavano il giansenismo e i giansenisti, e,
cioe, quando li si feriva nel loro mai sconfessato giansenismo”*.

Il giudizio su Manzoni di Ruffini sollecita una pluralita di
critiche® ma non & privo di ragioni in quanto si accomoda su una
riflessione piti generale che a stento pud trovare accesi e ragionevoli
oppositori:

“una cosa perd parmi ne risulti evidente; ed & che il problema non
dico neppure del Giansenismo di Manzoni, ma semplicemente

dell'Influenza del Giansenismo sul Manzoni € problema assai pill
complesso di quanto forse non sia parso ai pit1 fino ad ora”>".

In quest’alveo si rende chiaro il giudizio del Codignola:

“Non gia che la maggior parte di questi saggi costituisca un
contributo veramente originale alla storia del movimento [...] Essi
sono piuttosto dotte compilazioni che un riesame personale dei
problemi indagati e, per di piti, compilazioni condotte con metodo
giuridico-dogmatico piuttosto che storico-speculativo. Sono perd
cosi limpidi, cosi sereni e onesti da costituire un eccellente
avviamento per chiunque desideri avventurarsi nel pelago della
controversia cattolica che accese e divise gli animi durante il
Seicento ed il Settecento”>.

Per altro verso appare interessante anche la valutazione che
matura in Ruffini circa i profili teorico del giansenismo, colta acutamente
da Margiotta dove scrive: “Al termine dell'analisi appare che il
giansenismo & un figlio spurio del protestantesimo, come la Chiesa ha
poi indicato”*.

In sintesi, dunque, se da un lato pare ragionevole dubitare della
causalits che Ruffini stesso indica come movente dei suoi studi sul
giansenismo, al contempo si deve opportunamente sottolineare
I’atteggiamento autenticamente scientifico e maturo che egli adotta nello
studio del fenomeno contrassegnato da una lealta al dato storico e una
disponibilita ad accogliere esiti certamente non prevedibili.

3.2 - Il problema del giansenismo in Arturo Carlo Jemolo: spunti di
riflessione

* F. RUFFINL, Manzoni e Lamennais, in E. RUFFINL, Studi sul giansenismo, cit., p. 261.

% Fra gli altri lo stesso Codignola nella citata E. CODIGNOLA, Introduzione, pp. VI
- XII. Sulle reazioni critiche ai lavori sul giansenismo di Ruffini e in particolare su La vita
religiosa di Alessandro Manzoni si veda A. FRANGIONI, Francesco Ruffini, cit., p. 420 ss.

> E. RUFFINL, II “masso” del Natale manzoniano e il giansenismo, in F. RUFFINI, Studi
sul giansenismo, cit., p. 28.

>2 E. CODIGNOLA, Introduzione, sul giansenismo, cit. p. VL. Sostanzialmente in linea
con il Codignola il giudizio di Margiotta Broglio che osserva: “Studi utili, dunque, se
pure di orientamento: necessari, diremmo, a chi si avventura, senza guida, nel vasto
pelago del nostro giansenismo, di cui non pud comprendere lo spirito se non conosce,
sia pure a modo di sommaria informazione, i precedenti culturali, soprattutto teologici
e storici” (. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit., pp. 813-814).

> E. MARGIOTTA BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 813.

85

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Jemolo, allievo del Ruffini, e parimenti uno fra i grandi maestri del diritto
ecclesiastico italiano™, dedica alcuni studi al tema del giansenismo™. Il
contributo maggiormente rilevante &, tuttavia, la monografia Il
giansenismo italiano prima della rivoluzione®.
L’opera pitt completa di Jemolo sul giansenismo ci restituisce viva

e vibrante la sua voce e il suo pensiero sul tema. Egli compie una
parabola di studio assai significativa e offre i principali esiti in un lavoro
consistente e robusto metodologicamente e contenutisticamente.
Nonostante le dichiarazioni di intenti dell'Introduzione ove cosi si
esprime:

“Giacché, insisto, il problema piu difficile, quello che presenta pitt

lati misteriosi, non e gia il problema dei rapporti tra giansenismo ed

inizi del movimento liberale, lato che ha pit1 attratto I'attenzione:

bensi il problema delle origini di questo giansenismo italiano”?’.

> Arturo Carlo Jemolo (Roma, 17 gennaio 1891 - Roma 12 maggio 1981) & giurista e
storico di fama internazionale. Allievo di Francesco Ruffini, insegna nelle universita di
Sassari, Bologna, Cattolica di Milano e Roma fino al 1961. Cattolico liberale, & Presidente
della Rai per un breve periodo tra il 1945 e il 1946, collabora con Il Mondo di Mario
Pannunzio, Il Ponte di Piero Calamandrei, ed ¢ editorialista del quotidiano La Stampa di
Torino. Sulla vita e le opere dello studioso cfr., tra gli altri, E MARGIOTTA BROGLIO,
Jemolo, Arturo Carlo, in Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 62, 2004; E. MARGIOTTA
BROGLIO, Jemolo, Arturo Carlo, in Dizionario biografico dei giuristi italiani (XII-XX secolo,
il Mulino, Bologna, 2013, I, pp. 1121-1125, C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo. Riforma
religiosa e laicita dello Stato, Morcelliana, Brescia, 2011; P. VALBUSA, I pensieri di un
malpensante. Jemolo e trentacinque anni di vita repubblicana, Marsilio, Venezia, 2008; Arturo
Carlo Jemolo: vita ed opere di un italiano illustre: un professore dell’Universita di Roma, a cura
di G. CassANDRO, A. LEONI, F. VECCHI, Jovene, Napoli, 2007. Si vedano anche S.
LARICCIA, Arturo Carlo Jemolo: una voce di “coscienza laica” nella societa italiana del
Novecento, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica
(www.statoechiese.it), n. 23 del 2013; G. DALLA TORRE, Un altro Jemolo, Edizioni
Studium, Roma, 2013; M. MADONNA, Liberta religiosa e principi costituzionali. Un breve
itinerario di lettura nella dottrina di Arturo Carlo Jemolo, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., 29 febbraio 2016. Capitulatim sugli scritti pud essere utile la lettura di
S. FERRARLI, Scritti di Arturo Carlo Jemolo (1963-1980), in Nuova Antologia, 1981, pp. 101-
103.

> Come lui stesso ricorda affronta il tema “incidentalmente” nella monografia Stato
e Chiesa negli scrittori politici italiani del seicento e del Settecento, Elli Bocca, Torino, 1914.
Inoltre in alcuni saggi “minori” e recensioni sulla Rivista trimestrale di studi filosofici e
religiosi (Dottrine teologiche dei giansenisti italiani dell’ultimo settecento, a. I, 1920, pp. 231-
240; Ottimismo e pessimismo cristiano, a. 111, 1922, pp. 406-413; 1l pensiero religioso Ludovico
Antonio Muratori, a. IV (1923), pp. 23-78 e sulla Rivista storica italiana, Il Giansenismo
italiano (1923), pp. 268-284. Meriterebbe una trattazione a sé (che ci si ripromette di
affrontare non appena il tempo e le energie lo consentiranno e in linea con la nota n. 3),
volta a individuare il ruolo del giansenismo nella riflessione sui rapporti fra Stato e
Chiesa negli scritti jemoliani e in particolare nel celebre testo di A.C. JEMOLO, Stato e
Chiesa negli scrittori italiani del Seicento e del Settecento, cit. Si segnalano appena almeno
le pagine 303 e 304 che sottolineano i nessi strutturali e personali tra giurisdizionalismo
giansenista e liberalismo politico.

* A.C. JEMOLDO, Il giansenismo italiano prima della rivoluzione, G. Laterza & figli, Bari,
1928.

7 A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano, cit., p. XXXIV.

86

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Jemolo in verita non fa altro che riflettere, nel corso di tutto il suo
esame, su questa “segreta domanda”, relativa al rapporto fra
giansenismo e cattolicesimo liberalismo, a cui offre una risposta e la pit
completa possibile.

Infatti, le conclusioni a cui approda il suo articolato percorso non
stupiscono affatto se considerate alla luce delle premesse dalle quali
prende avvio il suo cammino, perfettamente esplicitate in un passaggio
dell’introduzione al testo, allorché critica aspramente il pensiero di Ettore
Rota che riteneva il giansenismo italiano “il pitt prossimo ascendente
storico della Carboneria, la vera preistoria psicologica ed ideale di
quest’altra grande madre del Risorgimento italiano” in quanto
giansenismo e massoneria “furono due ali di uno stesso esercito che
ubbidivano a generali diversi, ma combattevano in quei momenti sotto
una stessa bandiera” in quanto giansenisti e massoni “furono i due
contrafforti del partito democratico italiano prenapoleonico”*.

Criticando il pensiero di Rota e, dunque, rigettando la sussistenza
di un nesso tra giansenismo e liberalismo, Jemolo causticamente
commenta:

“Ci sarebbe allora un mistero da chiarire: come mai la tradizione,
che ha conservato un ricordo cosi vivo, una memoria cosi tenace, e
nelle linee generali sufficientemente precisa, di quell’antesignana
del liberalismo che & la massoneria, non abbia conservato la minima
traccia dell’altro antesignano, il giansenismo”*’.

Jemolo, in ultima analisi e pit1 in generale, tende a de-enfatizzare il
ruolo del giansenismo in generale e quello italiano in specie, soprattutto,
egli ritiene che tale movimento sia soprattutto caratterizzato dalla sua
istanza teologica e le connesse implicazioni politiche ed ecclesiastiche
siano meno significative di quanto taluni hanno pensato. A questo
approdo Jemolo giunge per le vie tortuose di uno studio che ha come
esito principale quello di riconcepire il giansenismo, in particolare quello
italiano, come fenomeno tutto sommato isolato e privo di una reale
incidenza culturale. Accanto questo giudizio complessivo, occorre non
sottacere il profilo soggettivo che in Jemolo ha una grandissima rilevanza
e che & colto acutamente da Fantappié che comprende pienamente la
rilevanza dell’esperienza modernista di Jemolo nella lettura del
fenomeno giansenista®. Proprio questo e il tema che Jemolo vuole
affrontare e lo fa in modo chiaro dove sottolinea che il modernismo e il
giansenismo sono “Antitetici” in quanto “dove il giansenismo era
animato dal culto della immobilita chiesastica, il modernismo era ispirato
dal desiderio di evoluzione di tutti i lati della vita religiosa” al contempo,
egli stesso ammette che “i due moti hanno tuttavia qualche aspetto
comune”®.

* E. ROTA, Il Giansenismo in Lombardia, cit.

* A.C. JEMOLO, Il giansenismo italiano, cit., p. XXL.
% C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo, cit., pp. 44-45.
' A.C. JEMOLO, I giansenismo italiano, cit., p. 404.

87

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

Da queste poche battute possiamo dedurre alcune osservazioni
che si provera a sintetizzare.

Da un lato appare chiaro che Jemolo si approccia al tema del
giansenismo spinto da una duplice sollecitazione: quella del suo maestro
accademico Ruffini e quella di Ernesto Buonaiuti. Ruffini, come sopra
sottolineato, era approdato a tale oggetto di studio in modo
apparentemente rocambolesco, ma poi aveva compreso l'importanza
“culturale” della questione giansenista, soprattutto in relazione ai
sommovimenti politico-ideali del risorgimento italiano e della modernita
giuridica europea®. Buonaiuti, di contro, sostiene la scelta di Jemolo da
storico qual era, e in ragione della da lui intuita comune radice fra
modernismo e giansenismo®. Jemolo affronta la materia secondo il
metodo storico-giuridico, approccio proprio dell’epoca in cui scrive,
senza tuttavia riuscire a dissimulare una partecipazione che Fantappie
ritiene “sentimentale”®* derivante dalla convivenza di una duplice
visione nella personalita di Jemolo: un rigoroso intellettualismo critico e
un forte sentimento religioso.

Emblematiche, nell’ottica del nostro contributo, talune reazioni al
lavoro sul giansenismo di Jemolo. Da un lato quella di Croce riportata da
una lettera di Ruffini:

“A proposito di Giansenismo. Le debbo dare una lieta notizia. Il
Croce sta per pubblicare uno studio sul Giansenismo napoletano e
la fine dell’800; e parlando di queste sue nuove ricerche
ultimamente in Roma, mi fece molti elogi dei suoi studi, dicendomi
che a suo avviso Lei & il solo che fin qui sia penetrato veramente
addentro nello spirito giansenistico, mentre gli altri non ne hanno
fatto se non il giro esterno”®.

Decisamente di diverso avviso e Padre Gemelli, il quale in un
saggio del 1928% nota criticamente che “I'opera dello Jemolo & sterile”
perché in essa egli si pone con un atteggiamento “scientificamente
inaccettabile, ossia quello del modernismo, che egli in fondo accetta e fa
proprio”®.

Lo stesso Gemelli prosegue con una ferma invettiva evidenziando

che

62 Sebbene si comprenda il significato del concetto utilizzato da Grossi non si deve
mancare di porre I'accento su interessanti letture che oggi criticano 1’adozione del
concetto di modernita tout court. In questa logica evitando naturalmente di entrare nel
merito di discussioni non prettamente attinenti I'oggetto di studio si sollecita la lettura
di B. LATOUR, Non siamo mai stati moderni, Eléuthera, Milano, 2018.

% Sul punto si veda C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 45.

6 C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 41.

% Un ventennio di corrispondenza Rufﬁnz-]emolo cit., p. 437.

% A. GEMELLL, Nuovi studi di dottrine religiose, in Rivista di Filosofia neoscolastica, XX,
1928, pp. 357-365.

7 A. GEMELLI, Nuovi studi, cit., p. 364. Sul “modernismo” di Jemolo si veda C.
FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo e il modernismo, in Il diritto ecclesiastico, CX, 1999, pp.
83-110.

88

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



|

@}s e pluralismo confessionale

N :
{lfg‘ Stato, Chiese

“lo Jemolo & certo un’anima religiosa, ma & anche un’anima in pena,
un’anima vittima delle illusioni modernistiche, che egli scambia per
esigenze di scienza e per penetrazione di spiritualita. Egli non si e
accorto che la concezione dei modernisti con la sua illusoria
esigenza di scienza e per la sua stessa spiritualita, non solo conduce
ad un’erronea valutazione dei fatti, ma rende sterile la ricerca
scientifica, disgregando quella unita fondamentale che i fatti stessi
accusano” .

Non v’é ombra di dubbio che una cosi feroce vis polemica debba
affondare le proprie radici nel contesto di un rapporto ormai
definitivamente deterioratosi per le scelte dello Jemolo®, tuttavia appare
altrettanto innegabile che 1’analisi di Gemelli colga un punto reale, vale
a dire il mal celato approccio modernista al fatto storico di Jemolo.

Da ultimo preme menzionare la reazione del Buonaiuti”, che
risulta davvero eloquente e, da wun certo punto di vista,
drammaticamente ambigua. Buonaiuti, dapprima loda enfaticamente il
lavoro di Jemolo esclamando:

“Quale superba evocazione ci hai dato! (...) la realta travalica di gran
lunga le favorevolissime previsioni. Tu hai saputo, con sguardo lucido e sicuro,
individuare il nucleo sostanziale della esperienza giansenistica””".

Se non che, poco pitt di un mese piui tardi, a valle di una lettura
meditata del testo sembra contraddire puntualmente I’esaltazione della
prima lettura puntualizzando con queste parole:

“Mi ha fatto una qualche sgradevole impressione una tua
preoccupazione ortodossa che affiora a volta quando meno lo si aspetta e lo si
capisce. E sopra tutto mi ha ferito un tuo giudizio sul modernismo che travalica
lungamente il senso critico e 'equita”’>.

Per “chiudere il cerchio” intorno al tema perd occorre leggere
ancora la lettera successiva allorché con ancora maggiore acume
Buonaiuti osserva:

“Nella fattispecie, a me pare di cogliere nella tua posizione
spirituale un’intima e stridente contraddizione. Tu riassumi la tua
fede ortodossa nell’enunciazione che, pur com’¢, la chiesa
rappresenti la tuttora un istituto valido a guida re gli uomini verso
forme di vita meno bestiali. E d’altro canto tradisci una diffidenza
istintiva e uno scetticismo radicale al cospetto di tutti i movimenti,
la cui unica responsabilita ¢ quella di spingere la loro identita verso

%11 giudizio & sempre di Agostino Gemelli riportato da F. MARGIOTTA BROGLIO,
Buonaiuti e Jemolo, Introduzione al volume a cura di C. FANTAPPIE’, Lettere di Ernesto
Buonaiuti ad Arturo Carlo Jemolo 1921-1941, Ministero per i beni culturali e ambientali.
Ufficio centrale per i beni archivistici, Roma, 1997, p. 29.

% Nel dettaglio I'abbandono dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore. Sul punto
ancora . MARGIOTTA BROGLIO, Buonaiuti e Jemolo, cit., p. 29 ss.

70 Su Buonaiuti si veda il lavoro fondamentale di A. ZAMBARBIERI, Modernismo e
modernisti. Semeria Buonaiuti Fogazzaro, Edizioni Storia e Letteratura, Roma, 2014.

7! Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 127.

72 Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 129.

89

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



{f@‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

limiti superiori a quelli consentiti alla media delle masse
associate””.

4 - Una “valutazione comparativa”

Si e constatato come siano state diverse le prospettive con le quali i due
studiosi hanno approcciato il giansenismo e siano giunti, per percorsi
diversi, a esiti quasi opposti. Ruffini, infatti, pur accostandosi, a sua
detta, quasi per caso al tema ha rilevato, tanto I'influenza dello stesso sul
Manzoni, quanto ha potuto rilevare altresi la “pervasivita” delle idee
gianseniste in generale sulla cultura religiosa e politica. Di contro, Jemolo
adottando un approccio alla questione piu sistematico rispetto al suo
maestro, giunge a una sostanziale “svalutazione””* delle implicazioni
culturali del pensiero giansenista (in particolare italiano). Da questa
visione deriva, poi, una conseguenza che impatta 1'esperienza vissuta da
Jemolo nell’ambito del circolo modernista di Buonaiuti:

“Giansenisti e gesuiti erano portatori di due concezioni antitetiche
della religiosita, 1'una immobilista l’altra evoluzionista, 1'una
vincolata strenuamente al patrimonio dogmatico della piti antica
tradizione apostolica ed ecclesiastica, I’altra disposta ad ammettere
mutamenti di dottrina e di pratica, I'una ancorata alle maggiori
autorita dottrinali e morali dei secoli passati, I'altra rivolta ad
esaltare il potere papale come discrimine per garantire di volta in
volta la certezza dogmatica, 1'una irrigidita nel suo rigorismo e
purismo morale l'altra duttile e disposta ad accondiscendere per
quanto possibile, alle diverse condizioni storiche””.

In sintesi, Ruffini approda al tema del giansenismo al termine
della sua parabola scientifica e umana, quasi ricercando I’origine di molte
sue intuizioni e prospettive proprio nel movimento giansenista; di contro
Jemolo, sulla scia del suo maestro, si avvia allo studio del giansenismo
poco dopo i primordi del suo impegno scientifico sotto la duplice spinta
del suo maestro scientifico Ruffini e teologico ed ecclesiale Buonaiuti”.

Emerge, dunque, chiaramente l'indole wultima dei due
ecclesiasticisti nell’approccio al giansenismo: il Ruffini, culturalmente

7 Lettere di Ernesto Buonaiuti, cit., p. 132.

™ Questo medesimo approccio, invero, & fatto proprio anche da . MARGIOTTA
BROGLIO, Appunti storiografici, cit., p. 791 ss.

75 C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo, cit., p. 45.

76 Si ritiene di grande rilievo riportare le parole delicate e intense con cui Jemolo
descrive Buonaiuti da cui si deduce I'importanza del rapporto tra i due: “La sua
personalita era d’incredibile ricchezza; sensibile come pochi al fascino della natura,
della montagna, del bosco, delle sere trascorse in un rifugio alpino, appassionato di
musica, aperto alla comprensione di ogni forma d’arte, attento ad ogni ramo del sapere.
Ma soprattutto c’era in lui una straordinaria capacita di contatti umani; durante una
gita in montagna sostava talora con un pecoraio ed intrecciava con lui una
conversazione ricca d’interesse per entrambi; poteva conquistare l'affetto di un
bambino” (A.C. JEMOLO, Introduzione a E. BUONAIUTI, Pellegrino di Roma, Laterza,
Bari, 1964, p. IX).

90

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



|

@}g e pluralismo confessionale

N :
{lfg‘ Stato, Chiese

positivista con un approccio maggiormente dogmatico ma aperto.
Jemolo con una capacita indagatrice segnata da un forte “personalismo
soggettivista” pit incline a vedere nel giansenismo un elemento “spurio”
rispetto al movimento modernista dal quale era in sostanza
profondamente influenzato”.

Diverso l'esito, dunque, perché diverso il punto di partenza.
Ruffini, infatti, si approccia al giansenismo con la disponibilita di chi
coglie elementi vicini a una certa sensibilita protestante che gli e
congeniale, Jemolo si accosta al giansenismo con gli “occhiali””® di chi
intende confinare tale fenomeno nel passato censurando potenziali nessi
con il movimento modernista nell’ambito del quale la sua riflessione puo
essere collocata.

Simili considerazioni sono offerte da Fantappié il quale osserva

che

“L’assunzione del parametro esistenziale ed emotivo del fenomeno
religioso consentiva a Jemolo di integrare la linea di lavoro
eminentemente teologica di Ruffini con nuovi orizzonti di ricerca,
da mettere a frutto nella ricostruzione del significato teorico e
pratico delle controversie dottrinali combattute tra agostiniani e
tomisti, tra rigoristi e lassisti, tra giansenisti e gesuiti durante tre
secoli””.

5 - Considerazioni conclusive

A questo punto & lecito domandarsi se la scelta di questi grandi
ecclesiasticisti di dedicare le migliori forze della maturita accademica per
Jemolo e le ultime energie di pensatore per Ruffini, al giansenismo, fu
soltanto una casualita dettata da una sorta di “convenienza accademica
meramente contestuale” o una scelta ben meditata, frutto di una
convergenza di una molteplicita di dati verso una unica spiegazione
razionalmente accettabile. Se osservata nel complesso, pur dovendo
opportunamente evitare facili e sterili banalizzazioni, non si puo
mancare di segnalare lo straordinario crocevia che questi studi
documentano. In quest’alveo, ferme tutte le dovute differenziazioni
all'interno, tanto del giansenismo, quanto delle diverse espressioni
storiche della cultura propria modernita giuridica, pare quanto mai
opportuno sottoscrivere il giudizio che il gesuita Padre Pirri diede alla
rinascita degli studi sul giansenismo di cui i nostri furono tra i pit
significativi esponenti: “Il Giansenismo & tornato di moda in Italia dacché

77 Un’analoga considerazione & di Margiotta Broglio riguardo al testo “Il Dramma di
Manzoni”, allorché sottolinea che quel testo dello Jemolo riflette non tanto “la religione
di Alessandro Manzoni, quanto la religione di Arturo Carlo Jemolo” (Manzoni e Jemolo,
a cura di G. SPADOLINI, R. AUBERT, F. MARGIOTTA BROGLIO, E. ARTOM, in Antologia
Vieusseux, VIII (1973), p. 15.

78 11 riferimento ovviamente non & casuale ma richiama una celebre espressione
jemoliana. .

7 C. FANTAPPIE, Arturo Carlo Jemolo, cit., pp. 43-44.

91

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

si comincid a considerarlo [...] come fondamento, punto di leva della
cultura moderna, specialmente del movimento insurrezionale italiano”*.

In questa luce, potremmo prudentemente classificare il
giansenismo, dal punto di vista ecclesiasticistico, come uno dei fattori,
non l'unico ovviamente, che hanno influenzato decisamente la
concezione Stato e della Chiesa e delle loro reciproche relazioni che
hanno poi avuto non poche ricadute teoretiche e operative direttamente
intrecciate con la disciplina di studio dei rapporti Stato e Chiesa®' e anche
con molteplici idee e concetti posti a fondamento del risorgimento
italiano® e, pit1 in generale del patrimonio della “modernita giuridica”®.

Pur avendo, il presente contributo, un carattere soprattutto
ricostruttivo, si ritiene lecito e opportuno, a questo punto, spendere una
parola sulla quaestio disputata relativa al legame fra risorgimento italiano
e giansenismo alla luce delle risultanze del lavoro finora compiuto. Tanto
una esclusione ferma di qualsivoglia influsso, anche indiretto, quanto
una prospettiva che, di contro, affermi la sostanziale esclusivita di
riferimento paiono parimenti insufficienti e ampiamente ingiustificate.
Pitt prudentemente, un equilibrato giudizio che non escluda da un lato
ogni nesso fra risorgimento e giansenismo e, per altro verso, non tenti di
ricondurre un fenomeno cosi ampio e diversificato come il risorgimento
direttamente e unicamente al giansenismo appare di gran lunga piu

8 P. PIRRI, Recensione a Il Giansenismo in Italia prima della Rivoluzione, in Gregorianum,
vol. 10, n. 2, 1929, p. 313.

81 Gimili considerazioni sono offerte da C. FANTAPPIE, Le dottrine teologiche e
canonistiche sulla costituzione e sulla riforma della Chiesa nel Settecento, in C. FANTAPPIE,
J.P. ALMARIC, A. MESTRE, ]. REEDER, A. THIMM, Illustracién Europea, Real
Sociedad Econémica de Amigos del Pafs, Valencia, 2001, pp. 5-35; edito con lo stesso
titolo anche in II diritto ecclesiastico, CXIL, 2001, p. 763. Circa gli influssi ideali sui diversi
modelli di rapporti fra Stato e Chiesa la letteratura & assai considerevole: nondimeno
dal punto di vista generale si veda: F. RUFFINI, Relazioni tra Stato e Chiesa: lineamenti
storici e sistematici | Francesco Ruffini, (a cura di F. MARGIOTTA BROGLIO) con Premessa di
A.C.JEMOLO; C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico, Giappichelli, Torino, 2019, G.
CARON, Corso di rapporti fra Stato e Chiesa, Milano, Giuffre, 1981. Circa i nessi e i risvolti
del giansenismo in materia di relazioni Stato e Chiesa grande rilievo merita un
approfondimento dei temi delle origini del separatismo e del giurisdizionalismo. Si
veda C. CARDIA, Principi di diritto ecclesiastico, cit., p. 74 ss. Sul punto la letteratura e
davvero significativa, si veda V. DEL GIUDICE, La separazione tra stato e chiesa come
concetto giuridico, Manuzio, Roma, 1913, e la ormai “classica” prolusione di M. FALCO,
Il concetto giuridico di separazione della Chiesa dallo Stato. Prolusione al Corso di diritto
ecclesiastico tenuta nell'Universita di Parma il 17 gennaio 1913, Elli Falco, Torino, 1913.
Ancora, sul nesso sussistente tra separatismo giansenista e separatismo modernista si
ritiene opportuno un ulteriore approfondimento critico - che si spera di poter effettuare
quanto prima - giovandosi dei contributi, in particolar modo quelli di Tommaso
Gallarati Scotti, editi sulla rivista Il Rinnovamento. Una osservazione delle ricadute
politiche del giansenismo & offerta da C. CARISTIA, Riflessi politici del giansenismo
italiano, Morano, Napoli, 1965. Sui profili legati alla genesi del giurisdizionalismo si
veda, in particolare, ancora G. CARON, Corso di rapporti fra Stato e Chiesa, cit., vol. II,
pp. 117-207, e la voce Giurisdizionalismo di A.C. JEMOLO sull’Enciclopedia Italiana, 1933.

%2 C. CARDIA, Risorgimento e religione, Giappichelli, Torino, 2011.

8 Sul punto e sulle influenze & doveroso il riferimento a P. GROSSI, Mitologie
giuridiche della modernita, Giuffre, Milano, 2007.

92

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

ragionevole. Una tale considerazione non preclude aprioristicamente la
possibilita di rinvenire tracce del pensiero e dell’approccio “ortopratico”
giansenista in seno al risorgimento italiano e, al contempo, non forza la
realta, sempre pitt complessa e sfumata, all’interno di schemi ideologici
monolitici. Da questo punto di vista si potrebbe riflettere
sull’opportunita di classificare il giansenismo italiano al pari di un
“luogo” di mediazione concettuale capace, quindi, di “tradurre” e
mediare un patrimonio ideologico potenzialmente lontano in un
linguaggio familiare. Simili considerazioni non paiono peraltro
peregrine ma trovano un sicuro conforto anche e non solo nella dottrina
ecclesiasticistica piti sensibile alle questioni in gioco. In questo senso, pur
animato da altre e diverse preoccupazioni e interessi il contributo di
Molteni Mastai Ferretti deve essere seriamente considerato perché pare
cogliere il fondo della presente questione. Egli, infatti, ritiene infatti
pacificamente che

«non sono ipotizzabili conflitti tra Stato e Chiesa; il primo
«organizza», il secondo “vivifica”: “& il concetto che si trova gia in
Dante, se si accentua il carattere spirituale ed apolitico che per la
Chiesa egli esigeva e riprende quello che, attraverso la Riforma ed
il Giansenismo, veniva accettato dagli scrittori cattolici liberali del
Risorgimento e continuato con altro spirito, agnostico, dal
Giolitti”»%4.

Sicché bene si pud comprendere linteresse della dottrina
ecclesiasticistica per un tale fenomeno che, con tutta evidenza, si puo
credere rappresentasse uno dei fattori stimolanti che hanno influito con
maggior decisione al sorgere di idee e concetti “nuovi” con significativi
risvolti anche in ambito di rapporti fra Stato e Chiesa.

Al termine del presente studio, secondo un orizzonte pitt ampio,
¢ lecito domandarsi cosa impari oggi il diritto ecclesiastico, 0 meglio la
disciplina denominata “Diritto e religione” da questa fase genetica.
Almeno due manifestazioni paradigmatiche di una posizione di apertura
culturale: una disponibilita ad accostarsi all’oggetto dello studio del
diritto ecclesiastico dal punto di vista storico cercando di cogliere
I'origine dei fenomeni e non solo il loro manifestarsi storico e una
disponibilita all'utilizzo di metodi e di uno strumentario linguistico e
tecnico non esclusivamente giuridici. Da sempre, infatti, una novita
contenutistica si e accompagnata a una nuova impostazione
metodologica. Questa “postura” non potra che favorire un rinnovato
interesse della disciplina verso la complessa e ambivalente realta attuale.

In quest’alveo, le molteplici e acute intuizioni offerte dalla pit
matura riflessione riguardante 1’ontologia del fenomeno religioso e pitt
in generale 1'attuale contesto, cosi differente rispetto anche al recente
passato®, non potranno che offrire elementi di pensiero assai significativi

% D. FAUCCI, La filosofia politica di Croce di Gentile, in La Nuova Italia, 1974. p. 141,
citato in G. MOLTENI MASTAI FERRETT], Stato etico, cit., p. 147.

8 C. TAYLOR, L’eta secolare, Feltrinelli, Milano, 2009; B. LATOUR, Come abitare la
terra, Einaudi, Torino, 2024, in particolare il capitolo La verita del religioso.

93

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



)/ fg‘ Stato, Chiese

0&.; e pluralismo confessionale

alla dottrina ecclesiasticistica. Cosi, interrogativi riguardanti 1'identita
della religione nel presente o il confine fra religione e altre espressioni di
quanto trascende il semplice fenomeno umano® potranno giovare ad
aperture  anch’esse  paradigmatiche che potranno rivelarsi
inaspettatamente pitt feconde di quanto la logica ferrea del pensiero
razionale e positivistico otto e novecentesco possa oggi assicurare.

In questa luce si coglie pienamente come, tanto la genesi quanto il
futuro del diritto ecclesiastico sono necessariamente caratterizzati da una
“polifonia dei metodi”. In principio fu certamente una polifonia
derivante dalla coesistenza dell’approccio storico con il metodo
giuridico-positivo. Oggi tale medesima polifonia puod derivare
dall’adozione dell’approccio storico, unitamente all’adozione del
metodo giuridico senz’altro integrato da una opportuna e necessaria
attenzione alle mutate circostanze sociali, cosi diverse rispetto a quelle
proprie della societa di fine Ottocento. Si tratta, in ultima analisi, di
rispondere alle medesime domande che tramarono la genesi della
disciplina considerando l’attuale contesto e identificando percorsi di
ricerca all’altezza degli attuali bisogni, tanto della societa quanto dei
singoli individui.

©N0lo

8 Sul punto si sottolinea la fecondita di una riflessione come quella proposta da P.
GISEL, Che cos’e una religione?, Queriniana, Brescia, 2011. Oggi, infatti, tanto la
riflessione storica, quanto una sapiente interpretazione del presente potrebbero
muovere gli studio sul rapporto tra diritto e religione ben lontano dai classici e usurati
schemi derivanti da approcci giuspositivisti dal sapore vagamente ottocentesco.

94

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 2 del 2025 ISSN 1971- 8543



