
 

___________________________________ 
* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 

 
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/28467 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Tiziana Di Iorio 
(ricercatore confermato di Diritto e religione nell’Università degli Studi di 

Teramo, Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

Il tassello mancante. 
Disposizioni Anticipate di Trattamento, attività medica  

e obiezione di coscienza * 
 

The missing piece. 
Advance Treatments Directives, medical activity 

and conscientious objection * 
 
 
ABSTRACT: La legge n. 219 del 2017 consente al paziente di esprimere - 
attraverso le Disposizioni Anticipate di Trattamento - le proprie scelte 
terapeutiche anche per il futuro nel caso di una sua sopravvenuta incapacità. 
Egli, pertanto, può manifestare in via preventiva il proprio consenso o dissenso 
rispetto a future opzioni diagnostico-terapeutiche e/o a singoli trattamenti 
medicamentosi, incluse le pratiche di idratazione e/o di nutrizione artificiali. Il 
contributo esamina la questione del conflitto di coscienza del professionista 
chiamato a eseguire le decisioni del paziente con la sospensione o la non 
attivazione dei trattamenti sanitari salvavita in assenza di una specifica clausola 
di coscienza prevista dalla legge. Un vero e proprio tassello mancante. 
 
ABSTRACT: Law n. 219 of 2017 regulated Advance Treatment Arrangements 
by allowing the patient to express their treatment choices even for the future in 
the event of a supervening incapacity. The patient, therefore, may express prior 
consent or dissent with respect to future diagnostic-therapeutic options and/or 
individual medical treatments, including artificial hydration and/or nutrition 
practices. The paper examines the issue of the conflict of conscience of the 
physician called upon to carry out the patients decisions with the suspension or 
nonactivation of life-saving health treatments in the absence of a specific 
conscience clause regulated by law. A real missing piece. 
 
 
SOMMARIO: - PARTE PRIMA. Le Disposizioni Anticipate di Trattamento - 1. La 
legge sul consenso informato e sulle Disposizioni Anticipate di Trattamento 
(DAT): brevi cenni - 2. Le Disposizioni Anticipate di Trattamento (DAT): il 
quadro normativo - 3. Consenso informato, autodeterminazione terapeutica e 
Disposizioni Anticipate di Trattamento (DAT) - PARTE SECONDA. L’attività 
medica tra “scienza e coscienza” - 4. Profili giuridici e tendenze valoriali 
dell’obiezione di coscienza - 5. L’obiezione di coscienza tra tassatività e diretta 
azionabilità - 6. Personale medico e obiezione di coscienza tra le nuove frontiere 
della medicina - 7. Il tassello mancante: l’assenza di una clausola di coscienza 
nella legge sulle DAT - 8. Conclusioni. 

 
 

PARTE PRIMA 
 



 

32 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Le Disposizioni Anticipate di Trattamento 
 
1 - La legge sul consenso informato e sulle Disposizioni Anticipate di 

Trattamento (DAT): brevi cenni 
 
Con la L. 22 dicembre 2017, n. 219 il legislatore italiano ha colmato il 
vuoto normativo su una materia quanto mai spinosa e complessa 
approdando alla prima e organica disciplina sul consenso informato e 
sulle Determinazioni Anticipate di Trattamento (DAT)1. La facoltà di 
esprimere le proprie preferenze su questioni mediche future non era, 
infatti, contemplata nel panorama normativo italiano2 nonostante 
l’intervento del legislatore fosse stato, in tale ambito, più volte e da più 
parti, auspicato e sollecitato3. Si tratta del consolidamento della centralità 
del consenso informato4 e dell’autodeterminazione terapeutica nel 

 

1 Per un’analisi sulle DAT, per tutti, vedi U. ADAMO, Il vuoto colmato. Le disposizioni 
anticipate di trattamento trovano una disciplina permissiva nella legge statale, in Associazione 
italiana dei costituzionalisti, 3, 2018, p. 1 ss.; G. BALDINI, Prime riflessioni a margine della 
legge n. 2019/17, in BioLaw Journal, Rivista di BioDiritto, 2, 2018, p. 97 ss.; S. 
CANESTRARI, Una buona legge buona, in Rivista italiana di medicina legale, 3, 2017, p. 975 
ss.; C. CASONATO, Le direttive anticipate di trattamento: Un fenomeno paradigmatico dei 
problemi del biodiritto, in Diritto e vita: Biodiritto, bioetica, biopolitica, a cura di F. LUCREZI, 
F. MANCUSO, Rubbettino, Catanzaro, 2010, p. 335 ss.; R. CALVO, La nuova legge sul 
consenso informato e sul c.d. biotestamento, in Studium Iuris, p. 689 ss.; B. DE FILIPPIS, 
Biotestamento e fine vita. Nuove regole nel rapporto medico-paziente: informazioni, diritti, 
autodeterminazione, Wolters Kluwer-Cedam, Milano, 2018; M. DI MASI, Prima lettura 
della legge recante “Norme in materia di consenso informato e di disposizioni anticipate di 
trattamento”, in Diritticomparati.it, 8 gennaio 2018, p. 1 ss.; G.R. PARENTE, Disposizioni 
anticipate di trattamento: riflessioni e spunti sulla recente legge italiana, in Annali 2018 del 
Dipartimento Jonico Università degli Studi di Bari, EdizioniDJSGE, Taranto, 2018, p. 273 ss.; 
C. ROMANO, Le disposizioni anticipate di trattamento, in CNN Notizie, n. 221, 2018, p. 16 
ss.; A. SANTOSUOSSO, Questioni false e questioni irrisolte dopo la legge n. 219/2017, in 
BioLaw Journal, Rivista di BioDiritto, 1, 2018, p. 85 ss.; C. TRIPODINA, Tentammo un 
giorno di trovare un modus moriendi che non fosse il suicidio né la sopravvivenza. Note a 
margine della legge italiana sul fine vita (l. n. 219/2017), in Forum di Quaderni costituzionale, 
3, 2017, p. 1 ss.; P. ZATTI, Spunti per una lettura della legge sul consenso informato e DAT, 
in Nuova giurisprudenza civile commentata, 2018, p. 248 ss.  

2 L’art. 9 della Convenzione sui diritti umani e la biomedicina (così detta 
Convenzione di Oviedo) aveva, in sede sovranazionale, già stabilito che “Al riguardo 
di un intervento medico concernente un paziente che al momento dell’intervento non è 
in grado di esprimere il proprio volere, devono essere presi in considerazione i desideri 
da lui precedentemente espressi”. 

3 Sul dibattito dottrinale prima dell’emanazione della legge, ex multis, vedi P. 
BORSELLINO, La sfida di una buona legge in materia di consenso informato e di volontà 
anticipate sulle cure, in BioLaw Journal, Rivista di BioDiritto, 2, 2014, p. 94 ss.; M. MORI, 
Una “analisi bioetica” dell’attuale disputa sul testamento biologico come estensione del consenso 
informato, in Notizie di Politeia, 102, 2011, p. 53 ss.; F.G. PIZZETTI, Alle frontiere della vita: 
il testamento biologico tra valori costituzionali e promozione della persona, Giuffrè, Milano, 
2008. 

4 Il consenso informato, invero, era già stato considerato “espressione della 
consapevole adesione al trattamento sanitario proposto dal medico” e, per l’effetto, un 
“vero e proprio diritto della persona” che “trova fondamento nei principi espressi 
nell'art. 2 della Costituzione […] e negli artt. 13 e 32 della Costituzione” (Corte cost., 23 
dicembre 2008, n. 438). Perciò se “La decisione terapeutica ha nel consenso informato e 



 

33 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

prisma del rapporto medico/paziente e della indubbia incidenza delle 
DAT “su aspetti essenziali della identità e integrità della persona”5. 
Incidenza che reclamava un loro trattamento uniforme nel territorio 
nazionale6 sulla base di una regolamentazione “fondata su adeguati 
punti di equilibrio fra i fondamentali beni costituzionali coinvolti”7 e in 
coordinamento con gli strumenti internazionali8.  

Orbene, se tali dichiarazioni non sono state ritenute rispondenti a 
“logiche di abbandono terapeutico”9, già prima dell’emanazione della 
legge erano stati individuati taluni criteri ritenuti essenziali nell’ambito 
di una loro specifica disciplina10 proprio allo scopo di assicurare ampia 
protezione alla volontà del futuro paziente11.  

 

nell'autodeterminazione del paziente il suo principio e la sua fine” (Consiglio di Stato, 
2 settembre 2014, n. 4460, 44. 3), è «il singolo paziente, e non un astratto concetto di cura, 
di bene, di “beneficialità“, il valore primo ed ultimo che l'intervento medico deve 
salvaguardare» (ibidem). 

5 Corte cost., 14 dicembre 2016, n. 262, § 5.4.  
6 In tal senso vedi Corte cost., 14 dicembre 2016, n. 262, § 5.4. Osserva la Corte che 

“l'attribuzione di un rilievo pubblico a tali manifestazioni di volontà, espressive della 
libertà di cura, implica la necessità di un’articolata regolamentazione e data la sua 
incidenza su aspetti essenziali della identità e della integrità della persona, una 
normativa in tema di disposizioni di volontà relative ai trattamenti sanitari” che “al pari 
di quella che regola la donazione di organi e tessuti” reclama «uniformità di trattamento 
sul territorio nazionale, per ragioni imperative di eguaglianza, ratio ultima della riserva 
allo Stato della competenza legislativa esclusiva in materia di “ordinamento civile“, 
disposta dalla Costituzione» (ibidem). A commento, per tutti, vedi C. MAGNANI, Sul 
testamento biologico altro scontro tra Stato e Regioni. Il Titolo V fa male alla salute?, in 
www.forumcostituzionale.it, 16 dicembre 2016. 

7 Corte cost., ord. 8 ottobre 2008, n. 334. 
8 La Corte costituzionale ha, a tal proposito, precisato che «la necessità di legiferare 

troverebbe conferma in “strumenti internazionali“, quali l'art. 5, paragrafo 3, della 
Convenzione di Oviedo (la cui attuazione avrebbe richiesto il decreto legislativo 
previsto dall'art. 3 della legge 28 marzo 2001, n. 145 - Ratifica ed esecuzione della 
Convenzione del Consiglio d'Europa per la protezione dei diritti dell'uomo e della 
dignità dell'essere umano riguardo all'applicazione della biologia e della medicina: 
Convenzione sui diritti dell'uomo e sulla biomedicina, fatta a Oviedo il 4 aprile 1997 - 
nonché del Protocollo addizionale del 12 gennaio 1998, n. 168, sul divieto di clonazione 
di esseri umani) e l'art. 3, comma 2, della Carta dei diritti fondamentali dell'Unione 
europea» (ord. 8 ottobre 2008, n. 334). 

9 Cfr. COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Dichiarazioni anticipate di 
trattamento, 18 dicembre 2003, Abstract, in https://bioetica.governo.it/, p. 1. 

10 Si tratta del carattere pubblico delle dichiarazioni rese, dell’esclusione di finalità 
eutanasiche, della sussistenza dei requisiti della maggiore età e della capacità di 
intendere e di volere del soggetto dichiarante, dell’adeguata informazione dello stesso, 
della libera e autonoma manifestazione delle dichiarazioni rese, della necessità della 
data e di una loro redazione in forma scritta, dell’auspicata assistenza del medico nel 
loro perfezionamento e della sua controfirma del documento redatto nonché della non 
contrarietà delle determinazioni individuate al diritto positivo, alle regole di pratica 
medica e a quelli della stessa deontologia (cfr. COMITATO NAZIONALE PER LA 
BIOETICA, Dichiarazioni anticipate di trattamento, cit., p. 1). 

11 Sono state pertanto censurate forme generiche di redazione delle DAT e/o di mera 
sottoscrizione di moduli prestampati. In tal senso, tra gli altri, vedi COMITATO 
NAZIONALE PER LA BIOETICA, Dichiarazioni anticipate di trattamento, cit., p. 1. 

http://www.forumcostituzionale.it/
https://bioetica.governo.it/


 

34 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Il percorso normativo in subiecta materia si è, invero, snodato 
attraverso numerosi progetti12 con l’adozione di una definitiva 
formulazione che ha di fatto recepito le indicazioni suggerite nei diversi 
ambiti e settori. Essa muove da una concezione dialogica del rapporto di 
cura13 che, nel fluire dall’incontro tra l’autonomia decisionale del 

 

12 Tra i numerosi progetti si veda: Proposta di legge A.C. 1142 presentata da Mantero 
e altri, recante le Norme in materia di consenso informato e di dichiarazioni di volontà 
anticipate nei trattamenti sanitari al fine di evitare l’accanimento terapeutico; Proposta di 
legge A.C. 1298 presentata da Locatelli e altri, recante le Disposizioni in materia di consenso 
informato e di dichiarazioni di volontà anticipate nei trattamenti sanitari; Proposta di legge 
A.C. 1432 presentata da Murer e altri, recante le Disposizioni in materia di consenso 
informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento sanitario; Proposta di legge A.C. 2229 
presentata da Roccella e altri, recante le Disposizioni in materia di alleanza terapeutica, di 
consenso informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 2264 
presentata da Nicchi e altri, recante le Disposizioni in materia di consenso informato e di 
dichiarazioni anticipate di volontà per i trattamenti sanitari; Proposta di legge A.C. 2996 
presentata da Binetti e altri, recante le Disposizioni relative all’alleanza terapeutica, in 
materia di consenso informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge 
A.C. 3391 presentata da Carloni e altri, recante le Disposizioni in materia di consenso 
informato e di dichiarazioni anticipate di volontà per i trattamenti sanitari; Proposta di legge 
A.C. 3561 presentata da Miotto e altri, recante le Disposizioni in materia di alleanza 
terapeutica e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 3584 
presentata da Nizzi e altri, recante le Disposizioni in materia di alleanza terapeutica, di 
consenso informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 3586 
presentata da Fucci e altri, recante le Disposizioni in materia di alleanza terapeutica, di 
consenso informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 3596 
presentata da Calabrò e Binetti, recante le Disposizioni in materia di alleanza terapeutica, di 
consenso informato e di dichiarazioni anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 3599 
presentata da Brignone e altri, recante le Modifiche al codice civile in materia di consenso 
informato, di dichiarazione anticipata di volontà sui trattamenti sanitari e di testamento 
biologico, nonché istituzione della banca di dati telematica nazionale dei testamenti biologici; 
Proposta di legge A.C. 3630 presentata da Iori e altri, recante le Disposizioni in materia di 
rifiuto di trattamenti sanitari e direttive anticipate di trattamento; Proposta di legge A.C. 3535 
presentata Mucci e Prodani, recante la Disciplina dell’eutanasia e norme in materia di 
consenso informato e di dichiarazioni di volontà anticipate nei trattamenti sanitari; Proposta 
di legge A.C. 3575 presentata da Marzano e altri, recante le Disposizioni in materia di 
rifiuto di trattamenti sanitari e per la tutela della dignità della persona nella fase terminale della 
vita; Proposta di legge A.C. 3723 presentata da Marzano, recante le Disposizioni in materia 
di consenso informato, di rifiuto dei trattamenti sanitari e di dichiarazioni anticipate di 
trattamento; Proposta di legge A.C. 3730 presentata da Marazziti e altri, recante le 
Disposizioni in materia di dichiarazioni anticipate di trattamento, di consenso informato e di 
pianificazione condivisa dei trattamenti sanitari e la Proposta di legge A.C. 3970 presentata 
da Silvia Giordano e altri, recante le Disposizioni in materia di consenso informato, di 
disposizioni anticipate di trattamento e di testamento biologico. I progetti sono rubricati in 
https://www.biodiritto.org/Biolaw-pedia/ Normativa/L.-219-2017-norme-in-materia-di-
consenso-informato-e-di-disposizioni-anticipate-di-trattamento/. La Commissione Affari 
Sociali della Camera dei Deputati in data 7 dicembre 2016 ha approvato il testo che 
unifica le 16 proposte di legge. Il documento è reperibile in https://www.biodiritto.org/. 
Sui lavori preparatori, fra gli altri, vedi D. LENZI, Consenso informato e DAT. Riprende il 
cammino parlamentare, in Biolaw Journal, Rivista di Biodiritto, 3, 2016, p. 305 ss.; A. 
SANTUOSOSSO, Trattamenti medici in situazioni critiche: la discussione in Parlamento 
sulle direttive anticipate, in Scelte sulle cure e incapacità: dall’amministratore di sostegno alle 
direttive anticipate, a cura di P. BORSELLINO, D. FEOLA, L. FORNI, Insubria University Press, 
Varese, 2007, p. 75 ss. 

13 La legge ha pure previsto la pianificazione (anticipata) e condivisa delle cure 

https://teseo.unitn.it/biolaw/article/view/1210
https://teseo.unitn.it/biolaw/article/view/1210


 

35 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

paziente e l’autonomia, la competenza e la responsabilità del medico14, si 
staglia come il punto di partenza di un processo di riforma finalizzato 
alla più attenta ed efficace realizzazione dei bisogni del malato15.  

Così, da un lato individua nella pregnanza semasiologica 
volontaristica dell’autogestione del Sé il fulcro centrale dell’opzione 
terapeutica attuale, futura e programmatica16, dall’altro impone al 
medico di rispettare le decisioni trascritte nelle DAT anche nel caso di 
rifiuto o di rinuncia a terapie necessarie alla propria sopravvivenza17, 
nell’esplicita equiparazione della nutrizione e dell’idratazione artificiale 
a trattamenti sanitari18. 

 

(advance care planning ACP) tra medico e paziente (art. 5). In argomento, per tutti, vedi 
D. RODRIGUEZ, A. APRILE, La “pianificazione condivisa delle cure”. Una novità che coglie 
impreparati sia medici che pazienti, in https://www.quotidianosanita.it/. 

14 Nella delineata dinamica il legislatore ha cristallizzato il diritto all'informazione, 
qualificato come il diritto di ogni persona a conoscere le proprie condizioni di salute e 
a essere informata in modo completo aggiornato e a lei comprensibile circa la diagnosi, 
gli accertamenti diagnostici, i trattamenti sanitari indicati, i benefici e i rischi 
conseguenti nonché le eventuali alternative. Sul tema, tra gli altri, vedi T. DI IORIO, 
Percorsi giuridici tra conoscenza, scienza e coscienza. Informazioni mediche e 
autodeterminazione terapeutica del paziente: dall’habeas corpus all’habeas animam, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (www.statoechiese.it), n. 9 del 2024, p. 
24 ss. 

15 Si è, infatti, precisato che «“Cura“ non è […] ciò che l'Amministrazione ritiene di 
proporre o imporre al paziente, in una visione autoritativa di salute che coincida solo 
con il principio di beneficialità - poiché è la cura a dover adattarsi, nei limiti in cui ciò 
sia scientificamente possibile, ai bisogni del singolo malato e non il singolo malato ad 
un astratto e monolitico concetto di cura - ma il contenuto, concreto e dinamico, 
dell'itinerario umano, prima ancor che curativo, che il malato ha deciso di costruire, 
nell'alleanza terapeutica con il medico e secondo scienza e coscienza di questo, per il 
proprio benessere psico-fisico, anche se tale benessere, finale e transeunte, dovesse 
preludere alla morte» (Consiglio di Stato, 2 settembre 2014, n. 4460, § 46.2). 

16 Sul punto vedi G.R. PARENTE, Disposizioni anticipate, cit., p. 274.  
17 Cfr. art. 1, n. 5. Va precisato che “la complessità del quadro normativo nonché 

talune espressioni non univoche utilizzate dal legislatore potrebbero comportare 
concrete difficoltà applicative della legge n. 219/2017, tali da vanificare la rilevante 
portata innovativa delle relative disposizioni” (cfr. Consiglio di Stato, parere, 18 luglio 
2018, n. 01991/2018, risposta n. 3, in https://chivasso-api.municipiumap.it/). 

18 Art. 1, n. 5. Nel disegno di legge del 26 gennaio 2009 (così detto DDL Calabrò 
recante le Disposizioni in materia di alleanza terapeutica, di consenso informato e di 
dichiarazioni anticipate di trattamento) si escludeva che l’idratazione e alimentazione 
artificiale potessero formare oggetto delle DAT (cfr. art. 3, quinto comma) precisandosi 
che il medico doveva prendere in considerazione le disposizioni rese dal paziente senza 
alcun obbligo a eseguirle (cfr. art. 7, primo comma). Il testo è reperibile in 
https://fondazionemagnacarta.it/. In sede giurisprudenziale si era già ritenuto che 
l'idratazione e l'alimentazione artificiali con sondino nasogastrico costituiscono un 
trattamento sanitario. Tali ausilii infatti, “integrano un trattamento che sottende un 
sapere scientifico, che è posto in essere da medici, anche se poi proseguito da non 
medici, e consiste nella somministrazione di preparati come composto chimico 
implicanti procedure tecnologiche” (Cass. civ., sez. I, 16 ottobre 2007, n. 21478). Sulla 
questione etica G. BATTIMELLI, Nutrizione ed Idratazione Artificiale (NIA) nei documenti 
di alcune società scientifiche: una riflessione bioetica (Artificial Nutrition and Hydration (ANH) 
within the documents of some scientific societies: a bioethical comment), in Medicina e morale, 
3, 2011, p. 427 ss.; M. GALLETTI, S. ZULLO (a cura di), La vita prima della fine. Lo stato 
vegetativo tra etica, religione e diritto, Firenze University Press, Firenze, 2008. 



 

36 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 
 
2 - Le Disposizioni Anticipate di Trattamento (DAT): il quadro 
normativo 
L’art. 4 della L. n. 219 del 2017 ha disciplinato le Disposizioni Anticipate 
di Trattamento (DAT)19, già riconosciute sulla base degli artt. 2, 13 e 32 
Cost.20, delle norme deontologiche21, delle disposizioni sovranazionali22 
nonché in virtù della “l’estensione, anche all’ambito sanitario, delle 
misure sulla cura personae previste per l’amministrazione di sostegno 
dagli articoli 404 e seguenti del codice civile”23.  

La norma stabilisce che ogni persona maggiorenne, capace di 
intendere e di volere che sia adeguatamente informata sulle conseguenze 
delle scelte24, può esprimere - attraverso le DAT - le proprie preferenze 
terapeutiche “ora per allora” al fine di gestire, personalmente e 
liberamente, questioni attinenti al suo futuro stato di salute25. Si tratta, 

 

19 Ai fini attuativi l’art. 1, commi 418° e 419°, della L. n. 205 del 2017 ha previsto 
l’istituzione di una banca dati destinata alla registrazione delle DAT, presso il Ministero 
della salute. Il Decreto 10 dicembre 2019, n. 168, recante il Regolamento concernente la 
banca dati nazionale destinata alla registrazione delle disposizioni anticipate di trattamento 
(DAT), ha poi disposto le modalità di raccolta delle copie delle DAT nella banca dati 
nazionale. Sulle correlate questioni di riservatezza, per tutti, vedi M. CIANCIMINO, 
Istanze di riservatezza nelle disposizioni anticipate di trattamento. Considerazioni a margine 
dell’istituzione della Banca dati nazionale per le DAT, in Rassegna di diritto civile, 1, 2022, p. 
365 ss.; G. RAZZANO, Tecnologia blockchain per la banca dati per le dat? Osservazioni alla 
luce del diritto alla protezione (e controllo) dei dati personali e del principio del buon andamento, 
in Consultaonline, II, 2021, p. 348 ss.  

20 Cfr., ad esempio, Consiglio di Stato, 2 settembre 2014, n. 4460. 
21 Cfr. art. 38, per il quale “il medico tiene conto delle dichiarazioni anticipate di 

trattamento espresse in forma scritta, sottoscritta e datata da parte di persona capace, 
successive ad una informazione medica di cui resta traccia documentale. La 
dichiarazione anticipata di trattamento comprova la libertà e la consapevolezza della 
scelta sulle procedure diagnostiche e/o interventi terapeutici che si desidera o non si 
desidera vengano attuati. Il medico, nel tenere conto delle dichiarazioni anticipate di 
trattamento, verifica la loro congruenza logica e clinica con la condizione in atto e 
ispira la propria condotta al rispetto della dignità e della qualità di vita del paziente, 
dandone chiara espressione nella documentazione sanitaria”. 

22 Cfr., ad esempio, art. 9, Convezione di Oviedo. Per uno studio comparato nei 
diversi ordinamenti europei vedi SENATO DELLA REPUBBLICA, La disciplina del 
consenso ai trattamenti sanitari e delle dichiarazioni anticipate di volontà in alcuni Paesi 
(Francia, Germania, Paesi Bassi, Regno Unito, Spagna, Stati Uniti), XVIII Legislatura, 
Dossier n. 490, maggio 2017, in https://www.parlamento.it/.  

23 F.G. PIZZETTI, Prime osservazioni sull’istituto delle disposizioni anticipate di 
trattamento (dat) previsto dall’art. 4 della legge 22 dicembre 2017 n. 219, in BioLaw Journal, 
Rivista di BioDiritto, 1, 2018, p. 54. L’A. richiama Cass. civ., sez. un., 22 settembre 2015 n. 
25767. 

24 Il legislatore non ha richiesto il possesso dello status civitatis da parte del 
dichiarante, perciò il ricorso a tale procedura sarebbe consentito anche agli stranieri ed 
agli apolidi - purché stabilmente residenti nel territorio dello Stato - e ai maggiorenni 
inabilitati o sottoposti ad amministrazione di sostegno che risultino in possesso delle 
“capacità cognitive e volitive sufficienti” (G. BALDINI, Le Disposizioni anticipate di 
trattamento (DAT): prime riflessioni, in Diritto e salute, 4, 2028, p. 16, nota n. 27).  

25 Si pone l’attenzione sull’esclusione di qualsiasi rilievo giuridico alla presunta 
volontà del soggetto divenuto incapace che non abbia a suo tempo validamente redatto 



 

37 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

segnatamente, della facoltà di manifestare in via preventiva il proprio 
consenso/dissenso rispetto a future opzioni diagnostico-terapeutiche 
e/o a singoli trattamenti medicamentosi, incluse le pratiche di 
idratazione e/o di nutrizione artificiali26. Questo comporta la possibilità 
di interrompere le terapie già intraprese - anche relativamente alla fase 
terminale della propria esistenza - ovvero di rifiutare, in tutto o in parte, 
gli accertamenti diagnostici o i rimedi medicamentosi indicati dal 
medico27.  

All’interessato è, a tal uopo, riconosciuta la facoltà di designare un 
proprio fiduciario28 - maggiorenne con capacità di intendere e di volere - 
che, nell’accettare la nomina, lo rappresenti nella relazione con il 
professionista e con la struttura sanitaria qualora la sua incapacità 
diventi attuale29. Ma, se il dichiarante non provvede all’individuazione 
del fiduciario, le disposizioni redatte saranno valide e il medico “è 
tenuto”30 a eseguirle potendosi richiedere la nomina - ove ve ne sia 
necessità - di un amministratore di sostegno da parte del giudice 
tutelare31.  

 

le DAT. La volontà inespressa, infatti, non è idonea a produrre effetti giuridici, né, 
trattandosi di un diritto personalissimo dell’incapace, può riconoscersi un potere 
sostitutivo al nominato tutore (cfr. Cass. civ., 16 ottobre 2007, n. 21748, caso Englaro). 
Ciò nondimeno, nel disconoscimento di un potere sostitutivo da parte del tutore e sulla 
base del valore primario e assoluto dei valori coinvolti, la giurisprudenza ha 
riconosciuto la necessità di operare una delicata “ricostruzione della regola di giudizio 
nel quadro dei principi costituzionali” nel caso di mancata redazione delle DAT da parte 
del soggetto divenuto incapace in virtù della raffigurazione del legale rappresentante 
che, nel chiedere l'interruzione del trattamento vitale, ha il dovere di agire 
“nell’esclusivo interesse dell’incapace” (ibidem). Egli, in sostanza, deve «agire 
nell'esclusivo interesse dell'incapace; e, nella ricerca del best interest, deve decidere non 
”al posto” dell'incapace né ”per” l'incapace, ma ”con” l'incapace: quindi, ricostruendo 
la presunta volontà del paziente incosciente, già adulto prima di cadere in tale stato, 
tenendo conto dei desideri da lui espressi prima della perdita della coscienza, ovvero 
inferendo quella volontà dalla sua personalità, dal suo stile di vita, dalle sue 
inclinazioni, dai suoi valori di riferimento e dalle sue convinzioni etiche, religiose, 
culturali e filosofiche» (ibidem). 

26 Per Fortunato Freni «Il biotestamento o living will appare l’unico strumento 
prettamente giuridico che consente di anticipare la manifestazione di volontà rispetto 
alla fase terminale in cui il paziente è incapace. Si tratta, sostanzialmente, di 
formalizzare in una dichiarazione i propri convincimenti spirituali circa il senso della 
vita, il significato della morte, lo stile con cui un soggetto vorrebbe affrontare i delicati 
quanto tragici “appuntamenti“ che la vita dovesse riservargli» (F. FRENI, La protezione 
della vita umana al “tramonto” tra legge e libertà di coscienza, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 6 del 2023, p. 81). 

27 Cfr. art. 1, n. 5; art. 4, n. 1. 
28 Cfr. art. 4, n. 1. 
29 Va precisato che, se il fiduciario deve accettare la nomina attraverso la 

sottoscrizione delle DAT o con successivo atto allegato, è ovviamente possibile revocare 
l’incarico in qualsiasi momento (cfr. art. 4, nn. 2 e 3). 

30 Cfr. art. 1, n. 6. 
31 Cfr. art. 4, n. 4. Sullo specifico punto, fra gli altri, vedi S. CORTESE, Il ruolo della 

famiglia legittima e di fatto nelle scelte di fine vita del congiunto, in Le criticità nella medicina 
di fine vita: riflessioni etico - deontologiche e giuridico - economiche, a cura di C. BUCCELLI, 
Comitato Etico per le attività biomediche “Carlo Romano”, Napoli, 2013, p. 376 ss.; A. 



 

38 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

L’efficacia vincolante delle DAT, però, è pure condizionata alla 
forma scritta di redazione (per atto pubblico o per scrittura privata) 
ammettendosi la possibilità di manifestarle mediante strumenti digitali 
(ad esempio, videoregistrazione o altri dispositivi che favoriscono la 
comunicazione) nell’ipotesi in cui il disponente non si trovi nella 
condizione di esprimerle per iscritto32.  

Sul piano civilistico33 le DAT si qualificano come negozio giuridico 
unilaterale, non recettizio, di carattere non patrimoniale che, essendo 
sottoposto a condizione sospensiva, è destinato a produrre effetti 
prescrittivi in una fase successiva al loro perfezionamento34. Si tratta, 
invero, della proiezione futura del consenso informato del paziente che 
impone al medico l’obbligo di attuare le sue decisioni, salvo la possibilità 
di disattenderle, in tutto o in parte e in accordo con il fiduciario, ove le 
DAT si rivelino palesemente incongrue, non corrispondenti alle 
condizioni cliniche del disponente o se, al verificarsi dello stato di 
incapacità, siano state scoperte terapie, “capaci di offrire concrete 
possibilità di miglioramento delle condizioni di vita”35, che non erano 
“prevedibili” al momento della redazione del documento.  

L’articolato normativo, vieppiù, non consente al paziente di 
pretendere trattamenti sanitari contrari alle norme di legge, alle 
disposizioni del codice deontologico o alle buone pratiche clinico-
assistenziali36, ancorché tale previsione assuma i contorni di un inciso 
tautologico e diallelo, a meno di ritenere il medico generalmente 
obbligato a eseguire trattamenti contra legem o antinomiche rispetto alle 
disposizioni professionali e/o alle best practice.  

Nel solco tracciato, la scelta della locuzione “disposizioni” in 
luogo dei lemmi “dichiarazioni”, “testamento biologico” o “bio-
testamento,” proposti dagli operatori del settore37 e/o adoperati nei vari 
disegni di legge, si rivela più appropriata e calzante trattandosi di 
dichiarazioni tassative rispetto ai trattamenti sanitari indicati dal 

 

PISU, Amministrazione di sostegno e dicisioni in materia di salute. La legge sulle DAT supera 
il primo vaglio della Corte Costituzionale, in Responsabilità medica, 2019, p. 265 ss. 

32 Cfr. art. 4, n. 7. Il documento deve inoltre essere trasmesso all’ufficio dello stato 
civile del comune di residenza ovvero, nei casi previsti, alle strutture sanitarie, affinché 
sia annotata nel registro appositamente istituito (art. 4, n. 6). 

33 Sotto il profilo civilistico vedi R.G. CONTI, La legge 22 dicembre 2017, n. 219 in una 
prospettiva civilistica: che cosa resta dell’art. 5 del codice civile?, in Consulta Online, 4 aprile 
2018, p. 221 ss. 

34 Cfr. G. BALDINI, Le Disposizioni anticipate, cit., p. 17.  
35 Cfr. art. 4, n. 5.  
36 Cfr. art. 1, n. 6.  
37 Le diverse denominazioni utilizzate quali disposizioni anticipate, dichiarazioni 

anticipate, direttive anticipate, living will, testamento di vita, volontà previe di 
testamento e testamento biologico sono “espressioni che, con varietà di sfumature, 
indicano le intenzioni manifestate da una persona attualmente cosciente in merito alle 
terapie che intende o non intende accettare nell’eventualità in cui dovesse trovarsi nella 
condizione di incapacità di esprimere il proprio diritto di acconsentire o non 
acconsentire alle cure proposte” (G. FERRANDO, Testamento Biologico, in Enciclopedia 
del Diritto, Annali, VII, Giuffrè, Milano, 2014, p. 989).  



 

39 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

paziente e non di mere dichiarazioni informative o di indicazioni 
confinate ai soli interventi salvavita38.  
 
 
3 - Consenso informato, autodeterminazione terapeutica e 

Disposizioni Anticipate di Trattamento (DAT) 
 
Il quadro normativo, nel garantire l’esercizio del diritto a una scelta 
terapeutica autonoma, libera e consapevole - sia attuale, sia futura - 
anche a chi nel frattempo ha perso la capacità di autodeterminarsi, esalta 
il principio personalistico e il rispetto della dignità umana39 in un’ottica 
solidaristica40. Si tratta della personalizzazione delle terapie e 
dell’ossequio dovuto al ruolo di co-protagonista che il paziente assume 
nel rapporto di cura e che, nel superamento del modello paternalistico41, 
dà pregnanza alla sua soggettività proprio tramite la manifestazione 
dell’espresso consenso/dissenso informato. Fermo restando il dovere del 
professionista di adoperarsi, anche in caso di rifiuto o di revoca del 
consenso, per alleviarne le sofferenze42.  

La questione è tornata alla ribalta a seguito del repentino 
progredire tecnologico che, se ha proposto una rinnovata visione del 
percorso di cura e del rapporto terapeutico in “una condizione biologica 
nuova, diversa e sconosciuta”43, richiama il valore del consenso 
informato e la sua “funzione di sintesi”44 tra autodeterminazione 
terapeutica e salute. Si tratta di un elemento tassativo e inderogabile che 

 

38 Sulla sospensione delle cure necessarie alla propria sopravvivenza, per tutti, vedi 
G.R. GRISTINA, Astensione o sospensione dei trattamenti vitali: luci e ombre, in 
Responsabilità medica, 2017, n. 2, p. 262 ss. 

39 Si consideri, infatti, che il diritto alla salute “ha un nucleo irriducibile“, tutelato 
dalla Costituzione “come ambito inviolabile della dignità umana” (Corte cost., 16 luglio 
1999, n. 309). Sul valore della dignità nel rapporto con le DAT, per tutti, vedi N. 
COMARETTA, Testamento biologico e rispetto della dignità umana. Una prospettiva etico-
clinica, in Biolaw Journal, Rivista di BioDiritto, n. 3, 2016, p. 1 ss.; M. PERIN, Valorizzare la 
dignità della persona nelle «norme in materia di consenso informato e di disposizioni anticipate 
di trattamento», in Biolaw Journal, Rivista di BioDiritto, n. 2, 2017, p. 125 ss. 

40 Per tutti, vedi Consiglio di Stato, 2 settembre 2014, n. 4460, 46.6. In particolare 
“L'interruzione del trattamento sanitario non è quindi e soltanto, nell'ambito di un 
rapporto obbligatorio, preciso adempimento di un obbligo giuridico, quello di 
interrompere cure non volute in presenza di un espresso rifiuto del paziente, ma anche 
preciso adempimento di un più generale dovere solidaristico, che impone 
all'Amministrazione sanitaria di far cessare tale trattamento, senza cagionare sofferenza 
aggiuntiva al paziente, laddove egli non voglia più accettarlo, ma non sia tecnicamente 
in grado di farlo da sé” (ibidem, § 46.8).  

41 Nel modello paternalistico il rapporto di cura era permeato da una totale 
asimmetria informativa e dalla soggezione del paziente al medico. Sul passaggio dal 
modello paternalistico, ex multis, vedi M. DI MASI, La specialità della relazione di cura e 
la responsabilità medica. Un itinerario dal paternalismo al “consenso biografico”, in La relazione 
di cura dopo la legge 219/2017. Una prospettiva interdisciplinare, a cura di M. FOGLIA, Pacini, 
Pisa, 2019, p. 15 ss. 

42 Cfr. art. 2, n. 1. 
43 G. BALDINI, Prime riflessioni, cit., p. 99. 
44 Corte cost., 23 dicembre 2008, n. 438, 4. 



 

40 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

legittima qualsivoglia trattamento medico e non può giammai essere 
violato o trascurato. Il medico, infatti, non può giammai sovrapporre la 
propria concezione di vita a quella del malato.  

A ben vedere, se la legge ha seguito la strada di un “diritto mite”45, 
le disposizioni emanate non hanno del tutto sciolto gli intricati nodi della 
matassa nel labile confine tra rifiuto di trattamenti vitali46 e forme 
eutanasiche penalmente rilevanti47, come ad esempio l’istigazione o aiuto 
al suicidio48 e/o il suicidio medicalmente assistito49 tuttora oggetto di un 
acceso dibattito sociale, bioetico, politico e normativo. Si consideri, poi, 
che il legislatore ha mantenuto la vigenza dei reati di omicidio del 
consenziente50 e di istigazione o aiuto al suicidio51 semplicemente 
configurando, per il medico che adempia alle DAT, una esimente52 

 

45 Sul significato dell’espressione, per tutti, vedi G. ZAGREBELSKY, Il diritto mite: 
leggi, diritti, giustizia, Einaudi, Torino, 1997. Nello specifico ambito della medicina, fra 
gli altri, vedi P. ZATTI, Per un diritto gentile in medicina. Una proposta di idee in forma 
normativa, in Nuova giurisprudenza civile commentata, 2013, II, p. 1 ss. 

46 A tal proposito vedi COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, parere del 
24 ottobre 2008, “Rifiuto e rinuncia consapevole al trattamento sanitario nella relazione 
paziente-medico”, p. 16 ss. 

47 Sotto il profilo della responsabilità medica il sanitario risponde, a titolo di colpa, 
per morte o lesioni personali derivanti dall’esercizio della sua professione «a) se 
l’evento si è verificato per colpa (anche “lieve”), da negligenza o imprudenza; b) se 
l’evento si è verificato per colpa (anche “lieve”) da imperizia quando il caso concreto 
non è regolato dalle raccomandazioni delle linee - guida o dalle buone pratiche clinico 
- assistenziali; c) se l’evento si è verificato per colpa (anche “lieve”) da imperizia nella 
individuazione e nella scelta di linee - guida o di buone pratiche clinico - assistenziali 
non adeguate alla specificità del caso concreto; d) se l’evento si è verificato per colpa 
“grave” da imperizia nell’esecuzione di raccomandazioni di linee - guida o buone 
pratiche clinico - assistenziali adeguate, tenendo conto del grado di rischio da gestire e 
delle speciali difficoltà dell’atto medico» (Cass. pen., sez. un., 22 febbraio 2018, n. 8770).  

48 Cfr. art. 580 c.p.  
49 La giurisprudenza, nel vuoto normativo, ne ha delineato i presupposti di 

legittimità (cfr. Corte cost., 24 settembre 2019, n. 242). Si tratta della “(a) irreversibilità 
della patologia, (b) presenza di sofferenze fisiche o psicologiche, che il paziente reputa 
intollerabili, (c) dipendenza del paziente da trattamenti di sostegno vitale, (d) capacità 
del paziente di prendere decisioni libere e consapevoli - devono essere accertati dal 
servizio sanitario nazionale” (Corte cost., 1 luglio 2024, n. 135). Per una ricostruzione 
del percorso normativo sul fine vita vedi R. SIGNORELLA, La disciplina del fine vita in 
Italia, in https://www.biodiritto.org/. 

50 Cfr. art. 579 c.p. 
51 Cfr. art. 580 c.p. rispetto a cui i giudici italiani, sulla base degli agli artt. 2, 3, 13, 32 

e 117 Cost. e in considerazione degli artt. 8 e 14 CEDU, hanno ritenuto fondata la 
questione di legittimità costituzionale nella parte in cui si condiziona la punibilità di chi 
agevola l’evento fatale al fatto che l’aiuto sia offerto a un soggetto mantenuto “in vita 
da trattamenti di sostegno vitale” (Corte cost., 1 luglio 2024, n. 135). Inoltre “per 
risultare tipica, la condotta di partecipazione morale deve presentare un intrinseco 
finalismo orientato all’esito finale, sussistendo altrimenti il rischio di dilatare oltremodo 
il perimetro oggettivo della fattispecie fino a ricomprendere qualsiasi condotta umana 
che abbia comunque suscitato o rafforzato l’altrui volontà suicidaria comunque 
liberamente formatasi” (ibidem). Più recentemente sulla specifica questione vedi Cass. 
pen., sez. V, 7 maggio 2024, n. 17965. 

52 L’art. 1, n. 6, prevede, infatti, che il medico “è esente da responsabilità civile o 
penale”. 



 

41 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

limitatamente ai trattamenti ricondotti nell’alveo della disponibilità di 
decisione del paziente53.  

Il punctum crucis è che la ratio legis delle DAT non sembra 
riconducibile all’ammissione di un “diritto di morire”54 quanto piuttosto 
al diritto di rifiutare le cure e/o di sospenderle, sia che si tratti di 
sostentamenti ordinari o di presidi di base, sia che si faccia riferimento a 
terapie salvavita. L’intento, si è già detto, è quello di accreditare efficacia 
alla volontà del disponente in un momento successivo alla cessazione 
della sua capacità di intendere e di volere attraverso l’estensione dei 
confini giuridici del diritto all’autodeterminazione terapeutica, ma pur 
sempre nel circoscritto perimetro tra la perdita dello stato di coscienza e 
il momento prima del verificarsi della cessazione della sopravvivenza 
corporea55. Le DAT, del resto, non possono avere un contenuto 
esplicitamente eutanasico56 sia in quanto il diritto alla salute della 
persona non può trovare garanzia attraverso il riconoscimento di un 

 

53 Sullo specifico punto vedi M. SCHIAVI, Disposizioni anticipate di trattamento e 
obiezione di coscienza per medici e notai. Profili interpretativi della Legge 22 dicembre 2017 n. 
219, in https://l-jus.it/. 

54 Tra le voci contrarie vedi A. DE SANTIS, DAT e eutanasia attiva, in 
https://www.unicost.eu/. L’A. sostiene che “il diritto alla vita va valorizzato anche nella 
sua sfaccettatura di diritto a vivere le fasi terminali dell’esistenza in condizioni e con 
modalità che non arrechino offesa alla dignità della singola persona; in altre parole, a 
ognuno va concesso di rivendicare il diritto a vivere con dignità tutte le fasi 
dell’esistenza umana” (ibidem). Sul tema, per tutti, vedi F. VIGANÒ, Esiste un “diritto a 
essere lasciati morire in pace”? Considerazioni in margine al caso Welby, in Diritto penale e 
processo, 2007, p. 42 ss.; L. RISICATO, Il diritto di morire tra cuore e ragione. Riflessioni 
postume sul quesito referendario, in https://discrimen.it/. Sui problemi interpretativi, per 
tutti, vedi L. EUSEBI, Decisioni sui trattamenti sanitari o «diritto di morire»? I problemi 
interpretativi che investono la legge n. 219/2017 e la lettura del suo testo nell’ordinanza di 
rimessione alla Corte costituzionale dell’art. 580 c.p., in Rivista italiana, diritto e medicina 
legale, 2, 2018, p. 415 ss. 

55 Cfr. G.R. PARENTE, Disposizioni anticipate, cit., p. 274.  
56 Sul contenuto delle DAT si è affermato che “Pur senza impegnarsi in una completa 

analisi comparativa dei contenuti dei modelli di dichiarazioni anticipate già esistenti 
sembra possibile evidenziare alcuni tipi di indicazioni: 1. indicazioni sull’assistenza 
religiosa, sull’intenzione di donare o no gli organi per trapianti, sull’utilizzo del 
cadavere o parti di esso per scopi di ricerca e/o didattica; 2. indicazioni circa le modalità 
di umanizzazione della morte (cure palliative, richiesta di essere curato in casa o in 
ospedale ecc.); 3. indicazioni che riflettono le preferenze del soggetto in relazione al 
ventaglio delle possibilità diagnostico-terapeutiche che si possono prospettare lungo il 
decorso della malattia; 4. indicazioni finalizzate ad implementare le cure palliative, 
secondo quanto già indicato dal CNB nel già citato documento Questioni bioetiche alla 
fine della vita umana, del 14 luglio 1995; 5. indicazioni finalizzate a richiedere 
formalmente la non attivazione di qualsiasi forma di accanimento terapeutico, cioè di 
trattamenti di sostegno vitale che appaiano sproporzionati o ingiustificati; 6 indicazioni 
finalizzate a richiedere il non inizio o la sospensione di trattamenti terapeutici di 
sostegno vitale, che però non realizzino nella fattispecie indiscutibili ipotesi di 
accanimento; 7 indicazioni finalizzate a richiedere la sospensione dell’alimentazione e 
dell’idratazione artificiale” (COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Il CNB sul 
fine vita. Raccolta tematica 2001-2022, in https://bioetica.governo.it/, p. 164) . 

https://bioetica.governo.it/


 

42 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

“diritto di morire”57, sia in quanto l’autodeterminazione terapeutica è 
funzionale allo sviluppo della persona, non certo alla sua morte58.  

Vero è che, nel difficile crinale distintivo tra eutanasia attiva e 
eutanasia passiva59 e nella differenza tra il comportamento del medico 
ascrivibile a una azione (ad esempio, disattivazione del respiratore) e 
quello riconducibile a un non facere (ad esempio, non erogazione di una 
terapia), nella legge sulle DAT affiora l’assenza di una clausola di 
coscienza del personale medico che, nell’obbligo di attuare le volontà del 
disponente, è chiamato a interrompere e/o non azionare sostegni vitali 
conducendo il paziente all’ineluttabile congedo con la propria esistenza 
terrena. 

 
 

PARTE SECONDA 
 

L’attività medica tra “scienza e coscienza” 
 
4 - Profili giuridici e tendenze valoriali dell’obiezione di coscienza 
 

 

57 Cfr. G.R. PARENTE, Disposizioni anticipate, cit., p. 276.  
58 G.R. PARENTE, Disposizioni anticipate, cit., p. 276. 
59 La distinzione tra eutanasia attiva e passiva “sembra ruotare attorno al profilo 

causale, nel senso che mentre nella forma attiva la causa (o la concausa) della morte è 
rappresentata proprio dall’azione del medico, in quella passiva essa va ricondotta 
direttamente all’evoluzione della malattia, limitandosi il medico a non fare nulla per 
impedirne il decorso” (C. CUPELLI, Consenso informato e disposizioni anticipate di 
trattamento: dai principi alla legge, in Diritto penale contemporaneo, 3, 2017, nota n. 12, p. 
268). Con riferimento all’eutanasia attiva si distingue “tra eutanasia attiva non 
consensuale, che costituisce sempre omicidio doloso, senza neppure la possibilità di 
ritenere configurabile, nei casi pietosi, l’attenuante dell'avere agito per motivi di 
particolare valore morale o sociale (art. 62, n. 1 c.p.), ed eutanasia attiva consensuale, 
allo stato vietata nel nostro ordinamento senza eccezioni, stante la persistente vigenza 
nel nostro codice penale degli articoli 579 (omicidio del consenziente) e 580 (istigazione 
o aiuto al suicidio), norme che costituiscono, per opinione dominante, la base legale del 
principio di indisponibilità della vita e di antigiuridicità del suicidio” (P. FIMIANI, Le 
responsabilità penali nelle scelte di fine vita. In attesa della Corte costituzionale nel caso Cappato, 
in Diritto penale contemporaneo, 2018, pp. 3-4). Nell’eutanasia passiva ”si distingue tra 
eutanasia passiva consensuale, caratterizzata dal rifiuto dei trattamenti medico-
chirurgici o dalla revoca di quelli in atto da parte del paziente, ora disciplinata dalla 
legge 219 (infra parte seconda) ed eutanasia passiva non consensuale, da considerarsi in 
ogni caso illecita anche se la malattia è mortale, stante l’obbligo del medico di praticare 
il trattamento sanitario, con l’unico limite del divieto di accanimento terapeutico, 
anch’esso espressamente previsto dalla legge 219 (art. 2, comma 2)” (ibidem, p. 3). 



 

43 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

L’obiezione di coscienza60 evoca il rifiuto di obbedire a un precetto 
normativo nel rispetto del “fascio di convinzioni etiche, religiose61, 
culturali e filosofiche che orientano le […] determinazioni volitive”62 
della persona qua talis. Si tratta dei dettami dell’intimo sentire, ovverosia 
delle cangianti sfaccettature della dimensione ontologica dell’umano 
che, incidendo sul suo integrale benessere psico-fisico63, non possono 

 

60 L’obiezione di coscienza incarna “la dimensione positiva della libertà di coscienza” 
(L. MUSSELLI, Libertà religiosa e di coscienza, in Digesto delle discipline pubblicistiche, IX, 
Utet, Torino, 1994, p. 216). Il suo contenuto si sostanzia in una dimensione negativa, 
ovverosia di rifiuto del precetto normativo, ed in una dimensione positiva di adesione 
a un valore o a più valori (morali, ideologici, filosofici, etici, religiosi ecc.) nella 
distinzione tra obiezione di coscienza così detta negativa, concernente cioè l’obbligo di 
astenersi da determinate condotte, e quella così detta positiva relativa a un obbligo di 
fare. A tal proposito si è ritenuto “l’obiezione di coscienza agli obblighi di non fare deve 
essere esclusa, proprio perché l’inadempimento dell’obbligo coincide con la definitiva 
violazione del precetto legale” (COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, parere 
del 12 luglio 2012). In argomento, ex multis, vedi R. BERTOLINO, L’obiezione di coscienza 
moderna: per una fondazione costituzionale del diritto di obiezione, Giappichelli, Torino, 1994; 
V. BRUNETTI, Obiezione di coscienza. Una nuova sfida del diritto moderno, in https://www. 
magistraturaindipendente.it/; G. CAPOGRASSI, Obbedienza e coscienza (1950), in ID., 
Opere, vol. V, Giuffrè, Milano, 1959, p. 197 ss.; C. CARDIA, Tra il diritto e la morale. 
Obiezione di coscienza e legge, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., maggio 2009, 
p. 1, ss.; G. DALLA TORRE, Il primato della coscienza. Laicità e libertà nell’esperienza 
giuridica contemporanea, Studium, Roma, 1992; R. D'AGOSTINO, L'obiezione di coscienza 
come diritto, in Iustitia, 2, 2009, p. 177 ss.; F. GRANDI, Doveri costituzionali e obiezione di 
coscienza, Editoriale Scientifica, Napoli, 2014; A. GUARINO, Obiezione di coscienza e 
valori costituzionali, Jovene, Napoli, 1992; L. GUERZONI, L’obiezione di coscienza tra 
politica, diritto e legislazione, in L’obiezione di coscienza tra tutela della libertà e disgregazione 
dello stato democratico, a cura di R. BOTTA, Milano, Giuffrè, 1991, p. 163 ss.; S. LARICCIA, 
L’obiezione di coscienza in Italia: vent’anni di legislazione e di giurisprudenza di coscienza in 
Italia: vent’anni di legislazione e di giurisprudenza, in Diritto ecclesiastico, I, 1992, p. 282 ss.; 
J. MARTINEZ-TORRON, R. NAVARRO-VALLS, Conflictos entre Conciencia y Ley. Las 
Objeciones de Conciencia, 2ª ed., Iustel, Madrid, 2012; T. PAGOTTO, L’obiezione di 
coscienza nell’ordinamento italiano tra difficoltà applicative e tentativi di risoluzione, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 24 del  2024, p. 141 ss.; A. PUGIOTTO, Obiezione 
di coscienza (dir. cost.), in Digesto discipline pubblicistiche, X, Utet, Torino, 1995, p. 240 ss.; 
S. RODOTÀ, Problemi dell’obiezione di coscienza, in Quaderni di Diritto e Politica 
ecclesiastica, 1, 1993, p. 55 ss.; V. TURCHI, Obiezione di coscienza: a trent’anni dalla prima 
legge. Bilancio di un’esperienza e problematiche emergenti, in Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica, 1, 2003, p. 77 ss.; F. VIOLA, L’obiezione di coscienza come diritto, in Persona y 
derecho, 2009, p. 53 ss.  

61 Nell’ambito della libertà religiosa l’obiezione di coscienza è riferibile sia ai credenti 
sia agli atei, quale libertà “negativa”, nel divieto di ”ogni differenziazione di tutela della 
libera esplicazione sia della fede religiosa sia dell’ateismo” (Corte cost., 10 ottobre 1979, 
n. 117, § 3). Ceffa e Musselli sollevano il dubbio sulla completezza della tutela apprestata 
dall’art. 19 Cost. sotto il profilo contenutistico per ciò che attiene alla coscienza (cfr. C.B. 
CEFFA, L. MUSSELLI, Libertà religiosa, obiezione di coscienza e giurisprudenza 
costituzionale, Giappichelli, Torino, 2017, cit., p. 19). 

62 Cass. civ., 14 novembre 2017, n. 26827, § 7. Sugli orientamenti interpretativi della 
Corte costituzionale in tema di obiezione di coscienza, per tutti, vedi C.B. CEFFA, L. 
MUSSELLI, Libertà religiosa, cit.; G. DAMMACCO, L’obiezione di coscienza nella 
giurisprudenza della Corte costituzionale, in Diritto ecclesiastico e Corte costituzionale, a cura 
di R. BOTTA, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2006, p. 113 ss. 

63 Sull’incidenza del fattore religione sul bene salute, ex plurimis, vedi T. DI IORIO, 



 

44 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

essere disattesi o mortificati dall’assolvimento di un dovere giuridico con 
essa incompatibile64, né possono essere parzialmente appagati o placati 
in via meramente residuale.  

La coscienza65, infatti, nel riflettere “[l’]intim[o] e privilegiat[o]) 
dialogo dell’uomo con se stesso”66, irradia di luce ogni passo della sua 
stessa esistenza67 conducendolo tra il turbinio delle angosce delle scelte 
esistenziali. I suoi dettami non si confondono con il personale arbitrio o 
con frivole passioni ma, riverberando precetti immanenti, imperativi e 
oggettivi indelebilmente scolpiti nell’intimità del Sé, costituiscono un 
“organo di eterodirezione autoritaria del comportamento individuale”68, 
un caleidoscopio di principi e dogmi, la cui salvaguardia identifica il 
corollario inderogabile della tutela di diritti e libertà. Essa, vieppiù, è 
ancorata all’umana dignità69 - nucleo irriducibile del principio 

 

La salute del civis-fidelis nei distinti ordini dello Stato e della Chiesa cattolica. Le aspettative 
ascetiche della persona nella connotazione del bene salute, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 23 del 2015, p. 1 ss.; R.R. DA NOBREGA ALVES et al., The influence 
of religiosity on health, in Ciëncia & Saúde Coletiva, 15, 2010, p. 2105 ss. Con riferimento al 
rapporto tra fattore religioso e questioni di bioetica, ex multis, vedi M. VENTURA, 
Laicità e fattore religioso in bioetica, in Bioetica e Diritti dell’uomo, a cura di L. CHIEFFI, 
Paravia Scriptorium, Torino, 2000, p. 37 ss. 

64 Sul contrasto tra norma giuridica e regola morale, inter alios, vedi R. BERTOLINO, 
L’obiezione di coscienza degli ordinamenti giuridici contemporanei, Giappichelli, Torino, 
1967, in particolare p. 14 ss. 

65 Sul valore della coscienza ampiamente vedi G. DALLA TORRE, Il primato della 
coscienza. Laicità e libertà nell’esperienza giuridica contemporanea, Studium, Roma, 1992. 
Sulla libertà di coscienza, ex pluribus, vedi P.A. D'AVACK, Libertà di coscienza, di culto e 
di propaganda, in Enciclopedia del Diritto, XXIV, Giuffrè, Milano, 1974, p. 592 ss.; N. 
LUHMANN, La libertà di coscienza e la coscienza, in La differenziazione del diritto. Contributi 
alla sociologia e teoria del diritto, traduzione italiana di R. DE GIORGI, M. SILBERNAGL, il 
Mulino, Bologna, 1990, p. 283 ss.; L. MUSSELLI, Libertà religiosa e di coscienza, UTET, 
Torino, 1994. Sui confini tra libertà di coscienza e obiezione di coscienza, ex multis, vedi 
G. DI COSIMO, Coscienza e Costituzione. I limiti del diritto di fronte ai convincimenti 
interiori della persona, Giuffrè, Milano, 2000; M. SAPORITI, La coscienza disubbidiente. 
Ragioni, tutele e limiti dell’obiezione di coscienza, Giuffrè, Milano, 2014; L. SAVARINO, 
Obiezione di coscienza quali confini?, in https://confronti.net/, 3 marzo 2015. 

66 Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4.  
67 Perciò “anyone who has it (and all humans do) is worthy of boundless respect” 

(M. NUSSBAUM, Liberty of conscience: in defense of America’s tradition of religious equality, 
Basic Books, New York, 2008, p. 19). 

68 P. CHIASSONI, Libertà e obiezione di coscienza nello stato costituzionale, in 
Diritto&questioni pubbliche, 9, 2009, p. 68. 

69 In sostanza “la sfera intima della coscienza individuale deve esser considerata 
come il riflesso giuridico più profondo dell'idea universale della dignità della persona 
umana che circonda quei diritti, riflesso giuridico che, nelle sue determinazioni 
conformi a quell'idea essenziale, esige una tutela equivalente a quella accordata ai 
menzionati diritti, vale a dire una tutela proporzionata alla priorità assoluta e al 
carattere fondante ad essi riconosciuti nella scala dei valori espressa dalla Costituzione 
italiana” (Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4; in tal senso vedi anche Corte cost., 8 
ottobre 1996, n. 334; Corte cost., 7 aprile 2006, n. 141). In dottrina, inter alios, vedi G. 
ROLLA, Il valore normativo del principio della dignità umana, in Diritto Pubblico Comparato 
ed Europeo, 2003, p. 1870 ss. In sede comparativa, fra gli altri vedi F. SCACCO, Note sulla 
dignità umana nel diritto costituzionale europeo, in I diritti fondamentali e le Corti in Europa, 
a cura di S.P. PANUNZIO, Jovene, Napoli 2005, p. 583 ss.; G. SILVESTRI, Considerazioni 

https://confronti.net/


 

45 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

personalista70 nonché bilancia imparziale e infallibile di interessi 
confliggenti - che, reclamando la preservazione dell’identità specifica di 
qualsiasi individuo al di là della vita e della morte71, segna l’esatto 
confine di ogni valore colorando ogni aspetto del diritto positivo72.  

Sul piano costituzionale, se la coscienza “come foro interno […] 
non trova posto in Costituzione”73, essa si qualifica bene 
costituzionalmente rilevante74 la cui difesa è ancorata alla salvaguardia 
delle libertà fondamentali75 e dei diritti inviolabili dell’uomo76. Questi, 

 

sul valore costituzionale della dignità della persona, in 
https://www.associazionedeicostituzionalisti.it/, 14 marzo 2008. Per un approfondimento 
della dignità nella giurisprudenza costituzionale, per tutti, vedi A. SPADARO, A. 
RUGGERI, Dignità dell’uomo e giurisprudenza costituzionale (prime notazioni), in Consulta 
on line, 3 giugno 2018, p. 392 ss. 

70 Dacché “La costruzione dell’homo dignus […] ha davvero il suo fondamento in 
interiore homine” (S. RODOTÀ, Antropologia dell’homo dignus, in Civilistica, n. 1, 2013, p. 
8). 

71 Qualsiasi vita, infatti, “è portatrice di una inalienabile dignità, indipendentemente 
dalle concrete condizioni in cui essa si svolga” (Corte cost., 18 luglio 2024, n. 135, § 7.3). 

72 Corte cost., 17 luglio 2000, n. 293, § 4.  
73 S. MANGIAMELI, Autodeterminazione: diritto di spessore costituzionale?, in Forum 

dei quaderni costituzionali, 2009, p. 21 ss. L’A. osserva che “la sua tutela costituzionale 
può darsi solo per quei frammenti estremamente limitati che ridondano in libertà 
costituzionali (come l’art. 19 e l’art. 21) e nei confronti di leggi che prive di 
giustificazioni proprie dal punto di vista costituzionale, violano questi diritti” (ibidem). 

74 Così Corte cost., 18 luglio 1989, n. 409; Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467. 
Osserva la Corte: “poiché la coscienza individuale ha rilievo costituzionale quale 
principio creativo che rende possibile la realtà delle libertà fondamentali dell’uomo e 
quale regno delle virtualità di espressione dei diritti inviolabili del singolo nella vita di 
relazione, essa gode di una protezione costituzionale” (Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 
467, § 4). 

75 Si è avvertito il rischio per il quale “se ogni esigenza, o interesse, individuale, 
diviene diritto umano si finirà per svalutare la categoria stessa dei diritti fondamentali 
fino a determinare un appiattimento di valori francamente deprimente. Altrettanto, 
ridurre ogni opinione diversa ad obiezione di coscienza vuol dire privare le obiezioni 
più importanti di quella solennità che dovrebbero mantenere” (C. CARDIA, Tra il diritto 
e la morale, cit., p. 3). Sulla tutela dei diritti fondamentali, per tutti, vedi S. 
MANGIAMELI, Il contributo dell’esperienza costituzionale italiana alla dommatica europea 
della tutela dei diritti fondamentali, in https://giurcost.org/. Sull’intima relazione tra 
obiezione di coscienza e diritti fondamentali, ex multis, vedi S. RODOTÀ, Obiezione di 
coscienza e diritti fondamentali, in Obiezione di coscienza. Prospettive a confronto, a cura di P. 
BORSELLINO, L. FORNI, S. SALARDI, in Notizie di Politeia, XXVII, n. 101, 2011, p. 29 ss.  

76 In sede internazionale e sovranazionale la tutela della coscienza è riconducibile 
all’art. 18 della Dichiarazione universale dei diritti umani, all’art. 9, § 1, della Cedu e 
all’art. 10 della Carta dei diritti Fondamentali dell’Unione Europea. Per uno studio 
comparato, fra gli altri, vedi CONSORZIO EUROPEO DI RICERCA SUI RAPPORTI TRA STATI E 
CONFESSIONI RELIGIOSE, L’obiezione di coscienza nei Paesi della comunità europea, Atti 
dell’incontro Bruxelles-Lovanio 7-8 dicembre 1990, Giuffrè, Milano, 1992; M. CAMPBELL, 
Conscientious objection and the Council of Europe, in Medical Law Review, 19, 3, 2011, p. 467 
SS.; S. CAÑAMARES ARRIBAS, La evolución de la doctrina del Tribunal Europeo de 
Derechos Humanos en materia de objeción de conciencia, in Revista de Derecho Público, 23, 
2014, p. 37 ss.; A. MADERA, Nuove forme di obiezione di coscienza fra oneri a carico della 
libertà religiosa e third-part burdens. Un’analisi comparativa della giurisprudenza della Corte 
Suprema U.S.A. e della Corte di Strasburgo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 
16 del 2017, p. 1 ss.; R. NAVARRO VALLS, J. MARTINEZ TORRON, Le obiezioni di 

https://giurcost.org/


 

46 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

infatti, non possono dirsi pienamente garantiti senza la correlativa 
protezione della sfera interiore che, oltre a magnificarne il fondamento 
di valore etico e giuridico, ne incarna la radice spirituale e culturale77.  

La protezione costituzionale della libertà di coscienza deve essere, 
in tal guisa, proporzionata alla necessità che libertà fondamentali e diritti 
inviolabili non subiscano compressioni insensate e/o arbitrarie a causa 
di ingiustificate e inique preclusioni e/o per via di strumentali barriere 
poste a limitazione delle potenziali determinazioni della coscienza 
stessa78. Perciò, se la tutela costituzionale della voce che risiede “in 
interiore homine”79 si ricava dagli artt. 2, 13, 19, 2180, nel “dramma 
dell’opzione tra due doveri”81 tra loro antinomici - l’uno scritto 
nell’intimità del Sé, l’altro derivato da un precetto normativo - la sua 
salvaguardia invoca e rivendica una delicata e scrupolosa opera di 
bilanciamento tra interessi confliggenti82.  

Il legislatore è chiamato, insomma, a individuare “il punto di 
equilibrio tra la coscienza individuale e le facoltà che esso reclama”83 
graduandone l’adempimento84. E se, a tal fine, occorre eludere pregiudizi 
al buon funzionamento delle strutture organizzative e dei servizi 

 

coscienza. Profili di diritto comparato, Giappichelli, Torino, 1995; T. GROPPI, Art. 10. 
Libertà di pensiero, di coscienza e di religione, in L’Europa dei diritti. Commento alla Carta dei 
diritti fondamentali dell’Unione europea, a cura di R. BIFULCO, M. CARTABIA, A. CELOTTO, il 
Mulino, Bologna, 2001. Sulla qualifica di diritto umano dell’obiezione di coscienza, ex 
pluribus, vedi E.A. KRISKOVICH DE VARGAS, La objeción de conciencia como derecho 
umano fundamental: en materia de bioética y bioderecho, Libreria Editrice Vaticana, Roma, 
2015. 

77 Cfr. Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4. Altro è la disobbedienza civile non 
riconducibile “ai principi della moralità personale o alle dottrine religiose” ma “alla 
concezione della giustizia pubblicamente condivisa che sottostà all’ordinamento 
politico. Si presuppone che in un regime democratico ragionevolmente giusto esista una 
concezione pubblica della giustizia in riferimento alla quale i cittadini regolano i propri 
affari politici e interpretano la costituzione” (J. RAWLS, Una teoria della giustizia, 
traduzione italiana di U. SANTINI, Feltrinelli, Milano, 1991, p. 304). 

78 Cfr. Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4.  
79 S. RODOTÀ, Problemi dell’obiezione di coscienza, cit., p. 55. 
80 Cfr., ad esempio, Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4. Si consideri, poi, il D. 

L.vo 12 ottobre 1993 n. 413, recante Norme sull’obiezione di coscienza alla sperimentazione 
animale, che “risolve il conflitto tra la norma sul diritto e la norma che tutela l’interesse 
pur rilevante ex art. 9 Cost. al progresso della ricerca scientifica. La libertà di coscienza 
è nel caso riconosciuta per l’affermazione del valore della umana pietà per l’animale” 
(V. BRUNETTI, Obiezione di coscienza. Una nuova sfida del diritto moderno, in 
https://www.magistraturaindipendente.it/).  

81 G. CAPOGRASSI, Obbedienza e coscienza, in Foro italiano, 1950, II, p. 48.  
82 Sul bilanciamento dei diritti in sede interpretativa, ampiamente, vedi R. BIN, 

Diritti e argomenti. Il bilanciamento degli interessi nella giurisprudenza costituzionale, Giuffrè, 
Milano, 1992; S. MANGIAMELI, Il contributo dell’esperienza costituzionale italiana alla 
dommatica europea alla tutela dei diritti fondamentali, in www.giur.cost.org, 2006, spec. § 10.  

83 Corte cost., 20 febbraio 1997, n. 43. 
84 Tanto più che “una volta che all'elemento della coscienza si sia dato un valore 

caratterizzante la disciplina positiva, non si può poi disconoscerlo e predisporre misure 
di pressione rivolte a provocare il mutamento delle convinzioni e dei comportamenti 
secondo coscienza” (Corte cost., 20 febbraio 1997, n. 43, § 5).  

http://www.giur.cost.org/


 

47 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

d'interesse generale85, va adeguatamente considerato che il rilievo 
giuridico della coscienza, rispetto a determinati contenuti del suo nucleo 
essenziale, costituisce “un valore costituzionale così elevato”86 da 
legittimare esenzioni privilegiate rispetto all’adempimento di “doveri 
pubblici qualificati dalla Costituzione come inderogabili (c.d. obiezione 
di coscienza)”87. 
 
 
5 - L’obiezione di coscienza tra tassatività e diretta azionabilità 
 
Nella società moderna, sempre più pluralista88, liquida e multiculturale, 
si è riscontrata una certa “esplosione”89 dei casi di obiezione di coscienza 
derivata dalla “moltiplicazione dei diritti umani”90. Si tratta del continuo 
evolversi dell’intimo sentire che, incalzando numerosi interrogativi sul 
nesso “tra legge positiva e valori ideali”91, induce alla proliferazione delle 
pretese obiettorie per ragioni di coscienza92. Né può sfuggire il fenomeno 

 

85 Cfr. ad esempio Corte cost., 10 ottobre 1979, n. 117; Corte cost., 24 maggio 1985, n. 
164; Corte cost., 18 gennaio 1993, n. 422.  

86 Corte cost., 16 dicembre 1991, n. 467, § 4.  
87 Ibidem.  
88 Per Stefano Rodotà l’obiezione di coscienza assurge a “tecnica della società 

pluralista” in alternativa a quella del compromesso (S. RODOTÀ, Problemi dell’obiezione 
di coscienza, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1993, p. 55). Per Ferrando 
Mantovani in una democrazia pluralista “le modalità di esercizio sarebbero ricavabili 
dai principi, fondanti il nostro ordinamento giuridico, dell’autentica laicità (intesa come 
neutralità etica dello Stato laico), del pluralismo, dell’uguaglianza e della libertà di 
coscienza; nonché dalle normative disciplinanti le specifiche ipotesi di obiezione 
codificate” (F. MANTOVANI Opinioni a confronto. L’obiezione di coscienza e le riflessioni 
del giurista nell’era del biodiritto, in Criminalia, 2011, p. 390). Sull’evoluzione del diritto di 
obiezione di coscienza, per tutti, vedi M.L. DI PIETRO, M. PENNACCHINI, M. 
CASINI, Evoluzione storica dell’istituto dell’obiezione di coscienza in Italia, in Medicina e 
morale, 6, 2001, p. 1093 ss. Sulle rinnovate forme di obiezione di coscienza, per tutti, vedi 
A. MADERA, Nuove forme di obiezione, cit., p. 1 ss.; V. TURCHI, Nuove forme di obiezione 
di coscienza, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., ottobre 2010, p. 1 ss. 

89 R. NAVARRO VALLS, J. MARTIN TORRON, Le obiezioni di coscienza. Profili di 
diritto comparato, Giappichelli, Torino, 1995, p. 9.  

90 C. CARDIA, Tra il diritto e la morale, cit., p. 3.  
91 C. CARDIA, Tra il diritto e la morale, cit., p. 3. 
92 Michele Ainis solleva la questione dell’antidemocraticità dell’obiezione di 

coscienza sotto il profilo della possibile evenienza che le coscienze individuali possano 
schiacciare le disposizioni democraticamente adottate (cfr. M. AINIS, Dall’obiezione di 
coscienza all’obiezione di massa, in Quaderni costituzionali, 2009, p. 903 ss.). Il Comitato 
Nazionale per la Bioetica, ex adverso, ritiene che fino a quando “l’ordinamento ha la 
forza di ammettere l'obiezione di coscienza esso riesce a mantenere un certo equilibrio; 
quando invece l'obiezione di coscienza non è riconosciuta o gli obiettori vengono 
discriminati, la legalità si riveste nuovamente del carattere creonteo (autoritario) - sola 
auctoritas facit legem - e l’obiezione di coscienza è costretta a riassumere i tratti tragici del 
sacrificio di Antigone. La sfida dello stato democratico è di mantenere la tensione verso 
i suoi valori fondamentali nel rispetto del principio di legalità” (COMITATO 
NAZIONALE PER LA BIOETICA, Obiezione di coscienza, parere dell’11 luglio 2012, in 
https://bioetica.governo.it, p. 29).  



 

48 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

delle cosciences claims93 che, in un prisma sociale multietnico e 
multireligioso, si correla alla necessità di “ensure cohesive and stable 
pluralism and promote religious harmony and tolerance in society”94.  

Si consideri, sotto altro aspetto, il repentino progresso della 
medicina e delle biotecnologie che, nel dischiudere a nuovi orizzonti nel 
campo della salute umana, ha modificato gli argini dell’agire umano 
promuovendo nuove antinomie tra i principi che risiedono nell’animo di 
ogni uomo e le norme di diritto positivo. 

Eppure, se da una parte si è ritenuto che l’obiezione di coscienza 
sia invocabile solo in presenza di una interpositio legislatoris95, 
nell’ineludibile tassatività96 dei casi di obiezione97 sì da scongiurare 
eventuali pregiudizi al buon funzionamento delle strutture 
organizzative e dei servizi d'interesse generale98, da altra parte se ne è 
pretesa la diretta azionabilità ed esigibilità dinanzi al giudice delle 

 

93 Sullo specifico tema vedi A. MADERA, Nuove forme di obiezione, cit., p. 1 ss. 
94 Cedu, Grand Chamber, 7 luglio 2011, caso Bayatyan v. Armenia, ric. n. 23459/03, § 

126. 
95 Per Giuliano Vassalli la previsione normativa dell’obiezione di coscienza si 

connette alla distinzione tra libertà di coscienza, riconducibile a un diritto 
costituzionalmente protetto, e obiezione di coscienza, quale mero valore costituzionale 
non direttamente azionabile (cfr. G. VASSALLI, Il diritto alla libertà morale. Contributo 
alla teoria dei diritti della personalità, in Studi giuridici in memoria di Filippo Vassalli, II, Utet, 
Torino, 1960, p. 1981 ss.). Analogamente Andrea Pugiotto ritiene l’obiezione di 
coscienza “una estrinsecazione della libertà di coscienza costituzionalmente protetta” 
che tuttavia “passa attraverso un riconoscimento legislativo e/o della giurisprudenza 
costituzionale” (A. PUGIOTTO, Obiezione di coscienza (dir. cost.), cit., p. 249). David Paris 
ammette il riconoscimento del diritto di obiezione anche in sede interpretativa sempre 
che sia effettuata attraverso una valutazione stringente e attenta da parte del giudice 
(cfr. D. PARIS, L'obiezione di coscienza tra giudici e legislatore, in Notizie di Politeia, XXVII, 
101, 2011, p. 106 ss.).  

96 In tal senso, per tutti, vedi V. BRUNETTI, Obiezione di coscienza. Una nuova sfida del 
diritto moderno, in https://www.magistraturaindipendente.it, 25 aprile 2017; F. 
MANTOVANI, Opinioni a confronto, cit., p. 390.  

97 Si è ritenuto, in tal guisa, che solo il legislatore può “soppesare costi e benefici, 
individuare i modi con i quali sondare la veridicità delle opzioni di coscienza, 
proteggere i diritti costituzionali dei singoli dalla ‘dittatura’ di coscienze altrui, stabilire 
fino a qual punto l’obiezione possa liberamente spingersi senza mettere in pericolo la 
stessa tenuta dell’ordinamento, prescrivere prestazioni alternative che rimarchino la 
non contestata appartenenza sociale del soggetto obiettante e la genuinità delle sue 
scelte” e, per l’effetto, “farsi carico delle conseguenze dell’esercizio dell’obiezione di 
coscienza sulle finalità perseguite dalla legge e delle possibili situazioni di 
disuguaglianza che possono presentarsi a seguito del suo riconoscimento” (D. PARIS, 
L’obiezione di coscienza. Studio sull’ammissibilità di un’eccezione dal servizio militare alla 
bioetica, Passigli, Firenze, 2011, p. 312 ss.). 

98 Si pensi, ad esempio, al servizio di leva obbligatorio che, nel risolvere il conflitto 
tra libertà di coscienza e dovere civico di difendere la patria ex art. 52 Cost., ha offerto 
l’alternativa del servizio sostitutivo civile. Cfr. art. 1, L. 15 dicembre 1972, n. 772; art. 1, 
L. 8 luglio 1998, n. 230. La successiva L. 14 novembre 2000, n. 331, recante Norme per 
l'istituzione del Servizio Militare professionale, ha reso volontario e professionale il servizio 
di leva inducendo alla conclusione della obiezione di coscienza, e la L. 23 agosto 2004, 
n. 226, recante la Sospensione anticipata del servizio obbligatorio di leva e disciplina dei 
volontari di truppa in ferma prefissata, nonché delega al Governo per il conseguente 
coordinamento con la normativa di settore ha disposto la sospensione del servizio di leva. 



 

49 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

leggi99. Si muove, a tal proposito, dal presupposto per il quale lo stato 
democratico è tenuto ad accogliere le istanze obiettorie prima ancora del 
loro riconoscimento normativo con il conseguente ricorso all’analogia 
legis rispetto a fattispecie non espressamente regolamentate100.. Se è vero, 
infatti, che la tassativa occorrenza su cui si radica la garanzia offerta 
all’obiezione di coscienza si identifica nella presenza di una condotta che 
si appalesi necessaria, certa, diretta e specifica rispetto alla causazione 
dell’evento che genera il conflitto101, nell’omessa previsione di una 
clausola di coscienza, non sembra potersi escludere una tutela in via 
analogica102. Ciò soprattutto in materia di bioetica dove, discendendo 
l’interposta obiezione dal “declassamento di determinati valori nelle 
dinamiche di trasformazione dell’ordinamento giuridico”103, la sua 
salvaguardia non può ritenersi meramente “derogatoria e la sua 
costituzionalità risulta fondata a fortiori”104 essendo essa riferibile a 
valori supremi di rango costituzionale come quello della vita umana105. 
Se così non fosse la libertà di coscienza sarebbe declassata a mero fatto 
personale rispetto al quale il principio di legalità sarebbe sempre 
dominante e preminente106.  

A ben vedere, però, non essendo il diritto di obiezione di coscienza 
qualificabile come diritto assoluto in quanto sottoposto al bilanciamento 
con altri valori costituzionali, se la sua salvaguardia non può essere sic et 
simpliciter ignorata affiora, inevitabile, l’ineludibilità della valutazione 
differenziata delle motivazioni della coscienza107, nel rilievo giuridico del 
valore richiamato dall’obiettore108. 
 

 

99 I giudici italiani hanno negato, in via generale, la legittimità del diritto 
all’obiezione sine lege. Sulla necessità di previsione di una specifica normativa in tema 
di obiezione di coscienza in sede applicativa, ex multis, vedi Corte cost., 16 dicembre 
1991, n. 467, § 4; Corte cost., 18 gennaio 1993, n. 422; Corte cost., 10 febbraio 1997, n. 43, 
§ 5. 

100 Giuseppe Dalla Torre sostiene che sarebbe “arduo sostenere una tutela diversa per 
l’obiezione di coscienza rispetto a quella accordata ai diritti inviolabili dell’uomo, in 
ragione dell’interposizione [legislativa] necessaria per la prima e non necessaria per i 
secondi” (G. DALLA TORRE, Obiezione di coscienza, in Iustitia, 3, 2009, p. 274). 

101 Sui requisiti e sul nesso di causalità, per tutti, vedi M. SAPORITI, La coscienza 
disubbidiente, cit., p. 131 ss. 

102 Cfr. T. DI IORIO, Percorsi giuridici, cit., p. 67. 
103 C. CARDIA, Tra il diritto e la morale, cit., p. 3. 
104 COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Obiezione di coscienza, cit., p. 10. 

Afferma, il Comitato, che “In questi ambiti controversi l'odc assume la funzione di 
istituzione democratica impedendo che le maggioranze parlamentari o altri organi dello 
stato neghino in modo autoritario la problematicità relativa ai confini della tutela dei 
diritti inviolabili” (ibidem).  

105 COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Obiezione di coscienza, cit., p. 10.  
106 Ibidem. 
107 Ibidem, p. 11. 
108 Cfr. T. DI IORIO, Percorsi giuridici, cit., p. 51. Invero, “una differenziazione risulta 

necessaria anche rispetto alla questione dell’esigenza o meno di una disciplina legale 
dell’odc e delle sue modalità d’esercizio, a seconda delle ragioni di coscienza invocate 
dall'obiettore e dal loro corrispondere o no ai valori costituzionali fondamentali” 
(COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Obiezione di coscienza, cit., p. 11). 



 

50 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 
6 - Personale medico e obiezione di coscienza tra le nuove frontiere 

della medicina 
 
L’obiezione di coscienza del medico s’innesta e s’intreccia con la 
necessità di agire secondo l’antico adagio “scienza e coscienza”109 nel 
riconosciuto diritto di autodeterminarsi nell’ambito dell’ars medica. Egli 
può rifiutare l’esecuzione di prestazioni medicamentose che siano in 
contrasto con i propri convincimenti tecnico-scientifici, né è obbligato a 
calpestare i bisogni ascetici suggeriti dall’intimità del suo cuore110 e, ove 
il professionista intenda opporre il diritto di obiezione111, 
l’amministrazione sanitaria è tenuta a preordinare un’organizzazione dei 
servizi tale da garantirne il buon funzionamento. 

Considerata la complessità e la delicatezza della materia e le 
inevitabili conseguenze sulla salute del paziente il legislatore è più volte 
intervenuto nella regolamentazione dell’obiezione di coscienza del 
personale medico individuando e disciplinando diverse fattispecie. Si 
pensi, ad esempio, alla normativa sulla regolamentazione della 
sperimentazione animale, che ha escluso il dissidio tra il valore 
dell’umana pietà per l’animale e il progresso scientifico attraverso una 
specifica esenzione del personale sanitario e degli studenti universitari 
del settore medico112, oppure alla legge sull’interruzione della 

 

109 Si tratta di una formulazione “contenuta nel giuramento di Ippocrate: giuro di 
prestare, in scienza e coscienza, la mia opera, con diligenza, perizia e prudenza e 
secondo equità, osservando le norme deontologiche che regolano l'esercizio della 
medicina e quelle giuridiche che non risultino in contrasto con gli scopi della mia 
professione” (P. PIRAS, Il medico che ha agito in scienza e coscienza è responsabile in caso di 
danni al paziente?, in https://www.sistemapenale.it/, 1° ottobre 2024).  

110 Cfr. art. 22 Codice di deontologia medica del 2014. In argomento vedi G. 
BATTIMELLI, Il dibattito in bioetica. L’obiezione di coscienza e il nuovo codice deontologico 
dei medici, in Medicina e Morale, 6, 2014, p. 63 ss. 

111 Sull’obiezione di coscienza nell’ambito sanitario, per tutti, vedi V. ABU AWWAD, 
L’obiezione di coscienza nell’attività sanitaria, in Rivista italiana di medicina legale, 2, 2012, p. 
403 ss.; G. DALLA TORRE, Diritti dell'uomo e ordinamenti sanitari contemporanei: 
obiezione di coscienza o opzione di coscienza?, in Realtà e prospettive dell'obiezione di coscienza. 
I conflitti degli ordinamenti, a cura di B. PERRONE, Milano, Vita e Pensiero, 1992, p. 298 ss.; 
L. EUSEBI, Obiezione di coscienza del professionista sanitario. Statuto delle Professioni 
sanitarie, in Trattato di biodiritto. I diritti in medicina, a cura di L. LENTI, E. PALERMO FABRIS, 
P. ZATTI, Giuffrè, Milano, 2011, p. 175 ss.; G. HERRANZ, La objeción de conciencia de las 
profesiones sanitarias, in Scripta Theologica, 2, 1995, p. 545 ss.; L. MALDONATO, 
L’obiezione di coscienza del medico e del personale sanitario, in Itinerari di medicina legale e 
delle responsabilità in campo sanitario, a cura di A. OLIVA, M. CAPUTO, Giappichelli, Torino, 
2021, p. 431 ss.; E. LA ROSA, Attività sanitaria, norme penali e conflitti di coscienza, in 
Criminalia, 2008, p. 113 ss.; C. SARTEA, Obiezione vostro onore. Un problematico consensus 
statement sull’obiezione di coscienza sanitaria, in Medicina e Morale, 1, 2017, p. 63 ss.; S. 
SIEIRA MUCIENTES, La objeción de conciencia sanitaria, Dykinson, Madrid, 2000; A. 
STRIGINI, L’obiezione di coscienza del personale sanitario. Interruzione volontaria della 
gravidanza: Italia e Svezia a confronto, in Diritto penale dell’Uomo, 21 ottobre 2020, p. 1 ss.  

112 Cfr. art. 2, primo comma; art. 3, secondo comma, L. 12 ottobre 1993, n. 413, recante 
le Norme sull’obiezione di coscienza alla sperimentazione animale. Tale formulazione 
rappresenta “un punto di svolta nel nostro ordinamento giuridico per il suo alto 



 

51 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

gravidanza113 che, nel risolvere l’annosa quaestio tra tutela della vita e 
dovere dei medici di adempiere ai propri incarichi professionali, li ha 
dispensati dal compimento delle attività dirette a determinare l’aborto, 
salvo che l’intervento “sia indispensabile per salvare la vita della donna 
in imminente pericolo”114. Né può trascurarsi la normativa sull’obiezione 
di coscienza nell’ambito delle pratiche di procreazione medicalmente 
assistita, stante le peculiari caratteristiche della materia e la sua rilevanza 
sotto il profilo etico115. 

Sennonché, se il tema è già di per sé molto complesso e articolato, 
più recentemente la diatriba sull’obiezione di coscienza dei medici ha 
fatto emergere aspetti ancora più spinosi causati dalle nuove frontiere 
dell’ingegneria biomedica e delle biotecnologie116, frontiere che evocano 
una mutata concezione della medicina, della cura e persino del corpo 
umano117. Se, infatti, la mappatura del genoma umano ha sollecitato un 
cambiamento epocale nel rapporto tra scienza e tecnica, essa ha pure 
condotto all’uso di trattamenti sanitari di bioingegneria genetica - anche 

 

significato bioetico” (COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Metodologie 
alternative, Comitati etici e obiezione di coscienza alla sperimentazione animale, 18 dicembre 
2009, in http://www.governo.it., p. 16). Per un commento vedi L. BATTAGLIA (a cura di), 
Etica e diritti degli animali, Laterza, Roma-Bari, 1997; P. CAVALIERI, La questione animale. 
Per una teoria allargata dei diritti umani, Bollati Boringhieri, Torino, 1999. 

113 Cfr. art. 9, terzo comma, L. 22 maggio 1979, n. 194, recante le Norme per la tutela 
sociale della maternità e sull’interruzione volontaria della gravidanza. Sulla specifica 
questione dell’obiezione di coscienza in caso di interruzione di gravidanza, più 
recentemente, vedi T. AUTORINO, F. MATTIOLI, L. MENCARINI, Aborto e obiezione 
di coscienza in Italia. Il viaggio per poter abortire, in Neodemos, 2018, p. 62 ss.; R. GHIGI, V. 
QUAGLIA, Fare o rifiutare un aborto. Sociologia dell’obiezione di coscienza, in Salute e 
Società, 3, 2023, p. 147 ss.; C. MAES, E. SPINA, L’obiezione di coscienza nell’interruzione 
volontaria di gravidanza. Quanto pesa il fattore religioso?, in Social Policies, 2024, p. 287 ss. 

114 Cfr. art. 9, quinto comma, L. 22 maggio 1979, n. 194, recante le Norme per la tutela 
sociale della maternità e sull’interruzione volontaria della gravidanza.  

115 Cfr. L. 19 febbraio 2004, n. 40. In dottrina, inter alios, vedi C. FARALLI, S. 
TUGNOLI PATTARO, Bioetica scienza diritto: la legge italiana sulla procreazione 
medicalmente assistita (19 febbraio 2004, n. 40), in Revista de Bioética y Derecho, 2005, p. 15 
ss.; B. LIBERALI, Il diritto di obiezione di coscienza nella procreazione medicalmente assistita: 
quale configurazione a seguito delle decisioni della Corte Costituzionale, in 
https://www.forumcostituzionale.it/, 5 novembre 2015, p. 1 ss. 

116 Il Comitato Nazionale per la Bioetica è più volte intervenuto sulla materia e nei 
differenti settori. Si veda, ad esempio, parere sulla Terapia genica del 15 febbraio 1991, 
parere sulla Sicurezza delle biotecnologie del 28 maggio 1991, Rapporto sulla brevettabilità 
degli organismi viventi del 19 novembre 1993, parere sul Progetto genoma umano del 18 
marzo 1994, parere sulla Clonazione del 17 ottobre 1997, parere sulla Proposta di moratoria 
dell’Assemblea Parlamentare del Consiglio d’Europa per la sperimentazione umana di 
xenotrapianti del 19 novembre 1999, Dichiarazione sulla possibilità di brevettare cellule 
umane di origine embrionaria del 25 febbraio 2000, parere sull’impiego terapeutico di cellule 
staminali del 27 ottobre 2001; Considerazioni etiche e giuridiche sull’impiego delle 
biotecnologie, del 30 novembre 2001, Riflessioni bioetiche sul suicidio medicalmente assistito 
del 18 luglio 2019, parere sulla Intelligenza Artificiale e medicina: aspetti etici del 29 maggio 
2020; parere sulla Vaccinazione anti-covid-19 per i bambini di 5-11 anni: riflessioni bioetiche 
del 18 febbraio 2022; parere sulle Cure palliative del 14 dicembre 2023. 

117 COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Considerazioni etiche e giuridiche 
sull’impiego delle biotecnologie, del 30 novembre 2001, p. 19. 

http://www.governo.it/
https://www.forumcostituzionale.it/


 

52 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

di tipo manipolativo118 - e all’impiego di tecniche di biotecnologia nel 
settore medico119. Si tratta, in particolare, di diversi procedimenti di 
natura tecnica idonei a mutare la struttura e la funzione di organismi 
viventi in vista della produzione di materiali biologici a beneficio della 
medicina e, più in generale, dell’esecuzione di peculiari tecniche di gene 
editing, atti cioè a manipolare il genoma umano, oltre ad altre pratiche di 
biotecnologia. Si consideri, ad esempio, la modifica della sequenza del 
DNA mutato di un gene così detto CRISPR-CAS9 (Clustered Regularly 
Interspaced Short Palindromic Repeats-CRISPR-Associated Protein9)120, 
la clonazione121, l’ibernazione umana (così detta crioconservazione)122, la 
selezione eugenetica123, l’ibridazione uomo-animale124, il 

 

118 Sul rapporto tra manipolazioni genetiche e diritto, per tutti, vedi UNIONE 
GIURISTI CATTOLICI ITALIANI, Manipolazioni genetiche e diritto (Atti del XXXV 
Convegno nazionale di studio. Roma, 7-9 dicembre 1984), Milano, Giuffrè, 1986. 

119 Le biotecnologie “possono essere definite come un insieme di procedimenti tecnici 
atti a modificare la struttura e la funzione di organismi viventi per la produzione di 
materiali biologici utili nella medicina, nell’industria e nell’agricoltura” (COMITATO 
NAZIONALE PER LA BIOETICA, Considerazioni etiche, cit., p. 15).  

120 Tale tecnica è tesa alla riparazione dei difetti genetici (ad esempio, fibrosi cistica) 
anche mediante l’uso sugli embrioni umani. Cfr. E. DALL’AGLIO, Crispr/Cas, l’ultima 
frontiera dell’ingegneria genetica, in https://www.fondazioneveronesi.it/. 

121 Sono, invero, “da ritenersi contrarie alla dignità umana quelle azioni tese alla 
riduzione o alla subordinazione di tale valore al perseguimento di altri beni, 
particolarmente di ordine materiale (quali la commercializzazione del corpo umano), 
ma anche di ordine simbolico quali ad esempio la clonazione” (COMITATO 
NAZIONALE PER LA BIOETICA, Considerazioni etiche, cit., p. 26). La clonazione, 
pertanto, non deve essere praticata giacché “la creazione deliberata di essere umani 
geneticamente identici” si sostanzia in una “strumentalizzazione dell’essere umano […] 
contraria alla dignità umana e costituisce un uso improprio della biologia e della 
medicina” (Protocollo addizionale alla Convenzione per la protezione dei diritti dell’uomo e 
della dignità dell’essere umano nei confronti dell’applicazioni della biologia e della medicina, sul 
divieto di clonazione di esseri umani, in https://rm.coe.int/). Sull’argomento, ex multis, vedi 
A. VALLINI, La clonazione umana, in Trattato di diritto e bioetica, a cura di A. CAGNAZZO, 
Esi, Napoli, 2017, p. 435 ss. 

122 In tema, ex plurimis, vedi J. BAUDRILLARD, L’illusione dell’immortalità, Armando 
Editore, Roma, 2007; C. DELLA GIUSTINA, Un sogno che affonda le radici nel mito: 
l’immortalità. Nota a RE JS (Disposal of Body) [2016] EWHC 2859 (FAM), [10], in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 14 del 2021, p. 69 ss.; F. PICCIONE, La corporeità 
nel diritto post moderno: il contratto di ibernazione, in Cammino diritto, Rivista di 
informazione giuridica, 2015, p. 1 ss.  

123 A tal proposito, fra gli altri, vedi A. FIORI, La selezione eugenetica individuale e di 
massa, in Medicina e Morale, 1, 2005, p. 11 ss.; A.R. VITALE, Il diritto alla salute tra selezione 
eugenetica e dignità della persona, in Medicina e morale, 3, 2017, p. 345 ss. 

124 Sul tema, per tutti, vedi S. FUSELLI, La lanterna di Diogene: alla ricerca dell’uomo 
negli esperimenti di ibridazione, in Il Filo delle Parche. Opinioni comuni e valori condivisi nel 
dibattito biogiuridico, a cura di F. ZANUSO, FrancoAngeli, Milano, 2009, p. 100 ss. 



 

53 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

transumanesimo125, la brevettabilità dei viventi126, gli xenotrapianti127, la 
gestazione surrogata e quella extra-materna attraverso tecniche di 
fecondazione (in vitro, nell’incubatrice meccanica, in utero animale e/o 
nel corpo maschile)128 nonché la riassegnazione di sesso129 e la 
transessualità130.  

Si tratta di tecniche di ingegneria biomedica e/o di biotecnologia 
che, nel possedere “una radicalità ed una pervasività che le distingue da 
ogni altra tecnologia tradizionale”131, da un lato attestano la conquista di 
mirabolanti traguardi nel contrasto alle malattie e nel potenziamento 
delle risorse del corpo umano, dall’altro investono la persona in tutta la 
sua essenza e nelle sue diverse sfaccettature travolgendo valori umani 
fondamentali132. Esse, invero, nell’accelerare il processo di 
“trasmutazione di valori”133 della società, coinvolgono la “dimensione 
intrinsecamente etica”134 dell’uomo. Ed è proprio quella dimensione che 

 

125 Cfr. R. CAMPA, Mutare o perire: la sfida del transumanesimo, Sestante, Bergamo, 
2010; A. GARGIULO, G. MARGHERITA, Incidere i limiti. Dalla Body Art 
all’autolesionismo, considerazioni psicodinamiche sul corpo all’epoca del postumano, in Gender 
and Posthuman, 11, 2015, p. 144 ss.; G. VATINNO, Il “transumanesimo”. Una nuova filosofia 
per l’Uomo del XXI secolo, Armando Editore, Roma, 2010; R. KURZWEIL, The singularity 
is near: when humans transcend biology, Viking Press, New York, 2005. 

126 A tal proposito vedi COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Rapporto 
sulla brevettabilità degli organismi viventi, 19 novembre 1993. Sul tema in dottrina, per 
tutti, vedi G. CAFORIO, Le invenzioni biotecnologiche nell'unità del sistema brevettuale, 
Giappichelli, Torino, 1995; V. MENESINI, Le invenzioni biotecnologiche fra scoperte 
scientifiche, applicazioni industriali, preoccupazioni bioetiche, in Rivista di diritto industriale, 
4-5, 1996, p. 191 ss.; I. RIVERA, La tutela dell’embrione umano e la brevettibilità del vivente 
alla luce dei più recenti sviluppi giurisprudenziali, in BioLaw Journal, Rivista di Biodiritto, 1, 
2015, p. 29 ss. 

127 Tale tecnica prevede il trapianto di organi, tessuti e cellule da animale a uomo. In 
argomento, per tutti, M. VADORI, E. CUCIZ, E. COZZI, Xenotrapianti: risultati e recenti 
ostacoli da superare, in Giornale italiano di nefrologia, 2022, p. 1 ss. 

128 Sulla particolare questione vedi P. BOLDRIN, Fecondazione eterologa e gestazione 
surrogata: procreazione tecnologica e sfide etiche per la società, in Salute e società, 1, 2019, p. 
150 ss. 

129 Sulla questione etica si è espresso il COMITATO NAZIONALE PER LA 
BIOETICA, I disturbi della differenziazione sessuale nei minori: aspetti bioetici, parere del 25 
febbraio 2010. In dottrina, per tutti, vedi S. ZANARDO, L’identità sessuale fra etica del 
gender e politica del simbolico, in Studia Patavina, 2022, p. 483 ss. 

130A tal proposito, fra gli altri, vedi A. BOMPIANI, Le norme in materia di rettificazione 
dell’attribuzione di sesso e il problema del transessualismo, in Medicina e morale, 1982, p. 239 
ss.; A.G. SPAGNOLO, Fondamenti bioetici dell’obiezione di coscienza all’intervento di RCS, 
in Il transessualismo. Identificazione di un percorso diagnostico e terapeutico, a cura di E. 
BELGRANO, B. FABRIS, C. TROMBETTA, Kurtis, Milano, 1999, p. 337 ss. 

131 COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Considerazioni etiche, cit., p. 5. 
132 Ibidem. 
133 B. SORGE, Biotecnologie ed etica. Si può manipolare la vita?, in Aggiornamenti Sociali, 

11, 2000, p. 712. Per l’A. “La storia conferma la drammaticità di questa trasmutazione di 
valori: ogni qualvolta l’essere perde il primato sull’agire, l’uomo perde la libertà e si 
distrugge” (ibidem). 

134 Ibidem. Sulla relazione tra diritto e bioetica vedi, per tutti, S. BERLINGÒ, Bioetica, 
biodiritto e il contributo scientificamente legittimato, en juriste, dell’ecclesiasticista, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 25 del 2015, p. 1 ss.; P. BORSELLINO, Bioetica tra 
‘morali’ e diritto, Raffello Cortina, Milano, 2018, in particolare p. 193 ss.; P. LILLO, 



 

54 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

“dà pieno significato alle biotecnologie”135. Perciò, se tali tecniche non 
possono essere giammai astratte dall’essere a servizio dell’uomo, il loro 
utilizzo in medicina ha acceso un irrefrenabile dibattito bioetico136, socio-
politico e giuridico, sia sulle regole e sui limiti della scienza, sia sul 
rapporto tra dignità della persona137, etica, scienza e diritto138. 
Sollecitando, per altro verso, un approfondimento della loro conoscenza 
empirica.  

Ma vi è di più. Se questioni etiche sono trapelate anche 
nell’utilizzo di dispositivi o di ausili digitali tecnologicamente avanzati e 
nell’impiego di sistemi di intelligenza artificiale139 come strumenti di 
supporto alla diagnostica e a trattamenti sanitari che coinvolgono la 
ricerca e la sperimentazione140, la querelle più accesa riguarda l’adozione 

 

Orizzonti giuridici della dimensione bioetica, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 
1 del 2023, p. 49 ss.; L. PALAZZANI, Bioetica e biodiritto, in Scritti su Avvenire. La laicità 
serena di un cattolico gentile, a cura di G. BONI, Studium, Roma, 2021, p. 51 ss.; M. 
REICHLIN, La discussione sulla dignità umana nella bioetica contemporanea, in Biolaw 
Journal, Rivista di BioDiritto, n. 2, 2017, p. 101 ss.; Bioetica e società. Speranze per l’umanità, 
sfide scientifiche e morali, a cura di S. FANUELE, Laterza, Bari, 2004. Sull’incidenza del 
fattore religioso in bioetica, per tutti, vedi M. VENTURA, Laicità e fattore religioso in 
bioetica, in Bioetica e Diritti dell’uomo, a cura di L. CHIEFFI, Paravia Scriptorium, Torino, 
2000. 

135 Ibidem.  
136 Tra le questioni principali si annoverano le attività (ricerca, sperimentazione e 

esecuzione) di clonazione e/o di ibernazione umana, la selezione eugenetica, 
l’ibridazione uomo-animale, l’interruzione dell’alimentazione e la sospensione 
dell’idratazione artificiale di soggetti in SVP, il distacco del respiratore o il blocco degli 
strumenti di rianimazione in pazienti non ancora interessati da morte encefalica 
irreversibile, la gestazione per altri e quella extra-materna (in vitro, nell’incubatrice 
meccanica, in utero animale e/o nel corpo maschile), l’interruzione di gravidanza 
nonché i variegati trattamenti concernenti la transessualità. Sul punto, ampiamente, 
vedi F. MANTOVANI, Obiezione di coscienza: problema epocale, 2010, in 
www.scienzaevitafirenze.it. Sulle questioni bioetiche, per tutti, vedi R. BRUNO, Obiezioni 
di coscienza e questioni bioetiche, in Nozioni di diritto ecclesiastico, a cura di G. CASUSCELLI, 
5ª ed., Giappichelli, Torino, 2015; F. MANTOVANI, Opinioni a confronto. L’obiezione di 
coscienza e le riflessioni del giurista nell’era del biodiritto, in Criminalia, 2011, p. 390 ss. 

137 Sul particolare tema vedi CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA 
FEDE, Istruzione Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 8 settembre 2008, in 
http://www.vatican.va. 

138 Per un approfondimento nell’ambito dei valori costituzionali, per tutti, A. 
D’ALOIA (a cura di), Bio-tecnologie e valori costituzionali. Il contributo della giustizia 
costituzionale, Torino, Giappichelli, 2005; P. VERONESI (a cura di), Percorsi a confronto: 
inizio vita, fine vita e altri problemi: Forum Biodiritto 2008, Cedam, Padova, 2009. 

139 A tal proposito il COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA e il 
COMITATO NAZIONALE PER LA BIOSICUREZZA, LE TECNOLOGIE E LE 
SCIENZE DELLA VITA hanno inteso richiamare alcune riflessioni etiche nell’obiettivo 
di «identificare le condizioni etiche per uno sviluppo della IA che non rinunci ad alcuni 
aspetti della nostra umanità, in un nuovo “umanesimo digitale“, per una medicina 
“con“ le macchine e non “delle“ macchine. Nella consapevolezza che è l’uomo che 
costruisce la tecnologia e che la tecnologia non è uno strumento neutrale, in quanto 
modifica inevitabilmente la stessa relazione paziente-medico» (Intelligenza artificiale e 
medicina: aspetti etici, 29 maggio 2020, p. 15).  

140 Sul tema, fra gli altri, vedi V. MIELE, La sperimentazione umana: il punto di vista 
della bioetica personalista, in Iustitia, 1992, p. 228 ss. 

http://www.scienzaevitafirenze.it/


 

55 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

di pratiche mediche che fanno da spartiacque tra la vita e la morte. Non 
si tratta soltanto dei casi di interruzione di gravidanza141, rispetto a cui - 
si è già detto - il legislatore è intervenuto a tutela dell’obiezione di 
coscienza dei sanitari, o della mai sopita quaestio dell’eutanasia così detta 
attiva, ancora oggetto di un infuocato dibattito, ma anche delle pratiche 
di interruzione dell’alimentazione, di sospensione dell’idratazione 
artificiale e/o di distacco del respiratore per i soggetti142, ovverosia di 
tutti quei trattamenti che possono essere oggetto delle DAT e che sono 
destinati ad alterare il naturale processo vitale del disponente143, sia sotto 
il profilo antropologico, sia sotto l’aspetto fisiologico e/o biologico. Esse, 
nel chiamare in causa il significato stesso della vita e della morte ed 
evocando una rinnovata configurazione della nozione di dignità 
umana144, hanno dato la stura a numerose istanze di obiezione di 
coscienza da parte dei medici chiamati a darvi esecuzione, intrecciando 
ancor più i già intrecciati nodi di un bilanciamento, assai difficile e 
intricato, tra valori confliggenti145.  
 
 

 

141 Per tutti, sullo specifico argomento, vedi A. BETTETTINI, Libertad de conciencia y 
objeción al aborto en el ordenamiento italiano, in Revista General de Derecho Canónico y 
Eclesiástico del Estado (http://www.iustel.com), n. 23, mayo 2010, p. 1 ss.; G. BONI, Il 
dibattito sull’immissione in commercio della c.d. pillola del giorno dopo: annotazioni su alcuni 
profili giuridici della questione, in particolare sull’obiezione di coscienza, in Il diritto di famiglia 
e delle persone, 2001, p. 680 ss. 

142 In una recente pronuncia giurisprudenziale sulla questione di legittimità dell’art. 
580 c.p. si è estesa la nozione di trattamenti di sostegno vitale precisando che “il 
paziente ha il diritto fondamentale di rifiutare ogni trattamento sanitario praticato sul 
proprio corpo, indipendentemente dal suo grado di complessità tecnica e di invasività. 
Incluse, dunque, quelle procedure che sono normalmente compiute dal personale 
sanitario e la cui esecuzione richiede certo particolari competenze oggetto di specifica 
formazione professionale, ma che potrebbero essere apprese da familiari o caregivers che 
si facciano carico dell’assistenza del paziente” (Corte cost., 18 luglio 2024, n. 135, § 8). 
Tra le anzidette procedure sono da considerarsi ad esempio anche “l’evacuazione 
manuale dell’intestino del paziente, l’inserimento di cateteri urinari, l’aspirazione del 
muco dalle vie bronchiali”. Perciò qualora tali pratiche “si rivelino in concreto 
necessarie ad assicurare l’espletamento di funzioni vitali del paziente al punto che la 
loro omissione o interruzione determinerebbe prevedibilmente la morte del paziente in 
breve lasso di tempo, esse dovranno certamente essere considerate quali trattamenti di 
sostegno vitale” (ibidem). 

143 Si pensi a nuovi strumenti tecnologici che «permettono di protrarre a tempo 
indefinito il momento della morte “organica“, con ogni implicazione sulla «morte 
giuridica» del soggetto fissato dalla legge nella cessazione definitiva e irreversibile di 
tutte le attività dell’encefalo» (G. BALDINI, Prime riflessioni, cit., p. 99). 

144 Sulla relazione tra dignità umana e fine vita, per tutti, vedi P. BORSELLINO, 
“Dignità”: un concetto utilizzabile alla fine della vita?, in https://www.comitato-finevita.it/, p. 
1 ss.; R. MACKLIN, Dignity is a useless concept: it means no more than respect for persons or 
their autonomy, in BMJ, 2003, p. 327 ss.; D. MAZZON, Quale dignità al termine della vita? 
Considerazioni etico-deontologiche, in Recenti progressi in medicina, 2015, p. 593 ss. 

145 Non si tratta, allora, di invocare il divieto di tali tecniche in campo medico ma di 
reclamare una realizzazione piena del loro stesso significato rifugiando “la pretesa di 
fare della scienza o della tecnica un assoluto” (B. SORGE, Biotecnologie ed etica, cit., p. 
713). 

https://www.comitato-finevita.it/


 

56 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

7 - Il tassello mancate: l’assenza di una clausola di coscienza nella legge 
sulle DAT 

 
L’omessa previsione, nella legge sulle DAT, di una clausola di coscienza 
in favore del personale medico ha acceso diatribe e discussioni 
nell’ambito di questioni così dette eticamente controverse destando 
dubbi e perplessità anche sotto il profilo della legittimità costituzionale 
della disciplina emanata146. La questione è, invero, tracciata nel perimetro 
di un confine etico/giuridico fuggevole ed evanescente, pur non essendo 
“il rifiuto delle cure” riferibile all’eutanasia attiva ma a una “scelta, da 
parte del malato, che la malattia segua il suo corso naturale“147, anche ove 
ne dovesse derivare la morte. 

Ciò che, alla luce del paradigma normativo, primeggia è l’intento 
del disponente che può sottrarsi o rinunciare a trattamenti sanitari - 
inclusi quelli “necessari alla propria sopravvivenza”148 - volontà che, si 
è già detto, il medico è ex lege “tenuto a rispettare”149, salvo che le 
richieste siano contrarie - tra le altre cose150 - a norme di legge, a 
disposizioni del codice di deontologia professionale o alle best practice151. 
Si tratta dell’assolutizzazione del principio di autodeterminazione 

 

146 È stato osservato, a tal proposito, come sia “prevedibile che di fronte alla 
invocazione dell’obiezione di coscienza si apra un contenzioso giudiziario, nel quale i 
soggetti coinvolti potrebbero provare a invocare una interpretazione 
convenzionalmente e costituzionalmente orientata di quanto stabilito dal legislatore 
nella legge sulle DAT. In subordine, potrebbe essere richiesto di portare la normativa 
sulle DAT all’esame della Corte costituzionale, sotto il profilo della mancata previsione 
del diritto alla obiezione di coscienza” (Nota congiunta di CSL-Centro Studi Livatino e 
CDNF-Comitato Difendiamo i nostri Figli, La legge sulle DAT non può cancellare il 
fondamentale diritto all’obiezione di coscienza, 22 gennaio 2018, in 
https://www.centrostudilivatino.it/). Analogamente l’on. Pagano ha manifestato “una 
forte perplessità sulla legge“ giacché «il profilo di incostituzionalità di questa legge è 
altissimo“ (Camera dei Deputati, DAT - L’on. Pagano pone al ministro Lorenzin la questione 
dell’obiezione di coscienza, 21 dicembre 2017, in https://www.centrostudilivatino.it/). 

147 Cass. civ., sez. I, 16 ottobre 2007, n. 21748, § 6.1). Diversamente è vietata e, quindi, 
penalmente perseguibile, la somministrazione di una dose letale di farmaco (in tal senso 
anche Cass. civ., sez. I, ord. 20 aprile 2005, n. 8291). Sul punto vedi G. POPOLO, 
Testamento biologico ed eutanasia: i limiti contenutistici, in Il testamento biologico, verso una 
proposta di legge, a cura di M. DE TILLA, L. MILITERNI, U. VERONESI, Sperling& Kupfer 
editore, Milano, 2007, p. 24 ss. 

148 Art. 1, quinto comma. Così “lo scarto, così destinato a prodursi, tra 
l’«indisponibilità» del bene vita e la piena «disponibilità» del bene salute, da parte di 
chi abbia integre facoltà mentali, introduce un qualche elemento di intrinseca 
contraddittorietà, che non si rinviene, invece, di norma, nei codici di condotta a 
fondamento etico-religioso” (A. LICASTRO, Trattamenti sanitari, diritto 
all’autodeterminazione ed etiche di fine vita dopo l’ordinanza n. 207 del 2018 della Corte 
costituzionale, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 14 del 2019, p. 10). 

149 Art. 1, n. 6. 
150 S’intende far riferimento al disposto dell’art. 4, n. 5, che fa venir meno l’obbligo 

di eseguire le richieste palesemente incongrue, non corrispondenti alle condizioni 
cliniche del disponente o attinenti a trattamenti non conosciuti al momento della 
redazione delle DAT.  

151 Cfr. art. 1, n. 6. 



 

57 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

terapeutica152 che, se ha esteso i confini delle decisioni oggetto delle DAT 
persino legittimando atti medici non stricto sensu curativi e, anzi, 
pregiudizievoli della vita stessa del disponente, sembrerebbe avere 
indotto il legislatore a ignorare i conflitti interiori di chi, essendo 
chiamato all’ars medica, quelle decisioni le deve eseguire. Ed è proprio 
su tale circostanza che la fase preparatoria della legge, ha registrato 
maggiori resistenze e proteste - anche da parte del mondo cattolico153 - 
nella fondata preoccupazione delle “enormi problematiche” prevedibili 
in ordine “al buon funzionamento del sistema” e ai “numerosi 
contenziosi giudiziari”154 destinati a essere attivati. Proteste che, 
infervorate e copiose, sono proseguite anche dopo l’entrata in vigore 
della legge, nell’auspicio di un intervento volto a colmare il vuoto 
normativo con una clausola di coscienza ad hoc. La pregnanza di una 
specifica integrazione trapela anche dai pronunciamenti della 
giurisprudenza che, nelle questioni di fine vita, da un lato ha sollecitato 
l’intervento del legislatore, dall’altro ha ribadito la libertà del medico di 
adempiere o meno alle richieste del paziente155 con un indirizzo che si 
discosta, evidentemente, dalle coordinate del vigente sistema normativo 
sulle DAT.  

A ben vedere però il dettato normativo non sembra soltanto 
lacunoso ma appare addirittura ambiguo e, persino, enigmatico.  

 

152 È stato icasticamente precisato che «dalla lettura dei lavori preparatori, non 
sembrano cogliersi tracce dell’intento di riaffermare il diritto di autodeterminazione 
terapeutica nei termini assoluti […]. Anzi, risulta che un emendamento aggiuntivo, 
volto proprio a sancire espressamente il dovere dell’individuo di tutelare la propria 
sanità fisica anche per rispetto della collettività, venne ritirato in seguito alle 
rassicurazioni dell’on. Tupini, secondo cui il principio poteva considerarsi implicito 
nella formulazione della norma poi approvata. Con la cui introduzione, in definitiva, si 
sarebbe pensato più a proteggere l’individuo “di fronte a restrizioni della sua libertà 
personale provenienti dall’esterno», che a fissare in un «principio di 
autodeterminazione terapeutica“ la principale fonte di legittimazione del trattamento 
sanitario, suscettibile, come si è successivamente dimostrato, di essere portato a 
conseguenze estreme, tanto da ripercuotersi sul bene stesso della vita» (A. LICASTRO, 
Trattamenti sanitari, cit., pp. 10-11.)  

153 A tal proposito nell’interrogazione parlamentare n. 3-03452 si è evidenziato che: 
«meritano attenzione le dichiarazioni della direzione della Piccola casa della Divina 
Provvidenza, fondata da san Giuseppe Benedetto Cottolengo (1786-1842) nel 1838 a 
Torino. L'istituto torinese ha annunciato ieri che non applicherà il biotestamento. “Non 
importa - sostiene il padre generale del Cottolengo, Carmine Arice, ripreso da Ansa - se 
la legge non prevede l'obiezione di coscienza. Marco Cappato è andato a processo 
perché accompagna le persone a fare il suicidio assistito. Possiamo andarci anche noi, 
che nel caso di un conflitto fra la legge e il Vangelo siamo tenuti a scegliere il Vangelo“» 
(Interrogazione parlamentare on. Fedriga et al., Iniziative urgenti volte a riconoscere 
l'obiezione di coscienza in materia di «testamento biologico», n. 3-0345, in 
https://www.quotidianosanita.it/). 

154 Interrogazione parlamentare on. Fedriga et al., Iniziative urgenti, cit. Durante i 
lavori preparatori si è osservato, in particolare, che “L’assenza […] nell'articolato della 
legge della possibilità di ricorrere all'obiezione di coscienza per i medici e per le 
strutture sanitarie anche private creerà enormi problematiche per il buon 
funzionamento del sistema e numerosi contenziosi giudiziari” (ibidem). 

155 Più recentemente vedi Corte cost., 22 novembre 2019, n. 242, § 6. 



 

58 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Se, infatti, l’obbligo imposto alle strutture sanitarie di garantire 
“con proprie modalità organizzative la piena e corretta attuazione della 
legge”156 sarebbe da correlarsi alle eventuali istanze obiettorie del 
medico che “è tenuto” a ottemperare alle DAT - salvo nei casi di 
incongruità delle stesse, non riconducibilità delle richieste alle 
condizioni cliniche del disponente, sussistenza di nuove terapie, non 
prevedibili al momento della sottoscrizione del documento157, ovvero 
ove si tratti di richieste contrarie a norme di legge, a disposizioni del 
codice di deontologia professionale e/o alle best practice158 -, l’esplicito 
richiamo alle disposizioni professionali è stato percepito come una 
sorta di riconoscimento dell’obiezione di coscienza159. Questo perché il 
legislatore avrebbe inteso consentirgli di invocare tale diritto, per via 
indiretta, attraverso una norma contenuta nel codice di deontologia 
medica che, ponendo il professionista nella legittimità di rifiutare 
l’adempimento qualora le prestazioni richieste siano “in contrasto con 
la propria coscienza”160, fungerebbe da 'clausola di copertura'161. Tale 
impostazione corre, invero, su una strada quanto mai ardimentosa, 
impervia e pericolosa. Da una parte perché aprirebbe al riconoscimento 
della qualifica di rango di norma primaria a una disposizione di soft 
law162 redatta da un ordine professionale, così attuando un vero e 

 

156 Art. 1, n. 9, L. n. 219 del 2017.  
157 Cfr. art. 4, n. 5. 
158 Art. 1, n. 6, L. n. 219 del 2017. 
159 Si è, infatti, osservato che ai sensi dell’art. 1 c. 6 della L. n. 219 del 2017, “il 

riconosciuto diritto del medico di non avere obblighi professionali […] si traduce in 
obiezione se i trattamenti sanitari richiesti sono suscettibili di essere considerati in forza 
dell’art. 22 del codice deontologico o considerati in base al valore non solo scientifico, 
ma anche morale che questi rappresentano” (L. d’AVACK, Il dominio delle biotecnologie. 
L’opportunità e i limiti dell’intervento del diritto, Giappichelli, Torino, 2018, § 3.10). Per 
Federico Pizzetti “anche in assenza di un’apposita previsione nella l. n. 219/2017 che 
riconosca l’obiezione di coscienza, potrebbe, quindi, esserci un appiglio normativo 
sufficiente a permettere al medico, nei casi e nei limiti di cui all’art. 22 c.d.m., di opporre 
i personali convincimenti di coscienza all’esecuzione di una DAT” (F.G. PIZZETTI, 
Prime osservazioni sull’istituto delle disposizioni anticipate di trattamento, in BioLaw Journal, 
Rivista di BioDiritto, n. 1, 2018, p. 59). Paolo Cavana sostiene che “la formulazione della 
legge, con l’esplicito ma generico rinvio alla deontologia medica, cui viene conferita ex 
lege valore di fonte primaria sembra […] aver addirittura ampliato l’ambito di tutela 
della libertà di coscienza del medico, che, risulta estesa a ogni prestazione richiesta dal 
paziente” (P. CAVANA, Diritto alla salute, libertà religiosa e obiezione di coscienza, in 
Valetudo et religio. Intersezioni fra diritto alla salute e fenomeno religioso, a cura di B. SERRA, 
Giappichelli, Torino, 2020, p. 149 ss.).  

160 Cfr. art. 22, codice di deontologia medica. 
161 Sul tema vedi C. LUZZI, La questione dell’obiezione di coscienza alla luce della L. 

219/2017 tra fisiologiche esigenze di effettività e nuove prospettive di tutela, in 
Dirittifondamentali.it, 1, 2019, p. 10. 

162 È emerso, chiaro, il pericolo di equiparare il codice deontologico “ad una fonte 
primaria, con la conseguenza che l’espressione dell’autodeterminazione del paziente 
possa essere limitata da vincoli non determinati e chiaramente fissati in legge” (U. 
ADAMO, Consenso informato e disposizioni anticipate di trattamento: finalmente la legge, in 
https://www.lacostituzione.info/). In tal senso anche D. PARIS, Legge sul consenso 
informato, cit., p. 33. Sul valore delle fonti di soft law, fra gli altri, vedi E. MOSTACCI, La 
soft law nel sistema delle fonti: uno studio comparato, Cedam, Padova, 2008. 



 

59 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

proprio stravolgimento della gerarchia delle fonti163. Dall’altra perché 
consentirebbe all’intera classe medica di “autoesentarsi”164 
dall’esecuzione delle DAT sulla base di criteri, modalità e parametri 
individuati dal proprio ordine e dallo stesso approvati.  
 
 
8 - Conclusioni 
 
La formulazione adottata in subiecta materia deve ritenersi lacunosa, “non 
felice”165, “irragionevole”166 o quantomeno poco chiara e/o sconveniente. 
Se, infatti, il richiamo a una norma di soft law ha prestato il fianco a 
interpretazioni diverse, l’omessa previsione di una clausola di coscienza 
svela come il legislatore abbia tout court irragionevolmente ignorato la 
sfera interiore di chi è chiamato all’ars medica, travalicandone e 
vanificandone il giuridico rilievo. Quasi che tale sfera non sia meritevole 
di tutela o, più semplicemente, sia destinata a soccombere dinanzi 
all’autodeterminazione del paziente. Ciò nondimeno, a prescindere dal 
valore costituzionale della coscienza individuale che assurge a fonte “di 
esenzioni privilegiate dall’assolvimento di doveri pubblici qualificati 
dalla costituzione inderogabili”167.  

Valga osservare, poi, come, nella scivolosità del pendio su cui 
corre il discrimine tra il dare esecuzione al rifiuto/rinuncia a trattamenti 
salvavita e forme di aiuto al suicidio168, nemmeno sia stata attentamente 
vagliata la differenza tra cagionare la morte di un paziente - ancorché 
derivi da un rifiuto alle cure - e accompagnarlo nel naturale e ineluttabile 

 

163 Al contrario “le disposizioni dei codici deontologici predisposti dagli ordini (o dai 
collegi) professionali, se non recepite direttamente dal legislatore, non hanno né la 
natura, né le caratteristiche di norme di legge” (Cass. civ., 10 luglio 2003, n. 10842; in tal 
senso anche Cass. civ., 11 novembre 2015, n. 23017). 

164 D. PARIS, Legge sul consenso informato e le DAT: è consentita l’obiezione di coscienza 
del medico, in Biolaw Journal, Rivista di biodiritto, 1, 2018, p. 33. 

165 S. CANESTRARI, Una buona legge, cit., p. 977. 
166 P. CAVANA, Diritto alla salute, cit., p. 151. L’irragionevolezza della L. n. 219 del 

2017, sostiene l’A., deriva dal fatto che “a differenza di quanto prospettato per l’aborto, 
in questo caso non vi sono nemmeno quelle ragioni di urgenza irreparabile per la 
gestante derivante dall’asserita difficoltà di reperire in alcune strutture medici non 
obiettori” (ibidem, p. 143).  

167 Corte cost., 19 dicembre 1991, n. 467, § 4. 
168 Cfr. Corte cost., 22 novembre 2019, n. 242. I giudici hanno dichiarato l’illegittimità 

costituzionale dell’art. 580 cod. pen. nella parte in cui non esclude la punibilità di chi 
“agevola l’esecuzione del proposito di suicidio, autonomamente e liberamente 
formatosi, di una persona tenuta in vita da trattamenti di sostegno vitale e affetta da 
una patologia irreversibile, fonte di sofferenze fisiche o psicologiche che ella reputa 
intollerabili, ma pienamente capace di prendere decisioni libere e consapevoli, sempre 
che tali condizioni e le modalità di esecuzione siano state verificate da una struttura 
pubblica del servizio sanitario nazionale, previo parere del comitato etico 
territorialmente competente“, e a condizione che al paziente siano state offerte effettive 
possibilità di accedere a cure palliative che costituiscono il “pre-requisito della scelta, in 
seguito, di qualsiasi percorso alternativo da parte del paziente” (§ 2. 4). Sulla particolare 
questione vedi COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA, Risposta al quesito del 
Comitato Tecnico Territoriale della Regione Umbria del 3 novembre 2023. 



 

60 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

percorso di congedo con la vita. Una differenza che non è poca cosa e non 
può passare inosservata proprio perché da essa può germinare un 
conflitto interiore cogente e devastante. Un conflitto che fluisce dal fascio 
dei convincimenti più intimi e reconditi di chi, pur nel tradimento del 
valore che la vita e l’integrità fisica per la sua coscienza rappresentano, è 
obtorto collo chiamato a realizzare le determinazioni del malato deciso a 
“lasciarsi morire”. Né si può pretendere, da chi - per natura e finalità 
della professione scelta - è preposto proprio alla tutela della vita 
umana169, di eseguire una prestazione esattamente contraria alla 
preservazione di detto bene senza considerare che, dal forzoso 
adempimento, può germinare un soffocante tormento interiore170. Perciò, 
nei casi di richieste di interruzioni dei trattamenti salvavita, l’intervento 
medico non può essere costretto, né l’opposizione ad adempiervi per 
ragioni di coscienza può essere mortificata, trascurata e addirittura 
sanzionata.  

Tale snodo, fondamentale e dirimente, richiama una ragionevole 
simmetria tra il diritto all’autodeterminazione terapeutica del paziente e 
il diritto all’autonomia del foro interno del professionista, pur nel dovere 
di garantire il buon funzionamento delle strutture organizzative e dei 
servizi generali. Simmetria che, se non può ammettere un eventuale 
pregiudizio dell’autonomia del paziente, nemmeno può considerarsi 
realizzata attraverso la mera e assoluta compressione della coscienza del 
medico171. Si tratta, piuttosto, di addivenire a un armonico bilanciamento 
tra i diversi interessi in gioco - entrambi di rango costituzionale - che, 
nell’inerzia del legislatore, è stato ancora una volta operato - nell’ambito 
del fine vita - dal giudice delle leggi che ha, di recente, affidato “alla 
coscienza del singolo medico scegliere se prestarsi, o no, a esaudire le 
richieste del malato”172. 

 

169 Cfr. art. 3, codice di deontologia medica. Il medico, infatti, “deve, con scienza e 
coscienza, perseguire un unico fine: la cura del malato utilizzando i presidi diagnostici 
e terapeutici di cui al tempo dispone la scienza medica, senza farsi condizionare da 
esigenze di diversa natura, da disposizioni, considerazioni, valutazioni, direttive che 
non siano pertinenti rispetto ai compiti affidatigli dalla legge ed alle conseguenti 
relative responsabilità” (Cass. pen., sez. IV, 2 marzo 2011, n. 8254). 

170 Sì che, il medico non potrebbe “fare altro che chiedere un’organizzazione del 
lavoro che non lo metta contro la propria coscienza, ma che affidi a colleghi il caso che 
genera il conflitto di coscienza” (P. PIRAS, Il medico che ha agito in scienza e coscienza, cit.). 

171 Così Consiglio di Stato, sez. atti normativi, 21 luglio 2016, n. 1695, § 55. 7. In senso 
contrario si è ritenuto che “Contemplare - in forza del diritto all’obiezione di coscienza 
- l’esenzione del medico dal dovere di rispettare la volontà del paziente di rifiutare un 
trattamento sanitario o di rinunciarvi, avrebbe significato e significherebbe giustificare 
interventi attivi compiuti dai medici sulla base dei loro propri valori, e legittimare, 
dando luogo a un vero e proprio controsenso, lo svuotamento del complessivo impianto 
di una legge che individua nella volontà del paziente l’imprescindibile presupposto per 
la messa in atto o la prosecuzione di qualunque intervento sul corpo di una persona” 
(P. BORSELLINO, La legge n. 219/2017. “Norme in materia di consenso informato e 
disposizioni anticipate di trattamento”: una risposta normativa orientata al superamento del 
conflitto sui principi, in Centro di ricerca e documentazione Luigi Einaudi, n. 3, 2019, p. 14). 

172 Corte cost., 22 novembre 2019, n. 242, § 6. Con riferimento al fine vita, nella XIX 
legislatura, il disegno di legge A.S. n. 104, di iniziativa dei senatori Bazoli, Mirabelli e 



 

61 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

La pregnanza della questione è così tangibile e manifesta che un 
intervento integrativo è stato, da più parti, sollecitato prima e dopo173 
l’emanazione della legge e, recentemente, riproposta in occasione del 
disegno di modifica dell’art. 580 c.p.174. Nella Relazione al progetto 
presentato in Senato l’introduzione di una clausola di coscienza è stata, 
infatti, considerata in linea con le indicazioni della Consulta175 che ha 
ragionevolmente correlato l'obiezione di coscienza del medico “al 
comma 6 dell'articolo 1 della legge n. 219 del 2017, seguendo la medesima 
articolazione stabilita per gli altri casi di obiezione disciplinati 

 

altri, comunicato alla presidenza il 13 ottobre 2022, nel proporre l’introduzione di 
Disposizioni in materia di "morte volontaria medicalmente assistista”, al fine di porre fine 
volontariamente e autonomamente alla propria vita, nell’art. 6 ha previsto che 
“L’esercente la professione sanitaria non è tenuto a prendere parte alle procedure per 
l’assistenza alla morte volontaria medicalmente assistita disciplinate dalla presente 
legge quando sollevi obiezione di coscienza con preventiva dichiarazione”. 
Analogamente nel disegno di legge A.S. n. 124, comunicato alla presidenza il 13 ottobre 
2022, di iniziativa della senatrice Pirro e altri, nell’articolo 7 si è previsto che “Il 
personale sanitario ed esercente le attività ausiliarie non è tenuto a prendere parte alle 
procedure relative al suicidio medicalmente assistito e al trattamento eutanasico 
quando sollevi obiezione di coscienza con preventiva dichiarazione”. I testi sono 
disponibili in https://www.senato.it/. 

173 Si consideri ad esempio la proposta presentata alla Camera dei Deputati il 30 
maggio 2018 attraverso il D.D.L. A.C. 674, Mugnai e D’Ettore (XVIII legislatura) recante 
l’Introduzione dell'articolo 4-bis della legge 22 dicembre 2017, n. 219, concernente la clausola 
di coscienza del personale medico e sanitario rispetto alle attività conseguenti a rifiuto o rinunzia 
del paziente ai trattamenti sanitari (674) per il quale: “Alla legge 22 dicembre 2017, n. 219, 
dopo l’articolo 4 è inserito il seguente art. 4-bis: Il personale medico ed esercente le 
attività e professioni sanitarie non è tenuto a rispettare la volontà, espressa dal paziente 
ai sensi dell’articolo 4, di rifiutare o rinunciare a un trattamento sanitario qualora sollevi 
obiezione di coscienza, con preventiva dichiarazione comunicata al direttore 
dell’azienda sanitaria locale o dell’azienda ospedaliera, nel caso di personale 
dipendente, e al direttore sanitario, nel caso di personale dipendente da strutture 
sanitarie private autorizzate o accreditate, entro trenta giorni dalla data di entrata in 
vigore della presente disposizione o dalla data di inizio dell’esercizio dell’attività presso 
l’azienda o struttura interessata”. Il testo è disponibile in https://www.camera.it/. Nella 
relazione illustrativa si sottolinea come «il legislatore, in materie così delicate, che 
riguardano la vita umana, e ancora di più il fine vita, de(bba) riconoscere il diritto 
all'obiezione di coscienza, nella ragionevole considerazione della necessità di un 
equilibrio tra i diversi interessi, anche di rango costituzionale, coinvolti nell'attuazione 
delle norme in oggetto […] La proposta di legge che sottoponiamo alla vostra attenzione 
vuole quindi colmare quella che per noi è una lacuna della legge n. 219 del 2017, 
prevedendo espressamente il diritto a esercitare la ”clausola di coscienza” da parte del 
personale medico ed esercente le attività e professioni sanitarie» (ibidem).  

174 Si tratta del disegno di legge A.S. n. 1083, di iniziativa dei senatori Paroli, Zanettin, 
comunicata alla presidenza il 26 marzo 2024, (XIX Legislatura) che reca le Modifiche 
all'articolo 580 del codice penale e modifiche alla legge 22 dicembre 2017, n. 219, in materia di 
disposizioni anticipate di trattamento e prestazione delle cure palliative e che all’art. 1 lett. a), 
c. 2 prevede:  ”Il medico e gli altri esercenti le professioni sanitarie hanno facoltà di 
presentare dichiarazione di obiezione di coscienza nei confronti della presente legge 
nelle ipotesi in cui, a seguito dell'applicazione della medesima legge, la sottoposizione 
o la rinuncia al trattamento sanitario o il rispetto delle disposizioni anticipate di 
trattamento (DAT) di cui all'articolo 4 contrastano con la deontologia professionale o 
con le buone pratiche socio-assistenziali”. Il testo è disponibile in https://www.senato.it/.  

175 Cfr. Corte cost., 22 novembre 2019, n. 242. 

https://www.senato.it/
http://www.normattiva.it/uri-res/N2Ls?urn:nir:stato:legge:2017;219
https://www.senato.it/


 

62 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 3 del 2025               ISSN 1971- 8543 

dall'ordinamento e, in particolare, quella dell'articolo 9 della legge n. 194 
del 1978”176. L’anzidetto disegno, inoltre, in considerazione delle 
difficoltà emerse nelle strutture private di ispirazione religiosa per 
l'attuazione della legge sulle DAT, “esclude, come è doveroso, la cogenza 
di tali disposizioni per le strutture sanitarie private”177. Basti considerare 
che, se non si può esigere che il medico agisca contro la sua stessa 
coscienza così equiparando il suo ruolo a un mero esecutore 
testamentario178, nemmeno si può ritenere soddisfacente affidare le sue 
istanze obiettorie “alle dinamiche organizzative dove, non a caso, anche 
le norme deontologiche assumono un altro peso”179.  

Emerge, pertanto, l’urgenza - ancor più improcrastinabile - di un 
intervento modificativo e integrativo volto a sciogliere un nodo rimasto 
ancora irrisolto. Si muove dalla centralità dell’opera svolta dal legislatore 
nell’alveo di un sinfonico bilanciamento tra interessi confliggenti, 
ovverosia di un “bilanciamento” che “non significa compromesso”180, né 
consenta una illimitata espansione di uno dei diritti che diverrebbe 
“tiranno”181 nei confronti di altre situazioni giuridiche. Di un 
bilanciamento, cioè, che risulti pienamente e armonicamente satisfattivo 
delle opposte esigenze di tutela. Nel mentre, i bisogni di coscienza del 
personale medico non possono di certo cadere nell’oblio. Le istanze 
obiettorie andranno, in tal guisa, sollevate e risolte - per via analogica - 
nell’ambito giudiziale, ove la struttura sanitaria non abbia ritenuto di 
provvedere - in modo tempestivo - a individuare altro professionista non 
obiettore sulla base dell’obbligo di garantire la corretta attuazione della 
legge “con proprie modalità organizzative”182. Così abbandonando la 
tutela della coscienza individuale a logiche di accomodamento di fatto183 
e/o a pronunciamenti del giudice delle leggi. Nel paventato rischio di 
soluzioni a geometria variabile.  

 
 
 
 

 

 

176 Relazione al disegno di legge A.S. n. 1083, di iniziativa dei senatori Paroli, 
Zanettin del 26 marzo 2024 (XIX Legislatura).  

177 Ibidem. 
178 Ibidem. 
179 C. LUZI, A proposito di alcune recenti tendenze, cit., p. 3446. 
180 A. SCHUSTER, Introduzione al Focus: Coscienza, religione e non discriminazione, in 

GenIUS, 1, 2017, p. 13.  
181 Corte cost., 9 maggio 2013, n. 85. 
182 Art. 1, n. 9. 
183 Sulla questione, fra gli altri, vedi C. LUZI, La questione dell’obiezione di coscienza, 

cit., p. 25.; D. NEJAIME, R. SIEGEL, Conscience Wars: Complicity-Based Conscience Claims 
in Religion and Politics, in Yale L.J., 2015, p. 2520. 


