
              
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/28763 

 

Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Daniele Arru 
(professore associato nell’Università di Roma Tor Vergata, 

Dipartimento di Storia, Patrimonio culturale, Formazione e Società) 

 

 

Note sul Concordato di Ponte Mammolo (11 aprile 1111) * 

 

Notes on the Concordat of Ponte Mammolo (April 11, 1111) * 
 

 

ABSTRACT: Il presente saggio intende porre in risalto l’importanza storica del 

Concordato di Ponte Mammolo (1111) nel contesto della lotta delle investiture e 

insieme evidenziare il ruolo assolto dal nascente istituto concordatario nelle 

relazioni fra Papato e Impero. Viene offerto anzitutto un inquadramento generale 

dei presupposti storici e giuridici del Concordato, ripercorrendo le vicende che 

portano alla sua stipulazione. Si prende quindi in esame il testo concordatario, 

ponendone in luce la peculiare struttura formale e poi analizzandone la disciplina 

materiale. Costante riferimento è fatto ai Concordati coevi di Sutri (1111) e di 

Worms (1122) che regolano anch’essi la materia delle investiture. 

 

ABSTRACT: This essay aims to highlight the historical importance of the 

Concordat of Ponte Mammolo (1111) in the context of the Investiture Controversy 

and at the same time to highlight the role played by the nascent concordatory 

institution in the relations between the Papacy and the Empire. First of all, a 

general overview of the historical and legal presuppositions of the Concordat is 

offered, retracing the events that led to its stipulation. The concordat text is then 

examined, hilighting its peculiar formal structure and then analyzing its material 

discipline. Constant reference is made to the contemporary Concordats of Sutri 

(1111) and Worms (1122) which also regulate the matters of investitures.  

 

 

SOMMARIO: 1. Premessa - 2. I presupposti storico-giuridici del Concordato - 3. La 

stipulazione concordataria - 4. Esame degli accordi - 5. Il Privilegio pontificio - 6. 

Sviluppi della vicenda - 7. La dichiarazione di nullità del Privilegio pontificio - 8. 

Considerazioni conclusive. 

 

 

1 - Premessa 

 



              

2 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

È noto che la “lotta delle investiture”, apertasi nell’ultimo scorcio del sec. XI 

fra Papato e Impero, attraversa fasi alterne e incerte prima di giungere alla 

sua composizione, col Concordato di Worms, nel 11221. 

 
* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
1 Per un inquadramento generale della materia, senz’alcuna pretesa di completezza, 

data la vastità della letteratura esistente, cfr. O. CAPITANI, Papato e Impero nei secoli XI e 

XII, in Storia delle idee politiche, economiche e sociali, diretta da L. FIRPO, vol. II, t. 2, Il Medioevo, 

UTET, Torino, 1983, pp. 117-173; ID., Storia dell’Italia medievale 410-1216, Laterza, Roma-

Bari, 1986, pp. 333-360; U.R. BLUMENTHAL, La lotta per le investiture, Liguori, Napoli, 

1990; N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture. Una rivoluzione medievale (998-1122), Carocci, 

Roma, 2020, con amplissima bibliografia aggiornata cui si fa rinvio. Con più specifico 

riferimento alla storia ecclesiastica, cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana e la riconquista 

cristiana (1057-1123), in AA. VV., Storia della Chiesa dalle origini fino ai giorni nostri, diretta 

da A. FLICHE e V. MARTIN, vol. VIII, SAIE, Torino, 1959, pp. 459-509; F. KEMPF, La 

riforma gregoriana (1046-1124), in AA. VV., Storia della Chiesa, diretta da H. JEDIN, vol. IV, 

parte II, sezione I, Jaca Book, Milano, 1978, pp. 455-521; C. VIOLANTE, L’età della riforma 

della Chiesa in Italia (1002-1122), in Storia d’Italia, diretta da N. VALERI, vol. I, 2ª ed., UTET, 

Torino, 1966; ID., Chiesa feudale e riforme in Occidente (secc. X-XII). Introduzione a un tema 

storiografico, CISAM, Spoleto, 1999; G. MICCOLI, La storia religiosa, in Storia d’Italia, diretta 

da G. GALASSO, vol. II, t. 1, UTET, Torino, 1974, pp. 431-1079. Per il contesto dei rapporti 

istituzionali fra autorità politica e autorità religiosa, cfr. F. RUFFINI, Relazioni fra Stato e 

Chiesa. Lineamenti storici e sistematici, il Mulino, Bologna, 1974, pp. 77-81 e pp. 185-188; M. 

FERRABOSCHI, Storia dei sistemi di relazione fra Stato e Chiesa, De Salvia, Ferrara, 1974, pp. 

91-97; F. DELLA ROCCA, Appunti di storia concordataria, Giuffrè, Milano, 1977, pp. 15-19; 

P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti fra Stato e Chiesa, I, Chiesa e Stato dall’avvento del 

cristianesimo agli inizi della monarchia assoluta, Giuffrè, Milano, 1981, pp. 57-82; G. 

LEZIROLI, Relazioni fra Chiesa cattolica e potere politico. La religione come limite del potere (cenni 

storici), 4ª ed., Giappichelli, Torino, 1998, pp. 63-86. Per i profili giuridici generali, cfr., ex 

plurimis, E. CORTESE, Il diritto nella storia medievale, vol. I, Il Cigno Galileo Galilei, Roma, 

1995; M. ASCHERI, Introduzione storica al diritto medievale, Giappichelli, Torino, 2007, C. 

FANTAPPIÈ, Storia del diritto canonico e delle istituzioni della Chiesa, il Mulino, Bologna, 2011. 

Con specifico riferimento alla storia concordataria, tornano ancor oggi utili i saggi raccolti 

in AA. VV., Chiesa e Stato. Studi storici e giuridici per il decennale della Conciliazione tra la Santa 

Sede e l’Italia, vol. I, Studi storici, Vita e Pensiero, Milano, 1939. Sul Concordato di Worms, 

fra i contributi più recenti, cfr. AA. VV., A novecento anni dal Concordato di Worms. Dinamiche 

dei rapporti tra Santa Sede e autorità civili (Atti del Convegno di Cosenza-Unical, 25 novembre 

2022), a cura di M. D’ARIENZO, F. VECCHI, Luigi Pellegrini, Cosenza, 2024; V. GIGLIOTTI, 

Per una rilettura del Concordato di Worms (23 settembre 1122) nel quadro dei rapporti tra Chiesa 

e autorità secolare nel Medioevo, in AA. VV., Cattolicesimo e azione politica, a cura di I. 

ZUANAZZI e D. DIMODUGNO, Accademia University Press, Torino, 2024, pp. 3-22. Fra le 

iniziative legate alla storica ricorrenza, ricordiamo: Oltre Worms. La costruzione dello specifico 

occidentale nel XII secolo, tra declinazioni dei poteri locali e dimensione universale, Convegno 

internazionale in occasione del IX centenario del Concordato di Worms (1122-2022), Abbazia di 

Farfa, 14-16 settembre 2022.  



              

3 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

In questo complesso e travagliato periodo storico, le due Parti 

oscillano fra la tentazione di una soluzione di compromesso, intesa a 

contemperare le opposte aspettative, e quella di una riaffermazione piena e 

totale delle ragioni di ciascuno nei confronti della controparte. 

Il dato che, dal punto di vista più strettamente giuridico, riveste 

particolare interesse è che per giungere a una soluzione della controversia 

prende corpo uno strumento destinato, nei secoli successivi, a un diffuso 

impiego nei rapporti fra autorità civile e autorità religiosa: il Concordato. 

A esso si fa ricorso fin dagli anni più aspri della lotta, come evidenzia 

la vicenda - poco nota ma ricca di insegnamenti - del Concordato di Sutri 

(febbraio 1111), imperniato su una soluzione di netta separazione fra Impero 

e Chiesa e rimasto, per un complesso di ragioni politiche, senza seguito2. 

Ma al Concordato si farà ancora ricorso, poco tempo dopo le vicende 

del febbraio 1111, quando prevarrà l’idea, in una parte (quella imperiale) di 

imporre all’altra, senza temperamenti, la propria posizione. 

Questo esito prevale - a un certo momento della “lotta” - col 

Concordato di Ponte Mammolo 11 aprile 1111. 

La sua vicenda e i suoi contenuti sono scarsamente conosciuti, tanto 

che non è raro riscontrare, in sede storiografica, la confusione di questo 

Accordo col precedente Concordato di Sutri 9 febbraio 1111, nonostante la 

radicale diversità delle rispettive disposizioni.  

Un richiamo, perciò, alle vicende e ai contenuti del Concordato di 

Ponte Mammolo si rende utile - a oltre novecento anni dalla sua 

stipulazione - non solo per la più precisa conoscenza dell’Accordo, ma 

anche per la migliore comprensione dei fatti che porteranno alla 

stipulazione del Concordato di Worms 23 settembre 1122, con cui sarà 

composta la controversia delle investiture3. 

 

 
2 Su questa vicenda, per un primo accostamento, sia consentito il rinvio a D. ARRU, 

Aspetti del Concordato di Sutri del 1111, in AA. VV., A novecento anni dal Concordato di Worms, 

cit., pp. 51-65; ivi ulteriori referenze bibliografiche.  
3 Per un esame ravvicinato, oltre ai lavori già citati, cfr. P.F. PALUMBO, Pasquale II dal 

Concordato di Sutri al “pravilegium” (8 febbraio-12 aprile 1111), in Rivista storica del 

Mezzogiorno, III, 1968, pp. 3-21, nonché in AA. VV., Miscellanea di studi storici per le nozze di 

Gianni Jacovelli e Vita Castano, Schena, Fasano, 1969, pp. 85-105. Il lavoro contiene due 

comunicazioni dell’Autore risalenti agli anni 1942-1943 (le citazioni dell’opera saranno 

tratte, nelle pagine che seguono, da quest’ultima pubblicazione). Un sintetico richiamo in 

S. WEINFURTER, Ponte Mammolo, Vertrag von (1111), in Lexikon des Mittelalters Pt. 7 p. 

München [u. a.] (1980-1998) Sp. 93.   



              

4 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

2 - I presupposti storico-giuridici del Concordato 

 

La mancata attuazione delle clausole contenute nel Concordato di Sutri - 

effetto della posizione assunta da Enrico V il 12 febbraio 1111 in San Pietro 

- rimette integralmente in discussione, fra le Parti, la vexata quaestio delle 

investiture.  

Su di essa, Papato e Impero tornano ad affrontarsi, riprendendo 

quelle stesse posizioni già difese, da ciascuno, fino all’Accordo di Sutri.  

I termini della controversia sono ben noti e rimandano alla prassi, 

diffusasi in Europa nei secoli IX e soprattutto X e XI, secondo cui il sovrano 

conferiva in modo diretto i vescovati e i più alti uffici ecclesiastici 

senz’alcuna mediazione della gerarchia sacerdotale. 

Non solo. Questa prassi, col tempo, si era venuta ammantando di un 

esplicito carattere religioso, emblematicamente rappresentato dal rituale 

dell’investitura, fatta, appunto, dai sovrani, attraverso l’atto, di forte 

valenza simbolica, della consegna dell’anello e del pastorale4.  

È a questo stato di cose - e, più in generale, ai fenomeni degenerativi 

connessi (quale, ad esempio, l’acquisto “simoniaco” dell’ufficio 

ecclesiastico)5 - che la Chiesa romana intende reagire, sotto il pontificato di 

Gregorio VII (1073-1085).  

In questo periodo, infatti, il Papato prende netta posizione contro 

l’investitura dei maggiori uffici per mano dell’autorità secolare, e anzi 

formalizza in modo solenne la propria contrarietà6. 

 
4 Questi assetti sono espressione della “Chiesa regia” (Reichskirche), venuta a strutturarsi 

nell’Impero carolingio e poi a consolidarsi in quello germanico, sotto la casa di Sassonia e 

quella di Franconia. Come ricorda N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 83, la 

Chiesa regia era fondata su «un’ecclesiologia di stampo nettamente episcopalistico, che 

assegnava al re il compito di coordinare un sistema di chiese e monasteri essenzialmente 

policentrico». Come aveva notato a suo tempo C. VIOLANTE, Chiesa feudale e riforme in 

occidente (secc. X-XII). Introduzione a un tema storiografico, cit., p. 155, si trattava di una 

«ecclesiologia fondamentalmente unitaria, in cui il potere temporale laico e il potere 

spirituale ecclesiastico erano un tutto indistinto». Sulla concezione ecclesiologica 

sottostante alla Reichskirche, già G. TELLENBACH, Church, State and Christian Society at the 

Time of the Investiture Contest, Blackwell, Oxford, 1948, aveva indirizzato verso importanti 

sviluppi la storiografia medievistica tedesca (cfr. ancora, in proposito, N. D’ACUNTO, La 

lotta per le investiture, cit., pp. 16-18).  
5 Un richiamo, sul punto, in V. GIGLIOTTI, Per una rilettura del Concordato di Worms, 

cit., pp. 7-8.  
6 Com’è noto, il termine “investitura” ha un preciso significato giuridico. In proposito, 

cfr. ANONIMO, Investitura, in Nuovo Digesto Italiano, vol. VII, UTET, Torino, 1938, pp. 135-



              

5 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Ciò avviene in occasione del Concilio romano tenutosi nel febbraio 

1075 (così detto Concilio di Quaresima) che apertamente condanna 

l’investitura laica, assumendo una posizione che viene mantenuta ferma e 

ribadita nel tempo7.  

È certo che, con questa lotta, la Chiesa romana - nelle temperie che è 

propria della così detta riforma gregoriana - intende acquistare uno spazio di 

autonomia nei confronti dell’autorità secolare, nel delicato settore della 

provvista degli uffici ecclesiastici. È tuttavia innegabile che la coloritura 

“religiosa” che la questione delle investiture assume (esaltata dal rito 

dell’anello e del pastorale) conferisce alla contesa fra Papato e Impero una 

valenza assai più ampia e impegnativa. 

Attraverso di essa, la Chiesa romana rimette in gioco la struttura 

teocratica e chiesastica dell’Impero germanico, scuotendo dalle fondamenta 

l’assetto cesaropapistico che informa i suoi rapporti con la gerarchia 

sacerdotale. 

I successori di Gregorio VII tengono ferma quest’impostazione 

nuova dei rapporti del Papato con l’Impero8. 

Nello specifico della lotta per le investiture, essi mirano a scardinare 

l’investitura laica dei vescovati (e dei più alti uffici ecclesiastici), 

contestandone il fondamento “ideologico”, ossia l’esistenza di un vero 

 
136. 

Ivi si ricorda che tale espressione indica «la immissione in possesso di un beneficio o di 

una dignità qualsiasi a mezzo di un segno esterno»; essa fu perciò, nel periodo a cui ci 

riferiamo, «una formalità, con cui affermavasi uno stato di soggezione dell’investito verso 

chi lo investiva, formalità in cui il simbolo era essenziale, implicando l’acquisto del 

possesso. I simboli erano di varia specie, secondo i casi per i quali si adoperavano [...] e per 

le investiture ecclesiastiche: un anello, le chiavi della chiesa, una coppa d’argento e simili. 

Colui che li aveva ricevuti doveva custodirli con cura come segno e prova dei suoi diritti, 

e quando il feudo diventava vacante, si restituivano al domino, perché potesse investirne 

il successore». In Germania «gli eletti dovevano prestare al Re l’hominium, ricevevano da 

lui il bastone del predecessore, e da Enrico III anche l’anello: da quest’epoca la parola 

investiture divenne di uso comune».  
7 Richiami in P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 53 ss.; N. D’ACUNTO, La 

lotta per le investiture, cit., p. 125 ss. Sui molteplici aspetti del pontificato gregoriano è stata 

prodotta nel tempo una letteratura copiosissima. Per una recente rivisitazione della 

materia, cfr. il volume Gregorio VII Vescovo di Roma e Pontefice universale, Atti del LX 

Convegno storico internazionale, Todi, 8-10 ottobre 2023 (Centro italiano di studi sul basso 

medioevo-Accademia Tudertina), CISAM, Spoleto, 2024. 
8 Per un’accurata ricostruzione storica, cfr. P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., 

p. 62 ss.  



              

6 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

potere ecclesiastico-religioso dell’imperatore, quale significato dal rito 

dell’anello e del pastorale9. 

È noto che questa lotta - destinata a protrarsi per vari decenni - 

troverà in alcune compagini politiche (Francia e Inghilterra) una 

composizione di tipo compromissorio: distinguendo, nell’ufficio 

episcopale, attribuzioni spirituali e attribuzioni temporali, si farà strada il 

concetto per cui sulle prime ha competenza l’autorità spirituale, sulle 

seconde quella temporale. È la famosa “teoria di Chartres” (così 

denominata in quanto attribuita al famoso canonista francese Ivone di 

Chartres), che conoscerà una progressiva elaborazione e un significativo 

affinamento, attraverso la pubblicazione di molteplici opere dottrinali10. 

 
9 In sede storiografica, è nota la tesi secondo cui nel corso del sec. XI inizia a essere 

concepita una divisione dei poteri fondata sulla desacralizzazione del potere sovrano. Cfr., 

in questo senso, N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 10: ivi si afferma che il 

dualismo fra il potere politico e il potere sacro, venutosi ad affermare in quel tornante 

storico, finì per configurare sempre più chiaramente il potere politico «come un fenomeno 

intramondano, privo di ogni aura di sacralità». In questo senso, già P. PRODI, Il tramonto 

della rivoluzione, il Mulino, Bologna, 2015, p. 72, p. 31 e p. 44 s. In precedenza, M. 

MACCARRONE, La teologia del primato romano del secolo XI (1974), in ID., Romana Ecclesia-

Cathedra Petri, a cura di P. ZERBI, R. VOLPINI, A. GALUZZI, Herder, Roma, 1991, I, p. 649 

s., aveva parlato di «desacralizzazione della sovranità ». Sul punto, cfr. O. CONDORELLI, 

Gregorio VII e le collezioni canoniche della « riforma », in Gregorio VII Vescovo di Roma e Pontefice 

universale, cit., p. 395. Il primo configurarsi di questa tendenza si avverte già sotto il 

pontificato di Gregorio VII (1073-1085) e trova il suo immediato riscontro documentale 

nelle due Lettere che il pontefice indirizza al vescovo Ermanno di Metz nel 1076 e nel 

1081(all’indomani della duplice scomunica inflitta a Enrico IV), dove sono chiaramente 

enunciati i postulati della superiorità del potere sacerdotale su quello secolare (cfr. N. 

D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 155 ss.). Tale processo, che veniva 

sviluppandosi rapidamente negli anni successivi, non solo produceva la «centralizzazione 

pontificia», intesa come «progressivo controllo sui vescovi da parte del papato», ma, 

soprattutto evidenziava che «la gerarchia ecclesiastica, e in primis il papato, aveva assorbito 

quasi del tutto la componente sacrale che aveva innervato di sé il potere imperiale almeno 

a partire dall’età carolingia. Era, questo, il risultato più duraturo della rivoluzione del 

secolo XI». Così N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 195 s.  
10 L’espressione “teoria di Chartres“ si riscontra in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, 

cit., pp. 471-473. Come ricorda P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 88, Ivone di Chartres 

aveva formulato una nuova teoria moderata, nel tentativo di por fine agli attriti tra le parti, 

«sulla base di una distinzione di funzioni. Se l’investitura laica è inammissibile per la 

funzione pastorale, è però accettabile e giustificata se riguardante solo la proprietà, il 

possesso dei beni ecclesiastici».  



              

7 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

L’autorità civile si contenta di competenze temporali sulle 

patrimonialità delle chiese, rinunciando all’investitura con l’anello e col 

pastorale, e, con essa, a ogni residua prerogativa di carattere spirituale11. 

Rispetto a questa tendenza che si afferma, è indubbio che la vicenda 

del Concordato di Sutri imposta in termini radicalmente innovativi l’intera 

questione. 

L’Accordo raggiunto nel febbraio 1111 esclude ogni composizione 

compromissoria del problema delle investiture. Esso introduce un principio 

di netta separazione tra sfera temporale e sfera spirituale, abolisce ogni 

investitura laica degli uffici ecclesiastici e - in pari tempo - retrocede 

all’autorità civile ogni temporalità già attribuita alle Chiese. Mettendo in 

discussione, alla radice, l’inserimento della Chiesa nell’ordinamento 

feudale dell’Impero. 

In sede storiografica è ricorrente il giudizio di irrealizzabilità del 

disegno prefigurato dal Concordato di Sutri, quando non di manifesto 

utopismo12. 

 
11 Sulla composizione data alla controversia sulle investiture in Inghilterra e in Francia, 

cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., pp. 474-478; con specifico riferimento 

all’Inghilterra, cfr. R. GIURATO, Chiesa e Stato in Inghilterra tra il Medioevo e l’Età Moderna: 

dal concordato di Londra alla Riforma di Enrico VIII, in AA. VV., A novecento anni dal Concordato 

di Worms, cit., pp. 31-50. 
12 Detto orientamento trova da lungo tempo, in sede storiografica, ampi riscontri. Fra 

gli Autori meno recenti, è significativo quanto scrive A. SOLMI, Stato e Chiesa secondo gli 

scritti politici da Carlomagno fino al Concordato di Worms (800-1122). Studio storico e giuridico, 

Archivio Giuridico, Modena, 1901, p. 72: «Senonché la soluzione era così lontana da ogni 

possibilità pratica, e imponeva alle istituzioni sociali, tanto lente ad evolgersi [sic], così 

subitaneo strappo e così inusitata trasformazione, che il decreto del 1111 [ossia il 

privilegium, n. d’a.] restò privo di effetto»; e ciò non tanto «per l’opposizione dei vescovi, 

che si vedevan così privati di tanto potere, ma meglio per l’opposizione invincibile delle 

condizioni sociali tutte». Sulla stessa linea, cfr. pure G. SORANZO, Vicende religiose o 

politiche precedenti o seguenti i più antichi concordati, in AA. VV., Chiesa e Stato, cit., p. 157: ivi, 

ricordando che l’Accordo di Sutri intendeva liberare la Chiesa dai vincoli che la legavano 

alla società politica, l’A. osserva che tale proposito «avrebbe sollevato un’opposizione da 

parte di tutti o quasi gli ecclesiastici interessati, che forse nemmeno la scomunica del papa 

avrebbe fatto cessare»; si trattava, infatti, di un «proposito troppo radicale, se non 

rivoluzionario, che avrebbe prodotto un mutamento troppo profondo ... per essere 

realizzabile». In termini non dissimili, ma in forma dubitativa, si esprime anche C.G. MOR, 

I rapporti fra la Chiesa e gli Stati barbarico-feudali in Italia, fino al Concordato di Worms, in AA. 

VV., Chiesa e Stato, cit., p. 89. Cfr. anche F. KEMPF, La riforma gregoriana, cit., p. 513. Sulla 

radicalità della scelta adottata da Pasquale II, P. ZERBI, Pasquale II e l’ideale della povertà 

della Chiesa, in Annuario dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, 1964-65, pp. 207-229, avanza 



              

8 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Al di là di quella che può essere la solidità del giudizio nel più 

generale contesto degli eventi considerati, è un fatto che quel Concordato 

suscita opposizioni così ampie e decise da renderne impossibile 

l’attuazione.  

L’esito imprevisto della vicenda concordataria riporta la questione 

delle investiture al punto di partenza. E richiede l’individuazione di una 

soluzione diversa. 

 

 

3 - La stipulazione concordataria 

 

Com’è noto, la vicenda relativa al Concordato di Sutri (9 febbraio 1111) 

aveva avuto un epilogo inatteso e drammatico.  

Il 12 febbraio 1111, data fissata per l’incoronazione imperiale di 

Enrico V, il papa Pasquale II aveva confermato le obbligazioni assunte in 

sede concordataria (anzitutto la rinuncia ai regalia, annessi ai vescovati) 

attraverso un apposito Privilegium.  

Di questo, il pontefice aveva dato solenne lettura in San Pietro, 

chiedendo al sovrano tedesco di confermare a sua volta le obbligazioni 

assunte col Concordato.  

Le cronache di questi avvenimenti pervenute fino a noi affermano 

che la lettura del Privilegio pontificio suscita vasto scalpore in San Pietro e 

viva contrarietà alla rinuncia ai regalia.  

 
per primo un’interpretazione pauperistica, condivisa da G. MICCOLI, La storia religiosa, 

cit., pp. 513-514, e più tardi ripresa da G.G. MERLO, Proprietà ecclesiastiche e potenza delle 

chiese vescovili nel secolo XII, in Storia dell’Italia religiosa, vol. I, L’antichità e il Medioevo, a cura 

di A. VAUCHEZ, Bari, 1993, p. 295. Nel corso degli anni è emersa, in sede storiografica, la 

tendenza a evidenziare l’aspirazione ecclesiastica a una maggiore autonomia, sul piano 

politico e patrimoniale, rispetto al potere secolare. Una nuova linea interpretativa è stata 

più recentemente proposta da G.M. CANTARELLA, Pasquale II, in Dizionario biografico degli 

italiani, vol. 15, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 2014, pp. 558-564; nota, in 

proposito, N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 186: «L’equivoco di un Pasquale 

II ‘pauperista’, una sorta di antesignano di Francesco d’Assisi, deriva dall’interpretazione 

errata dell’effimero concordato di Sutri»: di esso non si è posto il giusto rilievo sull’intento 

di sottrarre i vescovi e gli abati dagli onerosi obblighi feudali. Secondo quell’Accordo, in 

realtà, le chiese dovevano rimanere «libere, cioè indipendenti dal controllo del re. Tutto 

questo doveva impedire ai vescovi che gli impegni secolari li distraessero dalla pastorale 

dei fedeli. Ne deduciamo che Pasquale II non voleva una Chiesa astrattamente povera. Al 

contrario i vescovi dovevano usufruire liberamente del patrimonio ecclesiastico per 

svolgere in maniera adeguata i loro compiti pastorali» (ivi, p. 187).  



              

9 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Enrico V, consultati i vescovi dell’Impero e riscontrata la loro 

resistenza a queste previsioni, ricusa di confermare le obbligazioni assunte 

in sede concordataria. Pasquale II rifiuta di procedere alla sua 

incoronazione13.  

L’accordo raggiunto alcuni giorni prima fra le Parti può dirsi sciolto.  

I fatti subiscono, a questo punto, una svolta imprevedibile.  

Enrico V dà ordine di arrestare il pontefice e i cardinali presenti in 

San Pietro. Alcuni di essi riescono a sottrarsi fortunosamente alla cattura14.  

Considerato che questi fatti suscitano la sollevazione popolare dei 

romani, il sovrano tedesco crede opportuno allontanarsi col suo esercito dai 

dintorni della basilica vaticana e si dirige verso la Sabina, portando 

prigioniero Pasquale II e le altre personalità arrestate in San Pietro15.  

 
13 Richiami, ex plurimis, in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 491; F. KEMPF, La 

riforma gregoriana, cit., 513; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 93 s., e G.M. CANTARELLA, 

Pasquale II e il suo tempo, Liguori, Napoli, 1997, p. 101 s.; D. ARRU, Aspetti del Concordato di 

Sutri, cit., p. 64. 
14 A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 491 s.; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 98: 

il papa fu, con sedici cardinali e i maggiorenti della sua corte, preso prigioniero e dato in 

custodia al patriarca di Aquileia, Udalrico. Riuscirono a sfuggire alla cattura i cardinali di 

Tuscolo, Giovanni, e di Ostia, Leone. Rimase libero pure, per essere stato assente quel 

giorno, il cardinale vescovo di Albano, Riccardo. Tutti costoro si attivarono 

immediatamente per la liberazione dei prigionieri. Anche il card. Conone di Preneste 

rimase libero, trovandosi in viaggio di Legazione in Medio Oriente. Sulla vicenda di questo 

prelato, che scaglierà da Gerusalemme la scomunica a Enrico V e che, tornato in Europa, 

replicherà in numerose occasioni la condanna dell’imperatore, cfr. W. ZÖLLER, Das 

Krisenjahr 1111 und dessen Folgen-Überlegungen zu den Exkommunikationen Heinrich V., in 

Heinrich V. in seiner Zeit. Herrschen in einem europäischen Reich des Hochmittelalters, a cura di 

Gerhard Lubich, Bölau Verlag, Wien, Köln, Weimar, 2013, pp. 151-168. L’A. pone in 

relazione di causalità il largo ricorso alla scomunica, da parte ecclesiastica, con 

l’atteggiamento duttile e apparentemente remissivo di Pasquale II nei confronti del sovrano 

salico.  
15 Secondo P. ZERBI, Pasquale II e l’ideale, cit., p. 220, la Campagna romana fu scelta per 

presentare al pontefice una zona in cui non era ancora spento lo scisma guibertino, 

intimorendolo con tale prospettiva. Detto scisma era stato determinato dall’elezione come 

pontefice di Guiberto Giberti (1025-1100), arcivescovo di Ravenna, col nome di Clemente 

III, a opera del Concilio di Bressanone che aveva deposto Gregorio VII (1080). Voluto da 

Enrico IV, questo “papa imperiale” o antipapa ebbe dei successori (Teodorico, Adalberto, 

Silvestro IV e Gregorio VIII), così che lo scisma si protrasse almeno fino al 1121, anno in cui 

Gregorio VIII, che risiedeva a Sutri, fu fatto prigioniero dalle truppe del papa Callisto II. 



              

10 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Il pontefice viene recluso nel castello di Trebicum (Tribucco, in 

Sabina)16, per essere trasferito, alcuni giorni più tardi, al campo tedesco17. 

Durante la sua prigionia, protrattasi per oltre sessanta giorni, il 

pontefice è fatto segno di forti pressioni perché riconosca formalmente le 

prerogative imperiali sulle investiture. E viene minacciato di dure 

rappresaglie, sia contro i prigionieri sia contro le chiese18. 

In queste condizioni, Pasquale II è costretto a cedere19 e a riconoscere 

formalmente al sovrano tedesco il diritto di dare l’investitura ai vescovi e 

agli abati con l’anello e col pastorale20. 

A questo punto, rimane da formalizzare il nuovo stato di cose. 

L’11 aprile 1111, presso Ponte Mammolo, che separa i tedeschi dai 

romani21 - più precisamente, in località Sette Fratte22 - Pasquale II ed Enrico 

V si scambiano gli atti che consacrano l’intervenuto accordo fra le Parti. 

 
16 Enrico V lascia il pontefice con due vescovi e quattro cardinali al castello di Tribucco 

di proprietà di Farfa e quindi di fatto in custodia all’abate di Farfa (Relatio Registri Paschalis 

II, in Monumenta Germaniae Historica. Legum Sectio IV, Constitutiones et acta publica 

imperatorum et regum, I, a cura di L. WEILAND, Hahn, Hannover, 1893, p. 148). In proposito, 

cfr. S. BOESCH GAJANO, Berardo di Farfa, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 8, 

Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1966, p. 771. 
17 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492.  
18 A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492. Conforme G.M. CANTARELLA, 

Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 106. 
19 In tale occasione, per giustificare la propria decisione, Pasquale II avrebbe 

significativamente affermato: «cogor… pro Ecclesiae liberatione [...]», «sono costretto… per 

la liberazione della Chiesa [...]». Cfr. Chronica Sacri Monasterii Casinensis, edizione Billaine, 

Lutetia Parisiorum, 1668, p. 468. Richiami in A. FLICHE, La Riforma gregoriana, cit., p. 492; 

conforme P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 99, nonché G.M. CANTARELLA, Pasquale II 

e il suo tempo, cit., p. 106. 
20 Afferma, sul punto, F. DELLA ROCCA, Appunti di storia concordataria, cit., p. 16: «il 

pontefice doveva con questo accordo acconsentire che dopo l’elezione dei prelati, da 

avvenire liberamente e senza simonia ma col consenso regio, e prima della loro 

consacrazione, il monarca potesse dare loro l’investitura con l’anello e il bastone pastorale 

e rinunciare ad ogni idea di scomunica per i fatti passati» . In proposito, cfr. P.G. CARON, 

Corso di storia dei rapporti, cit., p. 70; A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492; F. 

KEMPF, La riforma gregoriana, cit., p. 513 s.  
21 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492. 
22 In proposito, cfr. G.M. CANTARELLA, Pasquale II, in Enciclopedia dei Papi, vol. II, 

Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 2000, p. 231; ID., Pasquale II, in Dizionario 

biografico, cit., p. 561; «Finalmente un nuovo accordo, il 12 aprile a Sette Fratte, alle porte di 

Roma; che fu promulgato nel giorno dell’incoronazione imperiale (Roma, 13 aprile 1111), 

e che è più comunemente (per quanto erroneamente) conosciuto con il nome di privilegio 

di Ponte Mammolo».  



              

11 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

In tali atti, sui quali ci soffermeremo fra breve, prende corpo il 

Concordato di Ponte Mammolo. 

Il giorno successivo alla sua conclusione23 - ossia il 12 aprile 1111 - 

viene redatto da un notaio il testo di un privilegio pontificio, destinato a 

essere promulgato l’indomani 13 aprile. 

In esso - come si dirà meglio più avanti - è riformulato il contenuto 

dell’Accordo appena raggiunto: in particolare, il riconoscimento 

all’imperatore del diritto all’investitura con l’anello e col pastorale viene 

espressamente giustificato sulle benemerenze passate degli imperatori e 

sulle loro munifiche donazioni alle chiese. 

Il 13 aprile 1111 viene ripreso - essendo stato interrotto il precedente 

12 febbraio - il rito dell’incoronazione imperiale di Enrico V in San Pietro. 

In tale occasione, Pasquale II consegna al sovrano teutonico il Privilegio 

sulle investiture, somministrandogli la comunione24. Nella stessa 

circostanza, il pontefice pronuncia una dichiarazione di pace25. 

Subito dopo, Enrico V lascia Roma per fare rientro in Germania, 

mentre il pontefice riprende possesso della sua sede, dopo due mesi di 

assenza26. 

 
23 Nota G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 106, che «si dovette 

attendere che arrivasse dalla città un archivista che mettesse nero su bianco quella pace 

tanto lamentata dal pontefice: il suo sigillo era rimasto a Roma e i laterales di Enrico [...] 

volevano che l’ingresso nell’Urbe fosse garantito dalla sottoscrizione e dall’autenticazione 

dell’accordo». 
24 Sulle modalità di svolgimento della cerimonia sono state tramandate differenti 

versioni. Dai richiami fatti da P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 100 s., emerge che 

l’incoronazione del 13 aprile - avvenuta nel contesto delle forti tensioni seguite fra 

l’imperatore e il pontefice - non poté compiersi con lo sfarzo del rituale tradizionale: si 

svolse a porte chiuse e non fu il papa (sembra) a imporre la corona sul capo dell’imperatore. 

G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 108, a proposito delle opposte notizie 

dei fatti, scrive: «Una cerimonia indegna, secondo le versioni papali: una cerimonia con 

tutti i crismi della solennità secondo quelle imperiali». Sui dettagli dell’incoronazione cfr. 

G.M. CANTARELLA, La costruzione della verità. Pasquale II. Un papa alle strette, Istituto 

storico per il Medio Evo, Roma, 1987, pp. 17-40. 
25 Lo ricorda A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 493. Poiché è dubbio che tale 

dichiarazione fosse stata previamente redatta in forma scritta, in Monumenta Germaniae 

Historica. Legum sectio IV, cit., p. 146, essa viene riportata in tre diverse varianti.  
26 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 493. Cfr. anche P.F. PALUMBO, 

Pasquale II, cit., p. 100 s., e G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 108; N. 

D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 191 s. 



              

12 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

In ambito storiografico è da gran tempo condivisa la convinzione che 

l’intera vicenda richiamata sin qui segni il trionfo delle posizioni imperiali 

e una delle più gravi sconfitte che la storia del Papato ricordi27. 

 

 

4 - Esame degli accordi 

 

Come si è visto, la soluzione della questione delle investiture, ricercata fin 

da febbraio attraverso un Accordo, viene ora trovata - in condizioni molto 

diverse, e col pontefice in condizioni di sostanziale prigionia - mediante una 

nuova pattuizione. 

Si tratta del Concordato di Ponte Mammolo 11 aprile 1111. Appare 

assai interessante passare in rassegna i documenti da cui risulta formato, in 

quanto offrono spunto per osservazioni d’ordine sistematico. 

Il nuovo Concordato (“Conventio apud Pontem Mammeum facta”) è 

costituito dall’insieme di cinque atti, tutti datati 11 aprile 111128: 

a) Promissio papae 

b) Iuramentum in anima papae 

c) Nomina cardinalium iurantium 

d) Iuramentum in anima regis 

e) Nomina iuratorum regis et formula iuramenti. 

È importante rilevare - anzitutto - la riproposizione, sostanzialmente 

immutata, dello schema formale adottato dal Concordato di Sutri del 9 

febbraio 1111: l’accordo è costituito da atti unilaterali dei contraenti, di 

contenuto speculare e correlativo, simultanei e convergenti29. 

Si osserva, peraltro - all’interno di esso - una sorta di asimmetria fra 

gli atti delle Parti: tre pontifici e due regi. Il relativo contenuto conferma il 

carattere “ineguale” dell’Accordo: una sola “Promissio”, od obbligazione 

 
27 In questo senso, cfr. per tutti - in termini riassuntivi - P.G. CARON, Corso di storia dei 

rapporti, cit., p. 70; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 101: «La vittoria di Enrico poteva 

sembrare, per più versi, completa» ; G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 

115: «La Chiesa esce formalmente sconfitta» ; F. KEMPF, La riforma gregoriana, cit., p. 314, 

parla di «brutale vittoria su Pasquale» , da parte di Enrico V. 
28 Il relativo testo si riscontra in Monumenta Germaniae Historica. Legum sectio IV, cit., pp. 

142-144. Esso è riprodotto in A. MERCATI, Raccolta di concordati su materie ecclesiastiche tra 

la Santa Sede e le autorità civili, Tipografia Poliglotta Vaticana, Roma, 1919, pp. 14-15. 
29 In proposito, cfr. D. ARRU, Aspetti del Concordato di Sutri, cit., pp. 56, 58 e 65.  



              

13 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

giuridica (quella papale); e due giuramenti - simmetrici e correlati - dei 

rappresentanti delle due Parti30. 

Distinto e del tutto autonomo da questi atti è invece il “Privilegium 

Paschalis II de investituris”, 12 aprile 111131. 

La miglior comprensione non solo dei termini della pattuizione, ma 

anche della configurazione formale di questo Concordato, suggerisce un 

esame analitico dei singoli atti richiamati sopra. 

Il primo - e più importante - di essi è la “Promissio papae”. 

Ivi è stabilito - secondo una formulazione sintetica e quasi dimessa - 

che il papa Pasquale II  

“concederà al re Enrico e al suo regno e con proprio privilegio confermerà 

e rafforzerà sotto pena di anatema, che il vescovo o abate liberamente eletto senza 

simonia con l’assenso del re, sia investito dal re con l’anello e con il bastone 

[pastorale].  

Quindi il vescovo o abate liberamente investito riceva liberamente la 

consacrazione da colui al quale competa. Se il soggetto sia eletto dal clero e dal 

popolo ma non sia investito dal re, non venga consacrato da nessuno. E gli 

arcivescovi e vescovi abbiano la libertà di consacrare i soggetti investiti dal re. 

Sopra queste materie il papa Pasquale non inquieterà il re Enrico né il suo 

regno ed impero”32. 
 

In questa “Promissio” papale - che è l’atto più rilevante dell’Accordo 

- è racchiusa la sostanza dell’intera pattuizione. 

La questione delle investiture riceve una nuova regolamentazione 

che riflette pienamente i desiderata del sovrano germanico. 

 
30 Da questo importante punto di vista, il Concordato di Ponte Mammolo si differenzia 

dal Concordato di Sutri, nel quale la posizione di parità delle due Parti era plasticamente 

espressa dalla presenza di due Promissiones correlative di contenuto speculare, che davano 

corpo a obbligazioni sinallagmatiche. Sul punto, cfr. D. ARRU, Aspetti del Concordato di 

Sutri, cit., p. 65.  
31 Il testo si riscontra in Monumenta Germaniae Historica. Legum sectio IV, cit., pp. 144-145, 

ed è riprodotto in A. MERCATI, Raccolta di concordati, cit., p. 16. 
32 Nostra la traduzione italiana. Il testo originale ha il seguente tenore: «Domnus papa 

Paschalis concedet domno regi Heinrico et regno eius et privilegio suo sub anathemate 

confirmabit et corroborabit, episcopo vel abbate electo sine simonia assensu regis, quod 

domnus rex illum anulo et virga investiat. Episcopus autem vel abbas libere investitus 

libere accipiat consecrationem ab eo ad quem pertinuerit. Si quis vero a clero et a populo 

eligatur nisi a rege investiatur, a nemine consacretur. Et archiepiscopi et episcopi 

libertatem habeant consecrandi a rege investitos. Super his domnus papa Paschalis non 

inquietabit regem Heinricum nec eius regnum et imperium». 



              

14 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

La nuova Convenzione - invero - consacra sul piano bilaterale il 

sistema dell’investitura regia di vescovati e abbazie, con l’anello e il 

pastorale: nessun temperamento (magari limitato all’impiego dei simboli 

religiosi) trova spazio nell’Accordo. Ma vi è un altro dato, non meno 

importante, da segnalare: ossia l’esplicito riconoscimento dell’assenso regio 

all’elezione. Il sovrano, prim’ancora che nell’investitura, interviene nella 

fase cruciale dell’elezione canonica di vescovi e abati. Il suo assenso è 

decisivo per la provvista degli uffici ecclesiastici.  

Fra le righe della “Promissio” si notano solo alcune espressioni che 

sembrano arginare la totale vittoria conseguita dalla parte imperiale. 

Anzitutto la precisazione che il vescovo o abate sia eletto 

“liberamente” e “senza simonia”. Ciò che, in qualche misura, limita - 

almeno teoricamente - possibili interferenze esterne nell’elezione. E, poi, 

l’affermazione che arcivescovi e vescovi “abbiano la libertà” di consacrare i 

soggetti investiti dal sovrano. Vi è chi ha interpretato tale espressione come 

garanzia di un potere discrezionale in capo ai vescovi nella scelta di 

procedere alla consacrazione del soggetto eletto e investito33. In realtà, come 

vedremo più avanti, essa intende chiarire che è abrogato ogni divieto di 

consacrazione stabilito in precedenza dall’autorità ecclesiastica (dai decreti 

gregoriani fino al Concordato di Sutri).  

Il secondo documento di parte papale - lo “Iuramentum in anima 

papae” - costituisce in sostanza una prosecuzione e insieme una solenne 

conferma del primo. 

Attraverso questo atto, il pontefice presta formale giuramento, 

anzitutto, di non inquietare il re Enrico e il suo regno sulla questione delle 

investiture. Ciò che equivale a una sorta di solenne sanzione e “ratifica” 

della “composizione” enunciata nella “Promissio”. Ma presta giuramento, 

altresì, di non inquietare il sovrano e il regno suo34 per l’ingiuria arrecata a 

 
33 In questo senso, cfr. G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 116 s. Ivi, 

l’A. afferma tra l’altro: «La libertas ha una valenza positiva quanto negativa: è ‘la garanzia 

di poter consacrare’ come di ‘poter non consacrare’; è una sorta di diritto di veto». 
34 Va sempre ricordato che anche questo Concordato, al pari di quello di Sutri, si riferisce 

a tutti i regni, ricompresi nel sistema imperiale, di cui Enrico V è a capo (Germania, 

Borgogna e Italia). Va parimenti ricordato che il Regnum Italiae, già Regnum Langobardorum, 

manterrà sempre, formalmente, una sua soggettività autonoma rispetto all’Impero, fin 

dall’epoca carolingia: si crea un sistema di «unione personale», nel quale l’imperatore è 

anche «re d’Italia». Gli imperatori romani, oltre a ricevere la corona imperiale, verranno 

sempre incoronati, appunto, re d’Italia: per l’ultima volta, ormai in età moderna, con Carlo 

V, a Bologna, nel 1530. Tale storico «dualismo» sarà richiamato in vita, rifacendosi al 



              

15 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

lui [con la cattura e l’imprigionamento] e ai suoi stretti collaboratori nella 

persona e nei beni materiali e di non rendere alcun male a lui o ad altra 

persona per questa causa, e di non scagliare mai anatema contro la persona 

del re Enrico. 

Il pontefice giura altresì che incoronerà imperatore il sovrano 

germanico secondo il consueto rituale. E lo aiuterà a governare il regno e 

l’impero con l’aiuto del suo ufficio, per quanto è in suo potere. 

Tutte queste cose il papa promette di adempiere senza frode e senza 

riserve. 

Questa seconda parte del giuramento papale getta luce sul significato 

della pattuizione dell’11 aprile. 

Il sovrano teutonico ottiene dal pontefice ristretto in prigionia non 

solo un totale cedimento sulla questione capitale delle investiture. Non solo 

su quella - ancor più rilevante, per Enrico V - dell’incondizionata 

incoronazione imperiale. Ma altresì la garanzia, appunto, “giurata”, che il 

pontefice non gli irrogherà - una volta recuperata la piena libertà - quella 

temuta sanzione della “scomunica”, della quale è ancor vivo il ricordo per 

le vicende occorse a Enrico IV35. 

L’ampliamento dell’oggetto della pattuizione è un elemento di cui 

occorre segnalare l’importanza, perché imprime al Concordato un aspetto 

nuovo (le obbligazioni si estendono a materie connesse ma diverse da quelle 

oggetto di accordo). 

Il terzo documento di parte papale forma una sorta di capo 

conclusivo-finale rispetto ai due precedenti, distinto con la dicitura “Nomina 

cardinalium iurantium”. 

In particolare, vengono indicati i nomi dei cardinali che, per 

disposizione di papa Pasquale II, confermano col giuramento la promessa e 

l’amicizia verso l’imperatore Enrico. Si tratta, complessivamente, di sedici 

persone. 

Anche qui: il giuramento dei cardinali - come, in parte, quello 

pontificio - ha la funzione di rafforzare le obbligazioni concordatarie 

assunte dal pontefice, e mira, nell’ottica del sovrano tedesco, a renderle 

salde e durevoli nel tempo. Accreditando anche l’idea che il pontefice, in 

 
precedente di Carlo Magno, da Napoleone I, nel 1804-1805. 

35 Sulle vicende relative alle scomuniche all’imperatore Enrico IV, un generale richiamo 

in P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., pp. 59-62; nonché in N. D’ACUNTO, La 

lotta per le investiture, cit. p. 134 ss. e p. 150 ss.  



              

16 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

sede di stipulazione concordataria, abbia avuto il consenso della Chiesa 

romana tutta. 

I documenti concordatari di parte regia sono due: “Iuramentum in 

anima regis” e “Nomina iuratorum regis et formula iuramenti”. La posizione del 

sovrano è tutta ricompresa nel primo. 

Enrico V vi promette solennemente che rilascerà (liberi) il papa, i 

cardinali e gli altri prigionieri, che con lui e per lui sono stati imprigionati, 

e gli ostaggi, e li farà condurre incolumi entro le porte della città trans-

tiberina, né li terrà ulteriormente prigionieri o permetterà che siano 

imprigionati. 

Enrico V giura inoltre che a quanti rimarranno fedeli a papa Pasquale 

e al popolo della città romana e trans-tiberina e dell’Isola conserverà pace e 

sicurezza, così da parte sua come da parte dei suoi, e nelle persone e nei 

beni, a quanti avranno conservato la pace con lui. Ancora: che aiuterà 

fedelmente il papa Pasquale, affinché conservi il papato in modo quieto e 

sicuro. 

Che restituirà patrimoni e possedimenti che aveva sottratto alla 

Chiesa romana, e che aiuterà in buona fede il pontefice a recuperare e a 

detenere le altre cose che di diritto gli spettano per consuetudine dei suoi 

predecessori. 

Enrico V giura inoltre che obbedirà a papa Pasquale II, salvo l’onore 

del regno e dell’impero, come gli imperatori cattolici ai pontefici romani. E 

conclude che osserverà tutte queste cose in buona fede, senza frode e 

riserve. 

Va qui notata - incidentalmente - la portata, tutto sommato, assai 

modesta dell’obbligazione concordataria di parte imperiale. 

Se si toglie, infatti, il formale impegno di rendere liberi il pontefice, i 

cardinali e gli altri prigionieri e ostaggi, l’unico obbligo “concordatario” di 

una certa consistenza concreta è quello della restituzione alla Chiesa 

Romana di patrimoni e possedimenti appresi dall’Impero durante la lotta 

delle investiture. Un obbligo già espressamente inserito fra le clausole del 

Concordato di Sutri36. 

 
36 In proposito, cfr. D. ARRU, Aspetti del Concordato di Sutri, cit., p. 57. Rilevando 

l’importanza di tale previsione, U.-R. BLUMENTHAL, 1111 and Canon Law in Rome, in 

Bulletin of Medieval Canon Law, 2019, vol. 36, p. 173, osserva che a Ponte Mammolo Pasquale 

II riesce a ottenere il ritorno dei « Patrimonia et possessiones Romanae ecclesiae », sebbene 

il pontificato sia ormai giunto al suo nadir.  



              

17 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Nel secondo documento di parte regia - “Nomina iuratorum regis et 

formula iuramenti” - viene riportato l’elenco nominativo dei giuratori di 

parte regia. Si tratta di quattordici personalità, di cui quattro sono 

arcivescovi e vescovi tedeschi e italiani (Colonia, Trento, Münster, Spira) e 

i restanti sono invece alti feudatari (conti e marchesi) dell’Impero. 

In calce, la formula di conferma del giuramento, da cui si ricava che 

Enrico V e Pasquale II sono presenti all’atto. 

Esso è concluso, l’11 aprile 1111, “in agro iuxta pontem Mammeum”. 

In questi cinque distinti atti - tre di parte pontificia, due di parte regia 

- è contenuto il nuovo Accordo fra Papato e Impero sulle investiture. 

A essi segue un ulteriore, autonomo atto, che non è parte - 

propriamente - del medesimo Accordo, costituendone piuttosto uno 

svolgimento attuativo: il già citato “Privilegium Paschalis II de investituris”, 

12 aprile 1111, su cui dovremo ora soffermarci. 

 

5 - Il Privilegio pontificio 

 

Come ricordato sopra, dopo la stipulazione del Concordato a Ponte 

Mammolo (avvenuta l’11 aprile), viene redatto l’indomani, 12 aprile 1111, il 

Privilegio sulle investiture, destinato a essere promulgato il 13 aprile in 

occasione dell’incoronazione imperiale. 

Il nuovo Privilegio riformula in termini sostanzialmente invariati le 

obbligazioni assunte dal pontefice nella sua “Promissio” giurata. 

Dette obbligazioni appaiono tuttavia enunciate, nel Privilegio 

pontificio, in termini più ampi e circostanziati. 

La parte introduttiva fa riferimento anzitutto all’incoronazione 

imperiale che sta, in definitiva, alla radice della partita concordataria 

apertasi fin da febbraio37. 

Il pontefice - rivolgendosi al sovrano tedesco - afferma che è per 

disposizione divina che il Regno germanico sia in consonanza con la Chiesa 

romana. E che i predecessori di Enrico hanno ricevuto la corona e l’Impero 

nella città di Roma per i loro meriti. 

Ora la volontà divina ha voluto che anche Enrico ricevesse la corona 

e l’Impero, “per nostri sacerdotii ministerium”. 

Si riafferma, così, il principio secondo il quale è solo per mano papale 

che si ottiene l’incoronazione nel Sacro Romano Impero. 

 
37 Cfr. D. ARRU, Aspetti del Concordato di Sutri, cit., p. 53 ss. 



              

18 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Il Privilegio passa a questo punto a trattare della questione delle 

investiture. 

Rivolgendosi al sovrano teutonico, il pontefice afferma38:  
 

“Quella prerogativa della tua dignità, che i nostri predecessori 

concessero agli imperatori cattolici tuoi predecessori e confermarono 

con documenti di privilegi, noi pure concediamo alla tua dilezione e 

confermiamo col documento di questo privilegio”39. 

“Ossia che tu [Enrico], conferisca l’investitura con il bastone 

[pastorale] e l’anello ai vescovi e agli abati del tuo regno eletti 

liberamente, senza violenza e simonia”. 
 

Il testo così prosegue:  
 

“Dopo l’investitura [questi soggetti] ricevano la consacrazione dal 

vescovo al quale compete procedervi. Se qualcuno sia stato eletto dal 

clero e dal popolo senza il tuo assenso, se non sia investito da te, da 

nessuno sia consacrato [tranne tuttavia coloro che per consuetudine 

sono nella disposizione degli arcivescovi o del pontefice romano]”40. 

“Gli arcivescovi ed i vescovi abbiano la libertà di consacrare 

canonicamente i vescovi e gli abati da te investiti. I tuoi predecessori 

hanno infatti arricchito le chiese del loro regno di tanti loro regalia da 

dovere fondare il regno stesso sulle forze massimamente dei vescovi e 

degli abati e da essere necessario che la maestà regia plachi i dissensi 

popolari che spesso insorgono nelle elezioni”.  
 

Da questi passaggi emerge non solo la precedenza dell’investitura 

rispetto alla consacrazione, ma anche la piena efficienza dell’assenso regio 

rispetto alla provvista degli uffici: senza di esso è impossibile procedere alla 

consacrazione, salvo che il sovrano disponga comunque l’investitura 

dell’eletto. Parimenti emerge che la libertà di arcivescovi e vescovi di 

consacrare i soggetti eletti e investiti è quella che il pontefice concede loro 

in considerazione dei vantaggi che le chiese hanno ricevuto dai sovrani: 

 
38 Nostra la traduzione che segue del testo latino del Privilegio. Cfr. anche la versione 

italiana riportata in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492 s., e quella riscontrabile 

in G. LEZIROLI, Relazioni fra Chiesa cattolica, cit., p. 82 s.  
39 Va osservato che Pasquale II ricollega ad anteriori concessioni pontificie le investiture 

con l’anello e il pastorale; con ciò attribuendo a esse una sorta di legittimazione ex parte 

Ecclesiae; e, dall’altro, riconducendo all’autorità pontificia la fonte della loro esistenza e 

legittimità.  
40 Precisa A. MERCATI, Raccolta di concordati, cit., p. 16: «l’incluso fra [   ] non è in tutti 

i codici». Nella versione riportata in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 492 s., l’inciso 

richiamato non è presente.  



              

19 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

risultano così aboliti divieti e restrizioni risalenti agli anni della lotta delle 

investiture. 

A questa parte giustificativa del Privilegio ne segue un’altra di 

carattere esortativo, nella quale il pontefice concedente ricorda che incombe 

alla cura prudente del sovrano di conservare la grandezza della Chiesa 

romana e la salute delle altre Chiese con i loro benefici e servizi. 

A chiusura del testo - con funzione di garanzia, rispetto alle 

disposizioni date - si ammonisce che, se un qualsiasi soggetto, ecclesiastico 

o secolare, conoscendo l’atto di questo privilegio vi contravvenga, sia 

irretito da anatema ed esposto all’infamia.  

Infine, l’invocazione della misericordia divina: che essa custodisca 

quanti ottemperino alle nuove disposizioni e conceda alla persona e alla 

potestà di Enrico di imperare felicemente a onore e gloria di lei41. 

Considerati anche i contenuti di quest’atto, appare confermata la 

prassi, nata nel febbraio di quello stesso anno 1111, in occasione del 

 
41 Questo il testo latino: «Paschalis episcopus servus servorum Dei karissimo in Christo 

filio Heinrico glorioso Theutonicorum regi et per Dei omnipotentis gratiam Romanorum 

imperatori augusto salutem et apostolicam benedictionem. Regnum vestrum sanctae 

Romanae ecclesiae singulariter coherere, dispositio divina constituit. Predecessores 

siquidem vestri probitatis et prudentiae amplioris gratia Romanae urbis coronam et 

imperium consecuti sunt. Ad cuius videlicet coronae et imperii dignitatem tuam quoque 

personam, fili karissime Heinrice, per nostri sacerdotii ministerium maiestas divina 

provexit. Illam igitur dignitatis prerogativam, quam predecessores nostri vestris 

predecessoribus catholicis imperatoribus concesserunt et privilegiorum paginis 

confirmaverunt, nos quoque dilectioni tuae concedimus et presentis privilegii pagina 

confirmamus, ut regni tui episcopis et abbatibus libere, preter violentiam et simoniam, 

electis investituram virgae et anuli conferas. Post investitionem vero canonice 

consecrationem accipiant ab episcopo ad quem pertinuerit. Si quis autem a clero et populo 

preter assensum tuum electus fuerit, nisi a te investiatur, a nemine consecretur [exceptis 

nimirum illis qui vel in archiepiscoporum vel in Romani pontificis solent dispositione 

consistere]. Sane archiepiscopi vel episcopi libertatem habeant a te investitos episcopos vel 

abbates canonice consecrandi. Predecessores enim vestri ecclesias regni tui tantis regalium 

suorum beneficiis ampliarunt, ut regnum ipsum episcoporum maxime vel abbatum 

presidiis oporteat communiri, et populares dissensiones, que in electionibus sepe 

contingunt, regali oporteat maiestate compesci. Quam ob rem prudentiae et potestati tue 

cura debet sollicitius imminere, ut Romanae ecclesiae magnitudo et ceterarum salus tuis 

prestante domino beneficiis et serviciis conservetur. Si qua igitur ecclesiastica secularisve 

persona hanc nostrae concessionis paginam sciens, contra eam temerario ausu venire 

temptaverit, anathematis vinculo, nisi resipuerit, innodetur honorisque ac dignitatis 

periculum patiatur. Observantes autem misericordia divina custodiat et personam 

potestatemque tuam ad honorem suum et gloriam feliciter imperare concedat».  



              

20 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Concordato di Sutri, di rifondere in un privilegium pontificio le obbligazioni 

assunte sul piano bilaterale, nell’accordo concordatario (ad aprile quello di 

Ponte Mammolo; a febbraio quello di S. Maria in Turri)42. 

 

 

6 - Sviluppi della vicenda 

 

Il nuovo accordo, raggiunto fra Papato e Impero, suscita scontento in 

ambito ecclesiastico. Non è certo possibile stabilirne con certezza 

l’estensione e la reale consistenza.  

È tuttavia sicuro che in luoghi e contesti diversi vengono assunte 

iniziative volte a ottenere la revoca del Privilegio con cui Pasquale II ha 

riconosciuto le prerogative imperiali di investitura. Tale Privilegio - si 

osserva - è contrario alla tradizione e può essere dichiarato nullo perché 

estorto con la forza. 

Il movimento di protesta ha inizio in Italia e prende le mosse da 

Montecassino, il cui abate, Brunone, è anche vescovo di Segni. 

Questi, secondo alcune cronache, avrebbe personalmente intimato a 

Pasquale II di rompere l’Accordo concluso con Enrico V e, dopo aver 

guadagnato il favore di alcuni cardinali, avrebbe addirittura radunato in 

Roma, nel giugno 1111, un’assemblea che condannò apertamente il 

cedimento papale43. 

In una lettera scritta in quel medesimo torno di tempo, Brunone di 

Segni chiede espressamente al pontefice di confermare i suoi precedenti 

decreti contro l’investitura laica44 e di condannare il Privilegio del 12 aprile, 

che si pone in contraddizione con essi. Il giuramento strappato al pontefice 

con la forza può essere revocato45. 

 
42 Sul valore giuridico di questo autonomo atto di produzione normativa, cfr. D. ARRU, 

Aspetti del Concordato di Sutri, cit., p. 63. Sul punto dovremo tornare in sede di 

considerazioni conclusive. 
43 A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 494 s. 
44 Com’è noto, erano stati proprio i provvedimenti risalenti al primo periodo del 

pontificato di Pasquale II (anzitutto quelli assunti nel Concilio riunitosi in Laterano nel 

1102) a rinfocolare la lotta delle investiture. Cenni di richiamo in A. FLICHE, La Riforma 

Gregoriana, cit., p. 461 s.  
45 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 495. Cfr. pure P.F. PALUMBO, Pasquale 

II, cit., p. 101; su questi passaggi, cfr. G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., 

pp. 122-127. 



              

21 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Analoghe contestazioni dell’Accordo raggiunto a Ponte Mammolo si 

registrano anche fuori d’Italia. Esse appaiono particolarmente vivaci in 

Francia, dove la persona del pontefice è fatta segno delle più severe 

condanne. 

Non solo se ne critica fermamente l’operato: si pensi all’impietosa 

lettera che l’abate Goffredo di Vendôme indirizza a Pasquale II sul finire del 

1111, contrassegnata dalle più gravi invettive contro di lui46. Ma prende 

corpo, a un certo momento, nelle province ecclesiastiche di Lione e di 

Vienne, il proposito di sottoporre a giudizio il pontefice per il suo operato. 

L’arcivescovo di Lione, Giosserano, prevalendosi della sua autorità di 

Primate delle Gallie, convoca a tal fine un Concilio ad Anse47.  

Si affermano, tuttavia - oltralpe - anche gli orientamenti ispirati a 

moderazione. Anzitutto, quello espresso da Ivone di Chartres, il quale 

giustifica l’operato di Pasquale II, che è stato costretto a cedere alle 

ingiunzioni di Enrico V. Ivone si dice convinto che il papa, una volta tornato 

pienamente libero, richiamerà in vigore i suoi precedenti decreti48.  

Caratteristico della posizione di Ivone è, peraltro, l’atteggiamento 

pragmatico sulle investiture, in quanto egli ritiene che queste non tocchino 

questioni d’indole dogmatica o dottrinale. La consegna dell’anello e del 

pastorale non implica concessione del ministero spirituale ma riguarda 

unicamente le attribuzioni temporali dell’ufficio ecclesiastico. 

Sono, questi, i capisaldi di quella “teoria chartrense” che, già adottata 

in Francia e Inghilterra per la composizione della lotta delle investiture, 

preparerà il terreno alla stipulazione del Concordato di Worms del 1122. 

L’accordo raggiunto fra Papato e Impero nell’aprile 1111, oltre a 

determinare l’assunzione, in ambito ecclesiastico, di iniziative talora 

clamorose (emblematico il caso del Concilio di Anse, citato sopra), è 

all’origine di una copiosa letteratura intesa a contestare o ad approvare 

l’assetto dato, con esso, alla questione delle investiture49. 

 
46 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 497; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 

102; G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 132 s. 
47 Richiami, al riguardo, in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 498; cfr. anche P.F. 

PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 102. 
48 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 498. 
49 In proposito, cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 494 ss., e, per richiami, P.G. 

CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 71 ss. Un’approfondita analisi è condotta, sul 

terreno giuridico, da A. SOLMI, Stato e Chiesa, cit., in particolare pp. 71-78. Un importante 

apporto alla trattazione della materia è offerto dall’elaborazione della dottrina canonistica : 

il suo sviluppo, ricorda U.-R. BLUMENTHAL, 1111 and Canon Law in Rome, cit., p. 173, 



              

22 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Non è questa, evidentemente, la sede per esaminare in modo 

analitico tale letteratura. Ci limiteremo a richiamare alcune opere in cui 

sono esposti compiutamente gli argomenti delle parti in causa.  

La prima di esse, dovuta a un Anonimo ecclesiastico francese, ha per 

titolo “Defensio Paschalis papae”50. L’opera in questione ribadisce 

l’argomento secondo cui il pontefice avrebbe giurato a Ponte Mammolo 

sotto la pressione della violenza e il giuramento, perciò, non potrebbe 

ritenersi vincolante.  

Pur condannando l’accaduto, l’Anonimo autore - seguendo 

l’indirizzo chartrense - riconosce all’autorità civile un certo controllo sui beni 

ecclesiastici e propone, sulla questione dei simboli, una composizione 

destinata a essere successivamente adottata.  

Egli, in particolare, ribadisce che l’anello e il pastorale sono insegne 

di carattere religioso. A esse non devono fare ricorso i sovrani. Questi, 

d’altro lato, hanno lo scettro, quale simbolo del potere con cui governano. 

Con esso conferiscono i ducati, le contee e gli altri regalia. Se dunque il re 

vuole continuare a ricorrere all’anello e al pastorale, deve precisare che con 

essi intende conferire solo i suoi diritti di regalia. Diversamente - per evitare 

equivoci sul punto - è opportuno che egli conferisca i diritti di regalia con lo 

scettro51. 

L’Anonimo autore della Defensio prefigura, con questi suggerimenti, 

il principio della duplice investitura spirituale e temporale, anche nei suoi 

risvolti esteriori e simbolici, così rilevanti nella mentalità medievale. 

E sarà proprio in questa prospettiva che si ricomporrà la lotta fra 

Papato e Impero, con la stipulazione del Concordato di Worms. 

La seconda opera che merita di essere qui ricordata ha per titolo 

“Orthodoxa defensio imperialis”. In essa risultano compiutamente esposti gli 

 
favorisce in quegli anni la pratica negoziale fra le parti contendenti e concorre al 

raggiungimento degli Accordi di Worms. Sugli sviluppi della canonistica, evidenziati 

attraverso l’esame delle Collezioni prodotte in età gregoriana, cfr. l’approfondita 

investigazione di O. CONDORELLI, Gregorio VII e le collezioni canoniche della « riforma », 

cit., pp. 369-418; ivi appare confermata l’idea che questa stagione storica sia destinata a 

favorire una profonda riqualificazione della scienza e della pratica canonica, preparando il 

terreno alla sua « età classica ».     
50 Disputatio vel defensio Paschalis papae, a cura di E. SACKUR, in Monumenta Germaniae 

Historica, Libelli de lite imperatorum et pontificum saeculis XI et XII conscripti, t. II, Hahn, 

Hannover, 1892, pp. 658-666.  
51 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 500. 



              

23 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

argomenti di parte imperiale che giustificano le pattuizioni concluse a Ponte 

Mammolo l’11 aprile 111152. 

Composta da un monaco di Farfa, probabilmente Gregorio da 

Catino, sotto l’ispirazione del suo abate Beraldo53, l’opera, secondo 

l’opinione tradizionale, è fatta risalire all’estate del 1111. Altri preferisce 

invece datare questo scritto al 111254. 

Due sono le tesi fondamentali enunciate nella “Orthodoxa defensio 

imperialis”. Anzitutto, quella secondo cui l’imperatore è il capo della Chiesa, 

al quale spetta di comandare su tutti i membri di questa e che il pontefice 

non è che un membro della Chiesa stessa, subordinato, come tale, 

all’imperatore. 

In secondo luogo, quella - suffragata da un passo della donazione di 

Costantino - secondo cui il pontefice deriva il suo potere dall’imperatore55.  

 
52 Gregorii Catinensis monachi Farfensis orthodoxa defensio imperialis, a cura di L. DE 

HEINEMANN, in Monumenta Germaniae Historica, Libelli de lite imperatorum et pontificum 

saeculis XI et XII conscripti, t. II, Hahn, Hannover, 1892, pp. 534-542. 
53 Va ricordato che il monastero di Farfa fu una delle roccaforti ecclesiastiche filo-

imperiali in Italia. L’abate Beraldo (noto anche come Berardo III) fu uno dei maggiori 

esponenti del partito imperiale. Su di lui, ampi richiami storici e biografici in S. BOESCH 

GAJANO, Berardo di Farfa, cit., pp. 767-775; sul probabile autore dell’opera in questione, 

cfr. U. LONGO, Gregorio da Catino, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 59, Istituto della 

Enciclopedia Italiana, Roma, 2002, pp. 254-259. Ivi (p. 257), l’A. precisa: «Per l’autorità e 

l’influenza di Gregorio come personalità di maggior rilievo culturale del monastero, vi è 

stato chi gli ha attribuito la redazione della Orthodoxa defensio imperialis, uno degli scritti di 

punta nel quadro della produzione politica e polemica farfense nei primi decenni del XII 

secolo». Quanto all’epoca della redazione, lo stesso A. afferma: «Il trattato fu composto 

intorno all’estate del 1111 in seguito all’esigenza di Farfa di difendersi da coloro che 

sostenevano che a causa della sua fedeltà all’Impero il monastero si trovava al di fuori della 

Chiesa» (loc. cit.). Sul ruolo dell’Abbazia farfense, cfr. AA. VV., Farfa. Abbazia imperiale. Atti 

del Convegno internazionale (Farfa-Santa Vittoria in Matenano, 25-29 agosto 2003), a cura 

di R. DONDARINI, Il Segno dei Gabrielli, Negarine di san Pietro in Cariano, 2006. 
54 Sul punto, cfr. riferimenti in A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 504. Questo A., 

in particolare, ritiene l’opera anteriore al settembre del 1112, così precisando: «È molto più 

probabile che sia posteriore al Concilio di Laterano [marzo 1112, n.d’a.], in cui i Gregoriani 

avevano ripreso il sopravvento e che risponda agli attacchi fatti contro Enrico V dopo 

l’aprile 1111». 
55 Su questi punti, cfr. S. BOESCH GAJANO, Berardo di Farfa, cit., p. 772 s.: «l’opuscolo 

proclama che il re è ‘caput ecclesiae’, cui è affidato un preciso compito religioso di 

mantenimento della disciplina e di lotta all’eresia, là dove non basti la parola del sacerdote; 

e come tale non è strano che a lui sia reso il ‘debitum subiectionis’ prima che al sacerdote 

il ‘munus honoris’ e che quindi i vescovi prima ricevano l’investitura dall’imperatore e 

quindi la consacrazione dal papa. Tale investitura, di cui si precisano i limiti, [...], non è 



              

24 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

In quest’ottica, appare del tutto normale il contenuto dell’accordo del 

1111 (e in ispecie del Privilegio pontificio), in forza del quale spetta 

all’imperatore di conferire l’investitura con l’anello e col pastorale56. 

Da quanto si è detto, emerge la riproposizione integrale dei postulati 

dottrinali del cesaropapismo imperiale. Il Concordato di Ponte Mammolo 

ne suggella il successo. Ben presto, tuttavia, si porranno le premesse per un 

loro ridimensionamento. Già il Concordato di Worms, undici anni dopo, 

sancirà competenze concorrenti, secolari e spirituali, nella provvista delle 

chiese57.  

La terza e ultima opera che sembra opportuno richiamare è il “Liber 

de honore ecclesiae”, di cui è autore il monaco Placido di San Silvestro di 

Nonantola, presso Modena58. Scritto probabilmente alla fine del 1111, il 

trattato afferma la nullità del Privilegio concesso da Pasquale II il 12 aprile 

di quell’anno, in quanto estorto con la violenza59. 

L’autore, riprendendo concetti già esposti a suo tempo da Brunone 

di Segni, è contrario non solo a ogni ipotesi di rinuncia patrimoniale, già 

 
certamente contro la fede, ma anzi resa assolutamente necessaria dallo sviluppo dei beni 

delle chiese, che avendo sotto di loro vassalli e soldati costituirebbero un tremendo pericolo 

per l’imperatore se non fossero a lui legate dal giuramento di fedeltà. Il modo di elezione 

dei vescovi risulta dunque costituito da tre momenti: elezione, fatta dal clero e dal popolo, 

investitura, consacrazione da parte del papa. Non manca poi la difesa dell’unità dei due 

poteri in un ordine che solo dei pazzi innovatori, spargitori di inutile sangue, volevano 

sovvertire [...], come pure la difesa da ogni condanna dell’imperatore che solo Cristo poteva 

giudicare». 
56 Su questi punti cfr. P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 75 s. 
57 Si affermerà, cioè, una soluzione di compromesso: in proposito, cfr., da ultimo, N. 

D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 192 s., nonché V. GIGLIOTTI, Per una rilettura, 

cit., p. 18 s. Già in precedenza, C. FANTAPPIÈ, Storia del diritto canonico, cit., p. 110, 

richiamandosi a quanto affermato da M. ASCHERI, Istituzioni medievali, il Mulino, 

Bologna, 1994, pp. 201-202, aveva notato: «Il ‘patto callistino’ è un ‘onorevole 

compromesso’ raggiunto dalle parti mediante una serie di distinctiones (in specie di Ivo di 

Chartres) tra ufficio e possesso, tra aspetto temporale e spirituale, tra consegna della chiesa 

con pastorale ed anello e investitura feudale». 
58 In proposito, cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., pp. 495-497. Cfr., inoltre, A. 

MERCATI, Placido priore di Nonantola (prima metà del secolo XII), in Atti e memorie della 

deputazione di storia patria per le province modenesi e parmensi, V, 1953, s. 8, pp. 127-141; M. 

ULTURALE, Placido di Nonantola, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 84, Istituto della 

Enciclopedia Italiana, Roma, 2015, pp. 381-383. 
59 Per il testo, cfr. Placidi monachi nonantulani Liber de honore ecclesiae, a cura di L. VON 

HEINEMANN, E. SACKUR, in Monumenta Germaniae Historica, Scriptores, Libelli de lite 

imperatorum et pontificum saeculis XI et XII conscripti, t. II, cit., pp. 566-639. 



              

25 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

prefigurata dal Concordato di Sutri, ma, altresì, a ogni ipotesi di 

compromesso che conceda specifici diritti al potere secolare60. 

Il concetto che appare centrale, nell’opera, è la difesa dei beni 

ecclesiastici: già nel prologo, Placido afferma che è indispensabile per la 

Chiesa avere un patrimonio61.  

Il vescovo non può rinunciare ai beni ecclesiastici, la cui origine è 

molto anteriore agli imperatori cristiani: essi derivano dalle donazioni fatte 

alla Chiesa dai privati; gli imperatori non hanno fatto altro che confermarle 

in tempi successivi. Da allora, i beni affidati alla Chiesa appartengono a 

Cristo e la potestà temporale non ha alcun diritto su di essi62. Attraverso il 

suo patrimonio materiale, la Chiesa e il sacerdozio conservano la loro 

dignità63. E ciò spiega anche il titolo dato all’opera in questione: essa è scritta  
 

“con il fine precipuo di sostenere l’honor della Chiesa, ossia le sue 

prerogative ‘patrimonialistiche’ [...] e le sue ragioni giuridiche circa la 

proprietà e il possesso di beni - assolutamente inalienabili e da gestire 

autonomamente rispetto a disposizioni e a interferenze della potestas 

imperiale e regia” [....] “si pone al centro proprio l’aspetto patrimoniale 

(il tema dell’investitura risulta così strettamente legato a quello pratico 

relativo ai beni ecclesiastici)”64. 

 
60 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 496. Osserva M. ULTURALE, Placido 

da Nonantola, cit., p. 381: «il principale destinatario dell’aspra polemica condotta da Placido 

risulta essere lo stesso pontefice [Pasquale II], reo di aver ceduto alle pretese “sacrileghe” 

del potere laico di intervenire a proposito della materia principale sulla quale intendeva 

essere esercitata la libertas ecclesiae». 
61 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., loc. cit. 
62 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., loc. cit. Su questi aspetti, cfr. O. 

CAPITANI, Storia dell’Italia medievale, cit., pp. 351-353; ivi si ricorda che, per Placido, la 

Chiesa «possiede in proprio e per sempre ciò che in qualsiasi circostanza e da chicchessia 

le sia stato offerto. Il terrenarum rerum dominium è conferito non dal sovrano, quindi, ad 

ogni elezione e consacrazione episcopale, ma dal metropolita che è il solo tramite di una 

concessione de manu Domini. L’investitura costitutiva del vescovo è, pertanto, solo quella 

dell’arcivescovo, strumento dell’azione di Dio. La tendenza era a far coincidere il momento 

dell’elezione con quello dell’amministrazione dei beni temporali, ivi compresi i regalia, 

s’intende: una tendenza che si sarebbe affermata in seguito e che era la logica conseguenza 

delle posizioni gregoriane». 
63 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., loc. cit. 
64 Cfr. M. ULTURALE, Placido da Nonantola, cit., p. 381. Sull’opera di Placido da 

Nonantola, si vedano le osservazioni sempre valide di A. SOLMI, Stato e Chiesa, cit., pp. 

73-76. Ivi (p. 73) si afferma, tra l’altro: «Il concetto della proprietà ecclesiastica, 

faticosamente svolto nel medioevo, [...] giunge al termine astratto della capacità giuridica 

della Chiesa in sé, intesa come personificazione di una unità collettiva. I possessi della 



              

26 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

In altre parole, la questione delle investiture, che tocca 

principalmente il conferimento degli uffici ecclesiastici, favorisce l’aprirsi di 

una riflessione a tutto campo sui beni ecclesiastici: la loro origine, la loro 

condizione giuridica, la loro amministrazione. Un tema, questo, 

strettamente congiunto con quello più ampio dell’autonomia del clero e 

della libertas ecclesiae. 

 

 

7 - La dichiarazione di nullità del Privilegio pontificio 

 

Il diffuso malcontento suscitato in sede ecclesiastica dal Concordato di 

Ponte Mammolo e dal susseguente Privilegio pontificio sulle investiture è 

destinato a provocare conseguenze di grande importanza. 

Già sul finire del 1111, Pasquale II, recuperata la piena libertà, di 

fronte alle estese contestazioni al suo operato, manifesta l’intento di 

revocare il Privilegio concesso il 12 aprile65. 

Il 18 marzo 1112 si apre un Concilio in Laterano, allo scopo di trattare 

della questione. Sono presenti oltre cento vescovi66. 

In quella sede si affronta il problema della validità di un Privilegio, 

quello del 12 aprile, che si assume estorto al pontefice con la violenza. 

Gli ultimi dubbi, al riguardo, vengono dissipati in seguito a 

un’esposizione particolareggiata degli avvenimenti del febbraio-aprile 

1111. 

Per vincere gli scrupoli di Pasquale II, che intende mantenere il suo 

giuramento di non scomunicare Enrico V, si ricorre a un’ingegnosa 

procedura, ideata dal vescovo francese Gerardo d’Angoulême. 

Il 23 marzo il pontefice afferma solennemente dinanzi al Concilio di 

attenersi alla Sacra Scrittura, ai canoni degli Apostoli, dei quattro Concili 

ecumenici di Nicea, Costantinopoli, Efeso e Calcedonia, ai decreti dei papi, 

 
Chiesa non hanno più bisogno di un simbolo personificatore, né soffrono più una perpetua 

soggezione al signore temporale: essi sono concentrati e confusi in un istituto sacro, capace 

di diritto e d’azione: la Chiesa»; e si deduce, da ciò, che il «concetto di istituto ecclesiastico 

come persona giuridica [...] apparisce già in Placido».  
65 È significativo che il pontefice manifesti questo suo intendimento in una lettera 

all’arcivescovo Guido di Vienne, il quale aveva chiesto, insieme ad altri prelati francesi, di 

sottoporre il pontefice al giudizio di un Concilio. In proposito, accenni in A. FLICHE, La 

Riforma Gregoriana, cit., p. 502. 
66 Cfr. A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 502; F. DELLA ROCCA, Appunti di storia 

concordataria, cit., p. 16 s.; P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 74 s. 



              

27 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

e più particolarmente a quelli di Gregorio VII e Urbano II; loda ciò che gli 

uni e gli altri hanno lodato, condanna ciò che essi hanno condannato. 

Fatta dal pontefice questa dichiarazione, il Concilio, in conformità di 

essa, dichiara nullo il privilegium che, in quanto estorto a Pasquale II con la 

forza, meglio andrebbe denominato come pravilegium67. 

Questo passo della dichiarazione conciliare, per il suo interesse, 

merita di essere richiamato in extenso. 

Vi si legge:  
 

«Noi tutti, radunati col pontefice in questo santo concilio, col nostro 

canonico diritto di censura e con autorità ecclesiastica, per giudizio 

dello Spirito Santo, condanniamo e sentenziamo nullo e cancelliamo 

del tutto e scomunichiamo, perché non abbia autorità né efficacia, quel 

privilegio, che non è un privilegio, ma deve esser chiamato 

“pravilegio”, estorto con la violenza da re Enrico al papa Pasquale per 

la liberazione dei prigionieri e della Chiesa. Si condanna perciò quanto 

in quel privilegio è contenuto, cioè che non debba esser consacrato da 

nessuno l’eletto del clero e del popolo, se non ha avuto prima 

l’investitura dal re; il che è contro la Spirito Santo e la disposizione 

canonica»68. 
 

Il Concilio - è stato giustamente osservato – “limitandosi ad 

annullare il privilegio estorto dall’imperatore”, ma astenendosi dallo 

scomunicare il sovrano teutonico, dava prova di moderazione69. 
 

67 Su questi fatti cfr. ancora A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 502; F. KEMPF, La 

riforma gregoriana, cit., p. 514; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 103; G.M. CANTARELLA, 

Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 140; F. DELLA ROCCA, Appunti di storia concordataria, cit., 

p. 16 s.; P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 75, nonché U.R. BLUMENTHAL, 

La lotta per le investiture, cit., p. 221.  
68 Traduzione italiana riportata in G. LEZIROLI, Relazioni fra Chiesa cattolica, cit., p. 83. 

Il testo originale della dichiarazione si riscontra in Monumenta Germaniae Historica. Legum 

sectio IV, cit., pp. 571-573, ed è riprodotto in A. MERCATI, Raccolta di concordati, cit., pp. 16-

18. Esso ha il seguente tenore: «Privilegium illud, quod non est privilegium, sed vere debet 

dici pravilegium, pro liberatione captivorum et ecclesiae a domno papa Paschali per 

violentiam Henrici regis extortum, nos omnes in hoc sancto concilio cum domno papa 

congregati canonica censura et ecclesiastica auctoritate, iudicio sancti Spiritus dampnamus 

et irritum esse iudicamus atque omnino cassamus et, ne quid auctoritatis et efficacitatis 

habeat, penitus excommunicamus. Et hoc ideo dampnatus est, quia in eo pravilegio 

continetur, quod electus canonice a clero et populo a nemine consacretur, nisi prius a rege 

investiatur, quod est contra Spiritum sanctum et canonicam institutionem». Su questi fatti 

cfr. ancora F. DELLA ROCCA, Appunti di storia concordataria, cit., p. 16 s.; P.G. CARON, 

Corso di storia dei rapporti, cit., p. 75; N. D’ACUNTO, La lotta per le investiture, cit., p. 191 s.  
69 Così P.G. CARON, Corso di storia dei rapporti, cit., p. 75. Osserva F. DELLA ROCCA, 



              

28 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Il Papato terrà ferma questa sua posizione anche in seguito: quando, 

nel 1116, Enrico V scenderà ancora in Italia per prendere possesso dei 

domini matildini, Pasquale II riunirà un Concilio in Laterano (6 marzo 

1116), nel quale il Privilegio di Ponte Mammolo sarà nuovamente 

condannato70. Il pontefice rifiuterà, anche in tale occasione, di scomunicare 

l’imperatore, come da più parti gli veniva richiesto. Mantenendo fede, con 

ciò, a un obbligo giurato in sede concordataria.  

Va notato che la dichiarazione di nullità del Privilegio pontificio del 

12 aprile 1111 non fa menzione della Convenzione sottoscritta e giurata il 

giorno prima (11 aprile 1111). 

Appare tuttavia evidente che tale dichiarazione equivale a 

un’implicita denuncia del Concordato di Ponte Mammolo. Non soltanto, 

infatti, le obbligazioni assunte dalle Parti contraenti hanno carattere 

sinallagmatico, ma quella contenuta nella Promissio papale (e poi rifusa nel 

Privilegium) costituisce la stessa ragion d’essere dell’Accordo. Privato della 

sua clausola fondamentale - quella che riafferma la piena validità del 

tradizionale sistema dell’investitura imperiale - il Concordato è reso 

caduco.  

 

 

8 - Considerazioni conclusive 

 

Alla luce di quanto finora esposto, è possibile svolgere alcune 

considerazioni di carattere sistematico sul Concordato di Ponte Mammolo 

11 aprile 1111.  

Per farlo, occorre preliminarmente notare che questo, a differenza del 

precedente Concordato di Sutri, ha un seguito effettivo e una reale 

applicazione. 

 
Appunti di storia concordataria, cit., p. 17, che «si trattava di una soluzione di compromesso 

che però lasciava completamente in piedi la grande questione delle investiture; e cioè 

venivano dichiarati nulli, in quanto estorti con la violenza, i privilegi che il pontefice aveva 

riconosciuto con quell’accordo e, per riguardo al giuramento che il Papa in quell’occasione 

aveva fatto, venivano risparmiate ad Enrico le censure». Di «ambiguità» della soluzione 

adottata parla G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 140 s.  
70 Così A. FLICHE, La Riforma Gregoriana, cit., p. 507. Cfr. anche F. KEMPF, La riforma 

gregoriana, cit., p. 514; P.F. PALUMBO, Pasquale II, cit., p. 90, e, specialmente, G.M. 

CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 145, nonché ID., Pasquale II, in Enciclopedia 

dei papi, cit., p. 234 s.  



              

29 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Nel nuovo Accordo trovano posto, anzitutto, obblighi di tipo 

“contrattuale”, destinati a essere assolti con un unico “adempimento”. Si 

tratta, essenzialmente, del rilascio del pontefice, dei cardinali e delle altre 

persone tratte in prigionia il 12 febbraio 1111, nonché dell’incoronazione 

dell’imperatore.  

Possiamo dire, alla luce dei fatti ricordati sopra, che queste clausole 

concordatarie trovano effettiva e completa attuazione il 13 aprile 1111. 

Più complesso è il discorso da fare per le clausole “normative” del 

Concordato: quelle, cioè, destinate a trovare attuazione continuativa nel 

tempo. Si tratta, anzitutto, della conservazione del regime delle investiture, 

secondo il rituale dell’anello e del pastorale, e, in secondo luogo, della 

restituzione di beni e patrimoni sottratti alla Chiesa romana durante la lotta 

delle investiture. 

Quanto alle investiture, è del tutto evidente che la relativa clausola 

concordataria trova concreta attuazione: la conservazione di quel sistema - 

la disposizione fondamentale del Concordato di Ponte Mammolo - era 

all’origine non solo dell’insuccesso del Concordato di Sutri ma della stessa 

“lotta” fra Papato e Impero protrattasi con varia fortuna per alcuni decenni.  

Gli sviluppi storici confermano pienamente che l’imperatore 

continuò ad avvalersi delle sue prerogative di investitura in modo non 

dissimile dal passato, contando, oltretutto, sul nuovo riconoscimento 

concordatario.  

Riguardo all’obbligo, assunto dall’imperatore, di restituire beni e 

patrimoni già sottratti alla Chiesa romana, le cose risultavano meno 

semplici. 

In ogni modo, fin da subito, Pasquale II s’indirizza a Enrico V per 

reclamare la restituzione delle patrimonialità sottratte. Il viaggio di ritorno 

del sovrano teutonico - è stato osservato - “è segnato dalle insistenti lettere 

di Pasquale II”71. In una missiva del 3 maggio, il pontefice riferisce che 

alcune città e castelli hanno rifiutato di obbedire al comando 

dell’imperatore [ossia all’impegno concordatariamente assunto da lui] di 

ritornare nel patrimonium beati Petri; quanto agli altri patrimoni, il papa 

confida che il comando dell’imperatore glieli farà restituire (segue un elenco 

di città e castelli, fra cui Civita Castellana, Narni, Perugia, Gubbio, Todi, 

Orvieto, Bagnoregio, Spoleto, Fermo, ecc.)72. Questa lettera papale - secondo 

 
71 Così G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 109.  
72 Cfr. G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., loc. cit.  



              

30 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

quanto notato in sede storiografica - “è la prima richiesta formale a Enrico 

V di dar corso all’accordo di Sette Fratte”73. Più precise e specifiche richieste 

sono contenute in altre lettere successive, inviate con una certa frequenza, 

almeno fino a giugno74. È il segno che Pasquale II considera il Concordato 

pienamente valido e vincolante nelle sue disposizioni. Da parte sua, Enrico 

V dà prove concrete di voler adempiere l’obbligo concordatario75. 

Altre disposizioni del Concordato prevedono impegni destinati a 

trovare concreta attuazione nel tempo: così, anzitutto, la promessa di pace 

ai Romani e la garanzia di buone relazioni con essi, fatta dal sovrano 

tedesco; e poi, soprattutto, l’impegno assunto dalle parti contraenti a forme 

di reciproca collaborazione: il pontefice si impegna al consiglio e 

all’appoggio morale dell’imperatore; questi al sostegno politico e 

(all’occorrenza) militare del pontefice. 

Si tratta, forse, di impegni formulati in modo generico, quasi clausole 

di stile, specie in accordi che compongono controversie fra le parti: da essi 

possono tuttavia derivare forme di relazione destinate a protrarsi nel 

tempo. Come in effetti avviene, nelle fasi iniziali, per l’attuazione del 

Concordato. 

Alcune notazioni conclusive devono essere fatte sui profili formali e 

sostanziali del Concordato sottoscritto a Ponte Mammolo l’11 aprile 1111. 

Abbiamo già notato che, dal punto di vista formale, il nuovo 

Concordato ripropone le sembianze esteriori del precedente Accordo di 

Sutri del 9 febbraio, il primo testo concordatario storicamente documentato. 

In particolare, esso è formato col sistema del duplice atto distinto: le 

Parti redigono e sottoscrivono atti unilaterali recanti obblighi correlati; le 

disposizioni di ciascun atto si giustificano alla luce di quelle enunciate 

nell’altro76. È lo schema già sperimentato a Sutri; con la singolarità, già 

 
73 Così G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., loc. cit.  
74 Cfr. ancora G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., loc. cit.  
75 Osserva, in proposito, G.M. CANTARELLA, Pasquale II e il suo tempo, cit., p. 117: «la 

garanzia dell’intervento regio in sostegno dell’integrità patrimoniale delle chiese e della 

Chiesa romana ... [...] è un punto che sta a cuore a Pasquale e ai suoi in maniera evidente. 

E indubbiamente le stesse lettere papali ci informano che Enrico V assolse fedelmente il 

proprio impegno, che corrispondeva poi all’ufficio di difensore e protettore della Chiesa 

romana che avrebbe dovuto assumere con i gesti del cerimoniale d’incoronazione [...] ed 

aveva sottoscritto quando si era accollato la responsabilità di fornire ‘beneficii e servizi’ 

[...]».  
76 Come rileva P.A. d’AVACK, voce Concordato ecclesiastico, in Enciclopedia del diritto, vol. 

VI, Giuffrè, Milano, 1961, p. 461, il concordato concluso nella forma del duplice atto distinto, 



              

31 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

notata sopra, dell’asimmetria delle posizioni: solo da parte papale è 

formulata una Promissio, recante obblighi pattizi, mentre la bilateralità 

formale torna a manifestarsi nei correlati Iuramenta. Si può dire, comunque, 

che, sul piano formale, le due Parti vengono a collocarsi, come già avvenuto 

col Concordato di Sutri, su un piede di parità77.  

Un altro elemento formale di grande interesse viene poi riproposto, 

rispetto all’archetipo sutrino: il Privilegio papale. 

Gli obblighi concordatari assunti dal pontefice vengono 

integralmente rifusi in un testo normativo di esclusiva produzione papale, 

il privilegio, appunto, che diviene la fonte da cui si fanno derivare gli 

impegni pattizi78. Prende corpo una prassi destinata a rafforzarsi lungo i 

secoli79 e sulla quale troverà fondamento la cosiddetta “teoria privilegiaria 

dei concordati”, ancora sostenuta, in ambito canonistico, almeno fino agli 

inizi del sec. XX80.  

 
è quello «redatto rispettivamente dai due contraenti ciascuno per proprio conto o 

contemporaneamente o successivamente, e cioè dalla Santa Sede nella forma della bolla 

pontificia e dallo Stato nella forma in genere di una legge statale. Tale il sistema usato già 

dall’antico concordato di Worms del 1122 che constava appunto di un privilegium pontificis 

e di un distinto e autonomo praeceptum imperatoris», ecc.; G. CATALANO, voce Concordato 

ecclesiastico, in Enciclopedia giuridica, vol. VIII, Treccani, Roma, 1988, p. 1 , osserva che nei 

concordati redatti secondo questa forma, al privilegio pontificio si accompagnava «un 

autonomo atto della civile potestà nel caso in cui fosse stata pattuita una contropartita» e 

ricorda «a titolo esemplificativo, l’accordo di Worms del 1122 con cui fu posto termine alla 

lotta per le investiture, mediante la contemporanea redazione di due privilegi: quello 

Callixtinum e quello Heinrici imperatoris; potremmo anche ricordare il precedente accordo 

di Sutri del 1111 o il successivo pactum beneventanum del 1156 con i Normanni».  
77 Cfr., al riguardo, D. ARRU, Aspetti del Concordato di Sutri, cit., p. 65.  
78 Il successivo Concordato di Worms (1122) sarà direttamente strutturato su due 

privilegia: uno imperiale e uno pontificio. Non semplici obbligazioni giurate (promissiones) 

ma concessioni rivestite di carattere normativo.   
79 Ancora col Concordato francese del 1801, il primo concordato moderno, si fa ricorso 

a questo strumento, che sarà tuttavia dismesso, poco dopo, col Concordato italiano del 

1803. In proposito, sia consentito il rinvio a D. ARRU, Il concordato italiano del 1803, Giuffrè, 

Milano, 2003, p. 503. L’abbandono del privilegio (concesso in forma di bolla papale) 

favorirà l’emergere in ambito canonistico, della teoria contrattuale dei concordati: la fonte 

formale degli obblighi assunti è l’accordo, ormai concepito come convenzione bilaterale 

unitaria. 
80 Secondo tale teoria, il Concordato, pur avendo le sembianze di un accordo bilaterale, 

va considerato come una concessione unilaterale pontificia. Richiami in P.A. d’AVACK, 

voce Concordato ecclesiastico, cit., p. 449 s.; G. CATALANO, voce Concordato ecclesiastico, cit., 

p. 4 s.  



              

32 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

Riguardo, poi, ai contenuti del Concordato di Ponte Mammolo, la 

segnalata asimmetria formale (una sola Promissio, anziché due Promissiones, 

come era avvenuto a Sutri) conferma il carattere “ineguale” dell’Accordo: 

la parte papale si trova in una situazione di inferiorità negoziale, rispetto 

alla controparte imperiale, a causa della prigionia in cui versa il pontefice.  

Detta circostanza, peraltro, non impedisce che le due Parti 

riconoscano l’Accordo valido e produttivo di effetti, come notato più sopra. 

Fra i contraenti vi è, già in sede introduttiva, lo scambio di reciproche 

obbligazioni. 

Da parte imperiale, vi è la promessa di restituire la piena libertà al 

pontefice e ai cardinali e di garantirla nel tempo. Ciò che sembra prefigurare 

un nucleo minimo di “guarentigie” personali alle più alte cariche della 

Chiesa romana; a esse si aggiungono le garanzie patrimoniali. Vi è infatti 

l’impegno esplicito dell’imperatore di ridare indietro i beni già confiscati 

alla Chiesa romana. Come già nel Concordato di Sutri, emerge ormai 

chiaramente l’idea di un patrimonio ecclesiastico del tutto indipendente e 

distinto dal complesso dei diritti conferiti dall’imperatore a titolo feudale. 

Vi è, da parte del pontefice, l’impegno a procedere all’incoronazione 

imperiale di Enrico V, lasciata in sospeso con i fatti del 12 febbraio. Ma vi è 

pure quello di non scomunicare il sovrano per le vicende appena trascorse: 

un impegno giurato al quale Pasquale II non vorrà mai venir meno.  

Al di là di questo, vi è il comune impegno delle Parti al reciproco 

“aiuto”81 nelle rispettive sfere di azione: quasi un “principio di 

collaborazione” ante litteram.  

Può, in effetti, apparire sorprendente che un tale principio direttivo 

trovi spazio in un Accordo fortemente segnato dal suo carattere “ineguale”: 

esso, in realtà, esprime la consapevolezza della “necessità” di un raccordo 

costante fra i due contraenti. E aiuta a comprendere i successivi sviluppi dei 

loro rapporti.  

 
81 In particolare, come si è rilevato più sopra, il pontefice giura che aiuterà l’imperatore 

a governare il regno, mentre l’imperatore giura che aiuterà il pontefice a conservare il 

papato in modo quieto e sicuro. La specularità e reciprocità degli impegni giurati, integra, 

evidentemente, un principio di “collaborazione” fra le Parti contraenti. Ha affermato 

recentemente J. JOHREND, Il ruolo di Gregorio VII nelle relazioni tra Papato e Impero (sec. XI-

XII), in Gregorio VII Vescovo di Roma e Pontefice universale, cit., p. 135 s., che nella concezione 

gregoriana entrambi i poteri, il papato e l’impero, «erano poteri universali ed entrambi 

erano in relazione fra loro» e che «l’ideale della cooperazione tra i poteri universali rimase 

sempre … come un vero e proprio principio guida» anche per i successori di Gregorio VII.  



              

33 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

La materia che, comunque, risulta centrale nel Concordato in esame 

è quella della provvista di vescovati e abbazie. 

Qui, occorre partire da una constatazione preliminare: la 

disposizione concordataria è formulata con estrema chiarezza. 

La procedura di provvista si articola in tre fasi: a) anzitutto, 

l’elezione, a opera del clero e del popolo (dei religiosi per gli abati): 

effettuata liberamente e senza simonia, essa deve ottenere l’assenso regio; b) 

dipoi, l’investitura dell’eletto, per mano dell’imperatore, effettuata con i 

simboli dell’anello e del pastorale; c) infine, la consacrazione dell’eletto-

investito, da parte dell’autorità ecclesiastica competente. 

Viene, in tal modo, formalizzata in una disposizione concordataria e 

ribadita in un atto pontificio (il privilegio), quella procedura 

tradizionalmente seguita nell’Impero che, a un certo momento, aveva 

originato la lotta delle investiture.  

Con l’attrazione dei maggiori uffici ecclesiastici nella struttura 

feudale dell’Impero (iniziatasi fin dall’epoca carolingia e poi sviluppatasi in 

età ottoniana), questi avevano assunto caratteri in parte nuovi; i loro titolari 

(vescovi e abati), accanto a funzioni religiose e pastorali, esercitavano una 

vera e propria potestà pubblicistica, col diritto di tutelare l’ordine pubblico, 

tenere milizie, batter moneta, amministrare la giustizia, ecc. Proprio con la 

complessa partita negoziale apertasi nel 1111, prende consistenza, per 

designare questo complesso di diritti e di poteri pubblicistici, un termine 

nuovo: i “regalia”, i diritti regi82. Il termine “patrimonia” indica, a sua volta, 

il complesso dei beni che sono connessi alla titolarità degli stessi “regalia”83. 

È in considerazione di questo che l’imperatore rivendica il diritto di 

intervenire nella complessa procedura che porta alla provvista dei vescovati 

e delle abbazie: l’attribuzione della titolarità di poteri pubblicistici e delle 

connesse patrimonialità richiede e giustifica i suoi poteri. E, tuttavia, questa 

circostanza non è ancora sufficiente a spiegare fino in fondo le ragioni 

essenziali della disputa fra Papato e Impero sulle investiture. Occorre 

 
82 Lo ricorda G.M. CANTARELLA, Pasquale II, in Dizionario biografico, cit., p. 561; ivi, 

con riferimento al Concordato di Sutri, si osserva: «per la prima volta si rendeva ufficiale 

un termine e uno strumento di invenzione recente, regalia, ‘diritti del re (pubblici)’; erano 

quei diritti che il re conferiva attraverso il gesto dell’investitura». Sul punto, già in 

precedenza, O. CAPITANI, Storia dell’Italia medievale, cit., p. 352-354; E. CORTESE, Il diritto 

nella storia medievale, cit., p. 354 s.  
83 In proposito, cfr. U.R. BLUMENTHAL, Patrimonia and regalia in 1111, in Law, Church 

and Society. Essays in honor of Stephan Kuttner, a cura di K. PENNINGTON, R. SOMERVILLE, 

Penn., Philadelphia, 1977, pp. 9-20.  



              

34 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

ricercarle, necessariamente, nei profili “religiosi” della materia: due sono, 

in particolare, le doglianze che la Chiesa “gregoriana” manifesta, 

strettamente legate una all’altra. La prima, quella più conosciuta e famosa, 

è legata al fatto che l’investitura ha luogo attraverso il rituale dell’anello e 

del pastorale: due simboli di natura religiosa; l’anello indica il mistico 

legame sponsale che unisce il vescovo alla sua chiesa; il bacolo pastorale 

esprime la potestà del vescovo di guidare il suo gregge, ossia il popolo che 

gli è stato affidato. La mentalità medievale è particolarmente sensibile al 

linguaggio dei simboli: l’autorità sacerdotale ritiene sconveniente che il 

suddetto rituale sia affidato a un laico, per quanto rivestito della massima 

potestà civile; occorre che a officiarlo sia un esponente della gerarchia 

ecclesiastica. Ma vi è pure un ulteriore profilo che la controversia delle 

investiture mette in luce: la procedura per la provvista di vescovati e 

abbazie - come accennato - si articola in una successione di atti che forma 

oggetto di aspre contestazioni, in ambito ecclesiastico: all’elezione canonica 

(fatta a opera del clero e del popolo ma che richiede pur sempre l’assenso 

regio) fa seguito l’investitura dell’eletto: costui, cioè, viene immesso nel 

possesso dei regalia e delle patrimonialità dell’ufficio, prima di ricevere la 

consacrazione, da parte di arcivescovi e vescovi debitamente legittimati a 

effettuarla. Emerge, in tal modo, una seconda disarmonia, nell’ottica della 

Chiesa: che, cioè, l’atto della consacrazione, dovendo essere svolto nei 

confronti di un soggetto che è già stato immesso nel possesso dell’ufficio 

(con gli annessi poteri pubblicistici e patrimonialità), finisce per essere del 

tutto svilito della sua importanza (che è, invece, assolutamente primaria), 

divenendo quasi un passaggio obbligato e indefettibile, pur a fronte di casi 

in cui l’eletto sia ritenuto sprovvisto dei necessari requisiti o, magari, 

indegno, dall’autorità ecclesiastica.  

Il sistema di provvista di vescovati e abbazie fin qui richiamato, che 

vede così strettamente legate la sfera religiosa e quella politica, ha - 

comunque - delle radici profonde, che vanno al di là del ruolo feudale 

assegnato a vescovi e abati. Esse rimandano a un assetto politico del tutto 

peculiare che l’Impero si è dato sin dalla sua fondazione, con Carlo Magno. 

L’Impero è esso stesso “Chiesa”, costituisce un’entità unitaria in cui 

l’elemento politico appare indisgiungibile da quello religioso. A capo di 

questa struttura complessa, che dà all’Impero uno spiccato carattere 

teocratico e chiesastico, è posta la figura dell’Imperatore in cui è riunita la 

duplice dimensione di capo politico e di capo religioso: egli è la massima 

autorità religiosa della Chiesa. In modo pieno e incontestato nell’Impero 



              

35 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

carolingio e poi, anche, in quello ottoniano: è il sistema della “Chiesa regia” 

(“Reichskirche”). Fin dalla fondazione del Sacro Romano Impero - quando le 

strutture istituzionali ecclesiastiche erano ancora in fase formativa - 

appariva chiaro che l’imperatore ne era la suprema autorità religiosa: i suoi 

poteri non si limitavano alla materia disciplinare ma si estendevano anche 

a quella dottrinale e dogmatica, come pure al culto. Questo potere 

ecclesiastico e religioso del sovrano - peraltro - era destinato ad andare 

incontro a un processo di graduale erosione, a misura che la gerarchia 

sacerdotale si strutturava e si rafforzava, con spazi progressivamente 

accresciuti di autonomia. La lotta delle investiture è il primo banco di prova 

di questa nuova tendenza: i poteri “religiosi” del cesaropapismo germanico 

divengono oggetto di contestazione ormai aperta. L’imperatore non può 

officiare il rito dell’anello e del pastorale perché è un laico e non un 

sacerdote; l’investitura dei vescovati e delle abbazie non può precedere la 

consacrazione episcopale, sia perché svilisce l’importanza del rito 

sacramentale, sia perché preclude all’autorità ordinata la necessaria verifica 

dei requisiti dell’eletto, sia perché, in fondo, immette nel possesso di un 

ufficio e di un patrimonio un soggetto che non ha ancora assunto 

pienamente lo status necessario.  

L’autorità imperiale non intende tuttavia rinunciare al suo ruolo 

“religioso” né ai poteri “ecclesiastici” che vi sono connessi. E neppure 

ritiene conveniente privarsi della feudalità ecclesiastica, rivelatasi 

funzionale al migliore esercizio del potere centrale. 

Di questa volontà di conservazione degli assetti politico-religiosi 

ereditati dal passato è espressione piena e coerente il Concordato stipulato 

a Ponte Mammolo l’11 aprile 1111.  

Esso segna, come più volte notato, la piena ed esplicita 

riaffermazione della posizione imperiale, rispetto a ogni richiesta di parte 

ecclesiastica. 

La rilevanza di questo Concordato, sul piano storico, è maggiore, in 

realtà, di quanto non appaia a prima vista: non solo esso - come si è già detto 

- trova reale (ancorché contrastata) applicazione tra le Parti, ma diviene ben 

presto la base normativa su cui si avvia la ricerca di un accomodamento che 

trovi il consenso aperto e pienamente libero del Papato romano. 

Possiamo ben dire che il Concordato di Ponte Mammolo - assai più 

del Concordato di Sutri - prepara il terreno al Concordato di Worms. La Pax 

Wormatiensis conserva il sistema dell’investitura imperiale (e, con esso, la 

feudalità ecclesiastica), apportandovi quegli adattamenti - nelle forme 



              

36 
         Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), fascicolo n. 4 del 2025                  ISSN 1971- 8543 

esteriori e nell’ordine delle precedenze - che erano stati lungamente invocati 

dall’autorità ecclesiastica. 
 

 

 

 

 

 

 


