
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/28983 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

Gaia Federica Tarabiono, Ignazio Barbetta, Perparim Uxhi 
(dottorandi di ricerca DREST, Dottorato di Interesse Nazionale in Studi 

Religiosi) 

 
 

La variabile religiosa nei Peace Studies  
 

The religious shift in Peace Studies * 
 
 
ABSTRACT: Il contributo analizza l’evoluzione del ruolo della religione nei 
Peace Studies, da ‘elemento integrato’ e marginale a variabile autonoma e 
strategica nei processi di analisi, gestione e trasformazione dei conflitti. 
Muovendo dal paradigma del ‘conflitto costruttivo’, si evidenzia il potenziale 
ambivalente della religione, capace tanto di alimentare dinamiche di 
radicalizzazione e polarizzazione quanto di favorire percorsi di riconciliazione. 
Attraverso un approccio multidisciplinare, si esamina il ruolo delle retoriche 
religiose, intese come dispositivi comunicativi interni alle organizzazioni, nella 
loro funzione propedeutica al prosieguo del conflitto e alla risoluzione di 
problematiche di varia natura; successivamente, si propone una riflessione 
sugli strumenti di ‘religious diplomacy’, evidenziando e valorizzando come il 
dialogo interreligioso e l’alfabetizzazione religiosa possano rafforzare i processi 
di peacebuilding. In questa prospettiva, la variabile religiosa emerge come 
elemento chiave per comprendere e trasformare le dinamiche di conflitto, 
contribuendo alla costruzione di una pace inclusiva, stabile e duratura.  
 
ABSTRACT: The article explores the evolving role of religion within Peace 
Studies, highlighting its shift from a marginal and ‘integrated presence’ to an 
autonomous and strategic variable in the analysis, management and 
transformation of conflicts. Adopting the paradigm of ‘constructive conflict’, it 
explores the ambivalent role of religion, which may serve either to intensify 
dynamics of radicalization and polarization or to foster reconciliation and social 
cohesion. Through a multidisciplinary approach, this study investigates the role 

                                                             

 Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Il testo è frutto della rielaborazione e dell’approfondimento dei contenuti anticipati 

con l’intervento tripartito (dal titolo “The religious shift in Peace Studies: 1. From 
«Integrated Presence» to «Objectified Variable» [G.F. TARABIONO]; 2. The Use of Religious 
Rethoric [I. BARBETTA]; 3. Tools of Religious Diplomacy [P. UXHI]”) tenuto in occasione 

della Seventh Annual Conference 2024 di EuARe (European Academy of Religion), 
svoltasi a Palermo dal 20 al 23 maggio, nell’ambito della sessione, organizzata dal 
curriculum Diritto e Religione del DREST, intitolata “War, Peace and Religions”.  

Sono da attribuirsi a: Gaia Federica Tarabiono (Università degli Studi dell’Insubria) 
i paragrafi 1, 2 e 3; a Ignazio Barbetta (Università degli Studi di Napoli Federico II) i 
paragrafi 4, 5 e 6; a Perparim Uxhi (Università degli Studi di Modena e Reggio Emilia) 
i paragrafi 7, 8 e 9. 



 

21 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

of religious rhetoric as an internal communicative device within organizations, 
functioning both as a catalyst for conflicts and as a means of managing different 
challenges; furthermore, the paper reflects on the tools of ‘religious diplomacy’, 
emphasizing how interreligious dialogue and religious literacy can reinforce 
peacebuilding efforts. In this perspective, the religious variable emerges as a key 
factor for interpreting and transforming conflict dynamics, ultimately 
contributing to the establishment of an inclusive and lasting peace. 

 
 
SOMMARIO: 1. Introduzione - 2. La variabile religiosa nei Peace Studies: da 
‘integrated presence’ a ‘objectified variable’ - 3. La variabile religiosa proiettata 
nei processi di costruzione di pace - 4. Conflitto e retoriche religiose nei recenti 
studi sulla pace - 5. Sulla correlazione tra retoriche religiose e conflittualità - 6. 
Fattore religioso e conflitti nel panorama contemporaneo - 7. La variabile 
religiosa nei Peace Studies: strumenti di ‘religious diplomacy’ - 8. 
‘Peacebuilding’: il ruolo dell’analfabetismo religioso e del dialogo interreligioso 
- 9. Conclusioni. 

 
 
1 - Introduzione 
 

La letteratura in materia di Peace Studies ha concorso alla 
rappresentazione del fattore religioso sia nelle cause del conflitto che nei 
processi di costruzione di pace.  

Il contributo propone una riflessione tripartita che mira a mettere 
in luce come l’approccio multidisciplinare dei Peace Studies offra oggi 
modelli di gestione del conflitto anche connotabili per la presenza della 
variabile religiosa1 intesa come quid pluris rispetto alla meccanicità 
strumentale dei modelli storicamente formulati2. L’identificazione di un 
perfezionamento qualitativo dei modelli con le recenti prospettive 
interpretative della variabile religiosa intende così evidenziare 
diacronicamente il cambio di paradigma rispetto alle più risalenti 
tecniche di gestione del conflitto, che si esplicavano nel limite 
dell’automatismo di una contromisura (risposta immediata per porre un 
freno alla spirale bellica) invece che rappresentare proposte risolutive a 
lungo termine. È proprio dall’intersezione della materia dei Peace 
Studies con le prime teorie sulla risoluzione del conflitto che trae origine 

                                                             

1 Infra, § 2, § 3. 
2 Cfr. M. ABU-NIMER, Conflict Resolution, Culture, and Religion: Toward a Training 

Model of Interreligious Peacebuilding, in Journal of Peace Research, vol. XXXVIII, n. 6 del 

2001, pp. 685-704. 



 

22 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

il “constructive conflict approach”3, inteso quale valido strumento di 
analisi “per ogni tipologia di conflitto in ciascuno stadio della [sua] 
manifestazione, tra cui l’esordio, l’escalation, la de-escalation, la 
risoluzione e il peacebuilding”4.  

La correlazione tra il fattore religioso e la definizione di “conflitto 
costruttivo”5 diviene così punto di partenza e metodo per uno studio del 
conflitto finalizzato alla gestione dello stesso e alla formulazione di 
innovativi strumenti di religious peacebuilding. Il presente contributo 

offrirà anche una panoramica sulla retorica religiosa6 e sulle potenzialità 
della diplomazia religiosa7.  
 
 
2 - La variabile religiosa nei Peace Studies: da ‘integrated presence’ a 

‘objectified variable’ 
 

I Peace Studies appaiono definibili in funzione di una interdisciplinarità 
che oltrepassa il limite di confini definitori facendo propria la dinamica 
contenutistica delle materie che concorrono a denotare il ‘conflitto’ 
teleologicamente orientato alla costruzione dei processi di pace. La 
coesistenza di più discipline sotto la più ampia definizione di Peace 
Studies8 diviene punto di forza perché trasformata in una 
transdisciplinarietà capace di tradurre la differenziazione contenutistica 
nel potenziamento della specializzazione degli attori e dei processi 

                                                             

3 Cfr. L. KRIESBERG, Realizing Peace: A Constructive Conflict Approach, Oxford 
Academic, New York, 2015; ID., Louis Kriesberg: Pioneer in Peace and Constructive Conflict 
Resolution Studies, Springer International Publishing, Cham, 2016. 

4 Traduzione a cura dell’Autore. Testo originale: “[The constructive conflict 
approach] offers a comprehensive perspective for all kinds of conflicts at all stages of 
their manifestation, including emergence, escalation, de-escalation, settlement, and 
peacebuilding” (L. KRIESBERG, Realizing Peace, cit., p. 2). 

5 Cfr. L. KRIESBERG, Realizing Peace, cit.; ID., Louis Kriesberg: Pioneer in Peace, cit.; 
M. ABU-NIMER, Conflict Resolution, cit.; H.M. DUBOIS, The intensifying intersection of 
ethics, religion, theology, and peace studies, in Journal of Religious Ethics, vol. XLIX, n. 1 del 

2021, pp. 189-212. 
6 Infra, § 4, § 5, § 6. 
7 Infra, § 7, § 8. 
8 Nei paragrafi § 1, § 2 e § 3, la definizione di Peace Studies è accolta nella sua più 

ampia accezione, aderendo alla scelta descritta nel contributo di H.M. DUBOIS, The 
intensifying intersection, cit., p. 190, nota 2: “[…][Peace Studies are used] as an umbrella 
term that includes peace and conflict studies, conflict resolution, conflict 
transformation, peacebuilding, and peace research, granting that there are significant 
distinctions amongst these terms for specialist”. 

La stessa nota metodologica è da estendersi alle nozioni statistiche, di seguito 
richiamate lato sensu.  



 

23 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

protagonisti tanto della gestione del conflitto quanto della costruzione 
della pace9. 

La prospettiva introdotta con l’approccio del conflitto costruttivo, 
improntata a orientare l’ideazione di strumenti gestionali che 
“massimizzino i benefici e minimizzino i danni”10, può dirsi sintesi di un 
metodo che riconosce come necessaria l’affermazione del binomio 
‘conflitto-pace’ non solo in quanto fatto sociale ma anche, e soprattutto, 
come strumento di analisi. La proiezione del ‘conflitto’ in una 
dimensione fenomenica11 è quindi oggetto di uno shift connotativo che 
colloca la responsabilità umana nella trattazione della tematica sia del 
casus belli che del desiderio di pace, declinandola così quale causa, quale 
soluzione e al contempo quale elemento correlato alla dinamica 
evolutiva del conflitto stesso.  

I fattori individuati (causa, dinamica e soluzione del conflitto) 
hanno subito una variazione del loro peso specifico nella materia dei 
Peace Studies per la costante riformulazione delle domande di ricerca a 
fronte dell’evoluzione storico-sociale. Un significativo momento di 
transizione è individuabile dopo il secondo conflitto mondiale: la Guerra 
Fredda può dirsi un periodo trasformativo della prassi definitoria della 
tipologia conflittuale con l’introduzione delle categorie di “intra-state 
and identity-based conflicts”12 e di inediti presupposti al principale 
quesito di ricerca, che orientano l’attività gestionale del conflitto alla 
formulazione di potenziali modelli risolutivi abbandonando la mera 

finalità distruttiva della controparte13. L’approccio criminodinamico14 

                                                             

9 Cfr. L. KRIESBERG, Realizing Peace, cit., p. 277 ss. 
10 Traduzione a cura dell’Autore. Testo originale: “The constructive conflict 

approach offers ways to engage in conflicts that maximize benefits and minimize 
harms” (L. KRIESBERG, Realizing Peace, cit., p. 1).  

11 Per approfondimenti, cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 190 

ss.  
12 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 191. 
13 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., e L. KRIESBERG, Realizing 

Peace, cit., p. 2 ss.: le tesi degli Autori appaiono concordi nel circoscrivere un particolare 

momento di transizione agli anni ’70 del XX secolo. 
14 Nell’analisi criminologica, con il termine “criminogenesi [ci si riferisce al] «perché» 

del comportamento criminoso[; con il termine criminodinamica al] «come». […] [È] 
necessario fare distinzioni, dal momento che diversi sono la criminodinamica (il «come») 
e la criminogenesi (il «perché») a seconda dei tipi di delitti e dei tipi di autori, così come 

diversi sono le strategie per combattere le differenti modalità delinquenziali, i criteri 
punitivi e anche la prevenzione e il trattamento risocializzativo”: G. PONTI, I. 
MERZAGORA BETSOS, Compendio di criminologia, Raffaello Cortina Editore, Milano, 

2008, p. 171 e p. 230. Ancora sulla definizione di ‘criminogenesi’ e ‘criminodinamica’, 
ma nell’ambito del colloquio criminologico: “[L]’osservazione criminologica[,][…] 
sempre effettuata attraverso i[l] colloqui[o], […] ha come suo fine specifico quello di 



 

24 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

alla sistematica del conflitto - finalizzato preminentemente 
all’ottimizzazione delle strategie belliche - lascia infatti il posto a 
riflessioni criminogenetiche15 che isolano la causa per strutturare valide 
ipotesi sugli esiti desiderati dalle parti e per formulare quindi riflessioni 
prodromiche al raggiungimento di un accordo di pace.  

La trasformazione del rapporto causa-effetto nella correlazione 
causa-soluzione è dunque il substrato sul quale si esplica la definizione 
di “conflitto costruttivo”16 e assurge al contempo a prospettiva cui 
primariamente volgere la contestualizzazione del fattore religioso. 

La più risalente analisi criminodinamica aveva risposto agli 
interrogativi sull’incidenza della variabile religiosa nel conflitto 
rappresentandola quale “integrated presence”17, cioè quale elemento 
amalgamato e indistinguibile tra quelli tipizzanti il sistema oggetto di 
studio. Tale definizione di ‘elemento integrato’ contemplava 
l’approssimativa collocazione della variabile in un rapporto di 
interdipendenza correlazionale18 con gli altri fattori, con conseguente 
circoscrizione della stessa al ruolo di variabile dipendente (sulla quale ci 
si attende al più un effetto) anziché a quello di variabile terza, 

                                                             

comprendere i fattori che […] hanno giocato un ruolo nella genesi di un singolo reato o 
nello svilupparsi di una carriera criminale. Il colloquio ha pertanto come scopo quello 
di mettere in evidenza la criminogenesi, cioè di fornire una spiegazione di come abbiano 

interagito le caratteristiche psicologiche del soggetto con le sue particolari esperienze 
di vita, con i fattori sociali e ambientali, con le circostanze situazionali al momento della 
commissione del delitto, così da derivarne la scelta criminosa. Si tratta dunque di 
giungere alla comprensione e alla spiegazione del «perché» del delitto. 
Contestualmente, il colloquio mira anche […] a illustrare la criminodinamica, che ha 

come obiettivo la comprensione del «come» è stato compiuto il singolo delitto o si è 
sviluppato tutto un progetto di vita indirizzato al crimine: non si intendono le modalità 
materiali di commissione di un atto, bensì l’intrecciarsi delle dinamiche psicologiche e 
il loro interagire nelle motivazioni”: G. PONTI, I. MERZAGORA BETSOS, Compendio, 

cit., p. 518. 
15 Cfr. supra, nota 14. 
16 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit.; L. KRIESBERG, Realizing 

Peace, cit., e ID., Louis Kriesberg: Pioneer, cit.  
17 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 192.  
18 Un rapporto di interdipendenza correlazionale tra due o più variabili osservate è 

identificabile attraverso ricerche correlazionali, che permettono riflessioni anche su 
“vasti campioni di informazioni su comportamenti complessi, legati alla vita 
quotidiana, difficili o impossibili da riprodurre in laboratorio”: AA. VV., Psicologia 
generale, a cura di P. CHERUBINI, Raffaello Cortina, Milano, 2012, p. 18. L’esistenza e il 
grado di associazione tra le variabili analizzate sono rilevati attraverso un coefficiente 
di correlazione che individua un intervallo i cui estremi esprimono una proporzionalità 
diretta o indiretta. Tuttavia, la correlazione è condizione sufficiente ma non necessaria 
per la determinazione di un rapporto causa-effetto tra le variabili. Cfr. AA. VV., 
Psicologia generale, cit., p. 18 ss.  



 

25 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

potenzialmente capace di modificare tanto variabili indipendenti quanto 
dipendenti, prescindendo da un rapporto di 
funzionalità/interdipendenza19. 

L’assunzione della nuova prospettiva criminogenetica, rafforzata 
dalla crisi delle “teorie di secolarizzazione”20, connota invece la variabile 
religiosa quale “objectified variable”21, così prediligendo (e, forse, 
rendendo possibile) una più attenta definizione operativa22 della 
variabile in esame che, riconosciuta nel suo effettivo ruolo di variabile 
inosservabile23, è rappresentata in funzione di variabili osservabili senza 
più esserne subordinata. Nel dibattito sul conflitto il fattore religioso, 
prima elemento collaterale, è ora infatti riconosciuto quale possibile 
protagonista, tanto nella genesi del conflitto quanto nella gestione dello 
stesso. Parimenti, gli attori religiosi non sono più rappresentati come 
comparse (quali terzi eventualmente coinvolti o interpellati) ma come 
leaders24 e interlocutori nella promozione e gestione del processo di 

costruzione di pace. 
Se la letteratura dei Peace Studies sull’analisi del religioso evolve 

inizialmente in una narrazione che si sviluppa dunque tra due nuovi 
estremi posti in alternatività, cioè la religione o come causa o come 
soluzione25, l’aggettivazione categoriale di “intra-state and identity-
based conflicts”26 orienta invece alla più accurata cognizione che il fattore 

                                                             

19 Definizione assimilabile a quella di variabile interveniente (variabile anche detta 
di “disturbo” perché prima facie estranea all’obiettivo di ricerca dello sperimentatore, “e 

che non covaria con alcuna variabile indipendente, ma che può avere effetti sulla 
variabile dipendente”): AA. VV., Psicologia generale, cit., p. 627 e, per approfondimenti, 

p. 20 ss. 
20 “[…] with events such as the 1979 Iranian revolution, «suddenly» religion 

mattered. The story continues with the collapse of secularization theories that had 
forecast global religious decline. And the end result is a polemic between new 
certainties: either «religion is the problem» (see theocracy, terrorism, etc.) or «religion 
is the solution» (see moral texts and exemplars, social capital, etc.)”: H.M. DUBOIS, The 
intensifying intersection, cit., p. 193 ss. 

21 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 192.  
22 La quantificazione del valore di una variabile è la sua definizione in modo così 

detto operazionale. Cfr. AA. VV., Psicologia generale, cit., p. 14 ss. 
23 Le variabili inosservabili, cioè concettuali e teoriche, quindi non direttamente 

misurabili (“[…][quali], per esempio, […] il grado di felicità o di benessere, il livello di 
concentrazione, o il grado di coinvolgimento di un’area cerebrale in un compito”), 
possono dirsi operazionalizzate attraverso l’individuazione e misurazione di variabili 
osservabili secondarie che rappresentino “indizi […] delle conseguenze concrete e 
osservabili” prodotte dalla stessa variabile inosservabile. Cfr. AA. VV., Psicologia 
generale, cit., p. 14.  

24 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 191. 
25 Cfr. supra, nota 20. 
26 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 191. 



 

26 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

religioso possa essere al contempo e causa e soluzione27, introducendo 
nella sistematica del conflitto la riflessione sulla capacità di mobilitazione 
ascrivibile alla religione su un piano inter- e intra-comunitario. 

In particolare, assunto il fattore religioso quale ‘objectified 
variable’, le riflessioni criminogenetiche sull’interazione sistemica degli 
attori del conflitto prendono atto del frequente rischio della proiezione 
della dicotomia antropologica ‘emico-etico’ da un piano identitario-
culturale alla condanna dell’alterità religiosa quale infedeltà: rectius, alla 

condanna aprioristica di un contenuto di senso diverso dal proprio28 la 
cui indefettibile validità può basarsi su un errore logico definitorio o 
ermeneutico del termine “rivelazione”29. Si istituzionalizza quindi tra le 
potenziali cause del conflitto correlate al fattore religioso 
l’„hermeneutical gap”30 inteso quale prodotto di una presunzione 
tautologica che sfoci - inevitabilmente - in un bias confermativo31. Il 
nuovo scenario interpretativo che si apre sulla “religious intolerance”32 
appare così, nel suo esordio, una possibile sintesi e parafrasi delle 
prospettive offerte sul tema da Locke e Hume: potremmo infatti, in 
questo contesto, correlare il ‘fanatismo’ religioso descritto da Locke 

                                                             

27 “«[…] religious communities are often part of the problem and part of the solution, 
often at the same time!»”: H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 193.  

28 Per uno studio etnocriminologico sul conflitto prodotto dalla coesistenza di 
differenti sistemi culturali di appartenenza, si rimanda ad AA. VV., Criminologia 
transculturale ed Etnopsichiatria forense: Terrorismo, Immigrazione, Reati Culturalmente 
Motivati, a cura di P. DE PASQUALI, Alpes, Roma, 2016.  

29 Per approfondimenti, cfr. AA. VV., Criminologia transculturale, cit.  
30 « […] there is always a “hermeneutical gap” between the text’s “apparent 

meaning” and the speaker’s “intended meaning”. What is important is the “intended 
meaning”, not the apparent meaning. However, to discover the intended meaning we 
need to interpret the text. […] A method of interpretation consists of a set of 
hermeneutical norms whose function is to guide the mind of the interpreter […] in order 
to reach a valid understanding of the intended meaning. In the case of religious texts, 
this hermeneutical gap is between “what is said by God” and “what is really meant by 
God”. What can be counted as religious teaching is the “actual intention” of God, not 
the “apparent meaning” of His remarks»: A. FANAEI, Religious Violence: Fact or Fiction?, 
in The Journal of Human Rights, vol. XIII, n. 26 del 2018, p. 14 s. 

31 Come è noto, con il termine bias si intende un “errore sistematico” del processo 
cognitivo (in altre parole, una “trappola cognitiva” che altera la percezione della realtà). 
Quello ‘confermativo’, o “bias di conferma” è “[u]no dei più famosi[:] […] è l’insieme 

dei processi che rendono più credibili le informazioni che confermano le nostre 
convinzioni e che, viceversa, ci fanno ignorare o sminuire quelle che le contraddicono”: 
M. PICOZZI, Profiler, Sperling & Kupfer Editori, Milano, 2016, p. 31. Sulla nozione di 
bias, e su quella connessa di ‘euristiche’, si veda anche AA. VV., Psicologia generale, cit. 

(in particolare, p. 588 ss.). 
32 R. DI CEGLIE, Religions and Conflicts, in The Heythrop Journal, vol. LXI, 2020, p. 

620. 



 

27 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

(“enthusiasm”33) come la conseguenza dell’‘unità di oggetto’ 
devozionale (“unity of object”34) che Hume rappresenta quale 
convinzione di singolarità fideistica a origine della condanna dell’alterità 
di credo. 

Tra la “unity of object” e uno stato di convivenza non belligerante 
tra sistemi di appartenenza emerge un rapporto di incompatibilità che Di 
Ceglie35 sintetizza nell’assioma di “Incompatibility Problem (IP)”36. 
L’Autore correla, in una logica sillogistica, questa definizione a quelle di 
“Naturalistic Assumption (NA)”37 e “Super-naturalistic Assumption 
(SA)”38 quale schema argomentativo della teorizzazione del ruolo del 
religioso nel conflitto. L’„assunzione naturalistica” (NA), per come 
definita, implica uno strumento ermeneutico della conoscenza 
esperienziale che esclude la presupposizione (e la conseguente inferenza) 
dell’elemento soprannaturale (SA) nella risoluzione del problema di 
realtà. 

Assunto IP39 come il momento di disordine nel gruppo di 
appartenenza (quale species del genus “religious intolerance”40), la prima 
logica risolutiva richiederebbe dunque l’adozione di NA che, formulata 
richiamando la visione della fede e della ragione di Locke, esprime un 
assenso alle proposizioni graduale e adeguato alle prove disponibili41. 
Può tuttavia essere avanzata la considerazione su come l’adozione di NA 
si basi così sull’individuazione di una “parità trasformazionale”42 di 

                                                             

33 R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 622. Per il pensiero di John Locke, si richiama su 
tutte l’opera J. LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding. 

34 R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 620. Per il pensiero di David Hume, si richiama su 
tutte l’opera D. HUME, Natural History of Religion.  

35 R. DI CEGLIE, Religions, cit. 
36 “[…] the belief that a peaceful, tolerant, and respectful coexistence among religions 

is incompatible with the conviction that only one of them is true. I call this axiom 
‘incompatibility problem’ (IP)”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 620. 

37 “[…]‘naturalistic assumption’ (NA), that is the assumption that every subject, 
including religion, should be treated without taking into account that a super-natural 
being may exist and reveal to us an unexpected way to deal with our experience”: R. 
DI CEGLIE, Religions, cit., p. 620. 

38 “[…] I call ‘super-naturalistic assumption’ (SA) […] the […] very opposite [of 
NA]”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 620. 

39 “[…] IP applies indifferently to religious and non-religious subjects”: R. DI 
CEGLIE, Religions, cit., p. 622. 

40 R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 622. 
41 “[…] NA traces back to Locke’s view of faith and reason, according to which assent 

to propositions comes in degrees and we should proportion our degree of assent to the 
available evidence”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 622. 

42 “[…] ‘transformational parity’ among religions may apply to every human 
experience”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 622. 



 

28 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

contenuto che, pur non direttamente collegata a SA43, sembrerebbe 
inevitabilmente riportare - in tema di variabile religiosa e conflitto - a 
questo terzo fattore per supportare la legittimazione di un ruolo nel 
dialogo relazionale in un sistema plurale. Mutuando dalla linguistica la 
teoria e il metodo della grammatica trasformazionale44 per calarli nella 
grammatica religiosa, infatti, non si può non attribuire maggior peso al 
presupposto che le possibili realizzazioni di un’espressione 
comunicativa (e quindi di uno strumento di significato) si svolgano con 
l’ausilio - che è anche limite - di un ristretto numero di tipi sintagmatici 
fondamentali per le successive trasformazioni.  

Come cristallizza Di Ceglie45, d’altra parte, se si ritiene quale 
presupposto che  

 

“(1) [s]olo le affermazioni alle quali tutti credono (o che derivano da 
ciò che tutti credono) possono essere utilizzate per raggiungere la 
verità sull’esperienza umana, compresa la religione e le questioni 
ad essa correlate […] [- il che include il principio di non 
contraddizione -]”46 

 

si deve anche considerare che  
 

“(2) [n]on tutti credono alla veridicità di […] [tale presupposto] […]; 
(3) [ne] consegue che […] [esso] debba essere rigettato. […] (4) 
Assodato che […][il presupposto] sia equivalente [alla definizione 
di] NA, [quest’ultima][…] deve essere rigettat[a], [con conseguente 
adozione di] SA”47. 

 

Quando nel campo di SA, però, “(5) [i] criteri razionali 
comunemente accettati, che includono il principio di non contraddizione 

                                                             

43 “If genuine religion is salvific and transformational, and if there are many 
transformational experiences, none of them can presume to be the only genuine 
religion”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 622. 

44 Si fa riferimento agli studi del linguista Avram Noam Chomsky. Per una 
panoramica, cfr. M. GBIERWISCH, Generative Grammar, in International Encyclopedia of 
the Social & Behavioral Sciences, vol. IX, 2015, pp. 872-878. 

45 Si ritiene utile riproporre l’ordine espositivo dell’Autore (in R. DI CEGLIE, 
Religions, cit.) mutuando così anche l’immediatezza espressiva che il sillogismo offre. 

46 Traduzione a cura dell’Autore. Testo originale: “Only statements that everyone 
believes (or follow from what everyone believes) can be employed to attain the truth 
about human experience, including religion and matters related to it”: R. DI CEGLIE, 
Religions, cit., p. 622; sul principio di non contraddizione, cfr. R. DI CEGLIE, Religions, 

cit., p. 625. 
47 Traduzione a cura dell’Autore. Testo originale: “(2) Not everyone believes (1). (3) 

From (2) follows that (1) is to be rejected. (4) Given that (1) is equivalent to NA, NA is 
to be rejected, and SA is to be adopted”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 623. 



 

29 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

[che era invece valido nel presupposto], devono essere abbandonati 
[perché siamo nel] campo del religioso”48. 

A fronte delle premesse, la logica sillogistica applicata avvicina 
alla conclusione che la variabile religiosa quale ‘problema di 
incompatibilità’ (IP) tra gli attori di un conflitto richieda l’intervento di 
SA per essere risolto. L’argomentazione può sopravvivere al paradosso 
solo contemplando gli idonei strumenti per la promozione del rispetto e 
della pace nei confronti dell’alterità di credo o di confessione religiosa: si 
rimarrebbe altrimenti aderenti alla convinzione che solo una delle SA 
proposte dalle controparti possa essere vera - in una parafrasi della 
condanna dell’alterità quale infedeltà - e si costringerebbe l’analisi 
eziologica in una ciclicità che non potrebbe costruttivamente sfociare 
nell’ipotesi risolutiva. 

La religione deve quindi dimostrarsi abile nell’incontrare i bisogni 
sociali e politici49, partecipando alla formulazione di strumenti risolutivi 
capaci di trasformare la dicotomia ‘emico-etico’ in un binomio funzionale 
a colmare il gap ermeneutico attraverso dialoghi costruttivi tra sistemi 
altri e secondo criteri che non trascurino l’elaborazione del gap tra “lived 
religions” e “living traditions”50.  
 
 
3 - La variabile religiosa proiettata nei processi di costruzione di pace  

 

Dalle precedenti considerazioni emerge come lo studio sulla genesi del 
conflitto sia inevitabilmente e indissolubilmente integrato con una 
prospettiva criminodinamica: si richiama, in particolare, come 
l’aggettivazione categoriale di “intra-state and identity-based conflicts”51 
richieda che la declinazione della variabile religiosa oggettivamente 
identificata non trascuri l’importanza della dinamica interrelazionale con 
il sistema-gruppo e di quella originaria con il gruppo di appartenenza 
(che partecipa considerevolmente alla self-definition dell’individuo). 

In questa prospettiva l’applicazione della “theory of living human 
systems”52 aiuta a comprendere come la connotazione isomorfica della 

                                                             

48 Traduzione a cura dell’Autore. Testo originale: “(5) Commonly accepted rational 
criteria, including the principle of non-contradiction, must be abandoned when it comes 
to religion”: R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 624. 

49 Cfr. R. DI CEGLIE, Religions, cit., p. 627. 
50 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 193.  
51 H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 191. 
52 La teoria, elaborata da Yvonne Agazarian, si basa sul processo di interconnessione 

del gruppo come ‘sistema’, che è scomposto in un paradigma triadico di sistemi 
isomorfi (individuo - individuo come membro del gruppo - gruppo nel suo insieme) 
attraverso i quali le dinamiche evolutive sono descritte come prognosticabili e reiterabili 



 

30 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

gerarchia dei sistemi, semplificabile nel modulo rappresentato dalla 
triade fondante (individuo; individuo come membro del gruppo; gruppo 
nel suo insieme), influenzi l’arousal della reazione sia nel contesto di 
un’interazione non limitata alla vicinanza fisica, ma prodotto 
dell’elezione del soggetto53, sia nella proiezione della dicotomia ‘noi-
loro’/‘amici-nemici’54 nel funzionamento “attacco-fuga”55. 

La produzione dello scontro, causato dall’IP sia con il gruppo di 
appartenenza sia con l’alterità, non conosce quindi potenzialmente limiti 
geografici e richiede necessariamente che l’ipotesi risolutiva sia articolata 
su un piano collettivo quanto individuale. A fronte del rischio che 
un’ottica relativistica conduca a un particolarismo che condanni l’alterità 
come un nemico da combattere, la creazione di un pattern di 

strumenti/valori per la gestione del conflitto - che tuteli il diritto di ogni 
uomo ad affermare la propria individualità come fedele - deve passare 
attraverso il riconoscimento della libertà di credo e di convinzione in una 
declinazione universale ma non generalizzata, perché nessuna tutela de 
facto sarebbe garantita dalla tipizzazione di realtà diverse in modelli 

omologati, da comprendersi invece nella loro particolarità.  
Strumenti di peacebuilding informati alla contestualizzazione della 

variabile religiosa nel conflitto richiedono, per la promozione di un 
percorso di integrazione intercultu(r)ale, una “corretta[…] tradu[zione 
del] significato proprio di […] una tradizione culturale/religiosa nel 
codice cognitivo di un’altra”56. I ‘Peace professionals’ fondano 

                                                             

in gerarchie complesse. Cfr. Y.M. AGAZARIAN, Systems-Centered Group Psychotherapy: 
A Theory of Living Human Systems and Its Systems-Centered Practice, in Group, vol. XXXVI, 

n. 1 del 2012, pp. 19-36. 
53 Si ritiene possibile richiamare in analogia gli studi di Tamotsu Shibutani, 

riscontrando una possibile identità tra il sistema-individuo di Yvonne Agazarian e il 
sistema di riferimento “culturale, i cui confini non sono fissati né dal territorio né 
dall’appartenenza a un gruppo formale ma, piuttosto, dai limiti di una comunicazione 
efficace”: A. CERETTI, L. NATALI, Cosmologie violente. Percorsi di vite criminali, 
Raffaello Cortina, Milano, 2009, p. 130.  

54 Tali espressioni possono - in questo contesto - dirsi esito negativo di un processo 
che abbia tradotto la potenziale correlazione ‘emico-etico’ in dicotomia e non in binomio 
funzionale (si richiamano le riflessioni contenute nel precedente paragrafo).  

55 Si fa riferimento all’assunto di base teorizzato da Wilfred Bion: l’assunto, applicato 
alla dinamica del sistema-gruppo, può supportare la descrizione delle condotte di 
evitamento o aggressione di un elemento estraneo, inteso quale minaccia per la 
collettività di riferimento, al fine di garantire la conservazione del gruppo stesso.  

56 «Tutto questo processo è intrinsecamente comparativo. Proiettato sul terreno dei 
diritti delle religioni, esso implica non soltanto la conoscenza delle dimensioni religiose 
dell’altrui universo culturale, ma anche la costante comparazione con quelle 
dell’universo culturale che mi è proprio: soltanto attraverso questo lavoro comparativo 
(e non dalla semplice, anche se indispensabile, conoscenza del mondo culturale, incluse 
le sue dimensioni religiose, dell’altro) sarà possibile tradurre correttamente il significato 



 

31 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

sull’inclusività la costruzione di strumenti per la gestione del conflitto57, 
ma tale inclusività, alla luce delle precedenti considerazioni, richiede la 
costruzione di una nuova semantica di riconciliazione, non potendo 
trascurare il rischio che il dialogo di pace possa risultare anche saturo di 
un lessico cristiano pregiudicando la formulazione dello strumento di 
peacebuilding in termini di neutralità58. 

La transdisciplinarietà dei Peace Studies ha fatto dell’intersezione 
“etica-religione-teologia”59 un punto di forza, che deve saper 
contemperare il rispetto delle tradizioni con la necessità di rivalutarle 
accettando che possano esserne ridisegnati i significati e, al tempo stesso, 
con la consapevolezza di come il gap ermeneutico ponga un limite 
all’interpretazione individuale degli stessi significanti e significati60. 

In conclusione, la variabile religiosa nel processo gestionale e 
auspicabilmente risolutivo del conflitto è dunque presentata dai Peace 
Studies come base per la costruzione di un modello che trasformi lo 
‘scontro’ con l’alterità in ‘incontro’, promuovendo modelli interreligiosi 
formulati con una nuova grammatica informata alla definizione di 
un’„etica situazionale”61. L’ideazione di strumenti di pace dovrebbe 
avvalersi di un metodo formulato su euristiche quanto più immuni da 
bias e che sappia coltivare un mindset proattivo riconoscendo nell’analisi 
della variabile religiosa nel conflitto un “catalizzatore”62 di potenzialità 
risolutive. 
 

 
4 - Conflitto e retoriche religiose nei recenti studi sulla pace 

                                                             

di un istituto giuridico proprio di una tradizione culturale/religiosa nel codice 
cognitivo di un’altra e quindi avviare “il percorso di un’integrazione interculturale 
attraverso il circuito giuridico”»: S. FERRARI, Diritti e religioni, in Introduzione al diritto 
comparato delle religioni: Ebraismo, islam e induismo, a cura di ID., il Mulino, Bologna, 2008, 

p. 20. 
57 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 205 ss. 
58 “Christian perspectives too often operate unseen in discourse and material culture, 

because they have saturated imaginations, cognitive categories, and terms of 
conversation. This is problematic, whether the reference is a seemingly neutral term like 
religious freedom or a seemingly positive term like reconciliation”: H.M. DUBOIS, The 
intensifying intersection, cit., p. 205. 

59 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit. 
60 Cfr. H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 200 ss. e, in particolare, p. 

203. 
61 “[…] it is much more common to intersect ethics and peace studies through the 

study of situational ethics, or «identifying the right resources for the right moment»”: 
H.M. DUBOIS, The intensifying intersection, cit., p. 194. 

62 “[…] seeing conflict as a potential catalyst for growth”. Cfr. H.M. DUBOIS, The 
intensifying intersection, cit., p. 206. 



 

32 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

 
La retorica religiosa può definirsi come uso del linguaggio o dei mezzi di 
comunicazione che, avvalendosi di precetti religiosi - talvolta lontani 
dalla loro originaria matrice assiologica63 - è in grado di manipolare il 
comportamento umano. Nel presente paragrafo, la retorica religiosa si 
intenderà come elemento costitutivo del più ampio concetto di variabile 
religiosa e verrà esaminata non nella sua struttura esogena, bensì in 
quella endogena64, ovvero come strumento comunicativo che sorge e 
opera internamente alle organizzazioni. Prima di tenerne conto da una 
prospettiva positiva di dialogo interreligioso e di costruzione della pace, 
ci si focalizzerà sulla sua presunta funzione causale e amplificatrice del 
conflitto. La correlazione tra retoriche religiose e violenza del conflitto è, 
pertanto, il primo sfondo concettuale entro il quale si procederà. 

Anzitutto, occorre ribadire che la variabile religiosa ha certamente 
una capacità trasformativa nell’ambito delle dinamiche conflittuali65 e 

                                                             

* Le riflessioni sviluppate nei paragrafi § 4, § 5 e § 6 rielaborano quelle pubblicate in 
The religious shift in peace studies. The use of Religious Rhetoric, in Iura & Legal Systems, vol. 

XI, n. 2 del 2024, pp. 108-111. 
63 Per una breve disamina attinente all’uso strumentale dei precetti religiosi 

“tradizionali” posta in essere dai gruppi fondamentalisti, cfr. AA. VV., Terrorismo di 
matrice religiosa, sicurezza e libertà fondamentali, a cura di A. DE OTO, Bologna University 
Press, Bologna, 2023; E. PACE, La guerra dei fondamentalisti, in Teoria politica. Nuova serie 
Annali, VI, n. 6 del 2016, pp. 49-62. 

64 I concetti di endogeno ed esogeno riguardano prevalentemente la disciplina 
statistico-economica. Con essi si fa riferimento alla misurazione del grado di 
correlazione tra variabili dipendenti e indipendenti e fenomeno analizzato. Il modello 
statistico adottato - cioè il meccanismo probabilistico che ha fornito i dati disponibili - 
chiarisce le ipotesi, la struttura e le finalità dell’analisi, rendendo possibile la distinzione 
tra variabili esogene ed endogene. 

Sui concetti basilari della statistica sociale si rinvia a R. ALBANO, S. TESTA, 
Introduzione alla statistica per la ricerca sociale, Carocci, Roma, 2022. 

Per ciò che concerne la Retorica religiosa, qui intesa come unità elementare della 
variabile religiosa, si rinvia a M. ISAACS, Sacred violence or strategic Faith? Disentangling 
the relationship between religion and violence in armed conflict, in Journal of Peace Research, 

LIII, n. 2 del 2016, pp. 211-225. 
L’A., in tal senso, trasferendo le “retoriche religiose” nel campo delle variabili 

endogene vuole sottolineare come esse non operino solo come atti comunicativi esterni 
in grado di “generare” uno stato di violenza ma siano sovente, invece, momenti 
successivi all’insorgere delle violenze e posti in essere all’interno degli stessi gruppi in 
conflitto, utili a risolvere problematiche di varia natura. 

65 Per una panoramica su alcuni interessanti contributi in materia si rinvia a P.S. 
HENNE, The two svords: Religion-state connections and interstate disputes, in Journal of Peace 
Research, IL, n. 6 del 2012, pp. 753-768; M.C. HOROWITZ, Nonstate Actors and the 
Diffusion of Innovations: The Case of Suicide Terrorism, in International Organizations, LXIV, 

n. 1 del 2010, pp. 33-64, ove gli Autori suggeriscono che quando il fattore religioso è 
coinvolto nei conflitti, questi ultimi si rivelano più violenti e duraturi. 



 

33 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

per tale ragione può configurarsi sia come elemento causale e 
propagatore66 della violenza, sia come elemento moderatore, e talvolta, 
invece, come forza tesa a contrastarla in vista di un più auspicabile 
obiettivo, come quello della costruzione della pace67. 

L’intenzione di trattare il tema delle retoriche religiose e il loro 
grado di correlazione con la violenza nei conflitti nasce dalla lettura di 
un interessante articolo di Matthew Isaacs, pubblicato nel Journal of Peace 
Research del marzo 2016. Obiettivo di tale ricerca è quello di superare 

talune incertezze della letteratura sul tema e misurare la rilevanza della 
religione nei conflitti, basandola sull’uso delle “retoriche religiose” da 
parte delle organizzazioni violente. L’Autore, avvalendosi di un 
approccio da lui definito ‘rhetoric-based’68, in sostituzione degli approcci 
‘issue-based’ e ‘identity-based’69 - tipici degli studi sociologici in materia 
di relazione tra variabile religiosa e conflitti -, sonda la validità di due 
ipotesi divergenti.  

Secondo la prima, le organizzazioni che hanno utilizzato retoriche 
religiose in momenti precedenti all’insorgere dei conflitti, tendono ad 
agire con maggiore violenza rispetto alle organizzazioni che non hanno 
fatto uso di retoriche religiose. 

La seconda, al contrario, suppone che le organizzazioni che 
agiscono con violenza sono più inclini ad avvalersi di retoriche religiose 

                                                             

In senso divergente, invece, si rinvia a T. ELLINGSEN, Colorful community or ethnic 
witches’ brew? Multiethnicity and domestic conflict during and after the Cold War, in Journal 
of Conflict Resolution, XLIV, n. 2 del 2000, pp. 228-249; J.A. PIAZZA, Is Islamist terrorism 
more dangerous? An empirical study of group ideology, organization, and goal structure, in 
Terrorism and Political Violence, XXI, n. 1 del 2009, pp. 65-88, Autori che ritengono la 
variabile religiosa come una variabile indipendente rispetto al conflitto.  

66 In tal senso, e anche per una visione critica rispetto alla funzione peacebuilder delle 
religioni, cfr. P. NASO, “Le religioni sono vie di pace”. Falso!, Laterza, Bari, 2019. 

67 In tal senso, cfr. M. d’ARIENZO, Tutela dei diritti umani e prevenzione dei conflitti tra 
crisi del diritto e diplomazia religiosa, in Jurnalul Libertății de Conștiință, XI, n. 2 del 2023; 
EAD., La libertà di coscienza nel pensiero di Sébastien Castellion, Giappichelli, Torino, 2008; 
G. DAMMACCO, Geopolitica tra religioni e diritto. Costruire pace, libertà e fratellanza, Stilo 

editrice, Bari, 2024. 
68 Diversamente dai precedenti approcci, questo tende a quantificare la rilevanza di 

una variabile considerando i riferimenti pubblici e simbolici, nonché gli obiettivi che la 
riguardano. In questo caso, infatti, l’attenzione è rivolta alla religione e il metro di 
valutazione si avvale delle retoriche religiose analizzandone l’utilizzo in contesti 
violenti. 

69 L’approccio “issue-based” si concentra sul problema oggetto della ricerca 

attraverso una focalizzazione sulle teorizzazioni e gli argomenti che lo riguardano; al 
contrario, l’approccio “identity-based” si concentra sulle identità sociali, culturali o 
politiche degli individui o dei gruppi soggetti della ricerca considerandone 
caratteristiche, opinioni e posizioni in relazione al problema analizzato. 



 

34 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

nei momenti successivi all’insorgere dei conflitti. Una tale inclinazione, 
non sussiste nelle organizzazioni che agiscono in forme non violente. 

Attraverso una ricognizione degli eventi conflittuali nei quali si è 
registrata l’adozione di retoriche religiose da parte di organizzazioni 
violente e non, rappresentative di distinti gruppi religiosi, negli anni a 
cavallo tra il 1970 e 201270, l’Autore giunge a tre diverse conclusioni. 

La prima è che la correlazione tra retoriche religiose e 
partecipazione attiva a fenomeni violenti si avvicina allo 0 quando si 
includono variabili terze71. Si tratta, dunque, di una conclusione che 
fornisce una conferma generale sul carattere ‘dipendente’ della variabile 
retorica religiosa dalle altre variabili. 

La seconda, invece, è che l’uso passato delle retoriche religiose non 
appare incidere sull’intensità delle violenze perpetrate dalle 
organizzazioni. Tale conclusione appare confutare la prima ipotesi, in 
quanto evidenzia la maggior influenza di altre variabili sull’intensità 
delle violenze nei conflitti – come, ad esempio, il tipo di ordinamento e i 
livelli di legalità che lo caratterizzano. 

In ultimo, si rileva che le probabilità che un’organizzazione usi 
retoriche religiose, in seguito all’aumentare dei livelli di violenza, 
diventino più alte. Ovvero, le organizzazioni che hanno partecipato ad 
azioni violente tendono a usare più spesso le retoriche religiose; 
l’aumento della durata e dell’intensità della violenza fa tendere all’uso di 
queste ultime. La seconda ipotesi, dunque, risulta confermata e le 

conclusioni pongono in evidenza il passaggio, messo poc’anzi in risalto, 
della variabile religiosa da ‘integrated presence’ a ‘objectified variable’72 
all’interno dei Peace Studies. 
 
 
5 - Sulla correlazione tra retoriche religiose e conflittualità 

 

                                                             

70 M. ISAACS, Sacred violence, cit., p. 215. L’Autore, nella raccolta dati, si è avvalso 
dei seguenti documenti: Europa World Year Book (2012); Political Handbook of the World 
(2014). Egli ha inoltre fatto riferimento ai seguenti database: Global Terrorism Database; 
Minorities at Risk Organizational Behavior Database; Pro-Government Militias Database. 

71 Le variabili terze misurate nell’analisi sono: il grado di esclusione delle 
organizzazioni dalle istituzioni politiche; la misurazione del PIL; i dati quantitativi 
demografici; il livello di coinvolgimento degli apparati istituzionali governativi nella 
sfera religiosa; i dati quantitativi e qualitativi relativi al tipo di competitività tra 
organizzazioni e il grado di frammentazione delle stesse; le percentuali di appartenenza 
etnica nazionale. A proposito di quest’ultimo punto, l’Autore utilizza la nozione di 
ethnic homeland, traslitterazione italiana di “patria etnica”, alludendo con essa 

all’effettiva autoctonia del gruppo che occupa il territorio. 
72 Infra, § 2. 



 

35 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

I risultati della ricerca di Mattew Isaacs sono di particolare rilievo 
proprio per la loro capacità di stimolare una riflessione relativa al 
generale rapporto tra religione e violenza. Uno degli assunti 
maggiormente condivisi nella letteratura sociologica è quello secondo il 
quale la religione sarebbe più incline a generare la violenza, piuttosto che 
a contrastarne l’esistenza. Il Grande Scisma del 105473, le Crociate 
combattute tra il XI e il XIII sec.74, le guerre di religione combattute in 
Europa tra il XVI e il XVII e culminate nella Pace di Westfalia75 sono tutti 
importanti esempi storici che vengono regolarmente utilizzati per 
avvalorare la predetta tesi. 

La religione, in tale ottica, avrebbe in più occasioni dimostrato di 
assumere delle funzioni generatrici di violenza; da un punto di vista 
storiografico, tuttavia, gli elementi causali da considerare sono troppo 
numerosi per pervenire alla conclusione secondo la quale il fattore 
religioso rappresenti la causa diretta della violenza. Nonostante alcuni 
autori sostengano con interessanti spunti di riflessione quest’ultima 
tesi76, non soppesare adeguatamente la rilevanza di altre ragioni 
fondamentali potrebbe indurre l’analisi verso il rischio di una 
prospettiva monodimensionale77.  

L’argomentazione che Mattew Isaacs vuole sostenere, dunque, da 
un lato sottolinea l’impossibilità di escludere dal dibattito l’assunto che 
ritiene “religione” e “violenza” come entità tra loro correlate; dall’altro, 
invece, intende contrastare quella specifica visione che vedrebbe la 

                                                             

73 Si rinvia al volume a cura di G. FILORAMO, D. MENOZZI, Storia del cristianesimo. 
L’antichità. Il Medioevo L’età moderna. L’età contemporanea, Laterza, Bari, 2001  

74 A. BARBERO, Benedette guerre. Crociate e Jihad, Laterza, Bari, 2015. 
75 A. LEONI, Storia delle guerre di religione. Dai catari ai totalitarismi, Ares, Milano, 

2018; R. AGO, V. VIDOTTO, Storia moderna, Laterza, Bari, 2021; M. BELLABARBA, V. 
LAVENIA, Introduzione alla storia moderna, 2ª ed., il Mulino, Bologna, 2023. 

76 In senso parzialmente concorde, cfr. P. NASO, Le religioni sono, cit., pp. 12-18.  
77 Un esempio lampante, in tal senso, potrebbe essere costituito dalla 

contrapposizione tra la visione storico-materialistica di Marx, ove l’Autore reclamava 
che “eliminare la religione in quanto illusoria felicità del popolo” volesse dire “esigerne 
la felicità reale”, e la visione sociologico-storica di Weber, ove l’Autore riscontrava una 
correlazione tra “etica protestante” e “spirito del capitalismo”. Si tratta di una metafora 
che non ha direttamente a che vedere con l’analisi di cui si sta trattando, ma è 
esemplificativa per cogliere due visioni opposte della religione, rispettivamente passiva 
una, e attiva l’altra. 

Cfr. K. MARX, Per la critica della filosofia del diritto di Hegel. Introduzione, in Annali 
franco-tedeschi, 1844 (consultabile al seguente sito: https://www.marxists.org/italiano/marx-
engels/1844/2/criticahegel.htm#:~:text=La%20religione%20%C3%A8%20il%20sospiro,dire
%20esigerne%20la%20felicit%C3%A0%20reale). 

M. WEBER, L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, traduzione italiana di A.M. 

MARIETTI, Rizzoli, Milano, 1991. 



 

36 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

“religione” come unico o principale fattore genetico della “violenza”. E, 
proprio in tal ultimo senso, le conclusioni del suo articolo risultano utili 
perché evidenziano la correlazione tra “problematiche organizzative” 
dei gruppi violenti e l’uso - consequenziale - delle “retoriche religiose”, 
codici comunicativi che opererebbero in termini risolutivi delle predette 
problematiche78.  

L’Autore, infatti, oltre a evidenziare come tali retoriche agiscano 
in momenti successivi piuttosto che precedenti all’insorgere delle 
violenze, realizza un’analisi del fattore religioso nella sua accezione di 
«variabile dipendente e indipendente nel comportamento delle 
organizzazioni», permettendo una comprensione più profonda della 
complessità del ruolo giocato dalla religione nell’azione politica, stante il 
superamento della comune distinzione delle organizzazioni politiche in 
“religiose” o “secolari”79. In quest’ottica, l’attualità è una prova tangibile 
di come politica, diritto, cultura e religione siano fortemente 
interconnesse. 
 
 
6 - Fattore religioso e conflitti nel panorama contemporaneo 

 
Nel contesto odierno, riflettendo sulle narrative offerte dagli organi di 
stampa è difatti possibile rinvenire un utilizzo di retoriche religiose che 
si sviluppa successivamente all’insorgere delle guerre e che promana 

direttamente dai rappresentanti istituzionali religiosi e politici. A titolo 
esemplificativo, si pensi alla definizione di guerra santa che il Patriarca 
Kirill della Chiesa ortodossa russa ha utilizzato solo dopo l’inizio delle 
violenze in Ucraina80 o anche alle affermazioni del Primo Ministro 
israeliano Netanyahu il quale, per giustificare il rifiuto di un ceasefire, si 
è avvalso di alcuni passi dell’Antico Testamento81.  

                                                             

78 Nel dettaglio, l’Autore scrive: «Anche se questa analisi non fornisce evidenze 
esaustive contro la nozione secondo la quale la religione incoraggia la violenza, ne 
fornisce di generalizzabili riguardo l’associazione tra sfide logistiche e partecipazione 
violenta e di come essa incoraggi l’adozione di retoriche religiose. Questa evidenza 
dovrebbe mettere in dubbio precedenti ricerche sulla violenza religiosa che non 
controllano le sequenze temporali». Così M. ISAACS, Sacred, violence, cit., p. 222. 

79 M. ISAACS, Sacred violence, cit., p. 222. 
Per una ricostruzione attinente all’uso della dicotomia secolare/religioso, si veda 

l’opera, a cura di J. BEAUMONT, The Routledge Handbook of Postsecularity, Routledge, 

Abingdon (UK), 2019. 
80 Cfr. https://www.nytimes.com/2022/05/21/world/europe/kirill-putin-russian-orthodox-

chur ch.html  
81 In particolare, citando il versetto NM 24, 20 e con riferimento agli amaleciti. La 

frase utilizzata è la seguente: “the Bible says that there is a time for peace and a time for 



 

37 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

In effetti, se si riflette sul rapporto sussistente tra modernità e 
secolarizzazione e, con esso, sui processi di de-secolarizzazione e contro-
secolarizzazione82 segnalati nell’ambito degli studi storici, sociologici e 
filosofici è difficile definire in maniera univoca il concetto di ‘guerre 
religiose’ o ‘guerre di religione’. Si potrebbe genericamente definirle 
come situazioni di conflitto scaturenti da problematiche legate alla fede, 
ma si cadrebbe, così, in una categorizzazione eccessivamente astratta. Per 
capire una tale difficoltà definitoria, si consideri come esempio la storia 
dell’Iran83 - un Paese che nell’ultimo secolo non è risultato di certo 
estraneo a dinamiche conflittuali violente - e, nello specifico, alle cause 
che hanno permesso un ritorno al regime teocratico. In tale prospettiva, 
è possibile chiedersi se sia il solo sentimento religioso ad aver comportato 
un ritorno alla teocrazia, oppure se ne siano state ulteriori cause le 
dinamiche coloniali, le forme di assoggettamento, e un rifiuto condiviso 
della modernità84. Una conclusione non esclude l’altra. Il ruolo 
geopolitico dell’Iran negli anni della Guerra Fredda, infatti, ha sottoposto 
il Paese a forme di subordinazione economiche e politiche generate dalle 
compagini occidentali. Povertà e disuguaglianze furono tra le prime 
conseguenze dell’ammodernamento del Paese e, quale risposta 
collettiva, crearono le basi per una revanche religiosa che si 
presupponeva essere in grado di riconnettere le componenti di una 
società in costante fase di frammentazione85, rinforzando quelle 

                                                             

war. This is a time for war, a war for a commun future. Today we draw a line between 
the forces of civilization and the forces of barbarism. It is a time for everyone to decide 
where they stand. Israel will stand against the forces of barbarism” (si consulti il sito: 
https://www.the guardian.com/world/2023/oct/30/netanyahu-declares-it-is-time-for-war-as-
israel-hails-hostage-release).  

82 V. KARPOV, Desecularization: A Conceptual Framework, in Journal of Church and 
State, LII, n. 2 del 2010, pp. 232-270. 

83 Sulla storia dell’Iran si rinvia a E. ABRAHAMIAN, Storia dell’Iran. Dai primi del 
Novecento a oggi, traduzione italiana di A. MERLINO, Feltrinelli, Milano, 2013.  

84 Per modernità, in questa sede, si fa riferimento al modello politico-economico di 
tipo occidentale che si sviluppa a partire dall’Illuminismo europeo e assume quale 
principio condiviso quello della libertà economica e del profitto come obiettivo di 
crescita sociale. 

85 A tal proposito si rinvia a F. FUSCO, L’Iran e l’Occidente al tempo della Guerra Fredda, 
in Rivista di Studi Politici Internazionali, LXXXVI, n. 1 del 2019, pp. 119-142, soprattutto 

p. 127, ove si afferma che “i mutamenti, che accompagnarono il processo di 
industrializzazione e ammodernamento, provocarono un’erosione dei complessi 
equilibri sociali ed economici caratterizzanti la composita società iraniana e la sua 
identità culturale. La crescente sperequazione economica e l’insofferenza di ampi strati 
della popolazione generarono una vasta ondata di malcontento, che si innestò su di un 
quadro macroeconomico precario: infatti, dalla metà degli anni Cinquanta era chiaro 
che le rendite petrolifere non avrebbero potuto sovvenzionare, nella sua interezza, il 
vasto piano di modernizzazione. Il governo si vide costretto a fare debito producendo 



 

38 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

dicotomie ‘noi-loro’/‘amici-nemici’ tipiche degli schemi di 
funzionamento gruppali ‘attacco-fuga’ precedentemente menzionati86. 

Quello dell’Iran è un esempio che, oltre a evidenziare 
l’inscindibilità tra variabili esogene e endogene, dimostra la difficoltà nel 
determinare l’effettiva esistenza di una relazione causa-effetto tra 
“religione” e “violenza”. Da questa prospettiva, secondo una serie di dati 
statistici rilevati da una ricerca ACLED87, solo nel 2023 sarebbero stati 
centoquarantasettemila gli eventi conflittuali registrati in tutto il globo. 
La religione potenzialmente potrebbe riguardarli tutti. Tuttavia, ritenerla 
esclusivamente come un fenomeno astratto e metafisico, senza 
considerare, invece, la sua funzione antropopoietica, condurrebbe a 
un’argomentazione fallace non perché inesatta, ma certamente parziale. 
Un’argomentazione, cioè, che reputa la “religione” come causa dei 
conflitti e non considera, dunque, né l’inter-relazione tra secolare e 
religioso88, né la responsabilità umana sottesa ai fenomeni violenti, 
dunque la strumentalizzazione umana dei valori religiosi. Lo studio di 
Mattew Isaacs, in senso opposto, propone invece un’analisi induttiva 
utile sia a evidenziare la parzialità di alcuni approcci metodologici89, sia 
a valorizzare l’importanza del contesto sul carattere (indipendente-
dipendente, esogeno-endogeno) delle variabili impiegate nella ricerca e, 
in ultima istanza, utile a evidenziare la primazia del fattore umano 
rispetto a quello religioso. 

L’indivisibilità della religione dalla vita umana90, l’inestricabile 

rapporto tra “religione” e “cultura”91, nonché le profonde e interrelate 

                                                             

grossi disavanzi primari, e ad aumentare il ricorso alle importazioni innescando una 
crisi valutaria, visto che le riserve di divise straniere iniziarono a scarseggiare”. 

86 Infra § 3, note nn. 54, 55. 
87 Cfr. https://acleddata.com/conflict-index/  
88 T. ASAD, The formations of the secular. Christianity, Islam, Modernity, Standford 

University Press, Standford, 2003. 
89 M. ISAACS, Sacred violence, cit., pp. 212-214. 
90 A. ABEYSEKARA, The Un-translatability of Religion, The Un-translatability of Life: 

Thinking Talal Asad’s Thought Unthought in the Study of Religion, in Method & Theory in the 
Study of Religion, n. 22 del 2011, pp. 257-282. L’A. sottolinea come la definizione della 

religione quale ‘fenomeno’ - quindi la sua reificazione - abbia incontrato le critiche di 
rilevanti Autori (T. Asad, J. Derrida, M Heidegger, F. Nietzsche) che, al contrario, hanno 
dato risalto all’importanza di una lettura esistenzialista/olistica della religione tale da 
agevolare la comprensione dell’inscindibile rapporto di essa con la vita umana. 

91 E faccio qui riferimento, appunto, alla condizione per la quale l’imposizione 
forzata di determinati valori abbia condotto al ritorno integralista verso altri valori, di 
natura fortemente religiosa, dunque culturale. 

Sul rapporto tra religione e cultura si rinvia a M. RICCA, Dike meticcia. Rotte di diritto 
interculturale, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2008; S. FERLITO, Tradizioni religiose e 
ordine sociale. Alle origini dell’immaginario giuridico occidentale, Carocci, Roma, 2022. 



 

39 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

influenze tra secolare e religioso fanno da sfondo concettuale al 
contributo dell’Autore e ci permettono, dunque, di relativizzare un 
assunto: la retorica religiosa, quale mezzo a disposizione degli 
spokeperson interessati a fornire una versione politicizzata dei precetti 
religiosi, non è necessariamente antecedente all’insorgere della violenza 
ma, al contrario, e in correlazione ad altre variabili, si configura quale 
momento successivo e strumentale al prosieguo o ad un aumento di 
intensità della stessa, ovvero come utile mezzo per la risoluzione di 
problematiche organizzative sorte in capo alle organizzazioni violente. 

La funzionalità dualistica della retorica religiosa, al di là delle 
umane tendenze strumentalizzanti, fa sì che essa possa comunque 
esplicare un suo potenziale non solo all’interno dei fenomeni violenti, ma 
anche in quelli protesi alla costruzione del dialogo e della pace. Il suo 
impiego in ambito diplomatico, in tal senso, ne offre sicuramente una 
prova patente. 
 
 
7 - La variabile religiosa nei Peace Studies: strumenti di ‘religious 

diplomacy’ 

 
L’evoluzione degli studi sulla correlazione tra conflitto e retorica 
religiosa ha messo in evidenza come quest’ultima - se correttamente 
indirizzata - sia in grado di assumere un ruolo strategico nella gestione 
dei conflitti. Tuttavia, la sua potenzialità è stata spesso trascurata a causa 
di una marginalizzazione della variabile religiosa nell’ambito dei Peace 
Studies92. Tale esclusione, radicata in un’impostazione ideologica e 
normativa prevalente, è riconducibile, in larga misura, alla consolidata 
dicotomia tra sfera pubblica e sfera privata, caratteristica distintiva di 
numerosi sistemi giuridici e dibattiti teorici, che avrebbe voluto portare 
a confinare le religioni entro i limiti del privato, escludendole 
sistematicamente dalle dinamiche e dagli spazi del discorso pubblico93. 

                                                             

92 Per la definizione di Peace Studies si aderisce alla nota n. 8, paragrafo § 2. 
93 Wolfram Weisse in proposito scrive: “We can observe today how religions play an 

increasingly important role in European societies […] This is as true in academia as in 
the public forum. More and more scholars, who formerly did not touch the field of 
religion, are taking up this field […] An outstanding example is Jürgen Habermas. For 
decades, he refused to take religion into account within his thinking or communication. 
For some years now he has been writing more and more on religion and its role in 
mutual understanding”: W. WEISSE, Reflections on the REDCo project, in Religion, 
Education, Dialogue and Conflict: Perspectives on Religious Education Research, a cura di R. 
JACKSON, Routledge, Abingdon, 2012, p. 11. Cfr. J. HABERMAS, Zwischen Naturalismus 
und Religion. Philosophische Aufsätze, Suhrkamp, Frankfurt am Mein, 2005; J. 
HABERMAS, Religion in the public sphere, European Journal of Philosophy, vol. XIV, n. 1 



 

40 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

Nel contesto del peacebuilding, i tentativi da parte degli attori pubblici di 

circoscrivere il ruolo del fattore religioso sono stati frequentemente 
percepiti dagli attori religiosi come segnali di esclusione, generando così 
un effetto controproducente: l’erosione della fiducia reciproca e l’acuirsi 
delle tensioni, piuttosto che la loro risoluzione. Questa dinamica, 
secondo Robert Scott Appleby, ha messo in evidenza la necessità di 
riconoscere la dimensione pubblica delle religioni come elemento 
imprescindibile nella progettazione di strategie di peacebuilding, 

promuovendo quindi una cooperazione tra l’ambito politico-
diplomatico e quello religioso in grado di contribuire in modo efficace e 
risolutivo nella gestione dei conflitti94.  

Con la fine della Guerra Fredda negli anni ‘90, si è assistito 
all’emergere di un interesse sempre più marcato, da parte di alcuni 
studiosi95, per il rapporto tra religione, conflitto, pace e diplomazia, 
inaugurando così una riflessione più articolata nell’ambito delle relazioni 
internazionali, che ha messo in luce l’ambivalenza politica intrinseca al 
fenomeno religioso96. Questo rinnovato approccio ha introdotto nuove 
prospettive nello scenario internazionale, portando al riconoscimento 
della religione non solo come potenziale fonte di divisione, ma anche 
come una risorsa strategica di crescente rilevanza per la diplomazia, il 
peacebuilding e la tutela dei diritti umani. Tale riflessione ha favorito 

                                                             

del 2006, pp. 1-25. AA. VV., Religion in Public Spaces: a European Perspective, a cura di S. 

FERRARI, S. PASTORELLI, Ashgate, Farnham, 2012. 
94 R. SCOTT APPLEBY, The New Name for Peace? Religion and Development as Partners 

in Strategic Peacebuilding, in The Oxford handbook of religion, conflict and peacebuilding, a 
cura di R. SCOTT APPLEBY, G.D. LITTLE, A. OMER, Oxford University Press, Oxford, 2015, 
pp. 188-189. 

95 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence and 
Reconciliation, Rowman and Littlefield Publishers, Boston Way, Lanham, Maryland, 
2000, p. 285; ID., Religion as an Agent of Conflict Transformation and Peacebuilding, in 
Turbulent Peace: The Challenges of Managing International Conflict, a cura di C. A. CROCKER, 

F. O. HAMPSON, P. R. ALL, 2ª ed., United States Institute of Peace Press, Washington DC, 
2001, pp. 821-840; J.P. LEDERACH, Preparing for Peace: Conflict Transformation Across 
Cultures, Syracuse University Press, Syracuse, NY, 1996; ID:, Building Peace: Sustainable 
Reconciliation in Divided Societies, United States Institute of Peace Press, Wahington DC, 
1997; AA. VV., Faith-Based Diplomacy Trumping Realpolitik, a cura di D. JOHNSTON, 
Oxford University Press, Oxford, 2003; D. JOHNSTON, Faith-Based Organizations: The 
Religious Dimension of Peacebuilding, in People Building Peace II: Successful Stories of Civil 
Society, a cura di P. VAN TONGEREN, M. BRENK, M. HELLEMA, J. VERHOEVEN, Lynne 
Rienner, Boulder, 2005.; AA. VV., , Religion, the Missing Dimension of State-Craft, a cura 

di D. JOHNSTON, C. SAMPSON, Oxford University Press, Oxford, 1994. 
96 F. FORET, How the European External Action Service Deals with Religion through 

Religious Freedom, in EU Diplomacy Paper, luglio del 2017, p. 4. 



 

41 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

l’emergere del dibattito internazionale sulla ‘religious diplomacy’97, un 
settore innovativo e promettente che si configura come spazio strategico 
di collaborazione tra governi, organizzazioni internazionali e istituzioni 
religiose, volto a perseguire obiettivi comuni98.  

Alla luce degli studi più recenti, i successivi paragrafi intendono 
approfondire il contributo degli strumenti di diplomazia religiosa - quali 
l’alfabetizzazione religiosa e il dialogo interreligioso - nell’integrare e 
promuovere processi di peacebuilding efficaci.  

 
 
8 - ‘Peacebuilding’: il ruolo dell’analfabetismo religioso e del dialogo 

interreligioso 

 
L’espressione “ambivalenza della religione”, ispirata dal titolo del 
celebre lavoro di Scott Appleby, The Ambivalence of the Sacred, viene 
utilizzata dall’autore per delineare il duplice ruolo che la religione riveste 
all’interno della società: da un lato come fattore che perpetua la violenza, 
dall’altro come forza propulsiva nella promozione della pace. Scott 
Appleby, infatti, sostiene che l’ambivalenza intrinseca delle religioni 
possa costituire una potenziale risorsa per la promozione della pace, in 
quanto i testi religiosi, con la loro polivalenza, hanno la capacità di 
giustificare tanto il conflitto quanto la pace99. Secondo l’autore, la 
manipolazione delle religioni da parte di leader politici e religiosi è 
facilitata proprio dall’analfabetismo religioso100, ossia dalla limitata 

                                                             

97 R. Abrahamson in merito afferma che “The recognition that religion plays a role 
in peacemaking has been slow in coming, but this recognition is rapidly gaining 
ground. It is called Track III Diplomacy, or Cultural/Religious Diplomacy”: R. 
ABRAHAMSON, Religious Diplomacy - why is it Essential that Religion Play a Role in 
Peacemaking, in Studies in History and Jurisprudence, giugno del 2023, p. 1. 

98 Per approfondimenti cfr. M. VENTURA, Nelle mani di Dio. La super-religione del 
mondo che verrà, il Mulino, Bologna, 2021, p. 152 ss. 

99 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit. 
100 Per definire l’analfabetismo religioso (in Italia), Alberto Melloni scrive: “esso non 

nasce dal nulla come un fenomeno da misurare sociologicamente nell’istante del 
presente: se lo si intende come l’accettata mancanza di strumenti di conoscenza di una 
esperienza di fede, i testi sacri che la fondano, le sue pratiche culturali, le norme interne 
ed esterne, i dinamismi storici che la percorrono e la modificano - esso è parte integrante 
della storia italiana” (in AA. VV., Rapporto sull’analfabetismo religioso in Italia, a cura di 
A. MELLONI, il Mulino, Bologna, 2014, p. 5); per un approfondimento sul ruolo 
dell’analfabetismo religioso nelle società europee vedi AA. VV., Religious Literacy, law 
and history, a cura di A. MELLONI, F. CADEDDU, Routledge, London, New York, 2019; 
sull’analfabetismo religioso negli Stati Uniti vedi S. PROTHERO, Religious Literacy: 
what every American needs to know - and doesn’t, HaperOne, New York, 2007. 



 

42 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

comprensione delle scritture e delle loro diverse interpretazioni101. In 
questa prospettiva, Marc Gopin, direttore del Center for World Religions, 
Diplomacy and Conflict Resolution, critica severamente l’approccio della 
diplomazia occidentale, accusandola di trascurare l'importanza dei 
valori, delle tradizioni e delle pratiche religiose nei contesti conflittuali, 
trascurando così un elemento fondamentale per la costruzione di una 
pace duratura e inclusiva102. Egli sostiene quindi che le religioni e i loro 
valori debbano essere integrati nelle tradizionali politiche e pratiche 
occidentali di risoluzione dei conflitti e che principi religiosi come 
l’empatia, la nonviolenza e la sacralità della vita umana debbano essere 
adottati come pilastri per definire il linguaggio diplomatico utilizzato 
nella gestione dei conflitti103. Tuttavia, per conseguire tale obiettivo, 
Gopin ritiene imprescindibile una comprensione approfondita delle 
religioni, delle loro istituzioni e delle modalità storiche attraverso le quali 
queste hanno affrontato le questioni legate alla guerra e alla pace, 
tenendo conto delle diverse interpretazioni presenti all’interno di 
ciascuna tradizione religiosa104. Questo approccio, secondo l’autore, ha 
acquisito una particolare rilevanza dopo gli eventi tragici dell’11 
settembre 2001, che hanno distorto in maniera significativa la percezione 
delle religioni nel contesto occidentale, alimentando stereotipi e 
diffondendo paure legate a ciò che oggi viene definito estremismo 
violento105.  

Secondo il politologo Markus A. Weingardt, una delle cause dei 

conflitti non è tanto l’analfabetismo religioso in sé, quanto un’educazione 
religiosa che, focalizzandosi principalmente sugli elementi conflittuali e 
violenti delle religioni, può essere sfruttata dai leader politici e religiosi 

                                                             

101 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., p. 285; cfr. J. WOLFFE, Is 
religious violence really religious?, in Religious Literacy, a cura di A. MELLONI, F. CADEDDU, 

cit., pp. 120-126, qui p. 125. 
102 M. GOPIN, Between Eden and Armageddon: The Future of World Religions, Violence, 

and Peacemaking, Oxford University Press, Oxford, 2000, p. 200. 
103 M. GOPIN, Between Eden and Armageddon, cit. 
104 Egli evidenzia, ad esempio, che nell’ebraismo esiste il concetto biblico di Dio che 

combatte le battaglie per i figli di Israele, insieme alle analisi rabbiniche della milhemet 
hova (guerra obbligatoria) e della milhemet mitzvah (guerra come adempimento di un 
dovere verso Dio), ma accanto a queste visioni si trova anche la convinzione rabbinica 
di shalom (pace) e di pikuach nefesh (salvaguardia della vita): M. GOPIN, Between Eden 
and Armageddon, cit., p. 66; cfr. M. GOPIN, Forgiveness as an Element of Conflict Resolution 
in Religious Cultures: Walking the Tightrope of Reconciliation and Justice, in Reconciliation, 
Coexistence, and Justice in Interethnic Conflicts: Theory and Practice, a cura di M. ABU-

NIMER, Lexington Books, Lanham, MD and Oxford, 2001, pp. 87-99. 
105 Cfr. A. DINHAM, Religion and Belief Literacy: Reconnecting a chain of learning, 

Bristol University Press, Bristol, 2021, p. 24; cfr. F. FORET, How the European External 
Action Service, cit., pp. 6-7. 



 

43 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

per incitare alla violenza e ostacolare i processi di pace106. Questa 
strumentalizzazione viene in seguito utilizzata per alimentare il religious 
outbidding, un termine adottato da Monica Toft per descrivere il 
fenomeno che si verifica quando le élite competono tra loro con l’intento 
di affermare la propria “legittimità”, cercando di ottenere il consenso 
pubblico necessario per fronteggiare minacce immediate o 
semplicemente per perseguire interessi personali107. In tale scenario, 
sostiene Weingardt, emerge con forza il ruolo centrale dello Stato, 
chiamato a promuovere un sistema educativo in grado di garantire una 
solida alfabetizzazione religiosa, con l’obiettivo di fornire ai cittadini gli 
strumenti necessari per sviluppare una comprensione critica e 
consapevole delle tematiche religiose, proteggendosi così dalle 
manipolazioni di attori politici o religiosi e favorendo una convivenza 
più armoniosa108.  

Seguendo questa direzione, numerosi studiosi hanno elaborato 
modelli di intervento mirati a promuovere gli aspetti positivi della 
religione. Tra questi, il Training model of interreligious peacebuilding, 

elaborato da Mohammed Abu-Nimer, si distingue per il focus sul ruolo 
cruciale che la formazione interreligiosa può avere nella trasformazione 
dei conflitti, in considerazione dell’importanza centrale che le identità 
religiose e culturali hanno avuto e continuano ad avere in numerosi 
contesti di conflitto109. L’autore sottolinea che la formazione dei 
peacemakers dovrebbe essere radicata in una narrazione che emerga 

direttamente dagli insegnamenti, dalle scritture e dalle tradizioni delle 
religioni di appartenenza degli stessi peacemakers e questo implica che, 
prima di assumere il ruolo di mediatori per la pace, sia fondamentale 
formare gli individui sulla propria tradizione religiosa, concentrandosi 
sull’intero repertorio di strumenti non violenti che le religioni offrono110. 

                                                             

106 M.A. WEINGARDT, Religion als Friedensressource. Potenziale und Hindernisse, in 
Wissenschaft und Frieden, n. 3 del 2008. 

107 M. TOFT, Getting Religion? The Puzzling Case of Islam and Civil War, in International 
Security, vol. XXXI, n. 4 del 2007, pp. 97-131, qui p. 103. 

108 M.A. WEINGARDT, Religion als Friedensressource, cit. 
109 M. Abu-Nimer sostiene: “The goal in training for interreligious peacebuilding, as 

in conflict resolution and intercultural intervention in general, is to facilitate a change 
from the participants’ narrow, exclusionist, antagonistic, or prejudiced attitudes and 
perspectives to a more tolerant and open-minded attitude”: M. ABU-NIMER, Conflict 
Resolution, cit., p. 686. 

110 L’Islam, ad esempio, si fonda su concetti profondamente umani e ha sviluppato 
un ampio insieme di strumenti non violenti per la risoluzione dei conflitti. Tuttavia, 
molti musulmani non dispongono di una conoscenza adeguata della tradizione 
islamica né di una sufficiente esperienza nel campo del peacebuilding: M. ABU-NIMER, 
Conflict Resolution, cit., p. 686. 



 

44 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

Scott Appleby, in modo analogo, sostiene che il religious peacebuilding 

possa realizzarsi solo quando i ‘militanti religiosi’111 - attori impegnati 
nella nonviolenza - acquisiscono competenze tecniche e professionali in 
ambiti chiave come la prevenzione dei conflitti, l’allerta precoce, la 
mediazione, la conciliazione e altri strumenti utili per la gestione e 
trasformazione dei conflitti112. Tuttavia, per aumentare il numero di 
militanti religiosi e nonviolenti coinvolti nel peacebuilding, Scott Appleby 
ritiene essenziale investire nell’alfabetizzazione religiosa, che 
comprenda sia l’educazione teorica che la formazione pratica, e allo 
stesso tempo incentivare i leader e le comunità religiose a dedicare 
risorse e personale a programmi che promuovano e rafforzino gli ideali 
di tolleranza e nonviolenza113. Questo impegno, secondo l’autore, 
rappresenta il primo passo cruciale nella progettazione di strategie 
finalizzate a favorire e sostenere il religious peacebuilding114.  

Abbas Aroua, fondatore del Cordoba Peace Institute di Ginevra, 

sostiene che soltanto i mediatori dotati di una solida alfabetizzazione 
religiosa, ossia coloro che possiedono una comprensione approfondita 
delle credenze e degli ideali religiosi, sono in grado di promuovere in 
modo efficace il dialogo interreligioso115, che, grazie alla sua funzione 
determinante nella gestione dei conflitti116, rappresenta il secondo 
strumento di ‘religious diplomacy’ trattato in questo paragrafo. Secondo 
Aroua, anche quando i processi di pace non conducono a una risoluzione 
definitiva, la sola presenza della variabile religiosa può comunque 

esercitare un impatto positivo, contribuendo a instaurare fiducia tra i 
diversi gruppi sociali e tra gli individui, favorendo così le condizioni per 
una cooperazione pacifica117. In questi contesti, il dialogo interreligioso 
si configura come uno strumento imprescindibile poiché consente ai 
credenti, alle comunità religiose e alle istituzioni statali di intraprendere 

                                                             

111 Con il termine ‘militante religioso’, Scott Appleby si riferisce a: “individui 
profondamente impegnati nella loro fede, pronti a assumere una leadership nella 
promozione della giustizia e nella costruzione di comunità pacifiche; sono considerati 
militanti in quanto disposti a mettere a rischio la propria vita e il proprio sostentamento 
per la causa della riconciliazione e per il servizio ai poveri e agli oppressi”: R. SCOTT 
APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., p. 282. 

112 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., p. 282. 
113 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., p. 286. 
114 R. SCOTT APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., p. 286. 
115 AA. VV., Transforming Conflicts with Religious Dimensions: Methodologies and 

Practical Experiences, a cura di A. AROUA et AL., The Centre on Conflict, Development and 

Peacebuilding/CCDP, Zurich, 2010, p. 4. 
116 “Il dialogo interreligioso è la vera e propria essenza dell’ingaggio religioso”: M. 

VENTURA, Nelle mani di Dio, cit., p. 152. 
117 M. VENTURA, Nelle mani di Dio, cit., pp. 12-13. 



 

45 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

un processo olistico capace di superare le barriere etniche, culturali e 
religiose118. Questo approccio viene esemplificato in modo molto chiaro 
anche nel lavoro pionieristico di Douglas Johnston e Cynthia Sampson, 
Religion, the Missing Dimension of Statecraft, in cui diversi studiosi si sono 
riuniti per mettere in evidenza il vantaggio comparativo che gli attori 
religiosi, attraverso pratiche di dialogo e mediazione fondate sulla fede, 
sono in grado di apportare nei processi di gestione dei conflitti e nella 
costruzione della pace119. Attraverso l’analisi di alcuni casi studio (le 
Filippine, il Sudafrica e lo Zimbabwe) gli autori evidenziano quelle che 
sono le caratteristiche distintive dei leader religiosi, tra cui 
autorevolezza, fiducia, professionalità e una profonda vicinanza 
culturale e pratica con le comunità coinvolte. Come sottolineato anche da 
John Paul Lederach, questa vicinanza conferisce ai leader religiosi una 
capacità unica di intervenire efficacemente nei conflitti, poiché consente 
loro di guadagnarsi il rispetto e la cooperazione delle persone coinvolte, 
agevolando così l’instaurarsi di un processo di pacificazione duraturo120. 

Oltre alla capacità di guadagnare la fiducia delle persone, le 
comunità religiose si distinguono anche per la loro economicità e rapidità 
operativa facendo affidamento su ampie reti di volontari profondamente 
impegnati nella causa e pronti a rischiare la propria vita per il bene 
comune121. Tali movimenti e leader religiosi hanno inoltre la capacità di 
influenzare l’adozione di normative nazionali e internazionali, 
esercitando così un impatto positivo sulla promozione della pace globale 
e contribuendo a definire il dibattito internazionale sul religious 

                                                             

118 W.C. DURHAM jr, E.A. CLARCK, The Place of Religious Freedom in the Structure 
of Peacebuilding, in The Oxford handbook of religion, a cura di R. SCOTT APPLEBY, G.D. 

LITTLE, A. OMER, cit., pp. 281-306, qui p. 296. 
119 Cox et al. sostengono che la religione può rivelarsi particolarmente efficace nella 

risoluzione di conflitti prolungati, di stallo o di difficile soluzione: H. COX, A. 
SHARMA, M. ABE, A. SACHEDINA, H. OBEROI, M. IDEL, World Religions and 
Conflict Resolution, in, Religion, the Missing Dimension, a cura di D. JOHNSTON, C. 

SAMPSON, cit., pp. 266-282, qui p. 266. Galtung, attraverso la sua teoria della violenza 
diretta e strutturale, sottolinea la necessità di un dialogo più ampio, sia inter- che intra-
religioso, come mezzo per valorizzare il potenziale di pace insito nelle religioni: J. 
GALTUNG, Religions, Hard and Soft, in Cross Currents, vol. XLVII, n. 4 del 1998, pp. 437-

450, qui p. 437. 
120 Cfr. J.P. LEDERACH, Preparing for Peace, cit.; J.P. LEDERACH (1997), Building 

Peace, cit.; 
121 Secondo quanto osservato da Bernett e Stein, l’intervento dei leader religiosi si è 

dimostrato più efficace rispetto a quello del personale retribuito delle grandi 
organizzazioni internazionali e delle ONG secolari: AA. VV., Sacred Aid: Faith and 
Humanitarianism, a cura di M. BARNETT, J. STEIN, Oxford University Press, Oxford, 2012, 

p. 24 ss. 



 

46 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

peacebuilding. Weingardt, nel suo libro intitolato Religion macht Frieden122 

cita come esempi emblematici figure e movimenti ispirati da valori 
religiosi come Mahatma Gandhi, Martin Luther King, i Quaccheri e la 
Comunità di Sant’Egidio123. Questi, facendo leva sui principi religiosi, 
hanno operato per la pace in diversi contesti, con interventi mirati alla 
prevenzione della violenza diretta, alla lotta contro la violenza 
strutturale e alla promozione di un cambiamento sociale positivo, con 
l’obiettivo di trasformare le dinamiche conflittuali attraverso un 
impegno non-violento e un dialogo inclusivo. Inoltre, Weingardt 
esamina una serie di casi studio124 in cui la religione ha avuto un ruolo 
cruciale nel favorire la de-escalation dei conflitti, giungendo alla 
conclusione che le caratteristiche distintive dei conflitti, degli attori 
coinvolti e degli interventi messi in atto sono molteplici e variegate ma 
che, ciononostante, la religione può fungere sempre da catalizzatore per 
il raggiungimento di una soluzione pacifica125.  

In conclusione, l’alfabetizzazione religiosa e il dialogo 
interreligioso possono rappresentare un canale privilegiato per 
promuovere la pace in molteplici modi, a patto che si riconosca e si 
valorizzi il potenziale positivo della variabile religiosa. Se 
adeguatamente orientato, infatti, un approccio che enfatizzi i valori di 
tolleranza, rispetto reciproco e cooperazione insiti nelle varie tradizioni 
religiose può fungere da leva per la costruzione di ponti capaci di 
stimolare un processo di pacificazione duraturo e di promuovere una 
convivenza armoniosa, obiettivo ultimo dei Peace Studies.  
 
 
9 - Conclusioni  

 
Dall’analisi condotta emerge chiaramente come il fattore religioso abbia 

assunto negli studi più recenti un ruolo sempre più centrale nella 
comprensione dei conflitti e nei processi di pacificazione, trasformandosi 
da elemento marginale, spesso considerato unicamente come causa di 

                                                             

122 M.A. WEINGARDT, D. SENGHAAS, H. KÜNG, Religion macht Frieden: Das 
Friedenspotential von Religionen in politischen Gewaltkonflikten, Kohlhammer Verlag, 
Stuttgart, 2007. 

123 Per il ruolo di rilievo svolto dalla comunità di Sant’Egidio vedere R. SCOTT 
APPLEBY, The Ambivalence of the Sacred, cit., pp. 290-292. 

124 Per i casi studio vedere M.A. WEINGARDT, F. FAUST, Was Frieden Schafft. 
Religiöse Friedensarbeit Akteure, Beispiele, Methoden, Bundeszentrale für politische 
Bildung, Bonn, 2018; I. MERDJANOVA, P. BRODEUR, Religion as a Conversation 
Starter: Interreligious Dialogue for Peacebuilding in the Balkans, Bloomsbury Academic, 

London, 2010. 
125 Cfr. MA. WEINGARDT, D. SENGHAAS, H. KÜNG, Religion macht Frieden, cit. 



 

47 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 6 del 2025               ISSN 1971-8543 

violenza, in una risorsa strategica per affrontare e risolvere le crisi. 
Questa evoluzione riflette la complessità delle dinamiche 
contemporanee, in cui le molteplici interpretazioni legate alla sfera 
religiosa, benché talvolta utilizzate per alimentare divisioni e rafforzare 
antagonismi tra gruppi contrapposti, pongono una sfida cruciale: 
superare il gap ermeneutico che separa visioni contrastanti e che, di fatto, 

ostacola il dialogo e una comprensione reciproca autentica. In questo 
contesto, emerge con forza quella che Scott Appleby ha definito “the 
ambivalence of the sacred”, che consente ad attori politici e/o religiosi di 
strumentalizzare il fattore religioso a seconda del contesto e degli scopi 
che si intendono perseguire. Da un lato, le retoriche religiose, se mal 
indirizzate, possono essere utilizzate per risolvere problematiche intra-
gruppali nelle organizzazioni violente, legittimare la violenza e 
perpetuare i conflitti; dall’altro, esse possiedono un notevole potenziale 
di promozione della pace, rivelandosi strumenti efficaci per la 
riconciliazione e la cooperazione. L’evoluzione del ruolo delle religioni 
nei Peace Studies è indicativa di questa trasformazione. Superata la 
tradizionale dicotomia tra sfera privata e sfera pubblica, le religioni 
passano da una posizione marginale a un riconoscimento della loro 
rilevanza nei processi di peacebuilding che si riflette nell’approccio 
innovativo della ‘religious diplomacy’, tramite la quale la dimensione 
religiosa viene integrata nelle strategie diplomatiche, conferendole un 
ruolo determinante nella mediazione internazionale.  

Alla luce di queste considerazioni, le religioni, se orientate e 
utilizzate in modo consapevole, possono costituire un potente strumento 
di coesione e mediazione in grado di valorizzare la diversità e contribuire 
alla costruzione di una società basata su una pace stabile e inclusiva. 

 
 
 

 


