
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29030 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Angelo Licastro 
(professore ordinario di Diritto ecclesiastico nell’Università degli Studi di 

Messina, Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

Discorso pubblico e religious hate speech  
nelle moderne società multiculturali * 

 
Public discourse and religious hate speech  

in modern multicultural societies * 
 
 
ABSTRACT: Ricordato come, nell’ambito della fenomenologia riguardante 
l’hate speech, le comunità religiose non sempre assumano la veste di vittime, il 
presente contributo si propone di verificare fino a che punto sussista una 
differenza sostanziale tra la punizione delle offese alla religione e quella 
dell’incitamento all’odio. Secondo l’Autore, la sussistenza di una dimensione di 
pericolosità anche nell’offesa alla religione, la non dissociabilità del discorso 
d’odio da una conseguenza offensiva sul piano sentimentale e la difficile 
classificazione di alcune figure di confine inducono a ritenere che si tratti di 
forme di tutela complementari, volte a promuovere il valore del rispetto 
reciproco tra i consociati a prescindere dalla fede religiosa da ciascuno 
professata. 
 
ABSTRACT: After having recalled that, in the context of the phenomenology 
concerning hate speech, religious communities do not always take on the role 
of victims, this paper aims to examine the extent to which there is a substantial 
difference between the punishment of insult of religion and the repression of 
incitement to hatred. According to the author, the existence of a dimension of 
danger even in the insult of religion, the inseparability of hate speech from an 
offensive consequence on an emotional level and some border figures suggest 
that they are complementary forms of protection, promoting the value of 
mutual respect among members regardless of their religious beliefs. 
 
 
SOMMARIO: 1. Il carattere anticipatorio della repressione dell’hate speech a 
connotazione religiosa della estensione della portata applicativa dell’art. 3 della 
legge n. 654 del 1975, operata dall’Intesa ebraica, alle “manifestazioni di 
intolleranza e di pregiudizio religioso” - 2. La duplice veste che può essere 
assunta dalle comunità religiose nell’ambito della fenomenologia riguardante 
l’hate speech - 3. La diffusa convinzione circa la consistenza delle ragioni atte a 
giustificare la repressione dell’hate speech religiosamente connotato di fronte 
all’indebolimento delle motivazioni a sostegno della punizione delle offese alla 
religione - 4. La contaminazione dei due modelli e le peculiarità della religione 
islamica: a) la dimensione di pericolosità dell’offesa alla religione - 5. (segue) b) 

 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Testo integrale, corredato delle note, della relazione presentata, su invito del 

Comitato scientifico, alla Conferenza PRIN 2022 MiReIL (Migration and Religion in 
International Law) su “Migrazione e religione in società multiculturali” tenutasi presso 
l’Università degli Studi di Bologna - Campus di Forlì il 14 aprile 2025. 



 

47 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

i dubbi circa le conseguenze effettivamente pericolose di molti casi di hate 
speech. Le particolari cautele richieste dai discorsi di personaggi politici e di altre 
figure pubbliche - 6. (segue) c) la difficile classificazione di alcune figure di 
confine - 7. Dalla pericolosità dell’hate speech alla promozione del valore del 
rispetto reciproco nei rapporti umani. 
 
 
1 - Il carattere anticipatorio della repressione dell’hate speech a 

connotazione religiosa della estensione della portata applicativa 
dell’art. 3 della legge n. 654 del 1975, operata dall’Intesa ebraica, 
alle “manifestazioni di intolleranza e di pregiudizio religioso” 
 

Cercherò di essere il più possibile rispettoso del taglio spiccatamente 
multidisciplinare che gli organizzatori di questo incontro hanno voluto 
dare alle nostre riflessioni sul tema dell’hate speech, non soltanto 
focalizzando il mio intervento sui discorsi di odio religioso, ma anche 
soffermandomi sui profili che suscitano maggiore interesse dalla 
specifica prospettiva del diritto ecclesiastico.  

Sui discorsi di odio si sono, infatti, sviluppate - e tendono a 
consolidarsi - specifiche e autonome linee di approfondimento 
nell’ambito delle riflessioni condotte dagli specialisti della mia 
disciplina1, sebbene spunti assai interessanti, ancora una volta incentrati 
sui peculiari risvolti della dimensione religiosa nel discorso pubblico, si 
colgano spesso nelle più ampie indagini condotte da prospettive anche 
diverse (in particolare, dalla prospettiva internazionalistica e 
comparatistica, nonché da quella penalistica e politico-criminale, per 
limitarmi all’area strettamente giuridica). 

In questo campo, il diritto ecclesiastico vanta addirittura un 
“primato”, in quanto si deve a una fonte tipicamente “specializzata” di 
tale ramo del diritto l’introduzione stessa nel nostro ordinamento della 
tutela dalle manifestazioni di intolleranza e di pregiudizio “religioso”.  

A differenza di quanto comunemente si crede, non è stata infatti 
la così detta “legge Mancino”2 a estendere per la prima volta al fattore 

 

1 Limitando i riferimenti alla dottrina italiana, cfr., in particolare, C. CIANITTO, 
Quando la parola ferisce. Blasfemia e incitamento all’odio religioso nella società contemporanea, 
Giappichelli, Torino, 2016; EAD., Religious hate speech, libertà di religione e libertà di 
espressione. Intersezioni tra forma e sostanza dei diritti nella società multiculturale, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), n. 16 del 
2019, p. 1 ss.; EAD., Libertà di espressione e libertà di religione: un conflitto apparente?, in A. 
MELLONI, F. CADEDDU e F. MELONI (a cura di), Blasfemia, diritti e libertà: una discussione 
dopo le stragi di Parigi, il Mulino, Bologna, 2015, p. 205 ss.; M. CORSALINI, Pensiero e 
retropensiero. Limiti e legittimità della critica antisionista al vaglio della Corte Europea dei 
Diritti dell’Uomo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 18 del 2023, p. 15 ss.; A. 
GIANFREDA, Diritto penale e religione. Tra modelli nazionali e giurisprudenza di Strasburgo 
(Italia, Regno Unito e Francia), Giuffrè, Milano, 2012, p. 211 ss.; A. LICASTRO, 
L’aggravante della finalità di discriminazione ovvero come provare a combattere i pregiudizi 
attraverso lo strumento penale, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 28 del 2019, 
p. 95 ss.; ID., Incitamento all’odio religioso e tutela della dignità della persona, ivi, n. 18 del 
2022, p. 61 ss. 

2 D.-l. 26 aprile 1993, n. 122, convertito, con modificazioni, nella l. 25 giugno 1993, n. 



 

48 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

target della “religione” le forme di protezione che la legge con cui si è 
data esecuzione alla Convenzione di New York del 19663 riservava 
ancora esclusivamente ai fattori di rischio legati alla razza, al colore, 
all’ascendenza o all’origine nazionale o etnica. A un tale risultato si era 
pervenuti già prima in forza della legge 8 marzo 1989, n. 101, con cui è 
stata approvata l’intesa stipulata tra lo Stato e l’Unione delle comunità 
ebraiche italiane per la disciplina dei loro reciproci rapporti ai sensi 
dell’art. 8, terzo comma, Cost.  

Per effetto di una disposizione di carattere interpretativo4, ma 
dotata di efficacia immediatamente precettiva5, si metteva in atto un 
intervento dotato (almeno apparentemente) dell’attitudine di operare 
una riscrittura di tutte le fattispecie incriminatrici previste dall’art. 3 della 
legge del 1975, con degli effetti che sembrerebbero destinati a proiettarsi 
ben oltre l’ambito dei rapporti tra Stato e comunità ebraiche. Prese alla 
lettera, le “manifestazioni di intolleranza e di pregiudizio religioso”, alle 
quali doveva ora pure intendersi riferito il disposto dell’art. 3 della legge 
del 1975, sono infatti quelle indirizzate verso un qualsiasi credo religioso 
e non solo verso quello che definisce l’identità delle comunità ebraiche.  

Certo, sul piano della teoria delle fonti del diritto ecclesiastico, una 
norma contenuta in una intesa non avente stretta efficacia inter-partes 
appare qualcosa di alquanto anomalo e singolare6; per questo, 
probabilmente, qualcuno ha ritenuto di dovere optare per 
l’interpretazione restrittiva, considerando limitata la portata della 
innovazione alle manifestazioni di intolleranza e di pregiudizio rivolte 
alla sola religione ebraica7 (per altro verso, come si preciserà oltre, da 

 

205. 
3 L. 13 ottobre 1975, n. 654, Ratifica ed esecuzione della convenzione internazionale 

sull’eliminazione di tutte le forme di discriminazione razziale, aperta alla firma a New 
York il 7 marzo 1966. 

4 Cfr., ad esempio, G. SACERDOTI, Italian Legislation and Case Law on Racial and 
Religious Hatred and Group Libel: International Aspects, in Israel Yearbook on Human Rights, 
1993, p, 236, che parla di “interpretative rule”. 

5 Art. 2.5: “Il disposto dell’articolo 3 della legge 13 ottobre 1975, n. 654, si intende 
riferito anche alle manifestazioni di intolleranza e pregiudizio religioso”. Sul carattere 
precettivo della disposizione, cfr. F. MARGIOTTA BROGLIO, Discriminazione razziale 
e discriminazione religiosa, in Quad. dir. pol. eccl., n. 1, 2000, p. 273 (che parla di 
“applicabilità immediata”); A.G. CHIZZONITI, Pluralismo confessionale e lotta 
all’intolleranza religiosa. La legge 203 del 1993 e l’Intesa con l’Unione delle Comunità 
israelitiche: brevi considerazioni di ordine sistematico, ivi, n. 2, 1997, p. 331 ss. (in particolare 
p. 338 s. e p. 363). 

6 La norma immediatamente precedente dell’art. 2.4 della legge n. 101 del 1989 ne 
aveva fornito tuttavia un ulteriore chiaro esempio, avendo ribadito che è “assicurata in 
sede penale la parità di tutela del sentimento religioso e dei diritti di libertà religiosa, 
senza discriminazioni tra i cittadini e tra i culti” (mio, naturalmente, il corsivo). 

7 In questo preciso senso, cfr. F. BACCO, Libertà di espressione o vilipendio della religione 
islamica? A proposito di due discutibili titoli giornalistici, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 1, 2019, 
p. 326, secondo cui la norma in parola “che estende la rilevanza penale della 
propaganda discriminatoria al razzismo basato sulla componente religiosa […] è 
relativa al solo razzismo antiebraico”. 



 

49 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

ritenere comunque ricomprese nella previsione originaria della 
disposizione).  

Soprattutto aderendo all’interpretazione maggiormente conforme 
al dato letterale, sorgerebbero invece grossi problemi di coordinamento 
con la successiva legge Mancino, avendo quest’ultima operato solo una 
parziale estensione delle fattispecie incriminatrici di cui all’art. 3 della 
legge del 1975 al fattore di rischio della “religione” (con esclusione da 
tale estensione della fattispecie della propaganda razzista): si potrebbe 
persino dubitare, pertanto, che oggi sia sempre lecita la propaganda di 
idee fondate sulla superiorità o sull’odio religioso (non ulteriormente 
qualificata dalla provenienza etnica del gruppo bersaglio del discorso 
d’odio), mai vietata dal diritto comune8, ma suscettibile di essere 
ricompresa nell’ambito della normativa speciale dell’intesa ebraica. 

Deve aggiungersi che la vicenda della successione delle fonti ora 
delineata ha possibili risvolti in termini di invalidità del secondo 
intervento normativo (di cui alla legge Mancino, confluito oggi nell’art. 
604-bis c.p.), essendo stato operato con una legge ordinaria che avrebbe 
finito col “riesumare” parte della versione originaria dell’art. 3 della 
legge n. 654 del 1975, in contrasto con l’„interpretazione” data da una 
legge “rinforzata” (la n. 101 del 1989), ossia garantita dalla copertura di 
cui all’art. 8, terzo comma, Cost.9. 

È però forse più plausibile ritenere che il legislatore penale abbia 
autonomamente ritenuto congruo configurare la fattispecie della 
propaganda razzista prescindendo da qualsiasi riferimento al fattore 
“religione”, senza che ciò abbia comportato una violazione dell’impegno 
risultante dall’intesa ebraica, genericamente riferito alle “manifestazioni 
di intolleranza e di pregiudizio religioso” (di cui il legislatore unilaterale 
ha ritenuto di tenere conto solo nelle diverse fattispecie dell’incitamento 
all’odio e alla discriminazione). 
 
 
2 - La duplice veste che può essere assunta dalle comunità religiose 

nell’ambito della fenomenologia riguardante l’hate speech 
 
Sono note le incertezze definitorie che concernono la materia dell’hate 
speech. Alcune definizioni sono presenti in documenti internazionali10, 

 

8 Ossia dall’originario art. 3 della legge del 1975 e dalla norma dell’art. 604-bis c.p. 
oggi in vigore. Ricordo che, con l’attuazione del così detto principio della “riserva di 
codice”, l’art. 3 della legge n. 654 del 1975 è stato abrogato dal decreto legislativo 1° 
marzo 2018, n. 21, ma lo stesso decreto ha disposto (art. 8, comma 1) che i richiami alle 
disposizioni abrogate, ovunque presenti, si intendono riferiti alle corrispondenti 
disposizioni del codice penale. 

9 Diffusamente su tali questioni, cfr. A.G. CHIZZONITI, Pluralismo confessionale, cit., 
passim.  

10 Si veda, ad esempio, la definizione presente nell’Allegato alla Raccomandazione 
CM/Rec(2022)16 adottata il 20 maggio 2022 dal Comitato dei ministri del Consiglio 
d’Europa (§ 1.2): «Ai fini della presente raccomandazione, si intende per discorso d’odio 
qualsiasi forma di espressione mirante a stimolare, promuovere, diffondere o 



 

50 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

altre sono proposte dalla dottrina. Né le une, né le altre hanno però 
carattere strettamente vincolante per il nostro ordinamento.  

Si è pertanto scelto, nel presente lavoro, di ricostruire la categoria 
dei “discorsi d’odio a motivazione religiosa” esclusivamente sulla base 
delle regole di diritto positivo attualmente vigenti nel nostro sistema 
giuridico, confluite nelle diverse previsioni contenute nell’art. 604-bis 
c.p.11. Non si è poi ritenuto di fare riferimento alla circostanza aggravante 
prevista dall’art. 604-ter c.p., la quale, specie dopo la depenalizzazione 
del reato di ingiuria12, tende ad assumere oggi sicuramente maggiore 
rilevanza nell’ambito della punizione di condotte qualificabili (non come 
hate speech ma) come hate crime, ponendo dunque problemi almeno in 
parte diversi da quelli oggetto di specifico esame in questa sede. 

Ciò premesso, il discorso di odio a motivazione religiosa può 
rivestire una duplice configurazione a seconda che sia rivolto a colpire o 
bersagliare determinati gruppi caratterizzati dalla condivisione di una 
medesima fede o, al contrario, provenga da determinate comunità 
confessionali (solitamente dai leader religiosi di questi gruppi) quale forma 
di critica aspra e irriverente verso i dogmi, le figure sacre e le pratiche 
delle altre religioni o verso condotte individuali ritenute moralmente 
riprovevoli.  

Se più noto e diffuso è il primo fenomeno, sarebbero ancora oggi 
identificabili, all’interno di alcune comunità religiose, atteggiamenti - sia 
pure solo per qualche aspetto e per grandi linee - paragonabili a quelli 
che un tempo (in particolare nel Medioevo) esprimevano forme di aperta 
ostilità da parte dei cristiani contro gli ebrei (così detto “antigiudaismo 
cristiano”)13. In questi casi, un gruppo religioso è artefice del discorso 
d’odio e un altro gruppo o altri gruppi religiosi ne sono il bersaglio. 

 

giustificare la violenza, l’odio o la discriminazione nei confronti di una persona o un 
gruppo di persone, o a denigrare una persona o un gruppo di persone per motivi legati 
alle loro caratteristiche o situazioni personali, reali o presunte, quali la “razza”, il colore 
della pelle, la lingua, la religione, la nazionalità o l’origine nazionale o etnica, l’età, la 
disabilità, il sesso, l’identità di genere e l’orientamento sessuale». 

11 Si vedano, in particolare, i commi 1 e 3: “(Propaganda e istigazione a delinquere per 
motivi di discriminazione razziale etnica e religiosa). - Salvo che il fatto costituisca più grave 
reato, è punito: a) con la reclusione fino ad un anno e sei mesi o con la multa fino a 6.000 
euro chi propaganda idee fondate sulla superiorità o sull’odio razziale o etnico, ovvero 
istiga a commettere o commette atti di discriminazione per motivi razziali, etnici, 
nazionali o religiosi; b) con la reclusione da sei mesi a quattro anni chi, in qualsiasi 
modo, istiga a commettere o commette violenza o atti di provocazione alla violenza per 
motivi razziali, etnici, nazionali o religiosi”; “Si applica la pena della reclusione da due 
a sei anni se la propaganda ovvero l’istigazione e l’incitamento, commessi in modo che 
derivi concreto pericolo di diffusione, si fondano in tutto o in parte sulla negazione, 
sulla minimizzazione in modo grave o sull’apologia della Shoah o dei crimini di 
genocidio, dei crimini contro l’umanità e dei crimini di guerra, come definiti dagli 
articoli 6, 7 e 8 dello statuto della Corte penale internazionale”. 

12 Cfr. A. LICASTRO, L’aggravante, cit., p. 108. 
13 Ha osservato come le comunità religiose possano “trovarsi su entrambi i fronti del 

problema”, richiamando l’esperienza dell’antigiudaismo cristiano, D. GARRONE, 
presidente della Federazione delle chiese evangeliche in Italia (FCEI) nel corso di una 
audizione tenuta davanti alla Commissione straordinaria per il contrasto dei fenomeni 



 

51 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Al di là di queste situazioni, l’esigenza che ha il gruppo di 
esprimere giudizi di condanna morale verso colui che è ritenuto 
“peccatore” può, per questa via, rendere particolarmente vulnerabili 
rispetto ai discorsi d’odio a motivazione religiosa determinate categorie 
di individui, ponendo problemi giuridici di assai difficile soluzione 
quando a essere oggetto di censura è una caratteristica (quale, ad 
esempio, l’orientamento sessuale) circondata da specifiche forme di 
tutela dalla normativa antidiscriminatoria14. È facile intuire che in questi 
casi non c’è nessuna confessione religiosa bersaglio dell’ipotetico 
messaggio di incitamento all’odio, che pure non è privo di una radice o 
di una connotazione propriamente religiosa.  

Da ricordare, infine, la situazione dei così detti “predicatori 
estremisti”, nei cui sermoni si possono cogliere talvolta manifestazioni di 
grave avversione o ostilità fino a veri e propri inviti al compimento di atti 
di violenza nei confronti di tutti coloro che (a prescindere dalla 
appartenenza a una particolare fede religiosa) sono considerati degli 
“infedeli”15. 

La distinzione mette in luce alcune peculiarità che potrebbero 
avere riflessi non trascurabili anche dal punto di vista strettamente 
giuridico. Se, infatti, il fenomeno del religious hate speech pone sempre, dal 
punto di vista della vittima, un problema di tutela della libertà di 
religione, declinata soprattutto come diritto alla pari dignità 
indipendentemente dalla fede professata e da conciliare con la libertà di 

 

di intolleranza, razzismo, antisemitismo e istigazione all’odio e alla violenza, 
nell’ambito della indagine conoscitiva sulla natura, cause e sviluppi recenti del 
fenomeno dei discorsi d’odio, con particolare attenzione alla evoluzione della 
normativa europea in materia: Resoconto Stenografico della Seduta del 24 novembre 
2021, p. 8 s. È utile aggiungere che risulta documentata una forma di antigiudaismo già 
nell’antichità: cfr. M. PERANI, La satira blasfema antiebraica, in A. MELLONI, F. CADEDDU 
e F. MELONI (a cura di), Blasfemia, diritti e libertà, cit., p. 50 ss. 

14 Su questi specifici profili, cfr. Report of the Independent Expert on protection against 
violence and discrimination based on sexual orientation and gender identity, del 24 gennaio 
2024 (Documento delle Nazioni Unite A/HRC/53/37). Cfr. in particolare il § 27: 
«Under certain circumstances, the State is obliged to prohibit advocacy of hatred against 
LGBT people where it constitutes incitement to discrimination or violence. Some LGBT 
advocates have called for legislative bans on such incitement, including in religious 
contexts. Others caution against the imposition of limits on freedom of speech that could 
amount to censorship and of undue restrictions on freedom of religion or belief that 
could have a disproportionate impact on minorities. The Independent Expert shares 
those concerns: there is a need to protect vulnerable groups against hate speech and to 
be cautious about overly broad legislation that risks pitting “various groups - including 
the very marginalised groups that it purports to benefit - against each other in a free-
speech race to the bottom”» (mio il corsivo). 

15 Il Tribunale di Torino, con sentenza 21 ottobre 2022, confermata da App. Torino 
30 maggio 2024, ha ritenuto, con valutazione giudicata “ineccepibile” dalla Suprema 
Corte (Cass. pen., sez. I, 10 febbraio 2025, n. 5160), che i “sermoni” (nel caso di specie si 
trattava del sermone del Venerdì pronunciato da un detenuto svolgente il ruolo di 
imam all’interno del carcere di Alessandria), rappresentino discorsi collettivi idonei a 
realizzare il presupposto tipico della “propaganda di idee” punita dall’art. 604-bis c.p. 
Ringrazio il dott. Alessandro Negri per la segnalazione della ora richiamata pronunzia 
della Cassazione. 



 

52 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

espressione, quando è la confessione a essere sospettata di promuovere il 
messaggio di odio quest’ultima libertà acquista una fisionomia 
particolare, in quanto assume la forma di libertà di manifestazione della 
fede religiosa, di proselitismo o di propaganda religiosa, oggetto di garanzia 
costituzionale peculiarmente qualificata almeno in relazione a specifici 
contesti e attività (art. 19 Cost.)16.  

Bisognerebbe altresì considerare che a dare ulteriore 
specificazione e sostegno alle facoltà derivanti dalle norme costituzionali 
su cui trova innesto la predetta libertà fondamentale intervengono 
spesso alcune disposizioni frutto di accordo tra Stato e confessioni 
religiose (concordati e intese), venendo così in rilievo altri elementi (in 
materia di tutela della libertà di giurisdizione ecclesiastica o di esercizio 
del magistero) che potrebbero avere un peso non insignificante nelle 
operazioni di bilanciamento compiute dal legislatore e dal giudice. 

Risiede forse in questo stesso tipo di considerazioni il motivo per 
cui il legislatore, pure di fronte al rischio di violare uno specifico 
impegno di origine bilaterale (quello, di cui si è già parlato, derivante 
dall’intesa con l’Unione delle comunità ebraiche), ha deciso di descrivere 
la fattispecie incriminatrice attualmente prevista dall’art. 604-bis, 1° 
comma, lett. a), primo inciso, c.p., ossia la fattispecie della così detta 
“propaganda razzista”, facendo esclusivo riferimento alla propaganda di 
idee fondate sulla superiorità o sull’odio razziale o etnico17, lasciando così 
intendere (almeno dal contesto sistematico dell’intera disposizione e pur 
con le riserve sopra accennate) come sia lecita la propaganda di idee 
fondate sulla superiorità o sull’odio (nazionale o) religioso.  

 

16 Sottolinea come questo “tipo di discorso godrebbe teoricamente di una protezione 
rinforzata poiché si tratterebbe non solo di una manifestazione del pensiero, ma anche 
di un pensiero qualificato, cioè religioso, tale cioè da costituire anche espressione di 
libertà di religione” C. CIANITTO, Quando la parola ferisce, cit., p. 50, evocando anche 
la “libertà di magistero” di cui sono titolari i ministri di culto. Secondo l’Autrice solo 
qualche limitato vantaggio (più limitata platea dei destinatari) può però avere, nel caso 
dei predicatori estremisti, distinguere tra discorsi pronunciati dentro o fuori dai luoghi 
di culto, secondo l’approccio a questi problemi adottato da qualche ordinamento 
straniero, incline a considerare solo i primi inerenti a una funzione religiosa e quindi 
meritevoli di protezione (ibidem, p. 52 s). 

17 Il riferimento operato dal legislatore (esclusivamente) all’odio razziale o etnico 
potrebbe porre altresì un problema di conformità anche con la Convenzione 
internazionale sull’eliminazione di tutte le forme di discriminazione razziale, dal 
momento che in essa il concetto di “discriminazione razziale” è comprensivo non solo 
del fattore di rischio legato alla “razza”, ma anche di quelli riguardanti il “colore”, 
nonché l’ascendenza o l’origine “nazionale” o “etnica” (art. 1). Nel senso che la 
disposizione dell’art. 604-bis c.p. non copre il motivo di discriminazione legato al colore 
della pelle, cfr. Commissione europea contro il razzismo e l’intolleranza (ECRI), 
Rapporto sull’Italia (sesto ciclo di monitoraggio), adottato il 2 luglio 2024 e pubblicato il 22 
ottobre 2024, § 30. A opposta conclusione dovrebbe peraltro pervenirsi sulla base di 
quanto asserito da Cass. pen., sez. I, 5 agosto 2016, n. 34713 (con riferimento al reato di 
cui al terzo comma dell’art. 3 della legge n. 654 del 1975), ossia che, quando “una 
disposizione interna ha la funzione di dare attuazione a un obbligo di legislazione, la 
prima deve per quanto possibile essere letta e interpretata in senso conforme alla 
normativa o direttiva recepita” (punto 7.1 del Considerato in diritto).  



 

53 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Qui la libertà di propaganda religiosa - assicurata dalla 
Costituzione a “tutti” (art. 19) ma componente essenziale dell’agire dei 
gruppi confessionali nel così detto mercato delle credenze religiose - 
sembra avere avuto la meglio sulle giustificazioni che possono essere 
addotte a sostegno della limitazione dei discorsi di odio, anche se 
rientrano sicuramente in quella libertà le azioni volte a proclamare la 
“superiorità” di una religione rispetto a ogni altra - ossia, in definitiva, 
delle “verità” di fede di cui si nutre il patrimonio dommatico del gruppo 
rispetto alla “falsità” di ogni altra visione del mondo e del destino 
dell’uomo, considerata per definizione “inferiore” - ma molto più 
discutibilmente le azioni volte a proclamare idee fondate sull’odio 
religioso. In tal caso, si è fondatamente ravvisato in dottrina un 
“insanabile contrasto” tra la propaganda e i “principi costituzionali del 
pluralismo e della pari dignità delle confessioni”18.  

Riguardata ora la medesima fattispecie incriminatrice dal punto 
di vista del gruppo confessionale che sia bersaglio di propaganda razzista, 
l’unica risorsa di cui in definitiva dispone l’interprete a tutela della 
confessione appare quella che fa leva sulla possibile qualificazione del 
gruppo-bersaglio come gruppo “etnico”, almeno nei casi in cui gli 
elementi che ne identificano i tratti socio-culturali comuni rappresentino 
fattori identitari difficilmente scindibili dalla fede religiosa professata. 
Sicché il discorso che ha a oggetto direttamente la religione finisce di 
norma col tradursi nella denigrazione di una intera etnia.  

È quanto pare possibile sostenere con riferimento (oltre che alla 
religione ebraica) alla religione islamica. La religione islamica è praticata 
nel mondo da persone appartenenti alle più diverse etnie, ma 
nell’immaginario collettivo è stretta la connessione con il mondo arabo, 
in cui essa ha avuto origine e da cui si è diffusa in diversissime aree del 
pianeta19. Andrebbe riconosciuta piena rilevanza all’origine etnica 
almeno nel caso in cui i fedeli musulmani vittime di propaganda razzista 
dovessero provenire di fatto dalla suddetta area geografica20. Impossibile 

 

18 G. CASUSCELLI, Il diritto penale, in G. CASUSCELLI (a cura di), Nozioni di diritto 
ecclesiastico, 5ª ed., Giappichelli, Torino, 2015, p. 397. 

19 Come è stato osservato, F. BACCO, Libertà di espressione o di vilipendio della religione 
islamica? A proposito di due discutibili titoli giornalistici, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 1, 2019, 
p. 327, si tratta di «una religione che conta miliardi di fedeli diffusi in diverse realtà 
geopolitiche, ma nondimeno mantiene il proprio radicamento nel cosiddetto ‘mondo 
arabo’, ossia nei Paesi membri della Lega degli Stati Arabi, e dunque in un’area etnico-
culturale più circoscritta, localizzabile e meno eterogenea di quella, ad esempio, in cui 
è diffusa la religione cattolica. In questo senso l’insulto al fedele islamico potrebbe 
essere inteso anche come insulto discriminatorio all’etnia araba». 

20 Sulle difficoltà, in Gran Bretagna, a qualificare i musulmani come minoranza 
etnica ai sensi del Race Relations Act del 1976, pur se in maggioranza provenienti da una 
medesima area geografica (India, Pakistan e Bangladesh), cfr. C. CIANITTO, Quando la 
parola ferisce, cit., p. 154, la quale ricorda come a queste difficoltà il governo britannico 
abbia posto rimedio varando “a partire dal 2001 una serie di norme volte a tutelare non 
solo le minoranze etniche, ma anche quelle religiose, estendendo all’odio motivato dalla 
diversità religiosa l’applicazione di leggi già esistenti e creando i religiously aggravated 
Crimes”.  



 

54 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

risulta invece seguire il medesimo approccio interpretativo nei casi di 
conversione alla religione islamica o in altri casi, simili a questo, in cui 
emerga chiaramente che il bersaglio diretto del discorso di odio è proprio 
la religione professata (a volte facilmente identificabile, ad esempio, 
dall’uso del velo), indipendentemente dall’origine etnica o dalla 
condizione di immigrato. 

Da segnalare che un recente orientamento giurisprudenziale 
arriva discutibilmente a ravvisare le caratteristiche dell’odio “etnico” 
anche nelle parole di grave avversione rivolte ai cristiani, la cui 
condizione sarebbe assimilabile, dal punto di vista della fattispecie della 
propaganda di idee di cui all’art. 604-bis c.p., a quella degli ebrei21. 
 
 
3 - La diffusa convinzione circa la consistenza delle ragioni atte a 

giustificare la repressione dell’hate speech religiosamente 
connotato di fronte all’indebolimento delle motivazioni a 
sostegno della punizione delle offese alla religione 

 
A differenza della fattispecie della propaganda razzista, le norme che 
puniscono l’incitamento all’odio e alla discriminazione si applicano 
sicuramente anche al fattore di rischio della religione22. Esse 
rappresentano, per così dire, le forme più “evolute” di restrizione della 
libertà di espressione avente a oggetto temi legati alle credenze 
fideistiche e all’appartenenza confessionale.  

Con diversa diffusione nei vari contesti geopolitici, sono 
conosciute anche altre forme di restrizione di tale libertà, le quali, 
soprattutto nel mondo occidentale, possono pure essere viste come una 
sorta di antecedente storico delle attuali norme repressive dell’hate speech 
motivato da ragioni religiose, avendone propiziato in certo senso lo 
sviluppo. Penso soprattutto alla punizione della “blasfemia”, delle varie 
forme di offesa rivolta alla religione considerata in sé e per sé o per le 
ripercussioni sui sentimenti religiosi dei credenti, ma anche al fenomeno, 
più recente, e per alcuni versi analogo, della così detta “diffamazione 
della religione”. In particolare, è la repressione della blasfemia a 
presentarsi come il precursore di tutte le altre restrizioni concernenti il 
discorso religioso, comprese le norme repressive dell’hate speech, che 
della prima rappresentano oggi, come è stato scritto, l’„ultimo 
frammento” e la “moderna incarnazione”23. 

 

21 Si tratta della conclusione cui approda Trib. Torino, 21 ottobre 2022 e App. Torino 
30 maggio 2024, citt. La Suprema Corte (Cass. pen., 10 febbraio 2025, cit.), pur 
confermando le decisioni dei giudici di merito, non si è espressa sul punto specifico di 
cui al testo, avendo ritenuto pienamente integrata la fattispecie incriminatrice già sulle 
basi della condotta di chi augura una “brutta morte” ai nemici ebrei, rievocandone lo 
sterminio e invocandone il “massacro”. 

22 Nel nostro ordinamento, si tratta dell’art. 604-bis, primo comma, lett. a), secondo 
inciso; primo comma, lett. b); e terzo comma (nella parte in cui quest’ultimo comma si 
riferisce all’istigazione e all’incitamento).  

23 Cfr. J. C. KNECHTLE, Blasphemy, Defamation of Religion and Religious Hate Speech. 



 

55 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Affermare che le norme sull’hate speech affondano le loro radici 
nelle leggi contro la blasfemia24 non esclude che entrambi i tipi di divieto 
possono coesistere all’interno di un medesimo ordinamento. È tuttavia 
evidente come nel contesto europeo la tutela contro le offese alla Divinità 
o alla religione, pur se qualificata dalla Corte di Strasburgo come limite 
legittimo alla libertà di espressione in presenza di condotte destinate a 
tradursi in manifestazioni gratuitamente offensive o profanatrici verso gli 
oggetti di venerazione25, sia andata negli ultimi tempi ad assumere 
sempre minore rilevanza, fino a divenire quasi del tutto marginale o 
simbolica, mentre tendono a giocare un ruolo sempre più importante le 
misure adottate - in coerenza con precise direttive fissate da norme di 
carattere internazionale26 - contro i discorsi di odio.  

Una tendenza che si riscontra anche nel nostro ordinamento, dove 
- pur essendo presenti sia le une (in conformità con una tradizione 
risalente al codice Zanardelli e, prima ancora, ai codici dell’Italia 
preunitaria) sia le altre (di ben più recente conio) - si è ormai da diversi 
anni assistito a un progressivo ridimensionamento della tutela penale 
contro gli atti offensivi del sentimento religioso, a fronte di una 
accresciuta sensibilità per le questioni legate alla protezione penale dagli 
atti discriminatori religiosamente motivati. Il tutto nel quadro di una 

 

Is There a Difference That Makes a Difference?, in Blasphemy and Freedom of Expression: 
Comparative, Theoretical and Historical Reflections after the Charlie Hebdo Massacre, a cura 
di J. TEMPERMAN e A. KOLTAY, Cambridge University Press, Cambridge, 2017, 
rispettivamente p. 210 e p. 211: “last fragment of blasphemy”, “modern incarnation of 
blasphemy”. Afferma che non “troppo dissimili dalle attuali repressioni dello hate 
speech erano […] i reati di bestemmia perseguiti a titolo di odio contro la divinità nella 
Repubblica di Venezia”, G. GOMETZ, L’odio proibito: la repressione giuridica dello hate 
speech, in Stato, chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 32 del 2017, p. 10. Sul tema, cfr. 
pure I. HARE, Blasphemy and Incitement to Religious Hatred: Free Speech Dogma and 
Doctrine, in Extreme Speech and Democracy, a cura di I. HARE, J. WEINSTEIN, Oxford 
University Press, Oxford, 2009, p. 289 ss. 

24 Per un’articolata illustrazione di questa tesi, cfr. ancora J.C. KNECHTLE, 
Blasphemy, Defamation of Religion and Religious Hate Speech, cit., p. 195 ss. Nella dottrina 
penalistica italiana, ravvisa nella punizione del vilipendio alla religione il “prototipo 
dell’insulto all’atteggiamento individuale verso il problema religioso”, F. STELLA, Il 
nuovo Concordato fra l’Italia e la Santa Sede: riflessi di diritto penale, in Jus, 1989, p. 103.  

25 Resta fondamentale, nel senso di cui al testo, Corte EDU 20 settembre 1994, ric. n. 
13470/87, Otto-Preminger-Institut c. Austria, § 47. 

26 Mi riferisco alla previsione dell’art. 20, par. 2, del Patto internazionale relativo ai 
diritti civili e politici del 1966 (l. 25 ottobre 1977, n. 881), secondo cui “Qualsiasi appello 
all’odio nazionale, razziale o religioso che costituisce incitamento alla discriminazione, 
all’ostilità o alla violenza deve essere vietato dalla legge”. Nel commento generale n. 34 
del COMITATO DEI DIRITTI UMANI DELLE NAZIONI UNITE (29 luglio 2011) è ribadito che 
“Prohibitions of displays of lack of respect for a religion or other belief system, 
including blasphemy laws, are incompatible with the Covenant, except in the specific 
circumstances envisaged in article 20, paragraph 2, of the Covenant. Such prohibitions 
must also comply with the strict requirements of article 19, paragraph 3, as well as such 
articles as 2, 5, 17, 18 and 26. Thus, for instance, it would be impermissible for any such 
laws to discriminate in favour of or against one or certain religions or belief systems, or 
their adherents over another, or religious believers over non-believers. Nor would it be 
permissible for such prohibitions to be used to prevent or punish criticism of religious 
leaders or commentary on religious doctrine and tenets of faith”. 



 

56 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

crescente attenzione per il tema della regolamentazione dei discorsi di 
odio nelle loro diverse manifestazioni, testimoniata anche al livello 
parlamentare dalla istituzione, nel corso della presente legislatura (19 
gennaio 2023), di una Commissione straordinaria per il contrasto dei fenomeni 
di intolleranza, razzismo, antisemitismo e istigazione all’odio e alla violenza, 
chiamata, in pratica, a proseguire i lavori della precedente omonima 
Commissione, che si erano conclusi il 22 giugno 2022. 

La logica di fondo di questo percorso evolutivo è in teoria molto 
chiara e lineare.  

La punizione dell’offesa alla religione, nelle più tipiche delle sue 
diverse varianti (penso soprattutto alla blasfemia e al vilipendio dei 
dogmi religiosi; solo in parte lo stesso può dirsi per l’offesa alla religione 
realizzata per mezzo del vilipendio delle persone che la professano o 
delle cose sacre o per la diffamazione della religione), mira 
prioritariamente a proteggere i contenuti dommatici delle credenze sacre, 
entrando proprio per questo direttamente in tensione con la libertà di 
espressione e con la stessa laicità dello Stato. In questi casi, un impatto 
del discorso o del gesto offensivo sulla persona è certamente presente, 
ma è solo mediato e indiretto. Si privilegia in pratica la tutela del gruppo 
lasciando sullo sfondo quella dell’individuo, sebbene nel confronto tra 
beni costituzionalmente rilevanti, almeno a giudizio della Corte 
costituzionale27, sembrerebbe che proprio la tutela del sentimento 
religioso individuale abbia la forza di competere con la libertà di 
espressione28. 

Nel caso della punizione del discorso d’odio religiosamente 
connotato questa prospettiva appare rovesciata. Oggetto diretto della 
tutela non è più la religione ma il credente, non è più il gruppo29 ma il 
singolo, titolare del diritto di professare liberamente la sua fede religiosa 
e del diritto a non essere discriminato a causa di essa. Non si guarda più 
ai contenuti ma alle potenziali conseguenze pregiudizievoli della 
manifestazione del pensiero (in termini di atti antisociali o intolleranti). 
Al posto di un bene costituzionale di incerta consistenza (come il 
sentimento religioso), c’è ora un principio che ha valore addirittura 
fondativo della stessa Repubblica a fornire le coordinate costituzionali 
della tutela, ossia il principio di “pari dignità” di ogni uomo, che il codice 
penale ha finito col declinare in termini di “eguaglianza”30. 

 

27 Cfr., in particolare, Corte cost., sent. n. 440 del 1995, punto 3.3 del Considerato in 
diritto.  

28 In una ormai risalente pronunzia, la Corte costituzionale si riferisce alla libertà di 
manifestazione del pensiero qualificandola “come il più alto, forse” tra i “diritti primari 
e fondamentali”: Corte cost., sent. n. 168 del 1971, punto 3 del Considerato in diritto. 

29 Naturalmente, così come nel caso della punizione delle offese alla religione non 
manca una tutela indiretta del credente, allo stesso modo anche nel caso della punizione 
dell’hate speech non manca una “tutela mediata del gruppo”: C. CIANITTO, Quando la 
parola ferisce, cit., p. 65. 

30 Cfr. la Sezione I-bis (Dei delitti contro l’eguaglianza) del Capo III (Dei delitti contro la 
libertà individuale) del Titolo XII (Dei delitti contro la persona) del Codice penale. 



 

57 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Di fronte al sostanziale declino della tutela dalle offese alla 
religione, la repressione del discorso d’odio religiosamente motivato non 
sembra destinata alla medesima sorte anche perché risponde 
perfettamente a una esigenza irrinunciabile delle moderne società 
pluralistiche e multiculturali, che è quella della tutela delle minoranze 
religiose (in particolare di quelle che giungono nei nostri territori per 
effetto dei noti fenomeni migratori)31. A differenza di quello che è stata 
in passato la repressione della “blasfemia”, come della stessa “eresia”, 
concepite per salvaguardare un ordine costituito di cui era parte 
indissociabile la posizione dominante assunta da una chiesa, la 
repressione dell’hate speech si coniuga con il pluralismo della moderna 
società, in quanto prodotto derivato dalle difficoltà cui può andare 
incontro nei nostri giorni l’armonica coesistenza o convivenza con la 
società ospitante di alcune nuove realtà religiose a forte connotazione 
identitaria. Il limite alla libertà di espressione si spiega, su di un piano 
prettamente empirico, soprattutto nella prospettiva della tutela delle 
minoranze o comunque nella prospettiva del governo della loro presenza 
nella società religiosamente plurale, fuori dalle quali ha poco senso 
parlare di discorso d’odio. 

Beninteso, tutto ciò non emerge in alcun modo dalle norme, che 
tutelano in maniera identica (e non potrebbe essere diversamente) i 
diversi gruppi religiosi potenziali bersagli dell’ostilità verbale altrui. Ma 
l’accennata connotazione deriva incontrovertibilmente dalla maggior 
parte dei fatti che accadono sotto i nostri occhi, i quali perlopiù 
raccontano di manifestazioni di intolleranza nei confronti di chi ha 
difficoltà di inserimento e di integrazione sociale proprio in quanto 
appartenente a una minoranza religiosa (e, in particolare, ad alcune, ben 
precise, minoranze religiose)32. In definitiva, i pregiudizi e le diffidenze 
nei confronti del “diverso”, che diventa spesso capro espiatorio di colpe 

 

31 Una forma di tutela esplicitamente riservata alle minoranze è quella riguardante 
il fattore linguistico. Accanto ai già noti fattori di rischio, bisogna quindi ora recensire 
anche quello dell’appartenenza a una minoranza linguistica: cfr. l’art. 18-bis della legge 
15 dicembre 1999, n. 482, aggiunto dall’art. 23 della legge 23 febbraio 2001, n. 38. Nel 
senso che la predetta estensione non equivale in toto “al divieto di razzismo e di 
discriminazione razziale fondata sulla lingua”, Commissione europea contro il 
razzismo e l’intolleranza (ECRI), Rapporto sull’Italia (quinto ciclo di monitoraggio), 
adottato il 18 marzo 2016 e pubblicato il 7 giugno 2016, § 7, nt. 7.  Sottolinea che anche 
la vittima dell’hate crime, “più spesso, anche se non sempre, apparterrà a una minoranza 
(mentre l’autore di reato proverrà da un gruppo di maggioranza)”, L. GOISIS, Hate 
Crimes: perché punire l’odio. Una prospettiva internazionale, comparatistica e politico-
criminale, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 4, 2018, p. 2020. Anche la prospettata 
incriminazione dei discorsi d’odio di carattere omofobico può essere inquadrata in una 
cornice di tutela delle minoranze (identificate in base all’orientamento sessuale): cfr. L. 
GOISIS, Sulla riforma dei delitti contro l’uguaglianza, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 3, 2020, 
p. 1526 e p. 1532. 

32 Difficile che nella regione europea possano concretamente profilarsi fenomeni di 
“cristianofobia” diffusi in realtà ben lontane dalla nostra: cfr. A. SPADARO, Libertà, 
pluralismo e limiti nel discorso pubblico, in Rivista AIC, n. 1, 2025, p. 121. 



 

58 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

o errori altrui, rappresentano l’antecedente logico, per quanto non 
esplicitato, della tutela. 

Quando, anche in Europa, il “diverso”, verso il quale si 
manifestano i predetti sentimenti di odio o di pregiudizio, risulti essere 
invece il “cristiano”33, la punizione dell’hate speech sembrerebbe 
rispondere a una logica totalmente diversa, ma forse continua a rilevare 
(sia pure su piani invertiti) l’esigenza, propria di un ordinamento 
(orientato a divenire sempre più) multiculturale, di perseguire obiettivi 
di pacifica o armonica coesistenza sociale connotati ancora una volta in 
modo peculiare dalla significativa presenza al suo interno di determinate 
minoranze religiose. 
 
 
4 - La contaminazione dei due modelli e le peculiarità della religione 

islamica: a) la dimensione di pericolosità dell’offesa alla religione 
 
Questo tipo di considerazioni facevano presagire che lo spazio lasciato 
libero dal lento declino della punizione delle offese alla religione - nella 
migliore delle ipotesi, confinata in una dimensione esclusivamente 
“sentimentale” - potesse essere occupato da forme sempre più affinate di 
repressione del religious hate speech, in quanto ben più saldamente 
ancorate ai principi costituzionali, meglio rispondenti alle esigenze del 
pluralismo e maggiormente adeguate alle necessità di prevenzione dei 
conflitti e della “pericolosità” sociale di certi messaggi (in ragione del 
possibile compimento di atti violenti o discriminatori ai danni delle 
minoranze). 

Senonché, sotto tre diversi profili la suddetta linea di sviluppo - 
molto netta in astratto, perché basata sulla demarcazione di fenomeni 
concettualmente ben distinti - si è rivelata nei fatti molto meno precisa e 
di ben più labile consistenza.  

In primo luogo, la vicenda delle caricature danesi di Maometto, 
pubblicate in Francia dal giornale satirico Charlie Hebdo, ha dimostrato 
ancora una volta e in modo molto eclatante che all’offesa rivolta alla 
religione non è affatto estranea una dimensione di “pericolosità”, su cui non 
si è mancato di fare leva per riproporre la piena validità attuale della 
relativa incriminazione34.  

Il tutto nasce non dal tipo di offesa, in quanto non sono certo una 
novità i casi di rappresentazioni oltraggiose verso le credenze religiose 
che attingono il livello di irrisione e scherno raggiunto dalle 
pubblicazioni del giornale satirico francese senza determinare reazioni 
violente, quanto dalle peculiarità della religione islamica che sia fatta 
concretamente bersaglio di queste offese. Per essa è, in definitiva, più 
grave l’offesa che sia rivolta ai simboli e agli oggetti sacri di quella che 

 

33 Per una vicenda emblematica, cfr. Cass. pen. 10 febbraio 2025, cit. 
34 Si veda, in particolare, M. ROMANO, Principio di laicità dello Stato, religioni, norme 

penali, in Riv. it. dir. proc. pen., 2007, p. 498 s. 



 

59 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

colpisca direttamente l’individuo in quanto credente35. Le priorità sono 
in sostanza rovesciate rispetto all’esito cui ha condotto il percorso 
evolutivo avutosi negli ordinamenti liberali europei cui accennavo 
poc’anzi.  

Sorge quindi il dilemma se a questa peculiarità dell’islam bisogna 
opporre implacabilmente le ragioni sottese alla libertà di espressione, o 
se non ci debba essere spazio per una maggiore comprensione verso una 
religione che concepisce il sacro ben oltre l’approccio individualistico che 
tende a prevalere nel contesto occidentale36. Del resto, sull’altro piatto 
della bilancia è difficile che possa riconoscersi un qualche peso al 
presunto vantaggio in termini di progresso democratico e sociale 
conseguente alla riconosciuta libertà di insultare e denigrare 
gratuitamente le credenze religiose altrui37. 

Analogamente, nel caso dei roghi del Corano, pur potendosi 
ragionevolmente dubitare che esprimano veri e propri atti di incitamento 
all’odio e alla discriminazione verso i musulmani, si è sempre avvertita 
l’estrema pericolosità di un gesto ritenuto gravemente oltraggioso dalla 
religione islamica38.  

 
 

5 - (segue) b) i dubbi circa le conseguenze effettivamente pericolose di 
molti casi di hate speech. Le particolari cautele richieste dai 
discorsi di personaggi politici e di altre figure pubbliche 

 
In secondo luogo, in relazione ad alcune condotte perseguibili quali 
religious hate speech, nonostante le garanzie offerte dal ricorso allo schema 
del reato di pericolo concreto, è lecito nutrire qualche dubbio circa la loro 
reale ed effettiva “pericolosità” in termini di prevedibile séguito di azioni 

 

35 J.C. KNECHTLE, Blasphemy, Defamation of Religion and Religious Hate Speech, cit., p. 
218. Se non ci si vuole rifare a precise gerarchie, si tratterebbe comunque di prospettive 
coincidenti: «for many Muslims in particular, any distinction between the tenets of a 
‘belief’ and the people who subscribe to it (the ‘believers’) are senseless and illusory», 
P. CUMPER, Blasphemy, Freedom of Expression and the Protection of Religious Sensibilities 
in Twenty- First- Century Europe, in Blasphemy and Freedom of Expression: Comparative, cit., 
p. 157. 

36 J.C. KNECHTLE, Blasphemy, Defamation of Religion and Religious Hate Speech, cit., p. 
218 s.; N. COX, Blasphemy and Defamation of Religion Following Charlie Hebdo, in Blasphemy 
and Freedom of Expression, cit., p. 82: “what Islam (and arguably all true religion) 
demands is not the prioritisation of individualism over an external moral source but 
rather the submission of individuals to that source (that source being God)”. 

37 Cfr. S. FERRARI, Prefazione a C. CIANITTO, Quando la parola ferisce, cit., p. XX, 
secondo cui qualora “le modalità utilizzate per esporre il […] pensiero si traducono in 
un insulto gratuito delle convinzioni che animano altre persone è lecito chiedersi se 
tutto ciò giovi allo sviluppo di una società democratica”. Lo esclude la Corte di 
Strasburgo: le espressioni gratuitamente offensive per gli altri “non forniscono nessun 
contributo a una forma qualsiasi di dibattito pubblico in grado di favorire il progresso 
del genere umano” (Corte EDU 20 settembre 1994, ric. n. 13470/87, Otto-Preminger-
Institut c. Austria, cit., § 49). 

38 È del gennaio scorso la notizia dell’uccisione dell’iracheno (Salwan Momika) che 
più volte aveva pubblicamente bruciato il Corano in Svezia. 



 

60 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

violente o discriminatorie ai danni delle minoranze oggetto di 
protezione, apparendo fondata l’idea che la repressione ruoti almeno in 
parte (o alcune volte) attorno a una conseguenza offensiva limitata al 
piano emotivo e “sentimentale”39.  

Né, sotto questo profilo, può fare la differenza l’associazione, che 
comunemente viene operata, della problematica della repressione del 
discorso d’odio al valore costituzionale - dotato di massima pregevolezza 
assiologica - della “pari dignità” di ogni essere umano: anche di fronte 
alla lesione di quest’ultimo valore, in mancanza di criteri certi capaci di 
attestare una reale pericolosità della condotta di incitamento all’odio 
religioso, tutto può restare confinato a una umiliazione personale, senza 
alcun dubbio assai sgradevole e deprecabile, ma pur sempre limitata 
all’ambito “sentimentale” o emozionale. 

Come si è già accennato, la stessa massima di comune esperienza 
riguardante le possibili reazioni violente alle condotte espressive di 
atteggiamenti islamofobici, per una caratteristica peculiare dell’islam si 
è dimostrata maggiormente idonea a descrivere non tanto le 
conseguenze legate a forme di ostilità personale, espresse secondo il 
classico schema dell’incitamento all’odio religiosamente connotato, 
quanto quelle provocate dagli attacchi offensivi o satirici su tutto quanto 
ruota attorno alla dimensione sacrale della religione islamica. 

Gli attacchi verbali di carattere personale che si prestano a 
valutazioni di maggiore pericolosità sono forse quelli provenienti da 
autorità pubbliche ed esponenti politici.  

Pare che nella settimana successiva alla pubblicazione 
dell’articolo in cui l’allora primo Ministro inglese Boris Johnson aveva 
paragonato le donne musulmane interamente velate a delle “cassette 
delle lettere” (letterboxes) e a delle “rapinatrici di banca” (bank robbers) si 
sia registrato un picco di comportamenti islamofobici sia sulle strade 
delle città del Regno Unito sia sulla rete40. In questi casi, l’obiettivo di 
ottenere il massimo impatto e la massima risonanza pubblica del 
messaggio proposto può essere attentamente ricercato e perseguito, 
nascondendosi spesso dietro a esso una precisa strategia di acquisizione 
o di ampliamento del consenso elettorale.  

 

39 Cfr. in particolare, nella dottrina penalistica (e con specifico riferimento al reato di 
propaganda razzista), A. TESAURO, La propaganda razzista tra tutela della dignità umana 
e danno ad altri, in Riv. it. dir. e proc. pen., 2016, n. 2, p. 961 ss. Più che impattare sul 
“sentimento religioso” (cfr. C. CIANITTO, Quando la parola ferisce, cit., p. 53 s., secondo 
cui “nel caso di hate speech diretto all’incitamento dell’odio religioso, di fatto 
l’ordinamento finisce spesso per accordare tutela al sentimento religioso dei fedeli di 
una data confessione pur non essendo questo, formalmente, il bene giuridico protetto 
dalla norma penale”), l’hate speech, che non si traduca in un reale pericolo di atti violenti 
o discriminatori in senso stretto, appare idoneo a offendere i sentimenti di appartenenza 
della vittima, con pari dignità, alla comunità sociale in cui vive (indipendentemente 
dalla fede religiosa professata). 

40 L. DEARDEN, Islamophobic incidents rose 375% after Boris Johnson compared Muslim 
women to ‘letterboxes’, figures show, in https://www.independent.co.uk/news/uk/home-
news/boris-johnson-muslim-women-letterboxes-burqa-islamphobia-rise-a9088476.html, 2 
settembre 2019. 



 

61 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La Corte europea dei diritti dell’uomo, pur a fronte dei diversi 
richiami agli speciali doveri e responsabilità delle autorità pubbliche e 
dei politici contenuti in documenti internazionali41, in alcuni dei quali 
alle figure dei politici e dei funzionari di alto livello non si manca di 
assimilare quella dei “leader religiosi”42, sembra adottare una posizione 
per qualche aspetto ambigua.  

Per un verso, si è trovata a sottolineare che l’art. 10 § 2 della 
Convenzione lascia poco spazio a restrizioni alla libertà di espressione 
nell’ambito del discorso politico o che concerne questioni di interesse 
generale43: secondo la Corte chiunque si impegni in un dibattito pubblico 
di interesse generale può ricorrere a una certa dose di esagerazione, 
persino di provocazione, vale a dire può essere un po’ smoderato nei suoi 
interventi44. Potrebbe poi forse valere anche per l’esponente politico 
quanto ribadito dalla Corte nella materia dell’appello al boicottaggio, in 
relazione alla quale ha precisato che incoraggiare le persone a trattare gli 

 

41 Cfr. il principio 1 contenuto nell’Appendice alla Raccomandazione n. R (97) 20 del 
30 ottobre 1997 del Comitato dei ministri del Consiglio d’Europa (“The governments of 
the member states, public authorities and public institutions at the national, regional 
and local levels, as well as officials, have a special responsibility to refrain from 
statements, in particular to the media, which may reasonably be understood as hate 
speech, or as speech likely to produce the effect of legitimising, spreading or promoting 
racial hatred, xenophobia, anti-Semitism or other forms of discrimination or hatred 
based on intolerance. Such statements should be prohibited and publicly disavowed 
whenever they occur”) e il § 15 della Raccomandazione generale n. 35 del Comitato 
delle Nazioni Unite sull’eliminazione della discriminazione razziale del 26 settembre 
2013 (“The Committee consistently draws attention to the role of politicians and other 
public opinion-formers in contributing to the creation of a negative climate towards 
groups protected by the Convention, and has encouraged such persons and bodies to 
adopt positive approaches directed to the promotion of intercultural understanding 
and harmony. The Committee is aware of the special importance of freedom of speech 
in political matters and also that its exercise carries with it special duties and 
responsibilities”). Quanto ai funzionari pubblici, organi elettivi e partiti politici, cfr. §§ 
28 e 29 della Appendice alla Raccomandazione CM/Rec(2022)16 adottata il 20 maggio 
2022 dal Comitato dei ministri del Consiglio d’Europa. Per l’imposizione ai politici e 
alle autorità pubbliche di “sanzioni aggiuntive”, secondo l’art. 4, lett. c), della 
Convenzione internazionale sull’eliminazione di ogni forma di discriminazione 
razziale, che potrebbero essere “of a disciplinary nature, such as removal from office, in 
addition to effective remedies for victims”, si è espresso lo Special Rapporteur delle 
Nazioni Unite sulla promozione e protezione del diritto alla libertà di opinione ed 
espressione (G.A. Res. A/67/357, Report of the Special Rapporteur on the Promotion and 
Protection of the Right to Freedom of Opinion and Expression, del 7 settembre 2012, § 81). 

42 Raccomandazione CM/Rec(2022), cit., § 53: “Gli Stati membri dovrebbero 
incoraggiare le figure pubbliche note, ad esempio politici, funzionari di alto livello, 
leader religiosi, dirigenti economici e leader della comunità a condannare fermamente e 
prontamente l’utilizzo del discorso d’odio, a ricorrere a contro-narrazioni e a un 
discorso alternativo e a promuovere la comprensione tra i gruppi, in particolare 
esprimendo solidarietà alle persone vittime del discorso d’odio”. 

43 Tra molte, Corte EDU, sez. II, 11 aprile 2006, ric. n. 71343/01, Brasilier c. Francia, § 
41. Corte EDU, sez. V, 10 giugno 2008, ric. n. 15948/03, Soulas e altri c. Francia, ha 
ritenuto legittima la condanna per incitamento all’odio inflitta a un giornalista autore 
di un libro assai critico nei confronti dei problemi di integrazione di migranti 
musulmani in Francia. 

44 Corte EDU, sez. II, 7 novembre 2006, ric. n. 12697/03, Mamère c. Francia, § 25. 



 

62 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

altri in modo diverso non significa necessariamente incoraggiarle a 
discriminare45.  

Per altro verso, la Corte ribadisce che tali discorsi non possono 
sfociare in appelli diretti o indiretti alla violenza o integrare una forma 
di giustificazione della violenza, dell’odio o dell’intolleranza46. I politici 
sarebbero gravati di una speciale responsabilità a non diffondere il 
discorso razzista47. Sempre secondo la Corte, nel contesto particolare di 
una competizione elettorale, l’impatto del discorso razzista e xenofobo 
diventa maggiore e più dannoso48. I giudici hanno così ritenuto 
proporzionata la condanna per incitamento all’odio di un esponente 
politico francese, che in una intervista aveva espresso nei confronti della 
comunità musulmana giudizi ritenuti idonei a suscitare un sentimento 
di rifiuto e di ostilità49. 
 
 
6. (segue) c) la difficile classificazione di alcune figure di confine 
 
In terzo luogo, l’esperienza fornisce esempi di episodi di difficile 
inquadramento, venendo in gioco insieme profili che sembrerebbero 
evocare una sospetta offesa alla religione e altri dotati dell’attitudine di 
richiamare almeno alcuni elementi della tipica fenomenologia del 
discorso di odio con connotazione discriminatoria (in dottrina si è parlato 
di “offese discriminatorie”50, evocando anche una “commistione di piani 
di offesa”51). Penso ai titoli del quotidiano Libero, “Questo è l’Islam” - 
associato alla immagine di un efferato omicidio - e “Bastardi islamici” - 
tutto giocato sul filo di una sottile variante grammaticale del primo 
termine rimessa a una scelta del lettore dipendente sostanzialmente dalla 
sua sensibilità semantica - da contestualizzare con attacchi terroristici di 
sospetta matrice islamista52.  

 

45 Corte EDU, sez. V, 11 giugno 2020, ric. 15271/16, Baldassi e altri c. Francia, § 64. 
46 Tra le molte, Corte EDU, GC, 15 ottobre 2015, ric. n. 27510/08, Perinçek c. Svizzera, 

§ 206. 
47 Corte EDU, sez. I, 6 luglio 2006, ric. n. 59405/00, Erbakan c. Turchia, § 64; e anche 

sez. II, 16 luglio 2009, ric. n. 15615/07, Féret c. Belgio, § 75. 
48 Tra le altre, cfr. Corte EDU, GC, 15 maggio 2023, ric. n. 45581/15, Sanchez c. Francia, 

§ 153 e § 176. Cfr. pure § 188: mentre specifici doveri possono essere richiesti al 
ricorrente in ragione del suo status di politico, ciò deve andare di pari passo con i 
principi relativi ai diritti che derivano da tale status. 

49 Corte EDU, sez. V, 20 aprile 2010, ric. n. 18788/09, Jean-Marie Le Pen c. Francia. 
50 F. BACCO, Libertà di espressione, cit., p. 313 e p. 330. 
51 F. BASILE, Ti odio, ‘in nome di Dio’. L’incriminazione dell’odio e della discriminazione 

(in particolare, per motivi religiosi) nella legislazione italiana, in Dir. eccl., 2018, n. 1-2, p. 85, 
il quale così annota: “sebbene i delitti di cui agli artt. 403 ss. c.p. siano posti a tutela del 
sentimento religioso, e non già dell’ordine pubblico/democratico o della 
dignità/uguaglianza delle persone (che sono invece i beni giuridici ricondotti nell’alveo 
di tutela dei reati d’odio […]), è tuttavia indubbio che l’offesa al sentimento religioso 
costituisca altresì una manifestazione di disprezzo, di dileggio, se non senz’altro di 
odio, per chi tale sentimento nutre”. 

52 Sull’importanza del riferimento al “contesto” al fine di individuare la ricorrenza 
di un limite alla libertà di espressione di cui all’art. 10 CEDU, cfr., di recente, Corte EDU, 



 

63 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Alle espressioni (interpretabili come) oggettivamente offensive (in 
quanto plausibilmente leggibili come) rivolte alla religione nel suo 
complesso e alla generalità dei fedeli - ritenute dal Tribunale di Milano 
non integranti il fatto tipico di cui all’art. 403 c.p. ma che avrebbero avuto 
una ben diversa sorte ove si fosse seguito l’opposto orientamento della 
Suprema Corte nell’interpretazione della menzionata disposizione in 
materia di tutela penale delle confessioni religiose53 - si è ritenuto 
plausibile accostare una valenza potenzialmente discriminatoria di 
carattere personale, tale da richiamare la tipica fenomenologia dei 
discorsi di odio a connotazione religiosa.  

Come è stato osservato, l’offesa parrebbe imperniarsi  
 

“sull’appartenenza religiosa quale tratto degradante e soprattutto 
marginalizzante, integrando in questo modo una umiliazione, 
poiché esprime il rifiuto stigmatizzante di quel particolare profilo 
di appartenenza (la religione) che concorre a definire in modo 
significativo l’identità degli islamici”54.  

 

E a mio avviso potrebbe essere la debole valenza “persuasiva” della 
condotta, imprescindibile elemento costitutivo del concetto di 
“incitamento” e di “propaganda”55 - non diversamente da quanto 
potrebbe ritenersi in relazione alla vignetta pubblicata da Charlie Hebdo 
che rappresentava Maometto con un ordigno al posto del turbante56 - a 

 

sez. III, 4 giugno 2024, ric. n. 618/18, Sokolovskiy c. Russia, § 101, dove la Corte ricorda 
che «il semplice fatto che un’osservazione possa essere percepita come offensiva o 
ingiuriosa da determinati individui o gruppi di individui non significa che essa 
costituisca “discorso d’odio”. Sebbene tali sentimenti siano comprensibili, non possono 
di per sé porre limiti alla libertà di espressione […]. Soltanto esaminando attentamente 
il contesto in cui compaiono parole offensive, ingiuriose o aggressive è possibile 
tracciare una distinzione significativa tra il linguaggio scioccante e offensivo, protetto 
dall’articolo 10 della Convenzione, e quello che perde il diritto alla tolleranza in una 
società democratica […]. Il linguaggio offensivo può sfuggire alla protezione della 
libertà di parola se equivale a un disprezzo gratuito, ma l’uso di espressioni volgari di 
per sé non è decisivo nel valutare se un’espressione sia offensiva, poiché potrebbe 
benissimo servire a scopi puramente stilistici». 

53 La Cassazione si era espressa nel senso che, ai fini della configurabilità del reato 
di cui all’art. 403 c.p., le espressioni di vilipendio possono essere genericamente rivolte 
alla “indistinta generalità dei fedeli” e non necessariamente a fedeli ben determinati 
(Cass. pen., sez. III, 11 dicembre 2008, n. 10535, in Quad. dir. pol. eccl., n. 3/2009, p. 1049 
ss.), secondo un esito interpretativo che, ove applicato alla fattispecie in esame (in 
particolare alla qualificazione del secondo titolo, letto alla luce della variante 
grammaticale che ravvisa nel termine “bastardi” un aggettivo e non un sostantivo), 
avrebbe potuto preludere senz’altro alla configurabilità del reato in parola.  

54 F. BACCO, Libertà di espressione, cit., p. 324. 
55 Sottolinea come la “concreta capacità istigatoria” paia “indefettibile in un 

ordinamento che si faccia carico della dannosità sociale delle condotte umane”, G. 
PUGLISI, La parola acuminata. Contributo allo studio dei delitti contro l’eguaglianza, tra 
aporie strutturali e alternative alla pena detentiva, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 3, 2018, p. 
1333. 

56 Si è osservato in dottrina (M. MONTI, Libertà di espressione e hate speech razzista: 
un’analisi mediante le categorie di speakers, in www.dirittifondamentali.it, 9 settembre 2015, 
p. 39, e riferimenti ivi contenuti), che la caricatura danese di Maometto in cui egli viene 
raffigurato con una bomba al posto del turbante andrebbe valutata non solo per la sua 



 

64 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

non rendere scontato un inquadramento sotto la previsione dell’art. 604-
bis c.p., più che aspetti, puntualmente segnalati in dottrina e da prendere 
comunque in attenta considerazione, di non adeguata tutela dai 
“razzismi su base religiosa” rispetto a quelli classicamente intesi57.  

Il tutto dimostra ancora una volta come non sia sempre semplice 
distinguere nettamente tra tutela dei contenuti di una religione e tutela 
della semplice appartenenza confessionale (anche senza considerare i 
casi in cui gli uni e l’altra sono quasi inscindibilmente connessi, essendo 
presente uno stretto legame tra fede religiosa e provenienza etnica, tanto 
che la stessa offesa alla religione o al sentimento religioso tende a tradursi 
immediatamente in un attacco al principio di pari dignità umana)58, così 
come separare tutela da atti che colpiscono le emozioni o i sentimenti e 
tutela da atti pericolosi. 

 
 

7 - Dalla pericolosità dell’hate speech alla promozione del valore del 
rispetto reciproco nei rapporti umani 

 
Non intendo sostenere - sia chiaro - che le forme di repressione dell’hate 
speech, solo perché non sempre totalmente dissociabili da una 
dimensione prettamente “sentimentale”, debbano essere radicalmente 
ripensate. Desidero piuttosto sottolineare che tra la punizione (di alcune) 
delle offese rivolte alla religione (specie se reinterpretate in chiave 
individuale, secondo le indicazioni a suo tempo date dalla Corte 
costituzionale, e specie se all’interno di esse si distingue tra quelle 
concernenti specifici contenuti dogmatici da quelle concernenti la 
confessione religiosa in sé e per sé considerata, che finiscono 

 

incidenza sulle norme poste a tutela dalle offese alla religione, ma anche quale 
espressione di un atteggiamento razzista nei confronti degli islamici (tutti 
pregiudizialmente identificati o etichettati come terroristi). 

57 F. BACCO, Libertà di espressione, cit., p. 327. Sulle tesi secondo cui, nella materia in 
esame, l’appartenenza a una minoranza religiosa gode, nel diritto internazionale, di una 
protezione più debole rispetto a quella riconosciuta ad altre minoranze, cfr. W. BARTH, 
Taking “Great Care”: Defining Victims of Hate Speech Targeting Religious Minorities, in 
Chicago Journal of International Law, 2018, p. 68 ss., con focus specifico sui ricorsi 
conseguenti a episodi discriminatori posti in essere da personaggi pubblici che 
risultavano avere bersagliato una minoranza religiosa o invece una minoranza sia 
religiosa che razziale. 

58 Viceversa, qualora quello stretto legame non vi sia, sarà piuttosto la ricorrenza o 
no di un vero e proprio atto di incitamento (all’odio o alla discriminazione) a indirizzare 
la tutela verso la persona o verso la religione (in sé e per sé considerata o per i riflessi 
sui sentimenti religiosi dei singoli). Ciò sempre da un punto di vista astratto o in linea 
di principio. Come è stato osservato, potrebbe infatti non essere differente, dal punto di 
vista di un potenziale incitamento all’odio religioso, affermare “Christianity is evil” o 
“all Christians are evil”: J. HARRISON, Truth, civility, and religious battlegrounds: The 
contest between religious vilification laws and freedom of expression, in Auckland University 
Law Review, 2006, p. 80, citato da p. P. CUMPER, Blasphemy, Freedom of Expression and 
the Protection of Religious Sensibilities in Twenty- First- Century Europe, in Blasphemy and 
Freedom of Expression: Comparative, cit., p. 156. 



 

65 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

inevitabilmente col colpire i suoi membri59) e la punizione (di alcune) 
delle condotte verbali lesive della pari dignità della persona del credente 
esistono - accanto a delle indubbie differenze - più punti di convergenza 
di quanto solitamente si creda. 

Per certi versi, si tratta di forme di tutela complementari e 
pertanto, in una prospettiva di riforma, bisognerebbe, a mio avviso, 
intervenire su entrambi i fronti, anche colmando alcune evidenti lacune 
dell’attuale assetto normativo60.  

Non merita, in particolare, di essere oltremodo enfatizzata la 
circostanza che, nel primo caso, la tutela si focalizzerebbe su sentimenti-
valori di natura meramente ideale, mentre nel secondo ci sarebbe sempre 
un rischio di pregiudizio concreto legato alla effettiva pericolosità 
dell’incitamento all’odio e alla discriminazione: come si è visto, a parte 
la rilevanza crescente, di fronte alle peculiarità di alcune minoranze 
confessionali, che tende ad assumere la dimensione di pericolosità anche 
in rapporto all’offesa alla religione, pure nel caso della punizione del 
religious hate speech, in cui quella dimensione ha carattere qualificante 
dell’incriminazione - lo si evince dalla già richiamata componente 
“persuasiva” di condotte (o convinzioni) altrui, tipica del concetto di 
“incitamento” - in gioco spesso nei fatti può esserci solo una tutela dei 
risvolti di carattere sentimentale o emozionale di discorsi offensivi in 
quanto ispirati all’odio e al pregiudizio. 

Nell’uno e nell’altro caso l’ordinamento chiamato a governare le 
differenze costitutive delle moderne società multiculturali sembra in 
definitiva non accontentarsi di garanzie “minime” di pacifica convivenza 
civile tra i consociati, che avrebbero richiesto un impegno limitato alla 
prevenzione e alla repressione di qualsiasi condotta materiale che si fosse 
tradotta in manifestazione di violenza (ritenuta particolarmente 
riprovevole se alimentata da pregiudizi, tanto da giustificarne la 
qualificazione come hate crime)61 o di atti concretamente discriminatori, da 
intendere come  

 

“ogni distinzione, esclusione, restrizione o preferenza basata” sulla 
religione “che abbia lo scopo o l’effetto di distruggere o di 
compromettere il riconoscimento, il godimento o l’esercizio, in 
condizioni di parità, dei diritti dell’uomo e delle libertà 

 

59 Insiste molto sulla distinzione tra discorso blasfemo e diffamazione della religione, 
ad esempio, N. COX, Blasphemy and Defamation of Religion, cit., p. 350 ss.: per come 
configurata dalle note Risoluzioni approvate nell’ambito delle Nazioni Unite, la 
diffamazione della religione «involves xenophobic vilification (through false statements 
of fact), of a ‘religion’ and has no application to impious treatment of religious 
ideologies or sacred things» (p. 353). Del tutto coerentemente, secondo l’A. “a 
defamation of religion law may (but will not necessarily) also be justified by the type of 
legal principle that underpins the hate speech laws on the statute books of many 
European states” (p. 365). 

60 Segnala l’esistenza di tali lacune, di cui offrirebbero una riprova, fra l’altro, le 
vicende concernenti i titoli del quotidiano Libero già richiamate, F. BASILE, Ti odio, ‘in 
nome di Dio’, cit., p. 87. 

61 Non è mancato da noi qualche episodio di strappo del velo: Cass. pen., sez. III, 4 
aprile 2006, n. 11919. 



 

66 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

fondamentali in campo politico, economico, sociale e culturale o in 
ogni altro settore della vita pubblica”62 (anche se non costituenti 
reato).  

 

Nel combattere anche il semplice discorso di odio63 l’ordinamento 
sembra perseguire obiettivi ben più “ambiziosi”, apparendo impegnato 
in una azione volta a “sensibilizzare” ogni persona a mantenere relazioni 
sociali che pongano al primo posto il valore della “pari dignità” umana, 
l’utilità della quale azione non dovrebbe essere sottovalutata proprio nel 
momento in cui, nell’ambito dei moderni mezzi di comunicazione 
digitale, che rappresentano il “luogo” dove oggi in prevalenza si svolge 
il discorso pubblico64, si sperimentano quotidianamente forme di 
manifestazione di ostilità, disprezzo verso il “diverso” e razzismo, con 
una intensità e una diffusione tali da esporre chi vi si accosta - ancora una 
volta, non diversamente dalle rappresentazioni in vario modo offensive 
verso la religione - al serio rischio di gravi fenomeni di “assuefazione”.  

Col conseguente aggravarsi dei sentimenti di umiliazione di chi 
ne è vittima.  

Sicuramente ci sono diverse graduazioni di gravità anche nei 
discorsi d’odio religiosamente connotati, con conseguente necessità di 
calibrare la risposta punitiva che il legislatore intenda mantenere o 
eventualmente rafforzare65. E bisogna pur essere consapevoli che la 
repressione punitiva dei discorsi d’odio non rappresenta un modello di 
bilanciamento di beni (risultanti in alcuni loro risvolti) confliggenti 
(libertà di espressione e pari dignità sociale) indissolubilmente collegato 
con il valore del “rispetto” e della “tolleranza” personale66, sebbene 

 

62 È questa la definizione del concetto di “discriminazione” presente nella 
Convenzione internazionale sull’eliminazione di ogni forma di discriminazione 
razziale. 

63 Resta, invece, evidentemente esclusa la possibilità di anticipare la soglia di 
punibilità fino al punto di perseguire i semplici pensieri o sentimenti di odio (non 
esteriormente manifestati) per effetto dello stesso principio di laicità del moderno 
diritto penale. Cfr. S. CANESTRARI, Libertà di espressione e libertà religiosa. Tensioni 
attuali e profili penali, in Riv. it. dir. e proc. pen., n. 2, 2016, pp. 919-920. 

64 A. SPADARO, Libertà, pluralismo, cit., p. 96. 
65 Caldeggia soluzioni favorevoli a valorizzare le così dette “sanzioni prescrittive”, 

al posto della pena detentiva, anche in funzione compensativa delle limitate garanzie 
di tassatività offerte dalle norme vigenti, G. PUGLISI, La parola acuminata, cit., p. 1352 
ss. 

66 Tra i tanti, rievoca la centralità del valore del “rispetto” personale, con puntuale 
richiamo al pensiero di J. HABERMAS, Il futuro della natura umana. I rischi di una genetica 
liberale. Appendici. Fede e sapere, a cura di L. CEPPA, Torino, 2001, p. 107, S. 
CANESTRARI, Libertà di espressione, cit., p. 919, ricordando che «“il fatto scandaloso 
del pluralismo ideologico”, contrassegno tipico della modernità, porta, in positivo, ad 
accreditare un modello di riconoscimento democratico tra estranei, fondato sul rispetto 
reciproco e sulla salvaguardia giuridica delle differenze» (corsivo dell’A.). Peraltro, 
secondo l’A., non solo le norme repressive delle offese alla religione, ma “anche le 
norme in materia di hate speech rappresentano uno strumento improprio e 
controproducente […] per adeguarsi ad una convivenza in una società caratterizzata 
dal pluralismo religioso” (ivi, p. 936). 



 

67 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

questi ultimi costituiscano indubbiamente altrettanti fondamenti della 
società democratica e pluralistica67.  

Tuttavia, anche nella nostra realtà, in cui appare tutto sommato 
contenuto il rischio concreto in termini di ricadute di tipo violento o 
discriminatorio per le minoranze religiose, le norme in vigore 
opportunamente, a mio avviso, mandano un segnale molto “forte” nella 
direzione della scelta di modelli di convivenza tra identità “diverse” nei 
quali la inclusione di tutti nella varietà delle credenze tipica della società 
eticamente e confessionalmente plurale di oggi sia accompagnata dalla 
più ampia e ferma riaffermazione del principio di “pari dignità” sociale, 
contribuendo così all’affermarsi di una cultura dell’uguale “rispetto” 
reciproco, a prescindere dalla fede religiosa professata.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

67 Cfr., ad esempio, Corte EDU, sez. I, 4 dicembre 2003, ric. n. 35071/97, Gunduz c. 
Turchia, § 40. 


