
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29031 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Gaetano Marcaccio 
(dottore di ricerca in Diritto ecclesiastico presso l’Università Roma Tre, 

Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

Trasfusioni di sangue, dissenso e fede. 
Le procedure di autodeterminazione terapeutica come forma di tutela 

della libertà religiosa * 
 

Blood transfusions, dissent, faith. 
Therapeutic self-determination procedures as a form of protection  

of religious freedom * 
 
 
ABSTRACT: Il saggio indaga la rilevanza delle procedure di 
autodeterminazione terapeutica in ordine alla tutela della libertà religiosa, ove 
la scelta sanitaria del paziente sia manifestazione della sua identità religiosa. 
L’analisi muove da una sentenza del 2024 della Corte europea dei diritti 
dell’uomo, che ha condannato lo Stato spagnolo per non avere rispettato le 
procedure di autodeterminazione terapeutica stabilite con legge, senza peraltro 
censurare tutte le condotte che hanno concorso a limitare il diritto alla salute e 
il diritto alla libertà religiosa. Si tratta di condotte rilevanti ai fini della 
quantificazione del danno risarcibile, come apprezzabile nel caso in cui il 
pregiudizio investa anche la dimensione religiosa individuale, oltre 
all’autodeterminazione terapeutica della persona. 
 
ABSTRACT: The essay investigates the relevance of therapeutic self-
determination procedures in order to protect religious freedom, where the 
patient’s healthcare choice is a manifestation of his religious identity. The 
analysis starts from a 2024 ruling by the European Court of Human Rights, 
which condemned the Spanish State for not having respected the therapeutic 
self-determination procedures established by law, without however censuring 
all the conducts that contributed to limiting the right to health and the right to 
religious freedom. These are conducts that are relevant for the purposes of 
quantifying the compensable damage, as appreciable in the case in which the 
prejudice also affects the individual religious dimension, in addition to the 
therapeutic self-determination of the person. 
 
 
SOMMARIO: 1. Identità religiosa e scelte sanitarie omissive nel diritto 
europeo e nella legislazione spagnola - 2. Il caso Pindo Mulla vs. Spagna: 
profili fattuali e decisioni giurisdizionali nazionali - 3. Il giudizio di 
Strasburgo, tra principi generali e violazioni particolari 
dell’autodeterminazione terapeutica religiosamente motivata - 4. Le lacune 
della pronuncia europea e i possibili profili evolutivi a tutela della libertà 
religiosa 

 
1 - Identità religiosa e scelte sanitarie omissive nel diritto europeo e 

nella legislazione spagnola 
 



 

69 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

È un dato facilmente riscontrabile nella realtà fenomenica quello secondo 
cui due persone, poste nella stessa situazione, possono comportarsi in 
modo diverso e compiere scelte differenti1. La predilezione per l’una o 
l’altra opzione dipende da vari fattori, tra cui l’identità religiosa 
individuale, intesa come insieme di credenze e convinzioni in materia 
religiosa, proprie di ogni persona2. 

L’identità religiosa individuale si riflette sulle scelte che ognuno 
compie, comprese quelle medico-sanitarie3. In questo specifico settore, il 
condizionamento può avvenire in tre modi: 1) attraverso la sostituzione 
della medicina ufficiale con la religione, ove questa si proponga come 
unica cura possibile al malessere del fedele (es. santoni e guaritori); 2) 
attraverso raccomandazioni religiose volte a far assumere ai fedeli 
determinati comportamenti attivi in campo sanitario (ad esempio, 
circoncisione o infibulazione); 3) attraverso raccomandazioni finalizzate 
a far assumere ai fedeli precise scelte sanitarie omissive, rifiutando uno 
o più trattamenti sanitari4. 

La sentenza della Grande Chambre della Corte di Strasburgo, sul 
caso Pindo Mulla vs. Spagna5, si colloca nel terzo dei modi indicati, 

 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Il contributo rientra nel progetto di R & S PID2023-146205NB-I00, finanziato da 

MICIU/AEI/10.13039/501100011033 e dal FEDER, UE. 
 
1 Per approfondimenti sul processo decisionale, cfr. D. KAHNEMAN, Pensieri lenti e 

veloci, Mondadori, 2012, traduzione italiana di L. SERRA. 
2 Sull’incidenza della religione nella costruzione dell’identità personale, cfr. A.M. 

COSTA, Il ruolo della religione nella costruzione della identità, in Forum. Supplement to Acta 
Philosophica, vol. II, 2016, pp. 55 ss. 

3 Cfr. M. D’ARIENZO, Coscienza, valori e identità religiosa, in AA. VV., Annali della 
Facoltà giuridica dell’Università degli Studi di Camerino - Note, vol. XI, 2022, p. 207, secondo 
cui la tutela dell’identità religiosa si concretizza in “tutte le relazioni intersoggettive che 
per il credente si strutturano in conformità al sistema di valori derivanti dai precetti e 
divieti dei diritti religiosi ai quali uniforma la propria coscienza e che pertanto 
contraddistinguono le pratiche sociali nei diversi ambiti: dalle scelte delle tipologie 
matrimoniali a quelle dell’istruzione; dalla determinazione di trattamenti sanitari 
conformi ai propri valori etico-religiosi alla rivendicazione di nuove ipotesi di obiezione 
di coscienza […]; dalle scelte alimentari - si pensi ai cibi kosher e halal - agli strumenti 
contrattuali conformi ai precetti religiosi, come evidenziano la finanza etica o la 
cosiddetta economia islamica”. Sul rapporto tra scelte sanitarie e religione nella dottrina 
italiana, cfr. AA. VV., Valetudo et religio: intersezioni fra diritto alla salute e fenomeno 
religioso, a cura di B. SERRA, Giappichelli, Torino, 2020, nonché P. FLORIS, Il paradigma 
Englaro: scelte personali, regole etiche e risposte giuridiche, in Quad. dir. pol. eccl., n. 1, 2015, 
la quale, da un lato, offre una panoramica sulla “varietà di voci, religiose e laiche, che 
hanno ragionato, e ragionano, […] intorno alle questioni di” bioetica, dall’altro fornisce 
una ricostruzione giuridica che anticipa molti principi fissati, di lì a poco, nella legge n. 
219 del 2017. Quanto alla più ampia tematica della medicina interculturale, cfr. I. 
QUARANTA, M. RICCA, Malati fuori luogo. Medicina interculturale, Cortina, Milano, 
2012; G. BONIOLO, E. MARTINELLI, La cura del paziente e la diversità spirituale. Per una 
medicina interculturale, Mimesis, Milano-Udine, 2024. 

4 Al riguardo, cfr. G. MARCACCIO, Identità religiosa e diritto alla salute. Interazioni 
classiche ed emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 
(https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), n. 8, 2021, p. 25. 

5 Corte EDU, Grande Chambre, 17 settembre 2024, Ric. n. 15541/2020, Pindo Mulla 

http://www.statoechiese.it/


 

70 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sebbene affronti il tema da un angolo prospettico particolare. Vale a dire, 
l’analisi della Corte dà per presupposto il diritto individuale di rifiutare 
un trattamento sanitario per ragioni di fede, e si incentra sul rispetto o 
meno, da parte delle autorità che rappresentano lo Stato, delle procedure 
elaborate dalla legislazione spagnola per rendere effettivo il diritto del 
paziente di non consentire un trattamento sanitario contrario alle proprie 
credenze religiose. 

Il diritto di rifiutare un trattamento sanitario è un principio 
consolidato nello spazio giuridico in cui opera la Corte EDU, trovando 
solidità giuridica nella Convenzione sui diritti dell’uomo e la 
biomedicina, detta anche Convenzione di Oviedo, adottata in seno al 
Consiglio d’Europa nel 1997. A essa si affiancano, sul piano globale, la 
Dichiarazione universale sulla bioetica e i diritti umani, dell’UNESCO 
(2005), nel più ristretto piano dell’Unione europea, l’art. 3 della Carta dei 
diritti fondamentali dell’UE (2000), secondo cui “nell’ambito della 
medicina e della biologia dev[e] essere in particolare rispettat[o] il 
consenso libero e informato della persona interessata, secondo le 
modalità definite dalla legge”. 

Presupposto di queste norme internazionali e sovranazionali è la 
trasformazione del concetto di salute da mera assenza di malattia o di 
infermità a “condizione di completo benessere fisico, mentale e sociale”, 
delineata per la prima volta dallo Statuto dell’Organizzazione Mondiale 
della Sanità (1946). La modifica concettuale inaugura una visione olistica 
della salute, che guarda all’uomo come a un insieme delle sue parti e 
reputa in salute solo chi raggiunge uno stato di benessere complessivo 
nel corpo, nella mente e nello spirito6. 

Non per forza la migliore scelta medica assicura un tale stato di 
benessere complessivo. Talvolta è proprio il rifiuto di un trattamento 
sanitario ad assicurare il benessere nella mente e nello spirito. Ciò accade, 
come meglio si vedrà, per chi respinge un trattamento sanitario per 
ragioni di fede. In questo caso, l’esecuzione coatta della prestazione 
medica determinerebbe una violazione dell’identità personale e 
religiosa; di certo, escluderebbe il raggiungimento della “condizione di 

 

vs. Spagna. 
6 In maniera analoga si esprime il Comitato ONU sui diritti economici, sociali e 

culturali nella sua Osservazione generale n. 14, che, parlando dell’art. 12 del Patto 
internazionale sui diritti economici, sociali e culturali, afferma: “il diritto alla salute non 
deve essere inteso come un diritto a essere sani. Il diritto alla salute contiene sia libertà 
che diritti. Le libertà includono il diritto di controllare la propria salute e il proprio 
corpo, inclusa la libertà sessuale e riproduttiva, e il diritto di essere liberi da 
interferenze, come il diritto di essere liberi da tortura, trattamenti medici non 
consensuali e sperimentazione. […]”. Ancor più ampiamente, rileva la dottrina, “essere 
sani […] implica, non solo benessere fisico e mentale, ma anche sociale. Essere in salute 
[…] significa vedere garantito il diritto all’alimentazione, al vestiario, all’abitazione, alle 
cure mediche e ai servizi sociali necessari, insomma, a tutte quelle precondizioni 
sottostanti la salute o, come si suole dire, ai suoi determinanti”, R. MAZZOLA, 
Religioni, immigrazione e diritto alla salute. Il concetto di “salute” oltre le categorie “scientiste”, 
in Valetudo et religio, cit., p. 83. 



 

71 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

completo benessere fisico, mentale e sociale” di cui parla lo Statuto 
dell’OMS7. 

Da qui la centralità dell’autodeterminazione terapeutica, intesa 
come diritto individuale di accettare o di rifiutare qualsiasi trattamento 
sanitario, anche salvavita, con l’unica eccezione dei trattamenti imposti 
dalla legge8. Tale autodeterminazione può esplicarsi in due momenti: in 
prossimità del trattamento sanitario, esprimendo un consenso o un 
dissenso alla prestazione che sta per essere eseguita9; oppure in maniera 
anticipata, prestabilendo con strumenti giuridici specifici quali 
trattamenti sanitari l’individuo accetti o rifiuti, ove dovesse trovarsi 
nell’impossibilità di manifestare la propria volontà. 

Entrambe le ipotesi sono disciplinate dalle già citate Convenzione 
di Oviedo10 e Dichiarazione universale sulla bioetica e i diritti umani11, 
nonché da altri atti di rilievo sovranazionale12. 

 

7 Con riferimento al “rifiuto di emotrasfusioni per i Testimoni di Geova […] e al 
rifiuto di cure mediche in quanto tali, per i seguaci della Christian Science”, la dottrina 
evidenzia che “un po’ dovunque, la legge non obbliga l’individuo ad accettare 
trattamenti sanitari che non si condividono”, C. CARDIA, Le basi costituzionali della 
libertà religiosa individuale. Laicità matura e obiezione di coscienza, in Diritto e religione in 
Italia. Principi e temi, a cura di R. BENIGNI, RomaTrE-Press, Roma, 2021, p. 38. 

8 Il trattamento sanitario obbligatorio previsto dalla legge, avendo natura 
derogatoria rispetto al principio dell’autodeterminazione terapeutica, soggiace a limiti 
stringenti. Per l’ordinamento italiano, «la legge impositiva di un trattamento sanitario 
risulta compatibile con l’art. 32 Cost. solo se, in primo luogo, tale trattamento sia 
“diretto non solo a migliorare o a preservare lo stato di salute di chi vi è assoggettato, 
ma anche a preservare lo stato di salute degli altri”; in secondo luogo, se vi sia “la 
previsione che esso non incida negativamente sul suo stato di salute”, “salvo che per 
quelle sole conseguenze, che, per la loro temporaneità e scarsa entità, appaiano normali 
di ogni intervento sanitario e, pertanto, tollerabili”; infine, se in caso di “danno 
ulteriore”, nell’ipotesi di “malattia contratta per contagio causato da vaccinazione 
profilattica”, sia garantita un’ “equa indennità” in favore del danneggiato (sentenza n. 
258 del 1994; requisiti da ultimo ribaditi nelle sentenze n. 15 e n. 14 del 2023)», così Corte 
cost., sent. 20 febbraio 2023, n. 25. 

9 Sul complesso tema dell’esaustività e della completezza del consenso informato, 
cfr., ex multis, F. MARTINI, U. GENOVESE, A. STEFFANO, Trattato operativo di 
responsabilità medica, t. I, Maggioli, Sant’Arcangelo di Romagna, 2022; E. GIUSTI, Il 
consenso informato oggi e il dovere di informazione per la corretta esecuzione della prestazione 
nel diritto sanitario e nel diritto del mercato finanziario, ESI, Napoli, 2023. 

10 Cfr. art. 5, che fissa la regola generale secondo cui - afferma la Relazione esplicativa 
alla Convenzione - “gli esseri umani devono […] essere in grado di dare o rifiutare 
liberamente il loro consenso a qualsiasi intervento che coinvolga la loro persona”; art. 
6, che riguarda l’ipotesi degli adulti non in grado di acconsentire a un trattamento 
sanitario; art. 8, sui desideri precedentemente espressi. 

11 Cfr. art. 5 rubricato “autonomia e responsabilità individuale”; art. 6, rubricato 
“consenso”. 

12 Cfr. Raccomandazione n. 11/2009 del Comitato dei Ministri del Consiglio 
d’Europa sui principi concernenti le procure permanenti e le direttive anticipate aventi 
per oggetto l’incapacità, adottata il 9.12.2009, il cui art. 1 interessa la “promozione 
dell’autodeterminazione” e gli artt. 14 ss. si occupano di direttive anticipate; 
Risoluzione n. 1859/2012 dell’Assemblea parlamentare del Consiglio d’Europa sulla 
protezione dei diritti umani e della dignità tenendo conto dei desideri precedentemente 
espressi dai pazienti. Si segnala, ancora, la Guida al processo decisionale nell’ambito 
del trattamento medico nelle situazioni di fine vita, elaborata nel 2014 dal Comitato di 



 

72 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Si interseca con esse l’ulteriore tema della così detta emergenza 
sanitaria, che secondo la definizione che ne dà la Convenzione di Oviedo 
si verifica “allorquando in ragione di una situazione di urgenza, il 
consenso informato non può essere ottenuto” (art. 8). In tal caso, 
prosegue la Convenzione, “si potrà procedere immediatamente a 
qualsiasi intervento medico indispensabile per il beneficio della salute 
della persona interessata”, salvo che il paziente abbia precedentemente 
reso delle disposizioni anticipate di trattamento a cui il personale 
sanitario dovrà attenersi. 

In questo quadro generale si collocano le legislazioni nazionali di 
molti Paesi europei13, tra cui la Spagna, che disciplina la materia 
dell’autodeterminazione terapeutica con la ley n. 41 del 14 novembre 
200214. Secondo questa legge, “ogni atto in materia di salute richiede […] 
il previo consenso di pazienti o utenti” (art. 2, primo comma), il quale 
può essere prestato anche oralmente (art. 8, secondo comma), salvo i casi 

 

Bioetica del Consiglio di Europa, al dichiarato fine “di facilitare l’attuazione dei principi 
espressi nella Convenzione sui diritti dell’uomo e la biomedicina (Convenzione di 
Oviedo, ETS No. 164, 1997)” (cfr. Premessa), nonché la Carta europea dei diritti del 
malato del 2002, che tratta anche del “diritto al consenso” (art. 4) e del “diritto alla libera 
scelta” (art. 5). 

13 Per una comparazione tra legislazioni nazionali, cfr. Corte EDU, Pindo Mulla vs. 
Spagna, cit., parr. da 81 a 86. Si segnala, peraltro, che l’Assemblea parlamentare del 
Consiglio d’Europa, nella già richiamata Risoluzione 1859(2012) Protecting human 
rights and dignity by taking into account previously expressed wishes of patients, del 
25 gennaio 2012, sollecita gli Stati membri a compiere rapidi progressi in ambito di 
direttive anticipate, testamento biologico e procura continuativa, attraverso azioni 
suggerite dall’atto stesso. Il sollecito è motivato dal fatto che - precisa la dottrina - “i 
testamenti biologici o di vita, altrimenti detti carte per l’autodeterminazione del malato, 
direttive anticipate, living wills, ecc., sono documenti con i quali si dettano le volontà 
circa l’adozione di decisioni particolari sulla propria persona, nel caso in cui se ne 
presentasse la necessità. Si tratta, sostanzialmente, di formalizzare in una dichiarazione 
i propri convincimenti spirituali, morali, religiosi, culturali, circa il senso della vita, il 
significato della morte, il valore attribuito allo sforzo biomedico volto a prolungare 
l’esistenza, lo stile con cui un soggetto vorrebbe affrontare i delicati quanto tragici 
appuntamenti che la vita dovesse riservargli”. Così F. FRENI, Le carte di 
autodeterminazione del malato come codici etici sul senso della vita, in Quad. dir. pol. eccl., n 1, 
2015, p. 209. Nell’ambito della comparazione tra legislazioni, non è secondario 
sottolineare che in alcuni ordinamenti, tra cui l’Italia, l’autodeterminazione terapeutica 
poggia su un dato normativo il cui significato è stato profondamente reinterpretato 
rispetto all’intenzione originaria di chi l’aveva redatto. Difatti, rileva la dottrina, “dalla 
lettura dei lavori preparatori, [nell’art. 32 Cost. it.] non sembrano cogliersi tracce 
dell’intento di riaffermare il diritto di autodeterminazione terapeutica nei termini 
assoluti in cui si è andato via via consolidando. Anzi, risulta che un emendamento 
aggiuntivo, volto proprio a sancire espressamente il dovere connesso dell’individuo di 
tutelare la propria sanità fisica anche per rispetto della collettività, venne ritirato in 
seguito alle rassicurazioni dell’on. Tupini, secondo cui il principio poteva considerarsi 
implicito nella formulazione della norma poi approvata”, A. LICASTRO, Trattamenti 
sanitari, diritto all’autodeterminazione ed etiche di fine vita dopo l’ordinanza n. 207/2018 e la 
sentenza n. 242/2019 della Corte costituzionale, in Valetudo et religio, cit., p. 106. 

14 Cfr. P. LEÓN SANZ (coord.), La implantación de los derechos del paciente. Comentarios 
a la ley n.41/2002, EUNSA, Pamplona, 2004. 



 

73 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

in cui la legge imponga la forma scritta (art. 8, terzo comma)15. È facoltà 
dei pazienti rifiutare un trattamento sanitario non imposto dalla legge, 
ma tale dissenso andrà espresso per iscritto (art. 8, quarto comma). 

Per la legge n. 41/2002, il paziente che sia maggiorenne, capace e 
libero può anche rendere disposizioni anticipate di trattamento (art. 11), 
cioè esprimere in anticipo, attraverso un documento de instrucciones previas 
(d’ora in poi anche DIP), le volontà terapeutiche che vorrà far valere ove 
si trovasse nell’impossibilità di manifestarle personalmente (primo 
comma). Le instrucciones previas richiedono la forma scritta (secondo 
comma) e vengono caricate nel Registro nacional de instrucciones previas 
per garantirne l’efficacia su tutto il territorio nazionale16. 

La legge n. 41 si occupa, infine, di emergenza sanitaria, 
consentendo ai medici di effettuare interventi clinici essenziali per la 
salute del paziente, senza il consenso di quest’ultimo, purché 

 

“esist[a] un rischio grave e immediato per l’integrità fisica o psichica 
del paziente e non [sia] possibile ottenere la sua autorizzazione, 
consultando, quando le circostanze lo consentono, i suoi familiari o 
le persone di fatto legate a lui” (art. 9, comma 2, lett. B). 

 

Il quadro legislativo spagnolo risulta coerente con le fonti e le 
indicazioni di rilievo sovranazionale, come rileva la stessa Corte di 
Strasburgo17. Lo è anche nel tralasciare il movente sotteso alla scelta 
sanitaria, che potrebbe avere anche natura religiosa. L’accettazione o il 
rifiuto di un trattamento sono decisioni che rilevano in quanto tali, a 
prescindere dalle ragioni (talvolta religiose) che le hanno determinate. 
Fuori dal piano giuridico, però, tali motivazioni assumono un rilievo 
determinante, perché rappresentano la riaffermazione dell’identità 
religiosa individuale. 
 
 
2 - Il caso Pindo Mulla vs. Spagna: profili fattuali e decisioni 

giurisdizionali nazionali 
 

 

15 Ai sensi dell’art. 8, terzo comma, “el consentimiento escrito del paciente será 
necesario para cada una de las actuaciones especificadas en el punto anterior de este 
artículo, dejando a salvo la posibilidad de incorporar anejos y otros datos de carácter 
general, y tendrá información suficiente sobre el procedimiento de aplicación y sobre 
sus riesgos”. 

16 Per quanto riguarda l’Italia, la disciplina delle disposizioni anticipate di 
trattamento (DAT) e della pianificazione condivisa delle cure è contenuta nella legge n. 
219/2017, la quale presenta ancora oggi delle lacune, tra cui la mancata previsione di 
un’ipotesi di obiezione di coscienza per il sanitario che, in esecuzione di una DAT, 
dovesse tenere una condotta commissiva capace di determinare la morte del paziente: 
cfr. T. DI IORIO, Il tassello mancante. Disposizioni Anticipate di Trattamento, attività medica 
e obiezione di coscienza, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 3 del 2025, pp. 31 
ss. Vedi anche G. MARCACCIO, Identità religiosa e diritto alla salute, cit., pp. 69 ss. 

17 Cfr. Corte EDU, Pindo Mulla vs. Spagna, cit., parr. 154, 158 e 172, nonché 
precedentemente Corte EDU, sez. III, 8 marzo 2022, Ric. n. 57020/18, Reyes Jimenez vs. 
Spagna, par. 32. 



 

74 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Le scelte sanitarie omissive possono collegarsi, si accennava poc’anzi, 
anche a bisogni religiosi. Tra le fattispecie più note vi è quella dei 
Testimoni di Geova, che per motivi di fede rifiutano le trasfusioni di 
sangue o di emoderivati. Come precisa il sito ufficiale jw.org, 

“sia nell’Antico che nel Nuovo Testamento troviamo il chiaro 
comando di astenerci dal sangue (Genesi 9:4; Levitico 17:10; 
Deuteronomio 12:23; Atti 15:28, 29). Pertanto non accettiamo il 
sangue non solo per ubbidienza a Dio, ma anche in segno di rispetto 
per lui in quanto datore di vita”18. 

 

Il rifiuto del sangue da parte dei Testimoni di Geova è un argomento 
molto discusso anche in sede politica, stante le forti critiche provenienti 
da una parte della società19. In Italia, ancora nel 2015, esso “è stat[o] 
evocat[o] da parte governativa per non chiudere l’intesa con la 
Congregazione”20. 

È proprio in questo ambito che si colloca il caso Pindo Mulla vs. 
Spagna, la cui protagonista è una signora Testimone di Geova, che, dopo 
aver appreso di essere affetta da un fibroma uterino (mioma) e nella 
prospettiva di un intervento chirurgico ginecologico, nell’agosto 2017 
redigeva due documenti in cui esprimeva il suo rifiuto alla trasfusione di 
sangue e di emoderivati. 

In particolare, ella compilava il documento de instrucciones previas 
ex art. 11 della legge spagnola n. 41/2002, depositato presso il Registro 
delle direttive anticipate di Castiglia e León, con cui dichiarava la propria 
adesione al culto dei Testimoni di Geova e il rifiuto alle trasfusioni “in 
tutte le situazioni sanitarie”, nominando due suoi amici quali 
rappresentanti sanitari. Lo stesso giorno la signora Pindo Mulla redigeva 
anche una procura continuativa (declaración de voluntades anticipadas), che 
portava sempre con sé, nella quale ribadiva il rifiuto alle trasfusioni e la 
nomina dei rappresentanti sanitari. 

Quasi un anno dopo, la signora si recava in pronto soccorso, 
lamentando sanguinamento e dolore addominale. Espletati gli esami 

 

18 Cfr. “perché i Testimoni di Geova non accettano le trasfusioni di sangue?», inserito nella 
sezione «domande frequenti”, consultabile al link: https://www.jw.org/it/testimoni-di-
geova/domande-frequenti/testimoni-di-geova-perch%C3%A9-no-trasfusioni-di-sangue/. Cfr. 
sul punto P. PICCIOLI, Il prezzo della diversità, Jovene, Napoli, 2010, pp. 369 ss. Quanto 
ai figli minori, in dottrina si è sottolineato che i Testimoni di Geova «sono tenuti a 
proteggere la loro prole dalle trasfusioni di sangue “poiché i figli sono un’eredità di 
Geova; il frutto del ventre è una ricompensa” (Sal. 127:3)». Così C. GAGLIARDI, Alcune 
riflessioni in tema di emotrasfusioni nella giurisprudenza italiana, in Valetudo et religio, cit., 
sez. Comunicazioni, p. 109, nt. 29. In questo caso, però, entrano in gioco sia il criterio 
del best interest of the child, soprattutto per i minori che non abbiano ancora un’adeguata 
maturità, sia il criterio della capacità di discernimento, che potrebbe consentire al 
minore capace di discernimento di assumere decisioni sanitarie autonome, o 
quantomeno di parteciparvi. Sul punto si rimanda alla nota n. 28. 

19 Cfr. C. MAIONI, Intese: il caso dei Testimoni di Geova, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 30 del 2017, pp. 5 ss. 

20 P. FLORIS, Intorno all’intesa con i Testimoni di Geova, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 13 del 2021, p. 128, la quale però, a p. 132, evidenzia come “risult[i] 
giuridicamente fragile la reiterazione di riserve verso possibili scelte di tipo sanitario al 
fine di rinviare la chiusura dell’intesa con la Congregazione dei TdG”. 



 

75 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

strumentali e appresa la gravità della situazione, le veniva proposta una 
trasfusione, che la paziente rifiutava sottoscrivendo apposito 
documento, inserito in cartella clinica. Il giorno seguente le veniva 
riproposta la trasfusione, che la signora nuovamente respingeva, come 
risulta dall’annotazione presente nel referto ginecologico. 

In accordo con la paziente, si decideva il trasferimento della 
signora all’ospedale La Paz di Madrid, poiché attrezzato per fornire cure 
alternative al trattamento trasfusionale21. Nella relazione di dimissioni, si 
ribadiva il rifiuto della donna alle trasfusioni di sangue ed emoderivati, 
essendo ella Testimone di Geova. 

Durante il tragitto in ambulanza, un medico dell’ospedale di La 
Paz telefonava al sanitario a bordo; quest’ultimo avvertiva il collega della 
gravità della situazione in cui versava la sig.ra Pindo Mulla e la paziente 
confermava al medico al telefono le sue posizioni in tema di trasfusioni 
di sangue. Si susseguiva, poi, una serie di condotte errate che 
sostanziavano ripetute violazioni dell’autodeterminazione terapeutica e 
dell’identità religiosa della paziente, a opera di diversi soggetti coinvolti. 

Più nello specifico, pochi minuti dopo la telefonata, tre medici 
dell’ospedale di La Paz inviavano un fax al juez de guardia del Tribunale 
istruttorio n. 9 di Madrid chiedendo istruzioni su come comportarsi 
quando sarebbe arrivata in struttura una non meglio identificata paziente 

 

21 Sul piano scientifico, va segnalata la crescente diffusione della così detta medicina 
senza sangue, la quale si propone di ridurre gli effetti avversi delle trasfusioni (ad 
esempio, la somministrazione di sangue infetto), di razionalizzare l’uso di un bene 
prezioso per la collettività e di consentire ai pazienti che abbiano determinate 
convinzioni religiose o filosofiche di disporre di cure alternative alla trasfusione. Tempo 
fa la dottrina medico-scientifica discuteva delle implicazioni etiche e giuridiche della 
bloodless medicine, rispetto ai Testimoni di Geova: ex multis, cfr. T. ARIGA, S. 
HAYASAKI, Medical, legal and ethical considerations concerning the choice of bloodless 
medicine by Jehovah's Witnesses, in Legal Medicine, 5 Suppl. 1, 2003, pp. 72 ss.; A. 
MCINROY, Blood transfusion and Jehovah's Witnesses: the legal and ethical issues, in Br J 
Nurs, 14(5), 2005, pp. 270 ss.; AA. VV., Fundamentos del rechazo a la transfusión sanguínea 
por los testigos de Jehová. Aspectos etico-legales y consideraciones anestésicas en su tratamiento, 
in Rev. esp. anestesiol. reanim., 53(1), 2006, pp. 31 ss.; G. EFFA-HEAP, Blood transfusions: 
implications of treating a Jehovah’s Witness patient, in Br J Nurse, 18(3), 2009, pp. 174 ss. 
Risolte tali problematiche, il dibattito medico-scientifico si è spostato sull’applicazione 
della ‘medicina senza sangue’ a patologie o interventi specifici, come confermano le più 
recenti pubblicazioni sul tema. Nella dottrina ecclesiasticistica italiana, si occupa del 
tema della bloodless medicine P. CONSORTI, Libertà di scelta della terapia e violenza medica. 
Brevi considerazioni sul rifiuto delle trasfusioni di sangue dei Testimoni di Geova, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 10 del  2021, pp. 53 ss. In quest’ottica rileva la 
predisposizione di ambulatori ad hoc presso alcuni presidi ospedalieri, come accaduto 
nel 2014 presso il Dipartimento cardiovascolare dell’IRCCS MultiMedica di Sesto San 
Giovanni, nonché l’adozione di specifiche linee guida per i sanitari sui comportamenti 
da tenere (cfr. Carta sul principio di autodeterminazione: consenso e dissenso informato in 
merito all’uso del sangue e alla ricerca di alternative, adottata con deliberazione n. 791 del 
22 ottobre 2007 dal Direttore generale dell’ASL di Firenze). Va segnalato, ancora, che il 
tema della bloodless medicine ha coinvolto anche la Corte di Giustizia dell’Unione 
Europea: cfr., inter alia, R. BOTTONI, Trasfusioni di sangue e sicurezza sociale di fronte alla 
Corte di Giustizia dell’Unione europea, in BioLaw Journal – Rivista di BioDiritto, 2 (numero 
speciale), 2023, pp. 243 ss. 



 

76 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Testimone di Geova, con parametri di emoglobina molto bassi, la quale 
“[aveva] espresso verbalmente il suo rifiuto a tutti i tipi di trattamento”. 
Il giudice d’ufficio interpellava il medico legale, secondo cui: “sebbene 
per ora non si sappia se la paziente sia in grado di dare e/o rifiutare il 
suo consenso […], la situazione pone un grave rischio per la vita della 
paziente”. Pressoché contemporaneamente, il giudice contattava il 
procuratore locale (Ministerio Fiscal), il quale, facendo riferimento al 
presunto dissenso solo orale espresso dalla paziente, peraltro riguardo a 
qualsiasi trattamento sanitario, e considerando il suo grave stato clinico, 
riteneva di non opporsi ai trattamenti necessari per salvaguardarne la 
vita e l’integrità fisica. Seguiva, quindi, la decisione del juez de guardia, 
che autorizzava a porre in essere tutte le misure necessarie a preservare 
la vita della paziente, posto che in mancanza sarebbe potuta morire e che 
non vi erano prove ‘attendibili’ del suo rifiuto a ricevere cure mediche. 
Tutto ciò accadeva mentre la paziente era in viaggio, senza informare né 
lei, né i suoi parenti. 

Arrivata a La Paz, la signora Pindo Mulla era completamente 
vigile22. Il suo ingresso in ospedale veniva però trattato come 
un’emergenza medica; pertanto, non veniva raccolto il consenso 
informato, ma la paziente veniva immediatamente trasportata in sala 
operatoria e sottoposta a intervento chirurgico. Solo il giorno dopo, la 
signora Pindo Mulla veniva informata del provvedimento 
giurisdizionale, del tipo di intervento a cui era stata sottoposta e delle 
trasfusioni di globuli rossi eseguite in corso di trattamento chirurgico, 
dalla paziente espressamente descritte “like a rape of my person, 
something disgusting, [...] very, very bad”23. 

Quindi, iniziava una lunga battaglia legale, non tanto per ottenere 
un risarcimento per la violazione del diritto all’autodeterminazione 
terapeutica, quanto per chiedere l’annullamento del provvedimento del 
juez de guardia, come monito utile per il futuro a evitare che si ripetessero 
situazioni simili in danno di altri pazienti. 

La signora Pindo Mulla presentava innanzitutto un recurso de 
reforma, deciso dallo stesso giudice che aveva emesso il provvedimento 
impugnato, il quale confermava la propria decisione facendo leva sulla 
gravità delle condizioni della paziente, sul rifiuto di costei a qualsiasi 
trattamento, sul pericolo che ciò rappresentava per la sua vita e sul fatto 
che la stessa avesse espresso la volontà solo oralmente, non per iscritto. 

Seguiva, poi, un recurso de apelación davanti alla Audiencia 
Provincial, che pure rendeva una decisione negativa, con motivazioni 
ancora più singolari, soprattutto in ordine alla ricostruzione storica degli 
accadimenti. L’Audiencia Provincial partiva dal presupposto che la 

 

22 Cfr. par. 31 della sentenza Corte EDU, Pindo Mulla vs. Spagna, cit., secondo cui 
all’arrivo la paziente veniva valutata al punto più alto della Glasgow Coma Scale, con 
un punteggio di 15, che indica uno stato completamente vigile. 

23 Cfr. par. 35 della sentenza Corte EDU, Pindo Mulla vs. Spagna, cit., ove viene 
riportato un estratto di una dichiarazione scritta resa dalla ricorrente ai fini del 
procedimento innanzi alla stessa Corte di Strasburgo. 



 

77 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

paziente, una volta giunta all’ospedale di La Paz, fosse oggettivamente 
in grado di esprimere la propria volontà e che, per espressa previsione 
legislativa, il rifiuto all’intervento andava reso per iscritto. Ribadiva, 
dunque, l’insufficienza del rifiuto soltanto orale; rilevava che nella 
cartella clinica vi fosse un documento di consenso informato, ancorché 
sottoscritto soltanto dal medico (non anche dalla paziente); dichiarava 
l’impossibilità per il giudice di consultare le disposizioni anticipate di 
trattamento, perché per legge inutilizzabili in presenza di un paziente in 
grado di decidere. 

La criticità di questa seconda decisione sta nella ricostruzione 
storica dei fatti, atteso che l’Audiencia Provincial non considera che la 
paziente, arrivata a La Paz, veniva immediatamente trasportata in sala 
operatoria, senza che i medici le chiedessero nulla circa la sua volontà di 
esser sottoposta a quel trattamento sanitario e senza che le dicessero 
nulla quanto al provvedimento del juez de guardia. Non varrebbe in 
contrario affermare la scarsa diligenza della paziente per non aver 
comunicato ai sanitari del nuovo ospedale la sua volontà di non essere 
trasfusa: d’altronde, questa era stata trasferita in quel nosocomio proprio 
perché in grado di fornire cure alternative alle trasfusioni. 

Nel 2018 la signora Pindo Mulla proponeva infine un recurso de 
amparo alla Corte costituzionale, che però veniva dichiarato 
inammissibile, senza affrontare il merito. 
 
 
3 - Il giudizio di Strasburgo, tra principi generali e violazioni 

particolari dell’autodeterminazione terapeutica religiosamente 
motivata 

 
Esauriti i giudizi interni, il caso giunge all’attenzione della Corte di 
Strasburgo, la cui sezione V rimette la decisione alla Grande Chambre, 
che si pronuncia il 17 settembre 202424. 

Il supremo consesso si occupa innanzitutto della qualificazione 
giuridica della vicenda, rispetto alla quale la ricorrente e il governo 
spagnolo assumono posizioni differenti25. Per la signora Pindo Mulla, i 

 

24 Tra i commenti alla pronuncia, cfr. V. LANDO, Corte Europea dei Diritti dell’Uomo - 
Pindo Mulla v. Spagna: Testimoni di Geova e trasfusioni di sangue durante operazioni in regime 
di emergenza urgenza, in BioDiritto - sez. Biolaw-pedia, 17 settembre 2024; F. CRANMER, 
Jehovah’s Witnesses, emergency surgery and blood products: Pindo Mulla, in Law & Religion 
UK, 18 settembre 2024. 

25 Si ricordi, più in generale, il dibattito dottrinale sull’ampia (e, per alcuni, eccessiva) 
discrezionalità della Corte EDU nel selezionare, tra le varie violazioni denunciate dalle 
parti, le accuse su cui fondare la propria pronuncia. Si veda, per tutti, A. GREENE, 
Allegation Picking and the European Court of Human Rights as a Strategic Actor, 15 luglio 
2024, https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4861812; ID., Allegation 
Picking and the European Court of Human Rights: a Pervasive Court Practice Hiding in Plain 
Sight?, in Strasburg observers, 25 febbraio 2025, 
https://strasbourgobservers.com/2025/02/25/allegation-picking-and-the-european-



 

78 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

fatti vanno valutati alla luce degli artt. 8 e 9 della CEDU, cioè non solo 
del diritto al rispetto della vita privata, ma anche del diritto alla libertà 
di coscienza e religione, in quanto la scelta sanitaria in discussione si 
radicava nelle convinzioni religiose personali. Per il governo spagnolo, 
invece, quegli stessi fatti vanno analizzati sulla base del solo art. 8, 
rientrando essi nel perimetro dell’autonomia e dell’autodeterminazione 
del paziente. 

La Corte si avvicina molto alle posizioni del governo, sostenendo 
che la questione riguardi “the autonomy and self-determination of the 
patient in relation to medical treatment”, e tuttavia non dimentica che 
“the religious aspect of the applicant’s complaint can be adequately 
accommodated by interpreting and applying Article 8 in the light of 
Article 9” (par. 98). 

Da subito, la Corte EDU evidenzia che il caso in questione si 
differenzia da altri precedenti riguardanti la sospensione del trattamento 
vitale26, l’eutanasia27, il suicidio assistito28, le scelte sanitarie sul minore o 
la sospensione di trattamenti vitali sul minore29. Inoltre, sottolinea che 
questa vicenda è diversa anche rispetto alle decisioni in materia di 
trattamenti sanitari su persone private della libertà e sottoposte al 

 

court-of-human-rights-a-pervasive-court-practice-hiding-in-plain-sight. 
26 Corte EDU, Grande Chambre, 5 giugno 2015, Ric. n. 46043/2014, Lambert e al. vs. 

Francia. 
27 Corte EDU, sez. III, 4 ottobre 2022, Ric. n. 78017/2017, Mortier vs. Belgio. 
28 Corte EDU, sez. IV, 29 aprile 2002, Ric. n. 2346/2002, Pretty vs. Regno Unito; Corte 

EDU, sez. I, 20 gennaio 2011, Ric. n. 31322/2007, Haas vs. Svizzera; Corte EDU, sez. V, 19 
luglio 2012, Ric. n. 497/2009, Koch vs. Germania. 

29 Rispettivamente Corte EDU, sez. IV, 9 marzo 2004, Ric. n. 61827/2000, Glass vs. 
Regno Unito, e Corte EDU, sez. IV, 20 aprile 2021, Ric. n. 18533/2021, Parfitt vs. Regno 
Unito, par. In questi casi si guarda principalmente al superiore interesse del minore, che 
non per forza coincide con i desideri sanitari dei genitori, come accade ove questi ultimi 
rifiutassero di sottoporre il figlio neonato a trattamenti salvavita contrari alle loro 
convinzioni religiose. Più il minore è dotato di capacità di discernimento, maggiore sarà 
la sua partecipazione alle scelte sanitarie che lo riguardano. Per approfondimenti cfr. 
AA. VV., Identità e salute del minore. Problematiche attuali, a cura di A. BUCELLI, Pacini, 
Pisa, 2021; S. ANGELETTI, I minori tra diritto e religione. Libertà religiosa, best interests, 
educazione, il Mulino, Bologna, 2022, nonché P. BORSELLINO, Brevi note sul rifiuto di 
trasfusioni ematiche e responsabilità genitoriale. Quando il provvedimento restrittivo del 
Tribunale non trova giustificazione, in Quad. dir. pol. eccl., n. 3, 2020, pp. 1009 ss., nonché, 
precedentemente, P. FLORIS, Appartenenza confessionale e diritti dei minori. Esperienze 
giudiziarie e modelli d’intervento, in Quad. dir. pol. eccl., n. 1, 2000, pp. 210 ss. Quanto 
all’Italia, si segnala la recente Cass. civ., sez. I, 3 febbraio 2025, n. 2549, sul consenso 
condizionato al trattamento sanitario, per motivi religiosi. Il caso riguardava due 
genitori cattolici che acconsentivano alla trasfusione di sangue del figlio minore, a 
condizione che il donatore non fosse vaccinato contro il covid-19, atteso che “per 
produrre il vaccino sarebbero state utilizzate linee cellulari provenienti da feti abortiti” 
(ordinanza citata). Per la Suprema Corte, la richiesta di trasfusioni da donatori non 
vaccinati rappresenta una scelta di coscienza basata su un’interpretazione dottrinale 
strettamente individuale; “in ogni caso non può essere imposta al minore se non 
all’esito di una adeguata valutazione e ponderazione dei suoi diritti e interessi, che sono 
suoi e non del nucleo familiare di cui fa parte” (ordinanza citata). 



 

79 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

controllo dello Stato per motivi di diritto penale30 o per ragioni di salute 
mentale31. 

La Corte delinea quindi il campo d’indagine con due precisazioni 
tecnicamente condivisibili, che sollevano tuttavia qualche perplessità su 
cui si tornerà più avanti. Secondo la Corte, la disamina va limitata alla 
decisione del juez de guardia e al processo decisionale nel suo complesso, 
perché è questo l’oggetto di contestazione davanti ai giudici nazionali 
(par. 129 ss.). Inoltre, per la Corte tale disamina presuppone la 
riconduzione del caso di specie alla categoria giuridica dell’emergenza 
medica, cioè a quella fattispecie eccezionale, prevista sia dalla 
Convenzione di Oviedo (art. 8) sia dal diritto spagnolo (art. 9, secondo 
comma, ley n. 41/2002), che legittima un intervento a protezione della 
vita e della salute del paziente, motivato dalla particolarità e 
dall’eccezionalità della situazione in cui egli versa e dalla non 
conoscibilità delle sue volontà (par. 135)32. 

Nonostante le due precisazioni, la Corte si sofferma sui principi 
generali in materia di autodeterminazione terapeutica, quindi ricorda 
che il diritto al rispetto della vita privata ricomprende il diritto 
all’autonomia personale in campo sanitario33, e che quest’ultima si 
sostanzia nel diritto di fare delle scelte sul proprio corpo34. Il paziente 
giuridicamente capace e debitamente informato sulle sue condizioni di 
salute, sui tipi di trattamento praticabili e sulle conseguenze di un suo 
eventuale rifiuto è libero di scegliere se acconsentire o meno a un 
trattamento sanitario (par. 138)35. La sua libertà di scelta prevale 
sull’interesse pubblico a proteggere la vita, salvo i casi in cui vi siano 
interessi di terzi da dover proteggere (par. 140). D’altronde, 
l’imposizione di un trattamento sanitario non voluto né obbligatorio 
interferisce con l’integrità fisica e mette in discussione i valori protetti 
dall’art. 8, par. 1, CEDU36. 

 

30 Corte EDU, sez. II, 7 ottobre 2008, Ric. n. 35228/2003, Bogumil vs. Portogallo. 
31 Corte EDU, sez. II, 15 settembre 2020, Ric. n. 45439/2018, Aggerholm vs. Danimarca. 
32 Nel paragrafo 135 così si legge: “all of these texts share the concern of permitting 

vital medical treatment to be given in emergency situations, in order to save the lives of 
patients when their will cannot be sufficiently established”. 

33 Per Corte EDU, Grande Chambre, 25 giugno 2019, Ric. n. 41720/2013, Nicolae 
Virgiliu Tănase vs. Romania, “the concept of private life is a broad term not susceptible to 
exhaustive definition (see Bensaid v. the United Kingdom, no. 44599/98, § 47, ECHR 
2001-I; Bărbulescu v. Romania [GC], no. 61496/08, § 70, 5 September 2017 (extracts); and 
Denisov v. Ukraine [GC], no. 76639/11, § 95, 25 September 2018), which covers also the 
physical and psychological integrity of a person (see X and Y, cited above, § 22, and 
Medžlis Islamske Zajednice Brčko and Others v. Bosnia and Herzegovina [GC], no. 17224/11, 
§ 76, 27 June 2017). Moreover, a person’s body concerns an intimate aspect of private 
life (see Y.F. v. Turkey, no. 24209/94, § 33, ECHR 2003-IX)”. 

34 Così Corte EDU, Pretty vs. Regno Unito, cit., par. 66. La sentenza si occupa di un 
caso diverso da quello qui esaminato, relativo a una vicenda di suicidio assistito. 

35 Sul diritto del paziente a essere informato e sulla responsabilità dello Stato in caso 
di mancata informativa da parte dei medici, cfr. Corte EDU, sez. I, 5 ottobre 2006, Ric. 
n. 75725/2001, Trocellier vs. Francia, par. 4; Corte EDU, sez. V, 13 aprile 2023, Ric. n. 
14709/2007, Mayboroda vs. Ucraina, par. 52. 

36 Cfr. Corte EDU, Pretty vs. Regno Unito, cit., par. 63; Corte EDU, Lambert e al. vs. 



 

80 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

I principi così esplicitati da Strasburgo valgono anche per il 
dissenso motivato da credenze o convinzioni in materia religiosa, a 
prescindere da quanto irrazionale, poco saggio o imprudente possa 
apparire agli altri, come chiarisce incidentalmente la Corte EDU nei casi 
Testimoni di Geova di Mosca e altri vs. Russia e Taganrog LRO e altri vs. 
Russia37. La libera scelta e l’autodeterminazione terapeutica sono 
componenti della vita e una loro ingiustificata restrizione da parte dello 
Stato determinerebbe una ingerenza capace solo di diminuire, non di 
aumentare, il valore della vita stessa38. 

Lo schema muta leggermente in caso di emergenza sanitaria, ove 
l’autenticità del rifiuto assume massima centralità. Secondo la Corte, in 
ipotesi di emergenza va assicurato che il diniego al trattamento salvavita 
sia stato espresso in maniera chiara, specifica e inequivocabile, oltre che 
libera e autonoma, da una persona giuridicamente capace e 
contestualmente consapevole delle implicazioni scaturenti dalla propria 
decisione (par. 148). Se sussistono dubbi anche solo su uno di questi 
profili, l’esecuzione del trattamento urgente e salvavita non costituisce 
una violazione dell’autonomia personale (par. 149). Resta fermo, in ogni 
caso, l’obbligo per il sanitario “de mettre en œuvre des mesures 
raisonnables pour déterminer quels pourraient être les souhaits du 
patient”, come chiarisce il Rapporto esplicativo alla Convenzione di 
Oviedo39 e come conferma la dottrina spagnola con riferimento alla 
normativa nazionale40. 

 

Francia, cit., par. 180. 
37 Il riferimento è a Corte EDU, sez. I, 10 giugno 2010, Ric. n. 302/2002, Testimoni di 

Geova di Mosca e altri vs. Russia, par. 136, e a Corte EDU, sez. III, 7 giugno 2022, Ric. n. 
32401/2010 e altre 19, Taganrog LRO e al. vs. Russia, par. 162. Le sentenze appena citate 
riguardano lo scioglimento e la messa al bando dei Testimoni di Geova in Russia, e qui 
rilevano nei passaggi in cui si sottolinea che, per i Testimoni di Geova, la libertà di 
accettare o rifiutare determinati trattamenti è vitale per l’autodeterminazione e 
l’autonomia personale. Cfr. M. INTROVIGNE, Blood Transfusions and Jehovah’s 
Witnesses: why the European Court of Human Rights ruled against Spain, in Bitter Winter. A 
Magazine on Religious Liberty and Human Rights, 2 ottobre 2024. Per un approfondimento 
sulla prima delle citate sentenze, cfr. C. LAPI, La difficile posizione giuridica dei Testimoni 
di Geova in Russia di fronte alla Corte di Strasburgo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., giugno 2011; F. PAPINI, I Testimoni di Geova ancora discriminati. Un confronto fra 
giudici europei e amministratori italiani, in Quad. dir. pol. eccl., n. 1 del 2013, pp. 306 ss.; G. 
CAROBENE, Normativa “anti estremismo” e libertà religiosa nella Federazione Russa. Il caso 
dei Testimoni di Geova, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 16 del 2020; F. 
ALICINO, Diritto alla salute e fattore religioso nello spazio giuridico europeo. Alla ricerca di 
un laico e sostenibile pluralismo etico, in Valetudo et religio, cit., p. 176 ss.; M.C. IVALDI, 
Diritto e religione nella Federazione russa. Emblematici esempi di discriminazione, in Dir. & 
rel., n. 1, 2020, pp. 298 ss. 

38 Come ricorda la dottrina trattando le scelte di fine-vita, al centro vi è “un dibattito 
intenso e acceso intorno alla tutela della salute della persona, della sua vita, questa 
intesa anche come storia di vita, fatta di idee e scelte coscienziali, etiche o religiose”, P. 
FLORIS, Il paradigma Englaro, cit., p. 173. 

39 Rapport explicatif de la Convention pour la protection des Droits de l’Homme et de la 
dignité de l’être humain à l’égard des applications de la biologie et de la médecine, Convention 
sur les Droits de l’Homme et la biomédecine, par. 57. 

40 Cfr. J. PARRILLA VERGARA, Sangre, consentimiento y fe. Comentarios al caso Pindo 



 

81 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Sotto altro versante la Corte focalizza l’attenzione sulle garanzie 
procedurali (par. 144), specificando che l’art. 8 CEDU non ne prevede di 
esplicite, ma contestualmente precisando che, in caso di decisioni che 
incidono sulla vita privata di una persona, il processo decisionale deve 
essere equo e strutturato in modo da garantire il rispetto dei vari 
interessi. A tale riguardo, la Corte esamina se la persona interessata sia 
stata sufficientemente coinvolta in tale processo, tenuto conto delle 
circostanze del caso e del tipo di decisione da prendere, così da poter 
constatare e valutare le motivazioni addotte dall’autorità nazionale a 
giustificazione dell’ingerenza statale nell’autodeterminazione 
terapeutica individuale41. 

In applicazione di questi principi, la Corte censura il 
procedimento decisorio delle autorità spagnole, a partire dalla decisione 
del juez de guardia che autorizzava i medici dell’ospedale di La Paz a 
eseguire qualunque trattamento ritenuto necessario per salvare la vita 
della signora Pindo Mulla. Tale autorizzazione incondizionata originava 
dalla limitatezza, genericità e parziale erroneità delle informazioni 
fornite al giudice d’ufficio in ordine ai desideri terapeutici della paziente, 
che come abbiamo visto erano stati registrati in varie forme e in vari 
momenti42. Tuttavia, l’autorità giudiziaria interpellata non approfondiva 
in alcun modo le reali volontà della paziente (par. 162, par. 176)43, non 
consultava i parenti o le persone a lei vicine (par. 166), né tantomeno 
considerava la possibilità, paventata dal medico-legale e poi nei fatti 
verificatasi, che all’arrivo nell’ospedale madrileno la paziente 
conservasse intatta la propria capacità decisionale44. Come afferma la 
Corte EDU, “the decision transferred the power to decide, as from the 
moment it was given, from the applicant to the doctors” (par. 165). 

Parimenti criticata, sebbene per altre ragioni, è la decisione 
dell’Audiencia Provincial. Essa riconosceva la capacità decisionale della 
paziente una volta giunta all’ospedale di La Paz. Ciò determinava un 

 

Mulla v. Spain, in Revista general de derecho penal, n. 42, 2024, p. 10. 
41 In argomento cfr. Corte EDU, sez. IV, 26 maggio 2011, Ric. n. 27617/2004, R.R. vs. 

Polonia, par. 191; Corte EDU, Grand Chambre, 12 giugno 2014, Fernández Martínez vs. 
Spagna, par. 147. 

42 Il riferimento è al documento de instrucciones previas ex art. 11 della legge n. 41/2002 
depositato presso il Registro delle direttive anticipate di Castiglia e León, alla procura 
continuativa (declaración de voluntades anticipadas) redatta dalla paziente e portata 
sempre con sé, nonché ai numerosi dissensi scritti presenti in cartella clinica. 

43 Dopo aver richiamato il principio generale secondo cui l’esistenza di un dubbio 
sulle volontà del paziente impegna il decisore a un ragionevole sforzo per dissiparlo, la 
Corte afferma di essere comunque sensibile “to the very pressing circumstances that 
confronted the duty judge. The doctors had stressed the gravity of the situation and 
requested a reply as soon as possible, which the duty judge gave within one hour and 
after having consulted the forensic doctor and the prosecutor” (par. 162). 

44 Per D.J. COMPARADA, M.F. AMORÓS, Autonomía personal, libertad religiosa y 
derecho a la vida: comentarios a la sentencia del TEDH en el caso “Pindo Mulla v. Spain”, in 
Integración regional & derechos humanos/Revista, n. 2, 2024, p. 327, “la decisión del juez de 
guardia no se refirió a la cuestión de si la solicitante conservaba la capacidad suficiente 
para poder tomar, en la forma requerida y en el tiempo de que aún disponía, una 
decisión sobre el tratamiento que aceptaría o no”. 



 

82 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

ritrasferimento del potere di dissenso in capo alla paziente, che però non 
veniva né interrogata (attraverso la normale procedura di raccolta del 
consenso), né avvertita in altro modo. È quantomeno dubbio, a parere 
della Corte, che un ritrasferimento ‘ignoto’ del potere decisorio sia 
compatibile con le garanzie previste dalla normativa nazionale a tutela 
dell’autodeterminazione terapeutica (par. 179). 

Sotto altro profilo, la Corte EDU reputa carente la decisione del 
giudice di appello laddove si limita 

“a constatare l’assenza di un dissenso scritto, senza chiarire come 
sia stato possibile presentare un documento privo della firma della 
ricorrente, dato che sia la paziente, sia il medico curante [avevano] 
dichiarato di aver firmato”45.  

 

In altre parole, per la Corte mancherebbe un approfondimento necessario 
di una questione (quella della firma del modulo da parte della paziente) 
che riveste assoluta centralità (par. 180). 

Da qui, l’accertata violazione dell’autonomia privata (art. 8 
CEDU), letta insieme alla libertà religiosa individuale (art. 9 CEDU), in 
quanto la decisione sanitaria della signora Pindo Mulla è manifestazione 
di un precetto religioso da essa assunto a salda regola di vita46. 
 
 
4 - Le lacune della pronuncia europea e i possibili profili evolutivi a 

tutela della libertà religiosa 
 
La sentenza Pindo Mulla vs. Spagna rappresenta uno snodo importante 
per la tutela dell’autodeterminazione terapeutica individuale e di tutti gli 
altri diritti individuali che trovano concreta attuazione attraverso le 
scelte sanitarie, tra cui la liberà religiosa. La pronuncia stabilisce, in 
campo sanitario, un principio già espresso 
 

“in altre occasioni e per altre fattispecie, secondo il quale lo Stato, 
una volta che ha legittimato con proprie leggi determinate facoltà 
per gli individui, deve poi creare un quadro procedurale che 
consenta ad essi di esercitarle concretamente”47. 

 

45 D. DURISOTTO, Il diritto di rifiutare un trattamento trasfusionale al vaglio della Corte 
EDU, in Giur. It., dicembre 2024, p. 2553. 

46 La frase è una rielaborazione di quanto afferma P. FLORIS, Il paradigma Englaro, 
cit., p. 187. Del resto, precisa altra dottrina, “per secoli la libertà religiosa è stata 
rivendicata in Europa dalle minoranze religiose come diritto all’eguaglianza […]. Oggi 
invece essa si presenta sempre più come diritto alla diversità (o tutela dell’identità), cioè 
come pretesa […] al riconoscimento pubblico e alla conseguente tutela delle proprie 
specifiche peculiarità in termini di riti religiosi e anche di pratiche di vita quotidiana 
ispirate alla propria fede religiosa”, tra cui “il rispetto di determinate regole incidenti 
sulle modalità di erogazione di determinate prestazioni sanitarie e sui loro stessi 
contenuti”, P. CAVANA, Diritto alla salute, libertà religiosa e obiezione di coscienza, in 
Valetudo et religio, a cura di B. SERRA, cit., p. 143. 

47 D. DURISOTTO, Il diritto di rifiutare, cit., p. 2553. Analogamente, cfr. J. PARRILLA 
VERGARA, Sangre, consentimiento, cit., p. 13, secondo cui “si la norma no es el 
problema, parece claro que la actuación lesiva para los derechos de la demandante se 
encuentra en la aplicación de la propia normativa de autonomía del paciente”. In 



 

83 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La mancata previsione del quadro procedurale o il suo mancato rispetto 
da parte delle autorità che rappresentano lo Stato priva di effettività il 
diritto astrattamente proclamato, rendendolo sostanzialmente inutile 
perché concretamente non esercitabile o non pienamente esercitabile48. In 
caso di scelte sanitarie motivate da credenze o convinzioni religiose, 
l’ineffettività investe tanto l’autodeterminazione terapeutica, quanto la 
libertà religiosa. 

Proprio qui si innesta una prima critica alla pronuncia della 
Grande Chambre, che pur essendo limitata nella cognizione alle sole 
questioni affrontate dai giudici interni, avrebbe dovuto esaminare con 
maggiore incisività l’operato dei medici, longa manus dello Stato nella 
tutela e nella promozione non solo del diritto alla salute, ma anche del 
diritto di libertà religiosa della paziente. L’analisi della Corte avrebbe 
dovuto riguardare sia la fase della richiesta al juez de guardia del parere 
su come comportarsi all’arrivo della paziente in ospedale, sia la fase di 
ingresso e gestione della paziente nel nosocomio di Madrid. In entrambi 
i momenti la condotta dei sanitari condiziona la corretta applicazione 
delle procedure e, con essa, l’effettività dei diritti tutelati. 

Quanto al primo momento, il comportamento significativo dei 
medici si identifica con la trasmissione al juez de guardia di informazioni 
errate e incomplete, che contribuiscono a indurlo in errore. In più 
passaggi la Corte sottolinea l’incidenza di questa carente informativa 
sulla decisione assunta dal giudice d’ufficio. Tuttavia, sarebbe stato più 
opportuno introdurre nella sentenza, anche sotto forma di obiter dictum, 
qualche passaggio che disapprovasse definitivamente la ‘superficialità 
informativa’ dei medici ed evidenziasse i dirompenti effetti da essa 
prodotti in termini di compressione o addirittura azzeramento del diritto 
alla salute e del diritto di libertà religiosa, intesa come facoltà di ognuno 
di adeguarsi nei comportamenti alle proprie credenze o convinzioni in 
materia religiosa. È fin troppo ovvio che se i medici avessero fornito al 
giudice d’ufficio indicazioni più precise sul nominativo della paziente 
(utile per consultare il Registro delle disposizioni anticipate), sui suoi 
precedenti rifiuti e sulle modalità della loro manifestazione (tramite DIP 
e tramite dissensi scritti), l’autorità giudiziaria avrebbe verosimilmente 
assunto decisioni differenti. D’altronde, la corretta applicazione delle 
procedure passa anche dalle mani dei medici, e con essa l’effettività dei 
due diritti in discussione. 

 

giurisprudenza si veda Corte EDU, R.R. vs. Polonia, cit. 
48 Molto significativo è il par. 156 della sentenza Pindo Mulla vs. Spagna, ove la Corte, 

con riferimento al documento de instrucciones previas depositato presso il Registro di 
Castiglia e León, osserva: “the respondent State has chosen to confer binding effect on 
advance medical directives, and has made specific practical arrangements in order to 
ensure that the instructions given by patients are known and followed in the health care 
system throughout the national territory. The Court would underline that where such a 
system has been put in place, which is a choice falling within the State’s margin of 
appreciation, and is relied on by patients who have made use of it correctly, it is 
important that it functions effectively to achieve its purpose”. 



 

84 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Quanto al secondo momento, il comportamento significativo dei 
sanitari è rappresentato dall’acritico adeguamento al provvedimento 
autorizzativo del juez de guardia, senza considerare le condizioni di piena 
lucidità in cui versava la paziente all’ingresso in ospedale e senza 
sottoporre la stessa al normale iter di acquisizione del consenso 
informato49. La Corte si sottrae completamente a tali considerazioni, 
ancorché l’accertata capacità decisionale della paziente avrebbe dovuto 
sollecitare i medici a ritenere inapplicabile la disciplina dell’emergenza 
sanitaria, quindi il provvedimento del giudice d’ufficio (cfr. art. 9, 
secondo comma, ley n. 41/2002; art. 8 Convenzione di Oviedo), in favore 
dell’applicazione del principio generale secondo cui ogni persona 
maggiorenne e capace mantiene la propria autodeterminazione 
terapeutica (cfr. art. 8 ley n. 41/2002; art. 5 Convenzione di Oviedo). 

La volontà dei giudici di Strasburgo di non trattare la questione 
viene da essi esplicitata50 ed emerge anche dai precedenti 
giurisprudenziali citati, secondo cui, da un lato, lo Stato non risponde 
degli errori di valutazione o di scelta clinica dei medici se dimostra di 
aver adottato misure per assicurare elevati standard professionali51, 
dall’altro non rientra tra le funzioni della Corte indagare eventuali errori 
dei medici52. 

Resta il fatto che una pronuncia così importante come quella in 
discussione, pur nei limiti della cognizione a essa devoluta, avrebbe 
dovuto evidenziare la condotta dei sanitari come esecuzione coatta di un 
trattamento sanitario su paziente vigile non previamente interpellato, 
rimarcando la violazione del principio di ascolto e di adeguamento alle 
volontà del paziente pienamente capace. 

Il silenzio della Corte apre un pericoloso spazio di discrezionalità 
per i medici, che in alcune ipotesi - ad esempio, se assistiti da un 
provvedimento giurisdizionale - potrebbero sentirsi non più vincolati al 
dovere di interpellare il paziente cosciente e di assecondare le sue scelte 
terapeutiche53. Ciò si riflette, peraltro, anche sugli altri diritti 

 

49 Sullo stato di lucidità della paziente e sulla mancata acquisizione del consenso 
informato presso l’ospedale di La Paz, cfr. par. 31 sentenza Corte EDU, Pindo Mulla vs. 
Spagna, cit. 

50 Cfr. par. 177: “The Court would make the point that what is at issue in this case is 
the right of the competent patient to decide autonomously on their health care. That 
evidently includes the freedom to change one’s decision as much as to maintain it. The 
question whether the applicant had the capacity to do so was a crucial one, given that 
there was an advance medical directive on record to ensure that her refusal of blood 
transfusion would remain operative in the event of her being unable to take such a 
decision at the relevant point in time according to Spanish law. Yet that issue was not 
put to the judge at the outset”. 

51 Cfr. Corte EDU, Grande Chambre, 19 dicembre 2017, Ric. n. 56080/2013, Lopes de 
Sousa Fernandes vs. Portogallo, parr. 186-187. In argomento cfr. Corte EDU, Mayboroda vs. 
Ucraina, cit., par. 54; Corte EDU, Reyes Jimenez vs. Spagna, cit., par. 28;  

52 Cfr. Corte EDU, Lopes de Sousa Fernandes vs. Portogallo, cit., par. 198. 
53 Sul punto, J. PARRILLA VERGARA, Sangre, consentimiento, cit., p. 11, ricorda che 

“la propia jurisprudencia del TEDH se ha mostrado tajante al considerar que las 
competencias de los profesionales sanitarios no deben exceder el ámbito de libre 



 

85 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

costituzionali legati alla scelta terapeutica, tra cui la libertà religiosa, che 
rischierebbe un sostanziale azzeramento nel caso in cui l’opzione di cura 
desiderata dal paziente si radicasse su precetti di fede e costituisse 
estrinsecazione dell’identità religiosa individuale del paziente. Non va 
dimenticato, infatti, che sussiste un “limite etico cui è assoggettato 
l’operato del medico affinché la sua condotta possa reputarsi lecita: il 
rispetto della libertà e della dignità dei pazienti”54. 

Oltre ciò, il provvedimento del juez de guardia va comunque 
censurato. Non solo per la sua natura incondizionata, ampiamente 
condannata dalla Corte EDU55, ma anche perché reso in mancanza di quel 
minimo approfondimento istruttorio richiesto per provvedimenti così 
invasivi della sfera individuale. Non è condivisibile, infatti, il rilievo dei 
giudici di Strasburgo secondo cui il mancato approfondimento 
istruttorio si collega all’esigenza di fornire una risposta rapida (par. 162). 
Pur nella ristrettezza dei tempi entro cui assumere la decisione, un 
quadro informativo così carente avrebbe dovuto spingere l’autorità 
giudiziaria interpellata a reperire almeno il nominativo della paziente, 
onde verificare l’eventuale deposito di DIP presso l’apposito registro56. 
Più complicato, ma comunque non impossibile, sarebbe stato per il juez 
de guardia chiedere maggiori informazioni sul contenuto della cartella 
clinica dell’ospedale di provenienza, che per espressa previsione 
normativa doveva stare a bordo dell’ambulanza che trasportava la 
paziente57, oppure interpellare la paziente, i suoi parenti o le persone che 
intrattenevano con lei rapporti di fatto (art. 9, secondo comma, lett. B, ley 
n. 41/2002)58. Così facendo, si sarebbe data migliore attuazione al diritto 

 

disposición que el individuo posee para con bienes jurídicos protegidos de naturaleza 
personal”. Nel caso di specie, precisa altra dottrina, “no se abordó en absoluto la 
cuestión de si la paciente mantenía la suficiente capacidad para poder tomar, en la forma 
requerida y en el tiempo que aún estaba disponible antes de la cirugía, una decisión 
sobre el tratamiento. En efecto, la decisión del juez de guardia transfirió a los médicos 
el poder de decisión de la paciente”, A. PONCE TAMAYO, Respeto a la autonomía 
personal y objeción de conciencia a tratamientos médicos. Comentario a la sentencia del Tribunal 
europeo de derechos humanos Pindo Mulla contra España (demanda n. 15541/20), de 17 de 
septiembre de 2024, in Revista general de derecho canónico y derecho eclesiástico del Estado, n. 
66, 2024, p. 10. 

54 C. GAGLIARDI, Alcune riflessioni, cit., p. 113. 
55 Cfr. Corte EDU, Pindo Mulla vs. Spagna, cit., parr. 165 e 173. 
56 Ai sensi dell’art. 11, quinto comma, ley n. 41/2002, il Registro nacional de 

instrucciones previas ha l’espressa finalità di rendere le dichiarazioni anticipate di 
trattamento (documento de instrucciones previas) valide su tutto il territorio nazionale. È 
stato istituito con Real Decreto 2 febbraio 2007, n. 124 e può essere consultato, oltre che 
da chi ha registrato direttive e dai suoi rappresentanti, anche da “[…] c) los responsables 
acreditados de los registros autonómicos; d) las personas designadas por la autoridad 
sanitaria de la comunidad autónoma correspondiente o por el Ministerio de Sanidad” 
(art. 4). 

57 Come precisa il giudice Elósegui al par 7 della sua opinione concorrente, “in Spain, 
ambulances are required to have a copy of the medical records of the patient they are 
transporting”. 

58 Secondo A. PONCE TAMAYO, Respeto a la autonomía, cit., p. 13, non è stata seguita 
la procedura corretta per ottenere le informazioni necessarie a rendere una decisione 
conforme alla volontà della paziente, in quanto non sono state reperite le sue direttive 



 

86 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

della paziente di vivere la propria condizione patologica conformemente 
ai propri convincimenti, anche di natura religiosa. 

Parte della dottrina ha criticato la decisione della Corte EDU anche 
sotto un altro profilo, affermando che essa non ha conferito adeguato 
rilievo all’art. 9 CEDU, quindi alla libertà religiosa, ritenuta invece 
violata dalle decisioni giurisdizionali nazionali59. In realtà, la scelta di 
Strasburgo di rilevare la violazione del solo art. 8 CEDU, seppur letto alla 
luce dell’art. 9 CEDU, risulta condivisibile, oltre che coerente sia con gli 
apparati normativi internazionali, sovranazionali e nazionali prima 
tratteggiati, sia con gli orientamenti giurisprudenziali sovranazionali e 
nazionali che danno rilievo al dissenso in quanto tale, a prescindere dal 
movente a esso sotteso. Dare valore alle ragioni del dissenso è 
un’operazione che presenta dei rischi: innanzitutto, potrebbe 
determinare la violazione del diritto alla riservatezza in materia religiosa, 
di cui la giurisprudenza di Strasburgo ha più volte evidenziato la 
centralità60; in secondo luogo, potrebbe di fatto ridurre l’effettività del 

 

mediche anticipate, non è stata valutata la sua capacità in quel momento di rifiutare la 
trasfusione, né si è considerato se un familiare avesse potuto comunicare all’autorità 
giudiziaria i desideri della paziente al riguardo. Va precisato, però, che solo qualche 
rigo prima, l’A. reputa corretta la decisione del juez de guardia sulla scorta delle 
informazioni a sua disposizione: “a mi juicio, el juez de guardia decidió correctamente 
con base en la información de que disponía”. 

59 Per B.M. CATALANO, Libertà religiosa e rifiuto di emotrasfusioni. Analisi del recente 
caso Pindo Mulla v. Spain della Corte europea dei diritti dell’uomo, in Dir. & rel., sez. News, 
16 ottobre 2024, p. 2, “nel caso Pindo Mulla v. Spain, la Corte ha scelto di basare la propria 
decisione principalmente sull’articolo 8 della Convenzione, utilizzando il concetto di 
‘autonomia personale’ e attribuendo alla libertà religiosa sancita dall’articolo 9 il 
semplice ruolo di elemento che ‘colora’ il caso di una sfumatura religiosa, senza che ne 
rappresenti il fulcro centrale. Tale impostazione sembrerebbe rappresentare 
un’occasione mancata per affrontare in modo più approfondito il delicato equilibrio tra 
la libertà di religione e le modalità attraverso cui essa si esercita, in rapporto con gli altri 
diritti in gioco, specie in presenza di una questione che, nella sua essenza, verteva su 
una chiara violazione del diritto di libertà religiosa”. Secondo M. CIRAVEGNA, Tra 
consenso informato e fede: la Corte europea dei diritti dell’uomo sul rifiuto del trattamento emo-
trasfusionale nel caso Pindo Mulla c. Spagna, in Diritti comparati, 16 gennaio 2025, “la 
pronuncia appare un’occasione mancata per la Corte per affrontare un tema centrale: il 
diritto del paziente di ricevere cure conformi alle proprie convinzioni religiose” (p. 4), 
in quanto “nel caso di specie l’art. 9 CEDU funge da mero sfondo all’art. 8 CEDU, 
mentre il rilievo dei diritti da esso nascenti avrebbe potuto (e forse dovuto) essere 
maggiormente apprezzato, al fine di valutare se la protezione della ‘salute’ giustifichi 
l’imposizione di una restrizione al diritto dei Testimoni di Geova di rifiutare, sulla base 
del loro diritto individuale (art. 9 CEDU) e collettivo (art. 11 CEDU) di libertà religiosa, 
di farsi somministrare trasfusioni di sangue” (p. 5). Per T. LESSELIERS, Pindo Mulla v. 
Spain. Blood transfusions to Jehovah’s witnesses: is protecting personal autonomy through 
procedural justice enough?, in Strasburg observers, 15 novembre 2024, «I would point to the 
surprisingly neglected religious dimension of this case. If “reading article 8 in light of 
article 9” is to mean anything here, then it seems to me it should be the need to provide 
extra strong safeguards for the respect of therapeutic preferences when they hold a 
religious dimension to them». 

60 Per i giudici di Strasburgo, la riservatezza religiosa ricomprende sia il diritto di 
non essere obbligati a rivelare la propria religione o convinzione, sia il diritto di non 
essere costretti a tenere comportamenti da cui possa desumersi la religione o la 



 

87 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

diritto individuale all’autodeterminazione terapeutica, ove 
l’esteriorizzazione dei motivi sottesi alla scelta sanitaria rappresentasse 
un limite (psicologico, sociale, ecc.) per l’individuo al libero esercizio di 
tale diritto. 

Il movente religioso sotteso alla scelta terapeutica potrebbe 
rilevare, invece, in sede di quantificazione del danno da violazione del 
diritto all’autodeterminazione terapeutica. Come noto, la violazione 
dell’autodeterminazione terapeutica dà luogo a un danno risarcibile in 
sede civile61, la cui quantificazione potrebbe esser graduata in aumento 
ove la scelta sanitaria violata si poggiasse su una credenza o su una 
convinzione in materia religiosa. In tal caso, il mancato rispetto della 
volontà del paziente contrasterebbe non solo con l’autodeterminazione 
terapeutica del paziente, ma anche con la sua libertà religiosa, integrando 
due profili di sofferenza dei quali il giudice dovrebbe tener conto in sede 
di liquidazione del danno. 

In questo senso è utile richiamare una sentenza italiana dell’agosto 
2023, relativa a una richiesta di risarcimento danni avanzata dal marito 
di una paziente Testimone di Geova sottoposta a trasfusioni di sangue 
contro la sua volontà, successivamente deceduta per cause autonome dal 
trattamento trasfusionale62. Per il giudice (di primo grado) chiamato a 
decidere la questione, integra una condotta illecita “l’aver negato, alla 

 

convinzione della persona: ex multis, cfr. Corte EDU, sez. I, 21 febbraio 2008, Ric. n. 
19516/2006, Alexandridis vs. Grecia, par. 38. Quanto al più ristretto contesto dell’Unione 
europea, si richiama il così detto GDPR (Regolamento UE 2016/679), per il cui 
approfondimento, ex multis, cfr. L. CALIFANO, C. COLAPIETRO (a cura di), Innovazione 
tecnologica e valore della persona: il diritto alla protezione dei dati personali nel Regolamento 
UE 2016/679, ESI, Napoli, 2017. La riservatezza religiosa in ambito sanitario può essere 
tutelata anche vietando alle strutture sanitarie di inserire nel questionario di 
accettazione dei pazienti una domanda specifica sulla loro appartenenza religiosa, che 
rappresenta il presupposto per una raccolta sistematica e preventiva circa le loro 
convinzioni religiose. Si veda, in tal senso, il provvedimento n. 515 del 12 novembre 
2014 del Garante italiano per la privacy, per la cui analisi si rimanda a B. SERRA, 
Convinzioni religiose, riservatezza e prestazioni sanitarie, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 34 del  2015. 

61 Cfr. S.P. PERRINO, L’inadempimento dell’obbligo informativo terapeutico, 
Giappichelli, Torino, 2024. Va precisato che, nel caso di specie, il diritto al risarcimento 
del danno da violazione dell’autodeterminazione terapeutica non è stato azionato dalla 
signora Pindo Mulla, neanche davanti alle giurisdizioni interne, per sua espressa 
volontà. Come afferma l’opinione parzialmente concorrente e parzialmente 
dissenziente del giudice Seibert-Fohr, condivisa da altri, “the applicant has stated that, 
for her, the issue at stake was not one of possible medical negligence but essentially one 
of principle (see paragraph 91). She conceded that she could have attempted to bring 
civil proceedings in order to claim compensation, but had decided against it. Given that 
the Court has ruled on a matter that was for the applicant a matter of principle, we 
therefore fail to perceive why compensation that was not claimed domestically should 
now be awarded by the Court in the context of the present application”: cfr. par. 9 della 
predetta opinione. 

62 Cfr. Trib. Modena, sez. II civ., 31 agosto 2023, n. 1367, consultabile in Coscienza e 
Libertà, n. 66, 2023, pp. 177 ss. Si segnala il commento di S. TESTA BAPPENHEIM, Nota 
a Trib. Modena n. 1367/2023: la violazione della libertà religiosa costituisce danno morale 
risarcibile, in Dir. & rel., sez. News, 2023. 



 

88 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

[paziente], una dignità nel processo del morire, imponendole decisioni 
terapeutiche contrarie alle sue convinzioni religiose, così annientando la 
sua identità”. Del resto, continua l’autorità giudiziaria, 
 

“l’esercizio della funzione di garanzia in capo ai medici, così come 
pure l’obbligo contrattuale di adempimento della prestazione, non 
possono spingersi fino a travalicare diritti inviolabili di ogni essere 
umano e costituzionalmente protetti”63. 
 

Da qui, la condanna al risarcimento di un danno non patrimoniale 
trasmissibile iure hereditatis, oltre al danno iure proprio riconosciuto al 
marito per esser “stato privato della possibilità di accompagnare 
dignitosamente la moglie verso al fine della sua vita”, considerando, in 
particolare, “il legame che li univa non solo nella vita ma altresì nella 
condivisione della fede religiosa”64. 

Per la verità, la citata pronuncia rappresenta l’applicazione di 
quanto stabilisce uno dei più autorevoli parametri convenzionalmente 
adottati in Italia per garantire una liquidazione del danno da violazione 
dell’autodeterminazione terapeutica quanto più uniforme possibile 
sull’intero territorio nazionale, altrimenti lasciato al prudente 
apprezzamento del singolo giudice65. Si tratta delle cosiddette tabelle di 
Milano, la cui versione più recente è datata 202466. Esse suddividono le 
violazioni dell’autodeterminazione in quattro livelli di intensità: lieve, 
media, grave ed eccezionale, ponendo nel livello più alto l’ipotesi della 
“gravissima sofferenza interiore conseguente al trattamento non 
preceduto da consenso e alla lesione del diritto all’autodeterminazione 
(ad es.: trasfusioni di sangue in paziente Testimone di Geova)”67. 

 

63 Così Trib. Modena, sent. 1367/2023, cit. Analogamente, cfr. Cass. civ., sez. III, 23 
dicembre 2020, n. 29469, secondo cui “il Testimone di Geova, che fa valere il diritto di 
autodeterminazione in materia di trattamento sanitario a tutela della libertà di 
professare la propria fede religiosa, ha il diritto di rifiutare l’emotrasfusione pur avendo 
prestato il consenso al diverso trattamento che abbia successivamente richiesto la 
trasfusione, anche con dichiarazione formulata prima del trattamento medesimo, 
purché dalla stessa emerga in modo inequivoco la volontà di impedire la trasfusione 
anche in ipotesi di pericolo di vita”. 

64 Così Trib. Modena, sent. n. 1367 del 2023, cit., che valuta l’esistenza e l’entità del 
danno morale del marito considerando sia la correligiosità dei coniugi, sia la rilevanza 
che il precetto violato (dalla condotta dei sanitari) assume nella loro fede. 

65 Ai sensi dell’art. 1226 del codice civile italiano, “se il danno non può essere provato 
nel suo preciso ammontare, è liquidato dal giudice con valutazione equitativa”. 

66 Sin dalla nota sentenza Cass. civ., sez. III, 7 giugno 2011, n. 12408, la Suprema Corte 
valida le cosiddette tabelle di Milano quale utile parametro para-normativo per la 
liquidazione del danno non patrimoniale. Come precisa Cass. civ., sez. III, 26 gennaio 
2024, n. 2539, “le tabelle di Milano, estremamente utili agli operatori anche in relazione 
al risarcimento del danno da violazione del consenso nell'offrire criteri orientativi di 
quantificazione basati sulla elaborazione di una ampia campionatura di decisioni, non 
hanno valore normativo. Costituiscono un riferimento opportuno, ai fini di evitare il 
rischio di una valutazione arbitraria da parte del giudice, ma non assolutamente 
vincolante al rispetto degli importi ivi indicati”. Per una loro consultazione, cfr. il sito 
del Tribunale di Milano, all’indirizzo web https://tribunale-
milano.giustizia.it/cmsresources/cms/documents/ P._7646_24.pdf.  

67 Così le cosiddette tabelle di Milano. Per un’analisi più generale, che tocca anche la 



 

89 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 7 del 2025              ISSN 1971- 8543 

L’esplicito riferimento alla trasfusione nel paziente Testimone di 
Geova e la sua inclusione tra le violazioni più gravi danno valore alla 
componente religiosa della scelta sanitaria, ma soprattutto evidenziano 
come, in presenza di una tale componente, a essere pregiudicata sia non 
soltanto l’autodeterminazione terapeutica ma anche, e direttamente, la 
libertà religiosa. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

citata sentenza del Tribunale di Modena e un’altra pronuncia della Corte di appello di 
Milano, cfr. F. PAPINI, La violazione del dissenso alle emotrasfusioni per motivi religiosi: il 
danno in base alle tabelle milanesi, in Danno e responsabilità, n. 5, 2024, pp. 545 ss. 


