
 

________________________ 
* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Testo ampliato e con note della relazione svolta nella Giornata di Studi "60 anni dalla 

Pacem in Terris. Le religioni a servizio della pace" (26 settembre 2023, Albergo dei Poveri, 
Genova) patrocinata da Università di Genova, RUniPace (Rete Università per la Pace) e 
Ordine dei Giornalisti della Liguria.  

 
DOI : https://doi.org/10.54103/1971-8543/29172 

 
Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025         ISSN 1971- 8543 

Paolo Cavana 
(professore ordinario di Diritto canonico e Diritto ecclesiastico nell’Università 

LUMSA di Roma, Dipartimento di Giurisprudenza, Economia Politica e 
Lingue moderne) 

 
 

La Pacem in terris: un nuovo approccio ai diritti umani. 
Alcune osservazioni tra dottrina sociale della Chiesa, rinnovamento 

conciliare e revisione del Codice di diritto canonico * 
 

Pacem in terris: a new approach to human rights. 
A survey through the social doctrine of the Church, consiliar renewal  

and revision of the Code of Canon Law 

 
ABSTRACT: il contributo si sofferma sulle principali novità dell’ultima 
Enciclica di papa Giovanni XXIII “Pacem in terris” (1963), in particolare sul 
nuovo approccio ai diritti umani che essa introduce nel magistero sociale della 
Chiesa cattolica e sulla sua incidenza nei lavori del Concilio Vaticano II e nella 
revisione del Codice di diritto canonico. 
 
ABSTRACT: This paper focuses on the main innovations of the last Encyclical 
of Pope John XXIII “Pacem in terris” (1963), in particular on the new approach 
to human rights that it introduces in the social magisterium of the Catholic 
Church and on its impact on the work of the Second Vatican Council and in the 
revision of the Code of Canon Law. 

 

 
SOMMARIO - 1. Novità della Pacem in terris ed evento conciliare - 2. Un nuovo 
approccio ai diritti umani fondato sul valore della libertà - 3. Fondamento dei 
diritti umani, magistero pontificio e Concilio Vaticano II - 4. Il primo Bill of 
Rights nel magistero della Chiesa. I diritti umani come terreno di incontro tra 
persone e popoli - 5. Un (cauto) apprezzamento del costituzionalismo 
democratico - 6. Pacem in terris e riforma del Codice di diritto canonico - 7. La 
Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo e la comunità internazionale - 8. 

Errore ed errante: la dottrina al servizio dell’uomo, non viceversa - 9. False 
ideologie e movimenti storici: un approccio nuovo alle dinamiche politiche - 10. 
La perenne attualità dell’Enciclica.  

 

 
1 - Novità della Pacem in terris ed evento conciliare 



 

49 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
L’enciclica Pacem in terris ha rappresentato un punto di non ritorno 
nell’evoluzione del magistero cattolico in ordine ai rapporti tra la Chiesa, 
le realtà temporali e l’ordine politico1. In essa si coglie uno sguardo 
nuovo, pieno di fiducia nei confronti dell’uomo e di alcune conquiste 
della modernità (i così detti “segni dei tempi” di sapore evangelico), che 
ha consentito di voltare definitivamente pagina dopo secoli di reciproca 
diffidenza nei confronti di un’evoluzione storica che, a partire dalla 
Riforma protestante, e poi con la Rivoluzione francese e l’affermazione 
del liberalismo e dei totalitarismi nel Novecento, sembrava aver scavato 
un solco incolmabile nei rapporti tra la Chiesa e il mondo moderno2.  

La novità dell’Enciclica, accolta da reazioni entusiastiche ma 
anche da critiche all’interno dello stesso mondo cattolico, fu colta 
pienamente già all’epoca e il suo messaggio fu raccolto dai padri 
conciliari, che a essa si ispirarono nell’elaborazione della versione 
definitiva di alcuni fondamentali documenti del Concilio3.  

Si potrebbe anzi affermare che l’Enciclica, per quanto opera 
autonoma del Pontefice sollecitata da precise circostanze storiche esterne 
ad esso - ossia la grave crisi dei missili a Cuba e le minacce alla pace che 

                                                             

1 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris sulla pace fra tutte le genti fondata nella 

verità, nella giustizia, nell’amore, nella libertà, Roma, 11 aprile 1963, in www.vatican.va. 

In argomento, anche con riferimenti magisteriali, cfr. AA. VV., Lettera enciclica di 

Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di M. Bertolissi, 

Jovene, Napoli, 2023; M. CROCIATA, Dalla Pacem in terris alle sfide di oggi, 16 settembre 

2023, in www.settimanalenews.it; M. FAGGIOLI, “Pacem in terris” già e non ancora, 

Edizioni Qiqajon, Magnano, 2023; P. FOGLIZZO, Un’idea integrale di pace. I sessant’anni 

della Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, aprile 2023, pp. 241-246 ; AA. VV., La luce 

della ragione. A 50 anni dalla Pacem in terris, a cura di L. Bonanate e R. Papini, Bruno 

Mondadori, Milano, 2013; BENEDETTO XVI, Messaggio per la celebrazione della XLVI 

Giornata Mondiale della pace (1° gennaio 2013) “Beati gli operatori di pace”, in 

www.vatican.va; P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, 

febbraio 2013, pp. 163-166; FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’incontro promosso 

dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace nel 50° anniversario della “Pacem in terris”, 

Sala Clementina, 3 ottobre 2013, in www.vatican.va; G. SALE, Il cinquantesimo anniversario 

della “Pacem in terris”, in Civiltà Cattolica, II, 3907 (2013), pp. 9-22 ; A. MELLONI, Pacem 

in terris. Storia dell’ultima enciclica di Papa Giovanni, Laterza, Roma-Bari, 2010; A. 

PAPISCA, La pace e il mondo: il metodo dei segni dei tempi, in AA. VV. Pacem in Terris, 

impegno permanente, Editrice Monti, Saronno, 2004, pp. 65-91 
2 In argomento, cfr. MENOZZI D., Chiesa e diritti umani. Legge naturale e modernità 

politica dalla Rivoluzione francese ai nostri giorni, il Mulino, Bologna, 2012. 
3 Sugli effetti dell’Enciclica nel dibattito e nei lavori conciliari, cfr. A. MELLONI, 

Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di Papa Giovanni, cit., pp. 92-95.  

http://www.vatican.va/
http://www.settimanalenews.it/


 

50 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

essa aveva rappresentato con l’incubo di una guerra nucleare4 -, faccia 
parte a pieno titolo dell’evento conciliare. Essa infatti fu redatta e 
pubblicata dal Sommo Pontefice, capo del Collegio episcopale, l’11 aprile 
1963, dopo la conclusione della prima sessione pubblica del Concilio 
Vaticano II (ottobre-dicembre 1962), quindi nel corso della prima e 
decisiva fase del dibattito conciliare5, contribuendo - malgrado la morte 
repentina del suo autore (3 giugno 1963) - a condizionarne e ad 
orientarne autorevolmente la direzione nel superamento di alcuni snodi 
essenziali e segnandone l’esito finale6.  

Letta con gli occhi disincantati di oggi, ai quali vengono 
quotidianamente riproposte dai mass media le immagini di guerre 
fratricide di cui sono vittime soprattutto le popolazioni civili inermi, 
come in Ucraina e in Palestina, verrebbe da dubitare dello sguardo 
fiducioso sull’uomo e sui segni dei tempi al quale l’enciclica giovannea è 
ispirata7. E tuttavia, proprio nei frangenti più oscuri della storia e della 
vita personale occorre - come ci insegna papa Giovanni - tornare a 

                                                             

4 Cfr. P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, cit., p. 163. 
5 Per una sintetica scansione dei lavori conciliari, che consente di cogliere il momento 

cruciale nel quale fu pubblicata l’Enciclica di Giovanni XXIII, durante la prima 

interssione (dicembre 1962-settembre 1963), nei mesi nei quali maturò la coscienza 

conciliare che portò alla preparazione di nuovi schemi rispetto a quelli inizialmente 

predisposti dalla Curia Romana, cfr. G. ALBERIGO, Breve storia del concilio vaticano II, 

Il Mulino, Bologna, 2005. Osserva questo autore, fotografando quel preciso momento 

storico: “lo spirito conciliare dilaga nel cattolicesimo e alimenta nuove ondate di attese 

anche nella grande opinione pubblica, in seno alla quale l’intervento del papa nella crisi 

di Cuba e l’enciclica Pacem in terris prima e poi la sua stessa morte suscitano un 

coinvolgimento di intensità e proporzioni sconosciute” (ibidem, pp. 68-69).    
6 Cfr. P. PAVAN, Il momento storico di Giovanni XXIII e della “Pacem in terris”: sua 

incidenza negli atti conciliari e nella vita della chiesa e sua incidenza nella società 

contemporanea, in AA.VV., I diritti fondamentali della persona e la libertà religiosa. Atti del V 

colloquio giuridico (8-10 marzo 1984), a cura di I. Biffi, Liberia Editrice Vaticana, Roma, 

1985, pp. 106-112.  
7 Scettico sulla visione dell’uomo e del suo destino espressa nell’Enciclica giovannea, 

passando in rassegna alcune tra le principali concezioni della persona umana 

affermatesi nello sviluppo storico della civiltà occidentale, cfr. G. FALSITTA, 

Osservazioni e riflessioni sulla rilevanza e persuasività dell’enciclica giovannea, in AA. VV., 

Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di 

M. Bertolissi, cit., pp. 251-264. Per questo autore « risulta inaccettabile sotto ogni profilo 

la teoria della natura angelica dell’essere umano e dell’uomo come essere creato a 

immagine e somiglianza di Dio » (p. 261), da cui muove il documento, arrivando a definirlo 

« Enciclica delle utopie, delle speranze » (p. 262).      



 

51 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

coltivare la speranza di un futuro migliore, che non può che fondarsi 
sulla fede nel comune destino dell’uomo e sulla sua dignità inalienabile8. 

Su questo documento la ricerca storica e l’analisi critica hanno già 
scritto praticamente tutto9. Tuttavia la sua modernità e carica profetica 
sono tali, anche al giorno d’oggi, che essa non cessa di stimolare la 
riflessione non solo dei credenti. Mi limiterò pertanto ad alcune 
annotazioni relative al suo complessivo impatto sulla tutela dei diritti 
umani nella Chiesa e nel mondo contemporanei: un aspetto del 
documento sul quale l’attenzione dei commentatori e dell’opinione 
pubblica, fortemente concentrata sul tema della pace, è stata forse meno 
sollecitata10.  
 
 
2 - Un nuovo approccio ai diritti umani fondato sul valore della libertà 

 
Va osservato in premessa che l’ultima enciclica giovannea non fu un 
fulmine a ciel sereno, nel senso che era stata preceduta da alcuni 
interventi anche di precedenti pontefici che avevano cominciato a 
dissipare alcuni motivi di incomprensione e soprattutto a ravvicinare la 
Chiesa al mondo moderno.  

Basti pensare all’enciclica Rerum novarum (1891) di Leone XIII, che 
avvicinò la Chiesa al movimento operaio e alle ragioni dei lavoratori. 
Dopo i documenti di condanna dei totalitarismi della prima metà del 
Novecento, anche alcuni famosi Radiomessaggi natalizi di Pio XII, in 
particolare quelli del 1942 e del 1944, diffusi nel pieno della guerra, 
avevano individuato nella tutela e promozione dei diritti umani e nella 
democrazia le possibili vie per la ricostruzione di una società più giusta 
e rispettosa della persona umana. Come noto, a essi si sarebbero ispirati 
alcuni giovani costituenti democristiani - tra i quali Aldo Moro, Giuseppe 

                                                             

8 Sulla figura di Papa Giovanni XXIII, sulla sua formazione umana, sul suo itinerario 

di vita e sulle sue importanti esperienze ecclesiali, svolte per lo più al servizio della 

diplomazia vaticana, cfr. ALBERIGO G., Papa Giovanni (1881-1963), EDB, Bologna, 

2000. 
9 In argomento, cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di Papa 

Giovanni, cit., con ampi ed esaurienti riferimenti bibliografici. 
10 In argomento, di recente, cfr. AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in 

terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di M. Bertolissi, cit., con numerosi contributi 

di giuristi sul tema della pace, della guerra e anche sull’approccio dell’Enciclica alla 

partecipazione democratica e ai diritti umani (ma curiosamente senza alcun contributo 

sulla sua incidenza sull’evoluzione del diritto canonico). 



 

52 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Dossetti e Giorgio La Pira, ma anche, tra i meno giovani, Guido Gonella 
- nel loro decisivo apporto ai lavori dell’Assemblea costituente in Italia11.  

Tuttavia fu la Pacem in terris a proporre un nuovo e sistematico 
approccio del magistero cattolico ai diritti umani, da intendere come 
patrimonio comune dell’umanità e di tutti gli uomini di buona volontà. 
Essi rappresentano la base del documento e il loro rispetto e tutela 
vengono proposti, non ai soli fedeli cattolici ma a tutti gli uomini di 
buona volontà, come condizioni essenziali per il conseguimento della 
pace, la prima delle quali è indicata proprio nella costruzione di un 
ordine giuridico fondato sul riconoscimento della dignità della persona 
umana e dei suoi diritti inalienabili e universali12.  

Il punto di svolta è rappresentato, sul piano teorico e magisteriale, 
dalla decisa valorizzazione del principio di libertà, che viene collocata 
nell’ultima enciclica giovannea tra i valori essenziali - accanto alla verità, 
alla giustizia e all’amore - posti a fondamento di una pacifica convivenza 
umana (e, quindi, della pace):  

 

«La convivenza fra gli esseri umani è quindi ordinata, feconda e 
rispondente alla loro dignità di persone, quando si fonda sulla 
verità, conformemente al richiamo dell’apostolo Paolo: "Via dunque 
da voi la menzogna e parli ciascuno col suo prossimo secondo 
verità, poiché siamo membri gli uni degli altri" (Ef 4,25). Ciò 
domanda che siano sinceramente riconosciuti i reciproci diritti e 
vicendevoli doveri. Ed è inoltre una convivenza che si attua secondo 
giustizia o nell’effettivo rispetto di quei diritti e nel leale 

                                                             

11 Per una sintesi efficace del contributo dei costituenti democristiani, sollecitati dai 

radiomessaggi di Pio XII, all’elaborazione della Costituzione repubblicana del 1948, è 

sempre utile il riferimento a U. DE SIERVO - L. ELIA, Costituzione e movimento cattolico, 

in F. Traniello - G. Campanini (dir.), Dizionario storico del movimento cattolico in Italia 

1860-1980, I/2. I fatti e le idee, Marietti, Torino, 1984, pp. 232-246. 
12 La prima parte dell’Enciclica, intitolata « L’ordine tra gli esseri umani », con 

sottotitolo « Ogni essere umano è persona, soggetto di diritti e di doveri », inizia con la 

seguente affermazione : « In una convivenza ordinata e feconda va posto come 

fondamento il principio che ogni essere umano è persona cioè una natura dotata di 

intelligenza e di volontà libera; e quindi è soggetto di diritti e di doveri che scaturiscono 

immediatamente e simultaneamente dalla sua stessa natura” (GIOVANNI XXIII, enc. 

Pacem in terris, cit., n. 5), cui segue un’elencazione di tali diritti. Coglie un’evidente 

assonanza con i principi ispiratori della Costituzione italiana M. BELLETTI, Un 

meraviglioso decalogo per affrontare le sfide della modernità: la dignità dell’essere umano al 

centro, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte 

dei diritti, a cura di M. Bertolissi, cit., p. 23 ss. Sulla dottrina dei diritti umani nell’attuale 

magistero della Chiesa, cfr. G. DALLA TORRE, La città sul monte. Contributo ad una 

teoria canonistica delle relazioni fra Chiesa e Comunità politica, 3° ed., Editrice Ave, Roma, 

2007, pp. 175-182. 



 

53 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

adempimento dei rispettivi doveri; che è vivificata e integrata 
dall’amore, atteggiamento d’animo che fa sentire come propri i 
bisogni e le esigenze altrui, rende partecipi gli altri dei propri beni 
e mira a rendere sempre più vivida la comunione nel mondo dei 
valori spirituali; ed è attuata nella libertà, nel modo cioè che si 
addice alla dignità di esseri portati dalla loro stessa natura razionale 
ad assumere la responsabilità del proprio operare» (n. 18)13. 

 

Per cogliere la novità di questa impostazione, non a caso oggetto 
di rilievi critici in alcuni pareri richiesti nel corso della stesura del 
documento, non è necessario andare alle condanne ottocentesche del 
Sillabo (1864): basta ricordare che la precedente enciclica sociale Mater et 
magistra (1961) dello stesso papa Roncalli, di appena due anni prima, 

aveva invitato alla “ricomposizione dei rapporti della convivenza nella verità, 
nella giustizia e nell’amore”14: tutti valori, quest’ultimi, da conseguire 
necessariamente con l’aiuto della Chiesa, senza fare alcun accenno alla 
libertà, valore che appartiene all’uomo in quanto tale come dono del 
Creatore ma che suscitava ancora sospetti e diffidenza nell’ambito di una 
concezione - molto diffusa a quel tempo nella Chiesa e sostenuta dal 
Sant’Ufficio - sostanzialmente pessimista dell’essere umano, dominata 
dalla sua natura ferita dal peccato originale15.  

In questa prospettiva l’affermazione delle ideologie totalitarie e gli 
immani conflitti che ne erano seguiti nel corso del Novecento erano visti 
come la prova evidente degli esiti tragici cui aveva condotto il 
progressivo distacco del mondo moderno dal cristianesimo e dalla 
Chiesa, frutto di un concetto di libertà che aveva allontanato l’uomo, e 
prima ancora lo Stato, dalla verità divina e dai suoi doveri di creatura.  

Non a caso fu proprio sul concetto di libertà, e in particolare di 
quella religiosa e di coscienza, che si era delineato, nel corso dell’anno 
(1961) immediatamente precedente l’apertura del Concilio Vaticano II, 
un aperto scontro tra il Sant’Uffizio (card. Ottaviani), nettamente 
contrario ad un suo richiamo negli schemi preparatori e favorevole 
piuttosto al concetto di tolerantia religiosa, funzionale alla tradizionale 
impostazione confessionista dello Stato cattolico, e il Segretariato per 
l’unità dei cristiani (card. Bea), che aveva presentato un suo progetto 
intitolato espressamente “Schema constitutionis de libertate religiosa”, poi 

                                                             

13 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 18. 
14 Cfr. GIOVANNI XXIII, enc. Mater et magistra sui recenti sviluppi della questione 

sociale, Roma, 20 maggio 1961 (la frase virgolettata nel testo è il titolo della parte quarta 

ed ultima del documento).  
15 Sull’evoluzione del magistero ecclesiastico in tema di libertà religiosa, cfr. G. 

DALLA TORRE, La città sul monte. Contributo ad una teoria canonistica delle relazioni fra 

Chiesa e Comunità politica, cit., p. 81 ss.  



 

54 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

inviato nel febbraio 1962, su autorizzazione esplicita di papa Giovanni, 
alla Commissione preparatoria centrale, nella quale si era aperto un 
aspro confronto sulle due tesi16.  

Fu su questa fondamentale divergenza tra opposte visioni 
dell’uomo, peccatore e redento da Cristo, e della stessa missione della 
Chiesa, potenzialmente in grado di dividere i padri conciliari, a 
intervenire la Pacem in terris, orientando decisamente la discussione 
conciliare verso l’esplicito riconoscimento del valore della libertà umana 
anche nella Chiesa e della sua necessaria tutela come fondamento di un 
ordine sociale giusto e di un nuovo ordine mondiale, basato sulla pacifica 
convivenza nella pace, e di un rinnovato rapporto della Chiesa con il 
mondo contemporaneo.  

È stato giustamente osservato che la novità della Pacem in terris fu 
non tanto nei suoi contenuti, in larga parte già affermati nel precedente 
magistero, quanto nel liguaggio da essa usato17. Ma ciò non ne sminuisce 
affatto la carica innovativa, anzi la rafforza, perché si trattava di un 
linguaggio che veicolava una visione nuova e rinnovata dell’uomo, 
fondata sulla sua autonoma responsabilità, ispirata a fiducia nelle sue 
potenzialità e nel suo contributo alla costruzione di una società più giusta 
e umana, anche nella Chiesa, e come tale destinata a condizionare 
profondamente la successiva elaborazione dei documenti conciliari18. 

In questo senso l’enciclica è molto chiara ed esplicita: 
 

                                                             

16 Per approfondimenti, cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica 
di Papa Giovanni, cit., pp. 14-17. 

17 Si noti come in questa valutazione convergono anche autori critici nei confronti 

dell’evoluzione della Chiesa cattolica sui diritti umani e che vedono nella Pacem in terris 

l’espressiome di una sorta di “trasformismo del magistero cattolico”, cfr. U. 

VINCENTI, Ingresso nella contemporaneità. Un’enciclica per dimenticare (e far dimenticare), 

in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti, 

cit., p. 463 ss., il quale, pur esprimendo dubbi sul reale impatto dell’Enciclica sulle 

coscienze, in primo luogo dei fedeli cattolici, ritiene certo che « la Pacem in terris ha 

contribuito molto a innovare il linguaggio del magistero, transitandolo nella 

contemporaneità. Un’operazione riuscita: lo prova il fatto che i successori di Giovanni 

XXIII [e gli stessi padri conciliari] si sono tutti adeguati e, anzi, hanno tutti resa più forte 

la volontà di parlare il linguaggio del mondo ». 
18 Cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di Papa Giovanni, cit., 

p. 92. Riprendendo l’osservazione di Vittorino Veronese, all’epoca membro della 

commissione conciliare per lo schema XIII sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 

secondo il quale la Pacem in terris « perturba » il lavoro della Commissione, Melloni 

precisa: « Non è una battuta : l’enciclica perturba il linguiaggio. E questa perturbazione 

continuerà ad agire, croce o delizia dei destinatari allora, dello sviluppo conciliare poi 

e della sua comprensione storico-critica ora ».  



 

55 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

«La dignità di persona, propria di ogni essere umano, esige che esso 
operi consapevolmente e liberamente. Per cui nei rapporti della 
convivenza i diritti vanno esercitati, i doveri vanno compiuti, le 
mille forme di collaborazione vanno attuate specialmente in virtù 
di decisioni personali; prese cioè per convinzione, di propria 
iniziativa, in attitudine di responsabilità, e non in forza di 
coercizioni o pressioni provenienti soprattutto dall’esterno. Una 
convivenza fondata soltanto su rapporti di forza non è umana. In 
essa infatti è inevitabile che le persone siano coartate o compresse, 
invece di essere facilitate e stimolate a sviluppare e perfezionare se 
stesse» 19.  

 
 
3 - Fondamento dei diritti umani, magistero pontificio e Concilio 

Vaticano II 

 
Alla base dell’Enciclica vi è un approccio che potremmo definire laico e 
pragmatico ai diritti umani, di matrice non confessionale: 
nell’esposizione delle ragioni a favore della pace e di un ordine giuridico 
e sociale ispirato a giustizia (opus iustitiae pax) il richiamo alle motivazioni 

di fede e religiose è sempre presente ma viene evocato sempre dopo, a 
rafforzare l’impegno dei credenti in questa direzione, mettendo in primo 
piano le ragioni dell’unità del genere umano, con ciò valorizzando il 
contributo anche dei non credenti o di credenti in altre fedi, tutti chiamati 
a contribuire alla costruzione della pace20.  

Questo approccio si coglie già nell’incipit del documento, ove la 
pace viene definita innanzitutto “anelito profondo degli esseri umani di 
tutti i tempi” (n. 1), riconoscendo quindi in tutti gli uomini, a prescindere 
dalle differenze di religione e ideologiche, i necessari artefici e costruttori 
di questo bene essenziale per l’intera comunità umana.  

In questo senso è emblematico anche l’esordio del capitolo I del 
documento, già richiamato e intitolato “L’ordine tra gli esseri umani”:  

 

«In una convivenza ordinata e feconda va posto come fondamento 
il principio che ogni essere umano è persona cioè una natura dotata 
di intelligenza e di volontà libera; e quindi è soggetto di diritti e di 
doveri che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla 

                                                             

19 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 17. 
20 Questo approccio risuona chiaramente nelle parole pronunciate di recente 

dall’attuale Pontefice Leone XIV nel commentare la parabola del buon samaritano (Lc 

10, 33b): “prima che una questione religiosa, la compassione è una questione di 

umanità! Prima di essere credenti, siamo chiamati ad essere umani” (LEONE XIV, 

Udienza Generale, Piazza San Pietro. Mercoledì, 28 maggio 2025, in www.vatican.va). 



 

56 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sua stessa natura: diritti e doveri che sono perciò universali, 
inviolabili, inalienabili» 21.  

 

E prosegue:  
 

«Che se poi si considera la dignità della persona umana alla luce 
della rivelazione divina, allora essa apparirà incomparabilmente 
più grande, poiché gli uomini sono stati redenti dal sangue di Gesù 
Cristo, e con la grazia sono divenuti figli e amici di Dio e costituiti 
eredi della gloria eterna» 22.  

 

Già Pio XII aveva affermato la tutela dei diritti naturali della 
persona umana come fondamento per la ricostruzione di un ordine 
giuridico giusto dopo la tragedia della guerra (Radiomessaggi natalizi del 

1942 e del 1944, che costituiscono i documenti più frequentemente 
richiamati nell’enciclica giovannea) ma su basi ancora confessionali, 
ponendo la fede religiosa e l’adesione al cristianesimo come premessa 
essenziale e indispensabile23, anche per la democrazia24.  

                                                             

21 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 5. 
22 Ibidem. 
23 PIO XII, Radiomessaggio alla vigilia del Santo Natale, 24 dicembre 1942 (in 

www.vatican.va): « Origine e scopo essenziale della vita sociale vuol essere la 

conservazione, lo sviluppo e il perfezionamento della persona umana, aiutandola ad 

attuare rettamente le norme e i valori della religione e della cultura, segnati dal Creatore 

a ciascun uomo e a tutta l'umanità, sia nel suo insieme, sia nelle sue naturali 

ramificazioni. Una dottrina o costruzione sociale, che rinneghi tale interna, essenziale 

connessione con Dio di tutto ciò che riguarda l'uomo, o ne prescinda, segue falso 

cammino; e mentre costruisce con una mano, prepara con l'altra i mezzi, che presto o 

tardi insidieranno e distruggeranno l'opera. E quando, misconoscendo il rispetto 

dovuto alla persona e alla vita a lei propria, non le conceda alcun posto nei suoi 

ordinamenti, nell'attività legislativa ed esecutiva, lungi dal servire la società, la 

danneggia; lungi dal promuovere e animare il pensiero sociale e attuarne le aspettative 

e le speranze, le toglie ogni valore intrinseco, servendosene come di frase utilitaria, la 

quale incontra in ceti sempre più numerosi risoluta e franca ripulsa”. 
24 ID., Radiomessaggio natalizio ai popoli del mondo intero, 24 dicembre 1944 (in 

www.vatican.va): « la dignità dell'uomo è la dignità dell'immagine di Dio, la dignità, 

dello Stato è la dignità della comunità morale voluta da Dio, la dignità dell'autorità 

politica la dignità della sua partecipazione all'autorità di Dio. Nessuna forma di Stato 

può non tener conto di questa intima e indissolubile connessione; meno di ogni altra la 

democrazia. Pertanto, se chi ha il pubblico potere non la vede o più o meno la trascura, 

scuote nelle sue basi la sua propria autorità. Parimente, se egli non terrà abbastanza in 

conto questa relazione, e non vedrà nella sua carica la missione di attuare l'ordine voluto 

da Dio, sorgerà il pericolo che l'egoismo del dominio o degli interessi prevalga sulle 

esigenze essenziali della morale politica e sociale, e che le vane apparenze di una 

democrazia di pura forma servano spesso come di maschera a quanto vi è in realtà di 

meno democratico ».  



 

57 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Giovanni XXIII invece allarga lo sguardo e, manifestando fiducia 
nell’intera umanità, vede in tutti gli uomini e popoli gli artefici e 
protagonisti del processo di costruzione di un mondo migliore. In questa 
prospettiva la Pacem in terris aprì la strada alla nuova impostazione sulle 
realtà temporali e sui rapporti con la comunità politica poi adottata dai 
padri del Concilio Vaticano II, all’epoca aperto solo da alcuni mesi25.  

In particolare l’ultima enciclica di papa Roncalli pose le premesse 
per l’approvazione della Dichiarazione conciliare Dignitatis humanae 

sulla libertà religiosa, il cui testo nella fase preparatoria del Concilio si 
intitolava De tolerantia e che solo nell’aprile del 1964, dopo una profonda 
rielaborazione, fu inviato ai Padri con il titolo De libertate religiosa e 
sottoposto poi a ulteriori discussioni ed emendamenti, fino alla sua 
approvazione definitiva il 7 dicembre 1965, al termine dell’ultima 
sessione conciliare26.  

In tale documento, che cita frequentemente tra le sue fonti proprio 
l’enciclica Pacem in terris, la libertà religiosa è infatti affermata come un 
diritto fondamentale basato sulla dignità inalienabile della persona 
umana, che come tale deve essere riconosciuto da tutti gli ordinamenti 
civili, a prescindere da ragioni di fede, le quali vengono menzionate solo 
nella seconda parte del documento per evidenziare il valore aggiuntivo 
di tale libertà per i credenti e per la Chiesa alla luce della Rivelazione 
divina e della predicazione di Cristo27.  

La dottrina giovannea della tutela dei diritti umani come 

fondamento della comunità civile e politica è poi richiamata e ripresa 
anche nella Costituzione pastorale Gaudium et spes (§ 76) su “La Chiesa 
nel mondo contemporaneo”, che rivendica il diritto di quest’ultima di 
predicare la fede, insegnare la sua dottrina sociale e dare il suo giudizio 
morale anche su cose che riguardano l’ordine politico quando ciò sia 
richiesto non solo dalla salvezza delle anime (ratione peccati), come nella 

                                                             

25 Sull’acceso dibattito che si aprì all’interno della Curia Romana e del Sant’Uffizio 

sulla bozza dell’enciclica, predisposta da mons. Pietro Pavan, rettore dell’Università 

Pontificia Lateranense, già rivista dal Pontefice, e sul suo riferimento alla libertà tra le 

condizioni di un ordine dociale giusto come fondamento della pace tra i popoli, cfr. A. 

MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di papa Giovanni, cit., p. 54 ss., che 

riporta in Appendice alcuni significativi documenti inediti (p. 103 ss.).  
26 Sulla preparazione della dichiarazione conciliare Dignitatis humanae, cfr. S. 

SCATENA, La fatica della libertà. L’elaborazione della dichiarazione “Dignitatis humanae” 

sulla libertà religiosa del Vaticano II, Il Mulino, Bologna, 2004; P. PAVAN, (a cura di), La 

libertà religiosa. Dichiarazione conciliare ‘Dignitatis humanae’. Testo conciliare e commento, 

Queriniana, Brescia, 1967, pp. 7-117.  
27 Cfr. S. SCATENA, La fatica della libertà. L’elaborazione della dichiarazione “Dignitatis 

humanae” sulla libertà religiosa del Vaticano II, cit. 



 

58 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

tradizione, ma anche dai diritti fondamentali della persona umana (§ 76 
h): è il tema dei diritti umani che irrompe nella Chiesa, rinnovando la sua 
missione e facendo di essa la suprema garante della persona umana e 
della sua dignità inalienabile di fronte al mondo28.  
 
 
4 - Il primo Bill of Rights nel magistero della Chiesa. I diritti umani 

come terreno di incontro tra persone e popoli  

 
Questa nuova impostazione, che muove non più da astratti enunciati 
dottrinali (metodo deduttivo) ma dall’esperienza concreta della comune 
umanità delle persone e delle comunità e dal riconoscimento dei 
progressi della civiltà umana (metodo induttivo), emerge anche in altre 
novità presenti nel testo dell’Encilica e nella sua sistematica. 

Innanzitutto la precedenza dei diritti sui doveri, espressione della 
insopprimibile dignità dell’uomo e delle sue aspirazioni in un mondo 
tuttora segnato dai conflitti ma anche dall’aspirazione alla pace e alla 
reciproca comprensione. Nella Pacem in terris i diritti dell’uomo, la cui 
tutela e promozione è posta alla base della costruzione di un ordine 
giuridico e sociale ispirato a giustizia, non sono solo enunciati 
astrattamente e genericamente ma specificamente individuati ed 
elencati, forniti di un contenuto essenziale in grado di acquisire valore 
universale e di costituire la base per il loro riconoscimento e attuazione 
specifica nei singoli ordinamenti delle nazioni.  

Questi diritti, enunciati nella prima parte del documento a 
formare una sorta di “Carta dei diritti”29 e in questa sede sinteticamente 
richiamati30, sono i seguenti: il diritto all’esistenza e ad un tenore di vita 
dignitoso, che ricomprende anche quanto riguarda l’alimentazione, il 
vestiario, l’abitazione, il riposo, le cure mediche, i servizi sociali necessari 

                                                             

28 Sulla formazione della costituzione pastorale Gaudium et spes, cfr. G. TURBANTI, 

Un concilio per il mondo moderno. La redazione della costituzione pastorale « Gaudium et spes » 

del Vaticano II, Il Mulino, Bologna, 2000. 
29 L’espressione è di P. COSTANZO, L’Enciclica come Carta dei diritti (spunti per una 

riflessione), in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e 

Carte dei diritti, cit., p. 163-173, che si sofferma sul contenuto di tali diritti, in particolare 

quello di libertà religiosa, e sull’evoluzione del magistero ecclesiastico sui diritti umani 

di matrice liberale dalla Rivoluzione francese alla Dichiarazione universale dei diritti 

umani. 
30 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., nn. 6-13. Per un’analisi più 

approfondita dell’elenco di diritti e doveri ivi enunciato, cfr. M. BELLETTI, Un 

meraviglioso decalogo per affrontare le sfide della modernità: la dignità dell’essere umano al 

centro, cit., pp. 24-31.  



 

59 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

e le tutele previdenziali e assicurative (n. 6); diritti riguardanti i valori 

morali e culturali, tra cui la libertà nella ricerca del vero e nella 
manifestazione del pensiero e della sua diffusione nei limiti consentiti 
dall’ordine morale e del bene comune, e il diritto all’istruzione nei suoi 
vari gradi (n. 7); il diritto di onorare Dio secondo il dettame della retta 
coscienza, ossia il diritto alla libertà religiosa (n. 8); il diritto alla libertà nella 
scelta del proprio stato, tra cui il diritto di creare una famiglia o di seguire 
la propria vocazione religiosa (n. 9); diritti attinenti il mondo economico, tra 

cui quello alla libera iniziativa economica, a condizioni di lavoro e a 
livelli retributivi adeguati e alla proprietà privata, alla quale però “è 
intrinsecamente inerente una funzione sociale” (n. 10); il diritto di riunione 
e di associazione, base e fondamento del pluralismo sociale (n. 11); il diritto 
di emigrazione e di immigrazione, con la precisazione, quanto mai attuale, 
che  
 

“Per il fatto che si è cittadini di una determinata comunità politica, 
nulla perde di contenuto la propria appartenenza, in qualità di 
membri, alla stessa famiglia umana; e quindi l’appartenenza, in 
qualità di cittadini, alla comunità mondiale” 31;  

 

infine i diritti a contenuto politico, che consentono al cittadino di “prender 
parte attiva alla vita pubblica e addurre un apporto personale 
all’attuazione del bene comune”, e quello alla tutela giuridica dei propri 
diritti (n. 13).  

Si tratta di un ampio riconoscimento, che ricomprende non solo i 
tradizionali diritti civili ma anche quelli politici e sociali, e che implica 
altresì l’implicito apprezzamento per taluni esiti di un percorso storico 
che non era stato privo di tensioni e incomprensioni tra la Chiesa e la 
cultura moderna. Solo dopo l’elencazione di questi diritti segue 
l’affermazione dei doveri che incombono a ciascuno e che sono 
indissolubilmente congiunti ai primi, in quanto funzionali alla loro tutela 
e fondati sulla dignità della persona umana 32.  

In sostanza la tutela e la promozione dei diritti umani vengono 
proposti non solo come obiettivo da perseguire da parte dei fedeli 
cattolici ma come necessario terreno di incontro tra persone e popoli 
(movimenti ideologici) a prescindere dalle differenti dottrine 
ideologiche, filosofiche e religiose. La loro importanza e il loro valore 
deriva non soltanto dal loro contenuto, di garanzia e promozionale della 
dignità della persona umana, ma anche dalle modalità della loro 
affermazione sul piano giuridico-costituzionale, ossia come frutto di un 
percorso di dialogo e di progressiva condivisione e collaborazione tra le 

                                                             

31 Ibidem, n. 12. 
32 Ibid., nn. 14-16. 



 

60 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

varie componenti sociali e culturali di un singolo paese (n. 16): solo 
questa modalità di formazione può infatti garantirne l’effettivo 
radicamento e consolidamento e rappresenta la base per lo sviluppo 
pacifico di una comunità nazionale e, in termini più ampi, di quella 
internazionale. La democrazia e i diritti umani non si impongono 
dall’esterno ma si costruiscono all’interno di una comunità attraverso il 
confronto, la reciproca comprensione e la necessaria condivisione. 
 
 
5 - Un (cauto) apprezzamento del costituzionalismo democratico 

 
Una seconda novità è rappresentata dalla valutazione sostanzialmente 
positiva del costituzionalismo come dottrina volta alla costruzione di un 
ordine giuridico in grado di garantire i fondamentali diritti della persona 
umana e dei gruppi sociali.  

Innanzitutto si prende atto di una serie di nuovi istituti che 
regolano la vita di alcune nazioni:  

 

«Nell’organizzazione giuridica delle comunità politiche nell’epoca 
moderna, si riscontra anzitutto la carta dei diritti fondamentali degli 
esseri umani: carta che viene, non di rado, inserita nelle costituzioni 
o che forma parte integrante di esse. 

In secondo luogo si tende pure a fissare in termini giuridici, per 
mezzo della compilazione di un documento denominato 
costituzione, le vie attraverso le quali si formano i poteri pubblici; 
come pure i loro reciproci rapporti, le sfere di loro competenza, i 
modi o metodi secondo cui sono tenuti a procedere nel porre in 
essere i loro atti. Si stabiliscono, quindi, in termini di diritti e di 
doveri i rapporti tra i cittadini e i poteri pubblici; e si ascrive ai 
poteri pubblici il compito preminente di riconoscere, rispettare, 
comporre armonicamente, tutelare e promuovere i diritti e i doveri 
dei cittadini33. 
 

Nella Pacem in terris questo movimento, che postula la separazione 
dei poteri, il carattere rappresentativo di un’assemblea elettiva e 
l’istituzione di organi di garanzia34, pur con alcuni distinguo è indicato 
come un segno dei tempi: 

 

Certo non può essere accettata come vera la posizione 
dottrinale di quanti erigono la volontà degli esseri umani, presi 
individualmente o comunque raggruppati, a fonte prima e unica 
donde scaturiscono diritti e doveri, donde promana tanto 

                                                             

33 Ibid., n. 45. 
34 Ibid., nn. 41-44. 



 

61 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

l’obbligatorietà delle costituzioni che l’autorità dei poteri pubblici» 
35.  

“Però le tendenze, di cui si è fatto cenno, sono pure un segno 
indubbio che gli esseri umani, nell’epoca moderna, hanno 
acquistato una coscienza più viva della propria dignità: coscienza 
che, mentre li sospinge a prendere parte attiva alla vita pubblica, 
esige pure che i diritti della persona - diritti inalienabili e inviolabili 
- siano riaffermati negli ordinamenti giuridici positivi; ed esige 
inoltre che i poteri pubblici siano formati con procedimenti stabiliti 
da norme costituzionali, ed esercitino le loro specifiche funzioni 

nell’ambito di quadri giuridici» 36. 
 

Si tratta di affermazioni che appaiono quasi sorprendenti se solo 
si pensa alle condanne magisteriali del liberalismo e dei diritti di libertà 
intervenute nel corso dell’Ottocento, come pure quelle più recenti sul 
comunismo, che vanno però calate in contesti storici e ideologici 
fortemente ostili alla Chiesa e alla sua presenza nella società37.  

È quindi un indubbio merito dell’intuizione profetica di papa 
Roncalli quella di aver saputo discernere, tenendo conto delle nuove 
circostanze storiche e dell’urgenza della pace, gli aspetti positivi del 
costituzionalismo moderno nel fornire valide garanzie per 
l’affermazione e il consolidamento di ordinamenti giuridici fondati sulla 
divisione dei poteri,  informati a giustizia e in grado di assicurare una 
pacifica convivenza costruita attraverso il dialogo tra le varie componenti 

sociali, non senza peraltro respingere una concezione strettamente 
individualista dei diritti e doveri38.  

                                                             

35 Ibid., n. 45. 
36 Ibid., n. 46. 
37 In argomento, cfr. G. ZANON, Chiesa e diritti umani. La (cauta) svolta di Giovanni 

XXIII, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte 

dei diritti, cit., p. 463 ss., per la quale l’Enciclica giovannea « costituisce invero il primo, 

formale riconoscimento dei diritti umani da parte della Chiesa cattolica; riconoscimento 

parziale, è vero, ma comunque altamente significativo soprattutto per quanto attiene 

l’universalità del messaggio voluto dal pontefice ».  
38 In argomento, cfr. A. RUGGERI, Pace e dignità, nella Pacem in terris e secondo 

Costituzione, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e 

Carte dei diritti, cit., pp. 385-400, secondo il quale l’Enciclica giovannea « si schiera, 

infatti, decisamente dalla parte delle liberal-democrazie, rimarcando il bisogno di 

rendere viepiù salde le basi portanti sulle quali si reggono. Non è, d’altronde, senza 

significato che in essa si dica che il principio di divisione dei poteri risponde ad 

« esigenze intime nella stessa natura degli uomini » e che è, pertanto, necessario che « il 

potere legislativo si muova nell’ambito dell’ordine morale e della norma 

costituzionale » (p. 393).  



 

62 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Si noti che il riferimento immediato non è più al diritto naturale, 
eterno e immutabile, di cui la Chiesa si proclama da sempre fedele e 
autentica interprete, come nel precedente magistero, ma alla maturata 
coscienza degli esseri umani, che il Concilio definirà come “il nucleo più 
segreto e il sacrario dell’uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce 
risuona nell’intimità propria”39.  

Anche in questo appello alla coscienza morale, che spinge 
ciascuno ad agire secondo le sue intime convinzioni, si manifesta quella 
fiducia nell’uomo e nelle sue potenzialità di bene che traspare in modo 
evidente dall’Enciclica e che ne determinò l’ampia risonanza in un 
mondo ancora diviso in due blocchi contrapposti. Una fiducia peraltro 
non ingenua né incauta ma che va letta, a mio parere, anche alla luce 
degli esiti sostanzialmente positivi, ben noti a papa Roncalli, dei dibattiti 
costituenti che si erano svolti nel secondo dopoguerra in alcuni paesi di 
antica tradizione cristiana, tra cui l’Italia e la Francia, oltre che in 
Germania, e che avevano posto le basi di regimi democratici rispettosi 
dei diritti fondamentali e della stessa libertà religiosa40.  
 
 
6 - Pacem in terris e riforma del Codice di diritto canonico 

 
Questa fiduciosa apertura nei confronti degli strumenti del 
costituzionalismo contemporaneo, oggetto di un apprezzamento che non 

trova riscontro con tale solennità in precedenti pronunciamenti 
magisteriali, ebbe presumibilmente un significativo impatto anche sulla 
stagione di forte rinnovamento che di lì a poco avrebbe investito lo stesso 
ordinamento giuridico della Chiesa.  

Mi riferisco innanzitutto alla proposta di un progetto di legge 
fondamentale o costituzionale della Chiesa (la “Lex Ecclesiae 
Fundamentalis”), avanzata per la prima volta dal canonista tedesco Klaus 
Mörsdorf in una nota inviata alla metà del gennaio 1964 - quindi 
nemmeno un anno dopo la pubblicazione dell’Enciclica - al cardinale 
Döpfner, arcivescovo di Monaco e Frisinga e all’epoca uno dei quattro 
moderatori del Concilio, che subito la fece sua e la sostenne con 
convinzione in una sua lettera inviata nel febbraio successivo al cardinale 
Pietro Ciriaci, all’epoca Prefetto della Sacra Congregazione del Concilio 

                                                             

39 CONCILIO VATICANO II, cost. ap. Gaudium et spes, cit., n. 16 b. 
40 Per alcuni riferimenti all’incontro fecondo tra il personalismo cristiano e alcune 

correnti del costituzionalismo democratico, che posero le premesse in Europa per le 

Costituzioni del secondo dopoguerra, cfr. A. BARBERA, Laicità. Alle radici 

dell’Occidente, Il Mulino, Bologna, p. 95 ss.   



 

63 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

e presidente della Pontificia Commissione per l’Interpretazione autentica 
del Codice di Diritto Canonico41: un progetto che avrebbe poi impegnato 
per alcuni anni nella sua elaborazione la Pontifica Commissione per la 
revisione del Codice di Diritto Canonico, suscitando dibattiti e 
approfondimenti che, se pur approdarono al suo definitivo abbandono 
da parte di Giovanni Paolo II, contribuirono notevolmente 
all’aggiornamento della scienza canonistica e incisero profondamente 
sulla stesura del nuovo Codice del 1983 42.  

Quella di una legge fondamentale della Chiesa era un’idea, 
mutuata dalla dottrina costituzionalistica secolare e in particolare 
ispirata anche nella terminologia alla Grundgesetz (“Legge 
fondamentale”) della Germania Federale del 1948, che già da tempo era 
emersa e circolata in alcuni circoli canonistici ma senza essere mai 
approdata, fino a quel momento, a esiti concreti anche solo sul piano 
progettuale, e che presumibilmente ricevette un indiretto sostegno 
proprio dall’esplicito apprezzamento che l’Enciclica giovannea aveva 
riservato a un simile modello normativo di origine secolare43.  

Un ulteriore indice del fondamentale contributo della Pacem in 
terris, con il suo apprezzamento del processo di costituzionalizzazione 
dei diritti umani, alla successiva stagione di rinnovamento del diritto 
canonico (Lombardia) può essere colto nella stesura degli stessi Principia 
per la revisione del Codice, sottoposti da Paolo VI al primo Sinodo dei 
Vescovi e da questo approvati nel 196744, il primo dei quali esplicitava 

una chiara indicazione per la definizione e tutela di una serie di diritti e 
obblighi dei fedeli “in quanto si riferiscano al culto di Dio e alla salvezza 

                                                             

41 In argomento di recente, cfr. S. MÜCKL, “De Ecclesia et hominum consortione”. La 

terza parte del progetto di una “Lex Ecclesiae fundamentalis” nella canonistica tedesca, Giuffrè 

Francis Lefebvre, Milano, 2019, pp. 17-21, che documenta puntualmente l’origine di 

questo progetto e ne illustra i vari passaggi e schemi nella canonistica, soprattutto 

tedesca. 
42 Sull’acceso dibattito e le ragioni che portarono all’abbandono del progetto, cfr. P. 

LOMBARDIA, Lezioni di diritto canonico. Introduzione – Diritto Costituzionale – Parte 

generale, Giuffrè, Milano, 1985, pp. 84-87, e le acute osservazioni di G. LO CASTRO, Il 

problema costituzionale e l’idea di diritto. Prefazione a J. HERVADA, Diritto costituzionale 

canonico, Giuffrè, Milano, 1989, pp. XXXIX-XLI.   
43 Per un’analisi sistematica della formazione del progetto di una Lex Ecclesiae 

Fundamentalis, dei suoi successivi schemi (in Appendice) e dei suoi contenuti, cfr. D. 

CENALMOR PALANCA, La Ley fundamental de la Iglesia. Historia y análisis de un proyecto 

legislativo, EUNSA, Pamplona, 1991.  
44 Per approfondimenti, cfr. AA.VV., I principi per la revisione del codice di diritto 

canonico. La ricezione giuridica del Concilio Vaticano II, a cira di J. Canosa, Giuffrè, Milano, 

2000.   



 

64 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

delle anime” 45. Indicazione che si sarebbe poi tradotta, attraverso un 
dibattito dottrinale di grande interesse46, nella formulazione di quei 
“diritti fondamentali del fedele”, fondati sul battesimo, che dal progetto 
della L.E.F. - quando questo fu abbandonato - transitarono all’inizio del 
Libro II “De Populo Dei” del nuovo Codex, andando a costituire quello 
statuto giuridico comune dei fedeli, posti alla base della nuova visione 
della Chiesa come “Popolo di Dio”, destinato a ribaltare l’impostazione 
gerarcologica del precedente Codice e a rinnovare - almeno negli auspici 
del Sinodo - il rapporto tra fedeli e gerarchia nella Chiesa47. 
 
 
7 - La Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo e la comunità 

internazionale  

 
In terzo luogo compare per la prima volta una valutazione 
sostanzialmente positiva della Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo, 
approvata dalle Nazioni Unite nel 1948 (ONU), la cui istituzione viene 
salutata anch’essa come un segno dei tempi.  

L’Enciclica giovannea non nasconde l’esistenza di alcune “fondate 
riserve” su alcuni punti della Dichiarazione, a fugare ogni errata 
impressione di una sorta di consacrazione delle dichiarazioni di diritti di 
stampo individualista, ma riconosce esplicitamente la sua importanza 
nel porre le basi di un ordinamento internazionale fondato sulla tutela 
della dignità umana e dei diritti fondamentali dell’uomo.  

 

«Un atto della più alta importanza compiuto dalle Nazioni Unite è 
la Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo approvata in 

                                                             

45 Come noto quello dei diritti fondamentali dei fedeli divenne uno dei temi trainanti 
del dibattito canonistico post-conciliare negli anni di preparazione del nuovo Codice di 
diritto canonico, alimentato anche dalle suggestioni e dagli avanzamenti della scienza 
costituzionalistica secolare. Ad essi fu dedicato il IV Congresso internazionale della 
Consociatio a Friburgo (Svizzera), cfr. AA.VV., I Diritti Fondamentali del Cristiano nella 
Chiesa e nella Società. Atti del IV Congresso Internazionale di Diritto Canonico, Fribourg 

(Suisse) 6-11 ottobre1980, a cura di E. CORECCO, N. HERZOG, A. SCOLA, Editions 
Universitaires, Fribourg (Suisse), 1981. 

46 In argomento, cfr. P. LOMBARDIA, Los derechos fundamentales del cristiano en la 
Iglesia y en la sociedad, in AA.VV., I Diritti Fondamentali del Cristiano nella Chiesa e nella 
Società, cit., pp. 15-31; E. CORECCO, Considerazioni sul problema dei diritti fondamentali 
del cristiano nella Chiesa e nella società. Aspetti metodologici della questione, ivi, pp. 1207-

1234. 
47 In argomento, cfr. G. FELICIANI, Le basi del diritto canonico. Nuova edizione a cura 

di M. Madonna, Il Mulino, Bologna, 2023, p. 121 ss.; G. DALLA TORRE, Lezioni di diritto 

canonico. Quinta edizione aggiornata a ciura di G. Boni e P. Cavana, Giappichelli, 

Torino, 2022, p. 81-101.  



 

65 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

assemblea generale il 10 dicembre 1948. Nel preambolo della stessa 
dichiarazione si proclama come un ideale da perseguirsi da tutti i 
popoli e da tutte le nazioni l’effettivo riconoscimento e rispetto di 
quei diritti e delle rispettive libertà. 

Su qualche punto particolare della dichiarazione sono state 
sollevate obiezioni e fondate riserve. Non è dubbio però che il 
documento segni un passo importante nel cammino verso 
l’organizzazione giuridico-politica della comunità mondiale. In 
esso infatti viene riconosciuta, nella forma più solenne, la dignità di 
persona a tutti gli esseri umani; e viene di conseguenza proclamato 
come loro fondamentale diritto quello di muoversi liberamente 
nella ricerca del vero, nell’attuazione del bene morale e della 
giustizia; e il diritto a una vita dignitosa; e vengono pure proclamati 
altri diritti connessi con quelli accennati» 48. 

 

Si tratta di un apprezzamento particolarmente significativo, in 
quanto avente per oggetto un documento maturato nell’ambito di una 
cultura giuridico-politica prevalentemente ispirata dal mondo 
anglosassone di tradizione protestante, non certo da quello cattolico, ma 
riconosciuto nell’Enciclica giovannea come portatore di una visione della 
persona umana e dei suoi diritti fondamentali in grado di contribuire alla 
costruzione di un ordinamento della comunità internazionale ispirato 
alla pace e alla concordia tra i popoli49.  

Come è stato opportunamente osservato, nell’Enciclica giovannea 
è la persona umana, nelle sue esigenze e aspirazioni concrete, ad essere 
riconosciuta titolare di diritti inalienabili, non la verità, che pure è 
evocata come necessario fondamento della pace insieme alla giustizia e 
all’amore50. 

                                                             

48 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 75. 
49 Sull’origine e la formazione della Dichiarazione universale dei diritti umani, sul 

ruolo-guida in esse avuto da Eleanor Roosevelt, sulla composizione della Commissione 

cui fu affidato il compito di redigerne il testo, formata da un solo cattolico, il filosofo 

francese Jacques Maritain, e sulle difficoltà incontrate pe giungere ad un testo 

ampiamente condiviso ma comunque privo di valore giuridico vincolante, cfr. M.A. 

GLANDON, A World Made New. Eleanor Roosevelt and the Universal Declaration of Human 

Rights, Random House, New York, 2002 (trad. it.: ID., Verso un mondo nuovo. Eleanor 

Roosevelt e la Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, a cura di S. Sileoni, Liberilibri, 

Macerata, 2008). 
50 Cfr. A. MELLONI, Pacem in terris, cit., pp. 69-70, che osserva: “il primo punto su 

cui Pacem in terris propone qualcosa che va al di là della tradizione consolidata del 
magistero pontificio è l’immagine della persona umana come un assoluto dotato di 
dignità inviolabile” e precisa: “il punto di novità non sta nel personalismo, ormai 
entrato nel magistero romano in una funzione limitativa, ma nel fatto che questa figura 
rompe lo schema percedente in base al quale era la verità ad essere titolare dei diritti” 
(p. 69). 



 

66 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
 
8 - Errore ed errante: la dottrina al servizio dell’uomo, non viceversa 

 
Alla base di questo nuovo approccio del magistero pontificio ai diritti 
umani vi è anche la fondamentale distinzione tra errore ed errante, che 
segna una svolta anche nella comprensione del ruolo e della missione 
della Chiesa nel mondo, ribaltando una scala di valori ampiamente 
diffusa all’epoca non solo nella cultura moderna ma anche all’interno 
della Chiesa, che tendeva ad assegnare all’osservanza della dottrina, cioè 
alla verità, il primato sull’uomo e sulla sua libertà.  

 

«Non si dovrà però mai confondere l’errore con l’errante, anche 
quando si tratta di errore o di conoscenza inadeguata della verità in 
campo morale religioso. L’errante è sempre ed anzitutto un essere 
umano e conserva, in ogni caso, la sua dignità di persona; e va 
sempre considerato e trattato come si conviene a tanta dignità. 
Inoltre in ogni essere umano non si spegne mai l’esigenza, congenita 
alla sua natura, di spezzare gli schemi dell’errore per aprirsi alla 
conoscenza della verità. E l’azione di Dio in lui non viene mai meno. 
Per cui chi in un particolare momento della sua vita non ha 
chiarezza di fede, o aderisce ad opinioni erronee, può essere domani 
illuminato e credere alla verità. Gli incontri e le intese, nei vari 
settori dell’ordine temporale, fra credenti e quanti non credono, o 
credono in modo non adeguato, perché aderiscono ad errori, 
possono essere occasione per scoprire la verità e per renderle 
omaggio» 51. 

 

Questo passaggio fu unanimemente letto all’epoca come un chiaro 
riferimento al rapporto tra la Chiesa e la cultura moderna, ove la prima 
aveva spesso assunto un ruolo fortemente critico e di condanna della 
seconda e che aveva spesso coinvolto, oltre alle dottrine giudicate 
erronee, anche le persone che ne erano state fautrici e sostenitrici. 
Tuttavia, con il distacco che ci consente il tempo trascorso, esso sembra 
suggerire un analogo approccio da adottare all’interno della Chiesa, tra 
la fedeltà astratta alla dottrina e quella concreta all’uomo - imago Dei, 
come tale portatore di una dignità inalienabile - e alle sue aspirazioni di 
libertà e di crescita umana e sociale.  

In sostanza, questo passaggio sembra dire in qualche modo che 
l’affermazione della verità - peraltro oggetto nella comunità ecclesiale di 
un continuo approfondimento per una migliore comprensione del 
disegno di Dio e della Rivelazione52 - non può mai avvenire a scapito 

                                                             

51 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 83. 
52 Il CONCILIO VATICANO II, cost. dogm. Dei Verbum sulla divina Rivelazione, 



 

67 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

della persona umana e della sua dignità e libertà, che sono il segno 
indelebile della sua figliolanza divina. 

L’annuncio evangelico resta al centro della missione della Chiesa 
ma questo si compie innanzitutto attraverso la difesa e la promozione 
dell’uomo in quanto creatura di Dio redenta da Cristo53. È la regola 
evangelica secondo cui “il sabato è stato fatto per l’uomo, non l’uomo per 
il sabato”, predicata da Gesù (Mc, 2, 23-28), che sconvolgeva il metodo 
dogmatico e legalistico, proprio dei farisei, di intendere i comandamenti 
mosaici54.  
 
 
9 - False ideologie e movimenti storici: un approccio nuovo alle 

dinamiche politiche 

 
Conseguente a questo criterio è quello della distinzione tra (false) 
ideologie e movimenti storici, quest’ultimi potenzialmente portatori 
anche di valori positivi da valorizzare nel dialogo e nel confronto 
reciproco. 

                                                             

Roma, 18 novembre 1965, insegna che «la sacra tradizione e la sacra Scrittura 

costituiscono un solo sacro deposito della parola di Dio affidato alla Chiesa» (n. 10), e 

chiarisce: «Questa Tradizione di origine apostolica progredisce nella Chiesa con 

l'assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la comprensione, tanto delle cose quanto 

delle parole trasmesse, sia con la contemplazione e lo studio dei credenti che le 

meditano in cuor loro (cfr. Lc 2,19 e 51), sia con la intelligenza data da una più profonda 

esperienza delle cose spirituali, sia per la predicazione di coloro i quali con la 

successione episcopale hanno ricevuto un carisma sicuro di verità. Così la Chiesa nel 

corso dei secoli tende incessantemente alla pienezza della verità divina, finché in essa 

vengano a compimento le parole di Dio » (n. 8). 
53 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Redemptor Hominis all’inizio del suo 

ministero pontificale, Roma, 4 marzo 1979, n. 14 (in www.vatican.va): «L'uomo, nella 

piena verità della sua esistenza, del suo essere personale ed insieme del suo essere 

comunitario e sociale - nell'àmbito della propria famiglia, nell'àmbito di società e di 

contesti tanto diversi, nell'àmbito della propria nazione, o popolo (e, forse, ancora solo 

del clan, o tribù), nell'àmbito di tutta l'umanità - quest'uomo è la prima strada che la 

Chiesa deve percorrere nel compimento della sua missione: egli è la prima e fondamentale 

via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso, via che immutabilmente passa attraverso 

il mistero dell'Incarnazione e della Redenzione». 
54 In argomento, cfr. G. MENEGATTO, Papa Giovanni, lo “stato del valore umano” di 

Aldo moro e la Costituzione, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. 

Costituzioni e Carte dei diritti, cit., p. 323, il quale, in apertura del suo contributo, richiama 

proprio questo passaggio evangelico che ispira la visione dell’uomo propria 

dell’Enciclica e quella dei costituenti cattolici, tra cui Aldo Moro, nel delineare i principi 

ispiratori della nuova Costituzione repubblicano in Italia. 



 

68 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
«Va altresì tenuto presente che non si possono neppure identificare 
false dottrine filosofiche sulla natura, l’origine e il destino 
dell’universo e dell’uomo, con movimenti storici a finalità 
economiche, sociali, culturali e politiche, anche se questi movimenti 
sono stati originati da quelle dottrine e da esse hanno tratto e 
traggono tuttora ispirazione. Giacché le dottrine, una volta 
elaborate e definite, rimangono sempre le stesse; mentre i 
movimenti suddetti, agendo sulle situazioni storiche 
incessantemente evolventisi, non possono non subirne gli influssi e 
quindi non possono non andare soggetti a mutamenti anche 
profondi. Inoltre chi può negare che in quei movimenti, nella 
misura in cui sono conformi ai dettami della retta ragione e si fanno 
interpreti delle giuste aspirazioni della persona umana, vi siano 
elementi positivi e meritevoli di approvazione?» 55. 

 

Tutte queste novità e l’approccio nuovo ai diritti dell’uomo come 
fondamento di un giusto ordine sociale, sia sul piano interno che su 
quello internazionale, trovano la loro fonte ispiratrice in un criterio 
metodologico che il Papa indica alla fine del suo documento: il 
discernimento. Si tratta di un nuovo metodo di approccio fiducioso alla 
realtà, che consiste nell’osservarla senza pregiudizi e nel trarre da essa 
gli elementi di verità che contiene e che possono cogliersi anche al di 
fuori della realtà ecclesiale, anche in proposte e movimenti storici 
apparentemente lontani da essa ma che in concreto possono rivelarsi 
portatori anche di valori positivi conformi al disegno di Dio sull’uomo e 
sul creato56.  

Come noto questo passaggio fu oggetto, subito dopo la 
pubblicazione dell’Enciclica, di accese controversie, soprattutto in Italia, 
in quanto poneva le premesse per l’apertura - come di fatto avvenne - di 
una nuova stagione politica fondata sulla ricerca di una collaborazione, 

osteggiata da una parte del mondo cattolico e anche della gerarchia 
ecclesiastica, tra il partito di ispirazione cristiana e quelli della sinistra 
più moderata, socialdemocratici e socialisti57.  

                                                             

55 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 84. 
56 Per P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, cit., p. 164, 

questo passaggio costituisce « il punto culminante, probabilmente l’apice di tutta 

l’enciclica », in quanto apriva « uno spazio completamente nuovo alle relazioni con i 

Paesi dell’Est e con le società che stanno oltre la cortina di ferro o quella di bambù. Non 

si condanna più una società in quanto vi viene insegnata una certa dottrina; bisogna 

invece osservare concretamente i movimenti sociali che in essa si sviluppano e cercare 

tutti i mezzi possibili di contatto e di azione ». 
57 Sulla c.d. « apertura a sinistra », promossa da Amintore Fanfani e Aldo Moro, che 

chiuse una fase storica della politica italiana del dopoguerra dominata dalla figura di 



 

69 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Al di là dei suoi esiti immediati, va peraltro rimarcato che una 
simile apertura era, ed è tuttora, del tutto coerente con il principio 
ispiratore del documento giovanneo, ovvero la ricerca della pace e di una 
pacifica convivenza attraverso il dialogo, inesausto e continuo, tra tutte 
le componenti della società civile e della comunità internazionale.  

 
 

10 - La perenne attualità dell’Enciclica 

 
Come noto la Pacem in terris, per i suoi contenuti e per il contesto storico 
nel quale fu pubblicata, ebbe un forte impatto non solo all’interno della 
Chiesa, ove peraltro non mancarono critiche, ma soprattutto 
nell’opinione pubblica mondiale, e resta tra i documenti, insieme alla 
Populorum progressio di Paolo VI, che maggiormente contribuirono 

all’affermazione dell’autorevolezza e del prestigio della Santa Sede nel 
mondo ben al di là dei confini dell’ecumene cattolico.  

Come già ricordato, essa ebbe anche un forte impatto sui lavori 
del Concilio Vaticano II, orientandolo in modo decisivo nella trattazione 
dei temi concernenti il rapporto della Chiesa con il mondo 
contemporaneo e con la dottrina dei diritti fondamentali, in particolare 
la libertà religiosa. Il nuovo e positivo approccio al tema dei diritti umani, 
recepito dai documenti conciliari, è divenuto poi una costante nel 
magistero dei successivi pontefici. Basti pensare, oltre alle già ricordate 
acquisizioni conciliari, all’insegnamento in materia di Giovanni Paolo II, 
con la sua insistenza sulla tutela e promozione dei diritti umani come 
impegno primario della missione della Chiesa nel mondo: l’uomo “è la 
prima e fondamentale via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso” 58.  

Nonostante la sua ampia e diffusa recezione nel magistero 
conciliare e pontificio, la Pacem in terris conserva peraltro una sua 

irripetibile e stringente attualità e preziosità, per la semplicità e la 
chiarezza dei suoi enunciati e della sua struttura, accessibili a tutti anche 
al di fuori del mondo cattolico, e per l’autenticità della sua ispirazione, 
ove si coglie l’espressione di un sincero anelito per il bene dell’intera 
umanità.  

Essa rimane, a mio parere, anche per il suo luminoso equilibrio tra 
la fedeltà all’uomo e la sua vocazione trascendente, una fonte di costante 
ispirazione non solo all’interno della Chiesa ma anche al di fuori di essa 

                                                             

Pio XII, da ultimo cfr. C. CATANANTI, L’Italia vaticana. L’egemonia della Chiesa di Pio XII 

sulla Repubblica. Prefazione di A. Riccardi, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2025, p. 389 ss. 
58 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Redemptor Hominis all’inizio del suo 

ministero pontificale, cit., n. 14. 



 

70 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

per tutti coloro, singoli, gruppi e governi, che intendano impegnarsi nella 
costruzione di un mondo migliore. 

 
 

 


