2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Paolo Cavana
(professore ordinario di Diritto canonico e Diritto ecclesiastico nell’Universita
LUMSA di Roma, Dipartimento di Giurisprudenza, Economia Politica e
Lingue moderne)

La Pacem in terris: un nuovo approccio ai diritti umani.
Alcune osservazioni tra dottrina sociale della Chiesa, rinnovamento
conciliare e revisione del Codice di diritto canonico *

Pacem in terris: a new approach to human rights.
A survey through the social doctrine of the Church, consiliar renewal
and revision of the Code of Canon Law

ABSTRACT: il contributo si sofferma sulle principali novita dell'ultima
Enciclica di papa Giovanni XXIII “Pacem in terris” (1963), in particolare sul
nuovo approccio ai diritti umani che essa introduce nel magistero sociale della
Chiesa cattolica e sulla sua incidenza nei lavori del Concilio Vaticano II e nella
revisione del Codice di diritto canonico.

ABSTRACT: This paper focuses on the main innovations of the last Encyclical
of Pope John XXIII “Pacem in terris” (1963), in particular on the new approach
to human rights that it introduces in the social magisterium of the Catholic
Church and on its impact on the work of the Second Vatican Council and in the
revision of the Code of Canon Law.

SOMMARIO - 1. Novita della Pacem in terris ed evento conciliare - 2. Un nuovo
approccio ai diritti umani fondato sul valore della liberta - 3. Fondamento dei
diritti umani, magistero pontificio e Concilio Vaticano II - 4. Il primo Bill of
Rights nel magistero della Chiesa. I diritti umani come terreno di incontro tra
persone e popoli - 5. Un (cauto) apprezzamento del costituzionalismo
democratico - 6. Pacem in terris e riforma del Codice di diritto canonico - 7. La
Dichiarazione Universale dei diritti dell’'uomo e la comunita internazionale - 8.
Errore ed errante: la dottrina al servizio dell’'uomo, non viceversa - 9. False
ideologie e movimenti storici: un approccio nuovo alle dinamiche politiche - 10.
La perenne attualita dell’Enciclica.

1 - Novita della Pacem in terris ed evento conciliare

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper.

Testo ampliato e con note della relazione svolta nella Giornata di Studi "60 anni dalla
Pacem in Terris. Le religioni a servizio della pace" (26 settembre 2023, Albergo dei Poveri,
Genova) patrocinata da Universita di Genova, RUniPace (Rete Universita per la Pace) e
Ordine dei Giornalisti della Liguria.

DOI : https:/ /doi.org/10.54103 /1971-8543 /29172

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

L’enciclica Pacem in terris ha rappresentato un punto di non ritorno
nell’evoluzione del magistero cattolico in ordine ai rapporti tra la Chiesa,
le realta temporali e 'ordine politicol. In essa si coglie uno sguardo
nuovo, pieno di fiducia nei confronti dell'uvomo e di alcune conquiste
della modernita (i cosi detti “segni dei tempi” di sapore evangelico), che
ha consentito di voltare definitivamente pagina dopo secoli di reciproca
diffidenza nei confronti di un’evoluzione storica che, a partire dalla
Riforma protestante, e poi con la Rivoluzione francese e I'affermazione
del liberalismo e dei totalitarismi nel Novecento, sembrava aver scavato
un solco incolmabile nei rapporti tra la Chiesa e il mondo moderno?.

La novita dell’Enciclica, accolta da reazioni entusiastiche ma
anche da critiche all'interno dello stesso mondo cattolico, fu colta
pienamente gia all’epoca e il suo messaggio fu raccolto dai padri
conciliari, che a essa si ispirarono nell’elaborazione della versione
definitiva di alcuni fondamentali documenti del Concilio3.

Si potrebbe anzi affermare che 1’Enciclica, per quanto opera
autonoma del Pontefice sollecitata da precise circostanze storiche esterne
ad esso - ossia la grave crisi dei missili a Cuba e le minacce alla pace che

1 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris sulla pace fra tutte le genti fondata nella
verita, nella giustizia, nell’amore, nella liberta, Roma, 11 aprile 1963, in www.vatican.va.
In argomento, anche con riferimenti magisteriali, cfr. AA. VV., Lettera enciclica di
Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di M. Bertolissi,
Jovene, Napoli, 2023; M. CROCIATA, Dalla Pacem in terris alle sfide di 0ggi, 16 settembre
2023, in wwuw.settimanalenews.it; M. FAGGIOLI, “Pacem in terris” gia e non ancora,
Edizioni Qiqajon, Magnano, 2023; P. FOGLIZZO, Un'idea integrale di pace. I sessant’anni
della Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, aprile 2023, pp. 241-246 ; AA. VV., La luce
della ragione. A 50 anni dalla Pacem in terris, a cura di L. Bonanate e R. Papini, Bruno
Mondadori, Milano, 2013; BENEDETTO XVI, Messaggio per la celebrazione della XLVI
Giornata Mondiale della pace (1° gennaio 2013) “Beati gli operatori di pace”, in
www.vatican.va; P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali,
febbraio 2013, pp. 163-166; FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all incontro promosso
dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace nel 50° anniversario della “Pacem in terris”,
Sala Clementina, 3 ottobre 2013, in www.vatican.va; G. SALE, Il cinquantesimo anniversario
della “Pacem in terris”, in Civilta Cattolica, 11, 3907 (2013), pp. 9-22 ; A. MELLONI, Pacem
in terris. Storia dell'ultima enciclica di Papa Giovanni, Laterza, Roma-Bari, 2010; A.
PAPISCA, La pace e il mondo: il metodo dei segni dei tempi, in AA. VV. Pacem in Terris,
impegno permanente, Editrice Monti, Saronno, 2004, pp. 65-91

2 In argomento, cfr. MENOZZI D., Chiesa e diritti umani. Legge naturale e modernita
politica dalla Rivoluzione francese ai nostri giorni, il Mulino, Bologna, 2012.

3 Sugli effetti dell’Enciclica nel dibattito e nei lavori conciliari, cfr. A. MELLONI,
Pacem in terris. Storia dell ultima enciclica di Papa Giovanni, cit., pp. 92-95.

49

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543


http://www.vatican.va/
http://www.settimanalenews.it/

2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

essa aveva rappresentato con l'incubo di una guerra nucleare* -, faccia
parte a pieno titolo dell’evento conciliare. Essa infatti fu redatta e
pubblicata dal Sommo Pontefice, capo del Collegio episcopale, I'11 aprile
1963, dopo la conclusione della prima sessione pubblica del Concilio
Vaticano II (ottobre-dicembre 1962), quindi nel corso della prima e
decisiva fase del dibattito conciliare5, contribuendo - malgrado la morte
repentina del suo autore (3 giugno 1963) - a condizionarne e ad
orientarne autorevolmente la direzione nel superamento di alcuni snodi
essenziali e segnandone 1esito finale®.

Letta con gli occhi disincantati di oggi, ai quali vengono
quotidianamente riproposte dai mass media le immagini di guerre
fratricide di cui sono vittime soprattutto le popolazioni civili inermi,
come in Ucraina e in Palestina, verrebbe da dubitare dello sguardo
fiducioso sull’'uomo e sui segni dei tempi al quale I’enciclica giovannea &
ispirata’. E tuttavia, proprio nei frangenti pitt oscuri della storia e della
vita personale occorre - come ci insegna papa Giovanni - tornare a

4 Cfr. P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, cit., p. 163.

5 Per una sintetica scansione dei lavori conciliari, che consente di cogliere il momento
cruciale nel quale fu pubblicata I'Enciclica di Giovanni XXIII, durante la prima
interssione (dicembre 1962-settembre 1963), nei mesi nei quali maturo la coscienza
conciliare che porto alla preparazione di nuovi schemi rispetto a quelli inizialmente
predisposti dalla Curia Romana, cfr. G. ALBERIGO, Breve storia del concilio vaticano 11,
I1 Mulino, Bologna, 2005. Osserva questo autore, fotografando quel preciso momento
storico: “lo spirito conciliare dilaga nel cattolicesimo e alimenta nuove ondate di attese
anche nella grande opinione pubblica, in seno alla quale I'intervento del papa nella crisi
di Cuba e l'enciclica Pacem in terris prima e poi la sua stessa morte suscitano un
coinvolgimento di intensita e proporzioni sconosciute” (ibidem, pp. 68-69).

6 Cfr. P. PAVAN, Il momento storico di Giovanni XXIII e della “Pacem in terris”: sua
incidenza negli atti conciliari e mnella vita della chiesa e sua incidenza nella societd
contemporanea, in AA.VV., I diritti fondamentali della persona e la liberta religiosa. Atti del V
colloquio giuridico (8-10 marzo 1984), a cura di L. Biffi, Liberia Editrice Vaticana, Roma,
1985, pp. 106-112.

7 Scettico sulla visione dell'uomo e del suo destino espressa nell’Enciclica giovannea,
passando in rassegna alcune tra le principali concezioni della persona umana
affermatesi nello sviluppo storico della civilta occidentale, cfr. G. FALSITTA,
Osservazioni e riflessioni sulla rilevanza e persuasivita dell’enciclica giovannea, in AA. VV,,
Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di
M. Bertolissi, cit., pp. 251-264. Per questo autore « risulta inaccettabile sotto ogni profilo
la teoria della natura angelica dell’essere umano e dell'uomo come essere creato a
immagine e somiglianza di Dio » (p. 261), da cui muove il documento, arrivando a definirlo
« Enciclica delle utopie, delle speranze » (p. 262).

50

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

coltivare la speranza di un futuro migliore, che non puo che fondarsi
sulla fede nel comune destino dell'uomo e sulla sua dignita inalienabile?.

Su questo documento la ricerca storica e I’analisi critica hanno gia
scritto praticamente tutto®. Tuttavia la sua modernita e carica profetica
sono tali, anche al giorno d’oggi, che essa non cessa di stimolare la
riflessione non solo dei credenti. Mi limiterd pertanto ad alcune
annotazioni relative al suo complessivo impatto sulla tutela dei diritti
umani nella Chiesa e nel mondo contemporanei: un aspetto del
documento sul quale l'attenzione dei commentatori e dell’opinione
pubblica, fortemente concentrata sul tema della pace, é stata forse meno
sollecitatal®.

2 - Un nuovo approccio ai diritti umani fondato sul valore della liberta

Va osservato in premessa che l'ultima enciclica giovannea non fu un
fulmine a ciel sereno, nel senso che era stata preceduta da alcuni
interventi anche di precedenti pontefici che avevano cominciato a
dissipare alcuni motivi di incomprensione e soprattutto a ravvicinare la
Chiesa al mondo moderno.

Basti pensare all’enciclica Rerum novarum (1891) di Leone XIII, che
avvicino la Chiesa al movimento operaio e alle ragioni dei lavoratori.
Dopo i documenti di condanna dei totalitarismi della prima meta del
Novecento, anche alcuni famosi Radiomessaggi natalizi di Pio XII, in
particolare quelli del 1942 e del 1944, diffusi nel pieno della guerra,
avevano individuato nella tutela e promozione dei diritti umani e nella
democrazia le possibili vie per la ricostruzione di una societa pitt giusta
e rispettosa della persona umana. Come noto, a essi si sarebbero ispirati
alcuni giovani costituenti democristiani - tra i quali Aldo Moro, Giuseppe

8 Sulla figura di Papa Giovanni XXIII, sulla sua formazione umana, sul suo itinerario
di vita e sulle sue importanti esperienze ecclesiali, svolte per lo piu al servizio della
diplomazia vaticana, cfr. ALBERIGO G., Papa Giovanni (1881-1963), EDB, Bologna,
2000.

9 In argomento, cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di Papa
Giovanni, cit., con ampi ed esaurienti riferimenti bibliografici.

10 In argomento, di recente, cfr. AA. VV.,, Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in
terris. Costituzioni e Carte dei diritti, a cura di M. Bertolissi, cit., con numerosi contributi
di giuristi sul tema della pace, della guerra e anche sull’approccio dell’Enciclica alla
partecipazione democratica e ai diritti umani (ma curiosamente senza alcun contributo
sulla sua incidenza sull’evoluzione del diritto canonico).

51

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Dossetti e Giorgio La Pira, ma anche, tra i meno giovani, Guido Gonella
- nel loro decisivo apporto ai lavori dell’ Assemblea costituente in Italia®'.

Tuttavia fu la Pacem in terris a proporre un nuovo e sistematico
approccio del magistero cattolico ai diritti umani, da intendere come
patrimonio comune dell’'umanita e di tutti gli uomini di buona volonta.
Essi rappresentano la base del documento e il loro rispetto e tutela
vengono proposti, non ai soli fedeli cattolici ma a tutti gli uomini di
buona volonta, come condizioni essenziali per il conseguimento della
pace, la prima delle quali e indicata proprio nella costruzione di un
ordine giuridico fondato sul riconoscimento della dignita della persona
umana e dei suoi diritti inalienabili e universali'2.

Il punto di svolta e rappresentato, sul piano teorico e magisteriale,
dalla decisa valorizzazione del principio di liberta, che viene collocata
nell’ultima enciclica giovannea tra i valori essenziali - accanto alla verita,
alla giustizia e all’amore - posti a fondamento di una pacifica convivenza
umana (e, quindi, della pace):

«La convivenza fra gli esseri umani & quindi ordinata, feconda e
rispondente alla loro dignita di persone, quando si fonda sulla
verita, conformemente al richiamo dell’apostolo Paolo: "Via dunque
da voi la menzogna e parli ciascuno col suo prossimo secondo
verita, poiché siamo membri gli uni degli altri" (Ef 4,25). Cio
domanda che siano sinceramente riconosciuti i reciproci diritti e
vicendevoli doveri. Ed e inoltre una convivenza che si attua secondo
giustizia o nell'effettivo rispetto di quei diritti e nel leale

11 Per una sintesi efficace del contributo dei costituenti democristiani, sollecitati dai
radiomessaggi di Pio XII, all’elaborazione della Costituzione repubblicana del 1948, &
sempre utile il riferimento a U. DE SIERVO - L. ELIA, Costituzione e movimento cattolico,
in F. Traniello - G. Campanini (dir.), Dizionario storico del movimento cattolico in Italia
1860-1980, 1/2. I fatti e le idee, Marietti, Torino, 1984, pp. 232-246.

12 La prima parte dell'Enciclica, intitolata « L'ordine tra gli esseri umani», con
sottotitolo « Ogni essere umano é persona, soggetto di diritti e di doveri », inizia con la
seguente affermazione: «In una convivenza ordinata e feconda va posto come
fondamento il principio che ogni essere umano ¢ persona cio¢ una natura dotata di
intelligenza e di volonta libera; e quindi € soggetto di diritti e di doveri che scaturiscono
immediatamente e simultaneamente dalla sua stessa natura” (GIOVANNI XXIII, enc.
Pacem in terris, cit., n. 5), cui segue un’elencazione di tali diritti. Coglie un’evidente
assonanza con i principi ispiratori della Costituzione italiana M. BELLETTI, Un
meraviglioso decalogo per affrontare le sfide della modernita: la dignita dell’essere umano al
centro, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte
dei diritti, a cura di M. Bertolissi, cit., p. 23 ss. Sulla dottrina dei diritti umani nell’attuale
magistero della Chiesa, cfr. G. DALLA TORRE, La citta sul monte. Contributo ad una
teoria canonistica delle relazioni fra Chiesa e Comunita politica, 3° ed., Editrice Ave, Roma,
2007, pp. 175-182.

52

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

adempimento dei rispettivi doveri; che e vivificata e integrata
dall’amore, atteggiamento d’animo che fa sentire come propri i
bisogni e le esigenze altrui, rende partecipi gli altri dei propri beni
e mira a rendere sempre piu vivida la comunione nel mondo dei
valori spirituali; ed e attuata nella liberta, nel modo cioé che si
addice alla dignita di esseri portati dalla loro stessa natura razionale
ad assumere la responsabilita del proprio operare» (n. 18)13.

Per cogliere la novita di questa impostazione, non a caso oggetto
di rilievi critici in alcuni pareri richiesti nel corso della stesura del
documento, non é necessario andare alle condanne ottocentesche del
Sillabo (1864): basta ricordare che la precedente enciclica sociale Mater et
magistra (1961) dello stesso papa Roncalli, di appena due anni prima,
aveva invitato alla “ricomposizione dei rapporti della convivenza nella verita,
nella giustizia e nell’amore”™: tutti valori, quest'ultimi, da conseguire
necessariamente con l'aiuto della Chiesa, senza fare alcun accenno alla
liberta, valore che appartiene all'uomo in quanto tale come dono del
Creatore ma che suscitava ancora sospetti e diffidenza nell’ambito di una
concezione - molto diffusa a quel tempo nella Chiesa e sostenuta dal
Sant'Ufficio - sostanzialmente pessimista dell’essere umano, dominata
dalla sua natura ferita dal peccato originale'®.

In questa prospettiva I’affermazione delle ideologie totalitarie e gli
immani conflitti che ne erano seguiti nel corso del Novecento erano visti
come la prova evidente degli esiti tragici cui aveva condotto il
progressivo distacco del mondo moderno dal cristianesimo e dalla
Chiesa, frutto di un concetto di liberta che aveva allontanato 'uomo, e
prima ancora lo Stato, dalla verita divina e dai suoi doveri di creatura.

Non a caso fu proprio sul concetto di liberta, e in particolare di
quella religiosa e di coscienza, che si era delineato, nel corso dell’anno
(1961) immediatamente precedente I'apertura del Concilio Vaticano II,
un aperto scontro tra il Sant'Uffizio (card. Ottaviani), nettamente
contrario ad un suo richiamo negli schemi preparatori e favorevole
piuttosto al concetto di folerantia religiosa, funzionale alla tradizionale
impostazione confessionista dello Stato cattolico, e il Segretariato per
I'unita dei cristiani (card. Bea), che aveva presentato un suo progetto
intitolato espressamente “Schema constitutionis de libertate religiosa”, poi

13 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 18.

14 Cfr. GIOVANNI XXIII, enc. Mater et magistra sui recenti sviluppi della questione
sociale, Roma, 20 maggio 1961 (la frase virgolettata nel testo ¢ il titolo della parte quarta
ed ultima del documento).

15 Sull'evoluzione del magistero ecclesiastico in tema di liberta religiosa, cfr. G.
DALLA TORRE, La citta sul monte. Contributo ad una teoria canonistica delle relazioni fra
Chiesa e Comunita politica, cit., p. 81 ss.

53

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

inviato nel febbraio 1962, su autorizzazione esplicita di papa Giovanni,
alla Commissione preparatoria centrale, nella quale si era aperto un
aspro confronto sulle due tesi’®.

Fu su questa fondamentale divergenza tra opposte visioni
dell'uomo, peccatore e redento da Cristo, e della stessa missione della
Chiesa, potenzialmente in grado di dividere i padri conciliari, a
intervenire la Pacem in terris, orientando decisamente la discussione
conciliare verso I'esplicito riconoscimento del valore della liberta umana
anche nella Chiesa e della sua necessaria tutela come fondamento di un
ordine sociale giusto e di un nuovo ordine mondiale, basato sulla pacifica
convivenza nella pace, e di un rinnovato rapporto della Chiesa con il
mondo contemporaneo.

E stato giustamente osservato che la novita della Pacem in terris fu
non tanto nei suoi contenuti, in larga parte gia affermati nel precedente
magistero, quanto nel liguaggio da essa usato!”. Ma ci6 non ne sminuisce
affatto la carica innovativa, anzi la rafforza, perché si trattava di un
linguaggio che veicolava una visione nuova e rinnovata dell'uomo,
fondata sulla sua autonoma responsabilita, ispirata a fiducia nelle sue
potenzialita e nel suo contributo alla costruzione di una societa piti giusta
e umana, anche nella Chiesa, e come tale destinata a condizionare
profondamente la successiva elaborazione dei documenti conciliari’®.

In questo senso I'enciclica € molto chiara ed esplicita:

16 Per approfondimenti, cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica
di Papa Giovanni, cit., pp. 14-17.

17 Si noti come in questa valutazione convergono anche autori critici nei confronti
dell’evoluzione della Chiesa cattolica sui diritti umani e che vedono nella Pacem in terris
I'espressiome di una sorta di “trasformismo del magistero cattolico”, cfr. U.
VINCENT]L, Ingresso nella contemporaneita. Un’enciclica per dimenticare (e far dimenticare),
in AA. VV,, Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti,
cit, p. 463 ss., il quale, pur esprimendo dubbi sul reale impatto dell’Enciclica sulle
coscienze, in primo luogo dei fedeli cattolici, ritiene certo che « la Pacem in terris ha
contribuito molto a innovare il linguaggio del magistero, transitandolo nella
contemporaneita. Un’operazione riuscita: lo prova il fatto che i successori di Giovanni
XXIII [e gli stessi padri conciliari] si sono tutti adeguati e, anzi, hanno tutti resa piu forte
la volonta di parlare il linguaggio del mondo ».

18 Cfr. A. MELLONI, Pacem in terris. Storia dell'ultima enciclica di Papa Giovanni, cit.,
p- 92. Riprendendo l'osservazione di Vittorino Veronese, all'epoca membro della
commissione conciliare per lo schema XIII sulla Chiesa nel mondo contemporaneo,
secondo il quale la Pacem in terris « perturba » il lavoro della Commissione, Melloni
precisa: « Non € una battuta : 'enciclica perturba il linguiaggio. E questa perturbazione
continuera ad agire, croce o delizia dei destinatari allora, dello sviluppo conciliare poi
e della sua comprensione storico-critica ora ».

54

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

«La dignita di persona, propria di ogni essere umano, esige che esso
operi consapevolmente e liberamente. Per cui nei rapporti della
convivenza i diritti vanno esercitati, i doveri vanno compiuti, le
mille forme di collaborazione vanno attuate specialmente in virtt
di decisioni personali; prese cioé per convinzione, di propria
iniziativa, in attitudine di responsabilita, e non in forza di
coercizioni o pressioni provenienti soprattutto dall’esterno. Una
convivenza fondata soltanto su rapporti di forza non & umana. In
essa infatti e inevitabile che le persone siano coartate o compresse,
invece di essere facilitate e stimolate a sviluppare e perfezionare se
stesse» 19,

3 - Fondamento dei diritti umani, magistero pontificio e Concilio
Vaticano II

Alla base dell’Enciclica vi € un approccio che potremmo definire laico e
pragmatico ai diritti umani, di matrice non confessionale:
nell’esposizione delle ragioni a favore della pace e di un ordine giuridico
e sociale ispirato a giustizia (opus iustitiae pax) il richiamo alle motivazioni
di fede e religiose e sempre presente ma viene evocato sempre dopo, a
rafforzare I'impegno dei credenti in questa direzione, mettendo in primo
piano le ragioni dell’'unita del genere umano, con cio valorizzando il
contributo anche dei non credenti o di credenti in altre fedi, tutti chiamati
a contribuire alla costruzione della pace?°.

Questo approccio si coglie gia nell’incipit del documento, ove la
pace viene definita innanzitutto “anelito profondo degli esseri umani di
tutti i tempi” (n. 1), riconoscendo quindi in tutti gli uomini, a prescindere
dalle differenze di religione e ideologiche, i necessari artefici e costruttori
di questo bene essenziale per l'intera comunita umana.

In questo senso € emblematico anche "esordio del capitolo I del
documento, gia richiamato e intitolato “L’ordine tra gli esseri umani”:

«In una convivenza ordinata e feconda va posto come fondamento
il principio che ogni essere umano & persona cioe una natura dotata
di intelligenza e di volonta libera; e quindi e soggetto di diritti e di
doveri che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla

19 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit.,, n. 17.

20 Questo approccio risuona chiaramente nelle parole pronunciate di recente
dall’attuale Pontefice Leone XIV nel commentare la parabola del buon samaritano (Lc
10, 33b): “prima che una questione religiosa, la compassione & una questione di
umanita! Prima di essere credenti, siamo chiamati ad essere umani” (LEONE XIV,
Udienza Generale, Piazza San Pietro. Mercoledi, 28 maggio 2025, in www.vatican.va).

55

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

sua stessa natura: diritti e doveri che sono percio universali,
inviolabili, inalienabili» 21.

E prosegue:
«Che se poi si considera la dignita della persona umana alla luce
della rivelazione divina, allora essa apparira incomparabilmente
piu grande, poiché gli uomini sono stati redenti dal sangue di Gesu

Cristo, e con la grazia sono divenuti figli e amici di Dio e costituiti
eredi della gloria eterna» 22.

Gia Pio XII aveva affermato la tutela dei diritti naturali della
persona umana come fondamento per la ricostruzione di un ordine
giuridico giusto dopo la tragedia della guerra (Radiomessaggi natalizi del
1942 e del 1944, che costituiscono i documenti piti frequentemente
richiamati nell’enciclica giovannea) ma su basi ancora confessionali,
ponendo la fede religiosa e 1’adesione al cristianesimo come premessa
essenziale e indispensabile2?, anche per la democrazia?4.

21 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 5.

22 Ibidem.

23 PIO XII, Radiomessaggio alla vigilia del Santo Natale, 24 dicembre 1942 (in
www.vatican.va): « Origine e scopo essenziale della vita sociale vuol essere la
conservazione, lo sviluppo e il perfezionamento della persona umana, aiutandola ad
attuare rettamente le norme e i valori della religione e della cultura, segnati dal Creatore
a ciascun uomo e a tutta I'umanitd, sia nel suo insieme, sia nelle sue naturali
ramificazioni. Una dottrina o costruzione sociale, che rinneghi tale interna, essenziale
connessione con Dio di tutto cio che riguarda lI'uomo, o ne prescinda, segue falso
cammino; e mentre costruisce con una mano, prepara con l'altra i mezzi, che presto o
tardi insidieranno e distruggeranno l'opera. E quando, misconoscendo il rispetto
dovuto alla persona e alla vita a lei propria, non le conceda alcun posto nei suoi
ordinamenti, nell'attivita legislativa ed esecutiva, lungi dal servire la societa, la
danneggia; lungi dal promuovere e animare il pensiero sociale e attuarne le aspettative
e le speranze, le toglie ogni valore intrinseco, servendosene come di frase utilitaria, la
quale incontra in ceti sempre pili numerosi risoluta e franca ripulsa”.

24 ID., Radiomessaggio natalizio ai popoli del mondo intero, 24 dicembre 1944 (in
www.vatican.va): «la dignita dell'uomo e la dignita dell'immagine di Dio, la dignita,
dello Stato e la dignita della comunita morale voluta da Dio, la dignita dell'autorita
politica la dignita della sua partecipazione all'autorita di Dio. Nessuna forma di Stato
puo non tener conto di questa intima e indissolubile connessione; meno di ogni altra la
democrazia. Pertanto, se chi ha il pubblico potere non la vede o pilt 0 meno la trascura,
scuote nelle sue basi la sua propria autorita. Parimente, se egli non terra abbastanza in
conto questa relazione, e non vedranella sua carica la missione di attuare I'ordine voluto
da Dio, sorgera il pericolo che l'egoismo del dominio o degli interessi prevalga sulle
esigenze essenziali della morale politica e sociale, e che le vane apparenze di una
democrazia di pura forma servano spesso come di maschera a quanto vi e in realta di
meno democratico ».

56

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Giovanni XXIII invece allarga lo sguardo e, manifestando fiducia
nell’intera umanita, vede in tutti gli uomini e popoli gli artefici e
protagonisti del processo di costruzione di un mondo migliore. In questa
prospettiva la Pacem in terris apri la strada alla nuova impostazione sulle
realta temporali e sui rapporti con la comunita politica poi adottata dai
padri del Concilio Vaticano II, all’epoca aperto solo da alcuni mesi®.

In particolare 'ultima enciclica di papa Roncalli pose le premesse
per l'approvazione della Dichiarazione conciliare Dignitatis humanae
sulla liberta religiosa, il cui testo nella fase preparatoria del Concilio si
intitolava De tolerantia e che solo nell’aprile del 1964, dopo una profonda
rielaborazione, fu inviato ai Padri con il titolo De libertate religiosa e
sottoposto poi a ulteriori discussioni ed emendamenti, fino alla sua
approvazione definitiva il 7 dicembre 1965, al termine dell’ultima
sessione conciliare?®.

In tale documento, che cita frequentemente tra le sue fonti proprio
'enciclica Pacem in terris, la liberta religiosa & infatti affermata come un
diritto fondamentale basato sulla dignita inalienabile della persona
umana, che come tale deve essere riconosciuto da tutti gli ordinamenti
civili, a prescindere da ragioni di fede, le quali vengono menzionate solo
nella seconda parte del documento per evidenziare il valore aggiuntivo
di tale liberta per i credenti e per la Chiesa alla luce della Rivelazione
divina e della predicazione di Cristo?.

La dottrina giovannea della tutela dei diritti umani come
fondamento della comunita civile e politica € poi richiamata e ripresa
anche nella Costituzione pastorale Gaudium et spes (§ 76) su “La Chiesa
nel mondo contemporaneo”, che rivendica il diritto di quest’ultima di
predicare la fede, insegnare la sua dottrina sociale e dare il suo giudizio
morale anche su cose che riguardano 'ordine politico quando cio sia
richiesto non solo dalla salvezza delle anime (ratione peccati), come nella

25 Sull’acceso dibattito che si apri all’interno della Curia Romana e del Sant’Uffizio
sulla bozza dell’enciclica, predisposta da mons. Pietro Pavan, rettore dell’Universita
Pontificia Lateranense, gia rivista dal Pontefice, e sul suo riferimento alla liberta tra le
condizioni di un ordine dociale giusto come fondamento della pace tra i popoli, cfr. A.
MELLONI, Pacem in terris. Storia dell’ultima enciclica di papa Giovanni, cit., p. 54 ss., che
riporta in Appendice alcuni significativi documenti inediti (p. 103 ss.).

2% Sulla preparazione della dichiarazione conciliare Dignitatis humanae, cfr. S.
SCATENA, La fatica della liberta. L’elaborazione della dichiarazione “Dignitatis humanae”
sulla liberta religiosa del Vaticano II, Il Mulino, Bologna, 2004; P. PAVAN, (a cura di), La
liberta religiosa. Dichiarazione conciliare ‘Dignitatis humanae’. Testo conciliare e commento,
Queriniana, Brescia, 1967, pp. 7-117.

27 Cfr. S. SCATENA, La fatica della liberta. L’elaborazione della dichiarazione “Dignitatis
humanae” sulla liberta religiosa del Vaticano 11, cit.

57

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

tradizione, ma anche dai diritti fondamentali della persona umana (§ 76
h): e il tema dei diritti umani che irrompe nella Chiesa, rinnovando la sua
missione e facendo di essa la suprema garante della persona umana e
della sua dignita inalienabile di fronte al mondo?.

4 - Il primo Bill of Rights nel magistero della Chiesa. I diritti umani
come terreno di incontro tra persone e popoli

Questa nuova impostazione, che muove non piu da astratti enunciati
dottrinali (metodo deduttivo) ma dall’esperienza concreta della comune
umanita delle persone e delle comunita e dal riconoscimento dei
progressi della civilta umana (metodo induttivo), emerge anche in altre
novita presenti nel testo dell’Encilica e nella sua sistematica.

Innanzitutto la precedenza dei diritti sui doveri, espressione della
insopprimibile dignita dell'uomo e delle sue aspirazioni in un mondo
tuttora segnato dai conflitti ma anche dall’aspirazione alla pace e alla
reciproca comprensione. Nella Pacem in terris i diritti dell'uomo, la cui
tutela e promozione & posta alla base della costruzione di un ordine
giuridico e sociale ispirato a giustizia, non sono solo enunciati
astrattamente e genericamente ma specificamente individuati ed
elencati, forniti di un contenuto essenziale in grado di acquisire valore
universale e di costituire la base per il loro riconoscimento e attuazione
specifica nei singoli ordinamenti delle nazioni.

Questi diritti, enunciati nella prima parte del documento a
formare una sorta di “Carta dei diritti”?° e in questa sede sinteticamente
richiamati3, sono i seguenti: il diritto all’esistenza e ad un tenore di vita
dignitoso, che ricomprende anche quanto riguarda l’alimentazione, il
vestiario, I’abitazione, il riposo, le cure mediche, i servizi sociali necessari

28 Sulla formazione della costituzione pastorale Gaudium et spes, cfr. G. TURBANT],
Un concilio per il mondo moderno. La redazione della costituzione pastorale « Gaudium et spes »
del Vaticano 11, I1 Mulino, Bologna, 2000.

2 [espressione ¢ di P. COSTANZO, L’Enciclica come Carta dei diritti (spunti per una
riflessione), in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e
Carte dei diritti, cit., p. 163-173, che si sofferma sul contenuto di tali diritti, in particolare
quello di liberta religiosa, e sull’evoluzione del magistero ecclesiastico sui diritti umani
di matrice liberale dalla Rivoluzione francese alla Dichiarazione universale dei diritti
umani.

% GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit, nn. 6-13. Per un’analisi piu
approfondita dell’elenco di diritti e doveri ivi enunciato, cfr. M. BELLETTI, Un
meraviglioso decalogo per affrontare le sfide della modernita: la dignita dell’essere umano al
centro, cit., pp. 24-31.

58

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

e le tutele previdenziali e assicurative (n. 6); diritti riguardanti i valori
morali e culturali, tra cui la liberta nella ricerca del vero e nella
manifestazione del pensiero e della sua diffusione nei limiti consentiti
dall’ordine morale e del bene comune, e il diritto all’istruzione nei suoi
vari gradi (n. 7); il diritto di onorare Dio secondo il dettame della retta
coscienza, ossia il diritto alla liberta religiosa (n. 8); il diritto alla liberta nella
scelta del proprio stato, tra cui il diritto di creare una famiglia o di seguire
la propria vocazione religiosa (n. 9); diritti attinenti il mondo economico, tra
cui quello alla libera iniziativa economica, a condizioni di lavoro e a
livelli retributivi adeguati e alla proprieta privata, alla quale pero “é
intrinsecamente inerente una funzione sociale” (n. 10); il diritto di riunione
e di associazione, base e fondamento del pluralismo sociale (n. 11); il diritto
di emigrazione e di immigrazione, con la precisazione, quanto mai attuale,
che

“Per il fatto che si é cittadini di una determinata comunita politica,
nulla perde di contenuto la propria appartenenza, in qualita di
membri, alla stessa famiglia umana; e quindi I'appartenenza, in
qualita di cittadini, alla comunita mondiale” 31;

infine i diritti a contenuto politico, che consentono al cittadino di “prender
parte attiva alla vita pubblica e addurre un apporto personale
all’attuazione del bene comune”, e quello alla tutela giuridica dei propri
diritti (n. 13).

Si tratta di un ampio riconoscimento, che ricomprende non solo i
tradizionali diritti civili ma anche quelli politici e sociali, e che implica
altresi I'implicito apprezzamento per taluni esiti di un percorso storico
che non era stato privo di tensioni e incomprensioni tra la Chiesa e la
cultura moderna. Solo dopo l'elencazione di questi diritti segue
'affermazione dei doveri che incombono a ciascuno e che sono
indissolubilmente congiunti ai primi, in quanto funzionali alla loro tutela
e fondati sulla dignita della persona umana 3.

In sostanza la tutela e la promozione dei diritti umani vengono
proposti non solo come obiettivo da perseguire da parte dei fedeli
cattolici ma come necessario terreno di incontro tra persone e popoli
(movimenti ideologici) a prescindere dalle differenti dottrine
ideologiche, filosofiche e religiose. La loro importanza e il loro valore
deriva non soltanto dal loro contenuto, di garanzia e promozionale della
dignita della persona umana, ma anche dalle modalita della loro
affermazione sul piano giuridico-costituzionale, ossia come frutto di un
percorso di dialogo e di progressiva condivisione e collaborazione tra le

31 [bidem, n. 12.
32 Jbid., nn. 14-16.

59

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

varie componenti sociali e culturali di un singolo paese (n. 16): solo
questa modalita di formazione puo infatti garantirne Ieffettivo
radicamento e consolidamento e rappresenta la base per lo sviluppo
pacifico di una comunita nazionale e, in termini pitt ampi, di quella
internazionale. La democrazia e i diritti umani non si impongono
dall’esterno ma si costruiscono all’interno di una comunita attraverso il
confronto, la reciproca comprensione e la necessaria condivisione.

5 - Un (cauto) apprezzamento del costituzionalismo democratico

Una seconda novita e rappresentata dalla valutazione sostanzialmente
positiva del costituzionalismo come dottrina volta alla costruzione di un
ordine giuridico in grado di garantire i fondamentali diritti della persona
umana e dei gruppi sociali.

Innanzitutto si prende atto di una serie di nuovi istituti che
regolano la vita di alcune nazioni:

«Nell’organizzazione giuridica delle comunita politiche nell’epoca
moderna, si riscontra anzitutto la carta dei diritti fondamentali degli
esseri umani: carta che viene, non di rado, inserita nelle costituzioni
o che forma parte integrante di esse.

In secondo luogo si tende pure a fissare in termini giuridici, per
mezzo della compilazione di un documento denominato
costituzione, le vie attraverso le quali si formano i poteri pubblici;
come pure i loro reciproci rapporti, le sfere di loro competenza, i
modi o metodi secondo cui sono tenuti a procedere nel porre in
essere i loro atti. Si stabiliscono, quindi, in termini di diritti e di
doveri i rapporti tra i cittadini e i poteri pubblici; e si ascrive ai
poteri pubblici il compito preminente di riconoscere, rispettare,
comporre armonicamente, tutelare e promuovere i diritti e i doveri
dei cittadini®?.

Nella Pacem in terris questo movimento, che postula la separazione
dei poteri, il carattere rappresentativo di un’assemblea elettiva e
l'istituzione di organi di garanzia3, pur con alcuni distinguo & indicato
come un segno dei tempi:

Certo non pud essere accettata come vera la posizione
dottrinale di quanti erigono la volonta degli esseri umani, presi
individualmente o comunque raggruppati, a fonte prima e unica
donde scaturiscono diritti e doveri, donde promana tanto

33 Ibid., n. 45.
3 Jbid., nn. 41-44.

60

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

I'obbligatorieta delle costituzioni che I’autorita dei poteri pubblici»
35

“Pero le tendenze, di cui si e fatto cenno, sono pure un segno
indubbio che gli esseri umani, nell'epoca moderna, hanno
acquistato una coscienza piu viva della propria dignita: coscienza
che, mentre li sospinge a prendere parte attiva alla vita pubblica,
esige pure che i diritti della persona - diritti inalienabili e inviolabili
- siano riaffermati negli ordinamenti giuridici positivi; ed esige
inoltre che i poteri pubblici siano formati con procedimenti stabiliti
da norme costituzionali, ed esercitino le loro specifiche funzioni
nell’ambito di quadri giuridici» 3¢.

Si tratta di affermazioni che appaiono quasi sorprendenti se solo
si pensa alle condanne magisteriali del liberalismo e dei diritti di liberta
intervenute nel corso dell’Ottocento, come pure quelle pitt recenti sul
comunismo, che vanno pero calate in contesti storici e ideologici
fortemente ostili alla Chiesa e alla sua presenza nella societa3’.

E quindi un indubbio merito dell'intuizione profetica di papa
Roncalli quella di aver saputo discernere, tenendo conto delle nuove
circostanze storiche e dell'urgenza della pace, gli aspetti positivi del
costituzionalismo moderno nel fornire valide garanzie per
I’affermazione e il consolidamento di ordinamenti giuridici fondati sulla
divisione dei poteri, informati a giustizia e in grado di assicurare una
pacifica convivenza costruita attraverso il dialogo tra le varie componenti
sociali, non senza peraltro respingere una concezione strettamente
individualista dei diritti e doveri®.

% Ibid., n. 45.

% Ibid., n. 46.

37 In argomento, cfr. G. ZANON, Chiesa e diritti umani. La (cauta) svolta di Giovanni
XXIII, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte
dei diritti, cit., p. 463 ss., per la quale I'Enciclica giovannea « costituisce invero il primo,
formale riconoscimento dei diritti umani da parte della Chiesa cattolica; riconoscimento
parziale, ¢ vero, ma comunque altamente significativo soprattutto per quanto attiene
I'universalita del messaggio voluto dal pontefice ».

38 In argomento, cfr. A. RUGGERI, Pace e dignita, nella Pacem in terris e secondo
Costituzione, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e
Carte dei diritti, cit., pp. 385-400, secondo il quale I’Enciclica giovannea « si schiera,
infatti, decisamente dalla parte delle liberal-democrazie, rimarcando il bisogno di
rendere viepiu salde le basi portanti sulle quali si reggono. Non e, d’altronde, senza
significato che in essa si dica che il principio di divisione dei poteri risponde ad
« esigenze intime nella stessa natura degli uomini » e che ¢, pertanto, necessario che « il
potere legislativo si muova nell’ambito dell'ordine morale e della norma
costituzionale » (p. 393).

61

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Si noti che il riferimento immediato non e pitt al diritto naturale,
eterno e immutabile, di cui la Chiesa si proclama da sempre fedele e
autentica interprete, come nel precedente magistero, ma alla maturata
coscienza degli esseri umani, che il Concilio definira come “il nucleo pit
segreto e il sacrario dell'uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce
risuona nell’intimita propria”3°.

Anche in questo appello alla coscienza morale, che spinge
ciascuno ad agire secondo le sue intime convinzioni, si manifesta quella
fiducia nell’'uomo e nelle sue potenzialita di bene che traspare in modo
evidente dall’Enciclica e che ne determind l’ampia risonanza in un
mondo ancora diviso in due blocchi contrapposti. Una fiducia peraltro
non ingenua né incauta ma che va letta, a mio parere, anche alla luce
degli esiti sostanzialmente positivi, ben noti a papa Roncalli, dei dibattiti
costituenti che si erano svolti nel secondo dopoguerra in alcuni paesi di
antica tradizione cristiana, tra cui l'Italia e la Francia, oltre che in
Germania, e che avevano posto le basi di regimi democratici rispettosi
dei diritti fondamentali e della stessa liberta religiosa®’.

6 - Pacem in terris e riforma del Codice di diritto canonico

Questa fiduciosa apertura nei confronti degli strumenti del
costituzionalismo contemporaneo, oggetto di un apprezzamento che non
trova riscontro con tale solennita in precedenti pronunciamenti
magisteriali, ebbe presumibilmente un significativo impatto anche sulla
stagione di forte rinnovamento che dili a poco avrebbe investito lo stesso
ordinamento giuridico della Chiesa.

Mi riferisco innanzitutto alla proposta di un progetto di legge
fondamentale o costituzionale della Chiesa (la “Lex Ecclesiae
Fundamentalis”), avanzata per la prima volta dal canonista tedesco Klaus
Morsdorf in una nota inviata alla meta del gennaio 1964 - quindi
nemmeno un anno dopo la pubblicazione dell’Enciclica - al cardinale
Dopfner, arcivescovo di Monaco e Frisinga e all’epoca uno dei quattro
moderatori del Concilio, che subito la fece sua e la sostenne con
convinzione in una sua lettera inviata nel febbraio successivo al cardinale
Pietro Ciriaci, all’epoca Prefetto della Sacra Congregazione del Concilio

3 CONCILIO VATICANO II, cost. ap. Gaudium et spes, cit., n. 16 b.

40 Per alcuni riferimenti all’incontro fecondo tra il personalismo cristiano e alcune
correnti del costituzionalismo democratico, che posero le premesse in Europa per le
Costituzioni del secondo dopoguerra, cfr. A. BARBERA, Laicita. Alle radici
dell’Occidente, Il Mulino, Bologna, p. 95 ss.

62

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

e presidente della Pontificia Commissione per I'Interpretazione autentica
del Codice di Diritto Canonico*!: un progetto che avrebbe poi impegnato
per alcuni anni nella sua elaborazione la Pontifica Commissione per la
revisione del Codice di Diritto Canonico, suscitando dibattiti e
approfondimenti che, se pur approdarono al suo definitivo abbandono
da parte di Giovanni Paolo II, contribuirono notevolmente
all’aggiornamento della scienza canonistica e incisero profondamente
sulla stesura del nuovo Codice del 1983 42.

Quella di una legge fondamentale della Chiesa era un’idea,
mutuata dalla dottrina costituzionalistica secolare e in particolare
ispirata anche nella terminologia alla Grundgesetz (“Legge
fondamentale”) della Germania Federale del 1948, che gia da tempo era
emersa e circolata in alcuni circoli canonistici ma senza essere mai
approdata, fino a quel momento, a esiti concreti anche solo sul piano
progettuale, e che presumibilmente ricevette un indiretto sostegno
proprio dall’esplicito apprezzamento che I'Enciclica giovannea aveva
riservato a un simile modello normativo di origine secolare®3.

Un ulteriore indice del fondamentale contributo della Pacem in
terris, con il suo apprezzamento del processo di costituzionalizzazione
dei diritti umani, alla successiva stagione di rinnovamento del diritto
canonico (Lombardia) puo essere colto nella stesura degli stessi Principia
per la revisione del Codice, sottoposti da Paolo VI al primo Sinodo dei
Vescovi e da questo approvati nel 196744, il primo dei quali esplicitava
una chiara indicazione per la definizione e tutela di una serie di diritti e
obblighi dei fedeli “in quanto si riferiscano al culto di Dio e alla salvezza

4 In argomento di recente, cfr. S. MUCKL, “De Ecclesia et hominum consortione”. La
terza parte del progetto di una “Lex Ecclesiae fundamentalis” nella canonistica tedesca, Giuffre
Francis Lefebvre, Milano, 2019, pp. 17-21, che documenta puntualmente l'origine di
questo progetto e ne illustra i vari passaggi e schemi nella canonistica, soprattutto
tedesca.

42 Sull’acceso dibattito e le ragioni che portarono all’abbandono del progetto, cfr. P.
LOMBARDIA, Lezioni di diritto canonico. Introduzione — Diritto Costituzionale — Parte
generale, Giuffre, Milano, 1985, pp. 84-87, e le acute osservazioni di G. LO CASTRO, Il
problema costituzionale e l'idea di diritto. Prefazione a J. HERVADA, Diritto costituzionale
canonico, Giuffre, Milano, 1989, pp. XXXIX-XLL

# Per un’analisi sistematica della formazione del progetto di una Lex Ecclesiae
Fundamentalis, dei suoi successivi schemi (in Appendice) e dei suoi contenuti, cfr. D.
CENALMOR PALANCA, La Ley fundamental de la Iglesia. Historia y andlisis de un proyecto
legislativo, EUNSA, Pamplona, 1991.

4 Per approfondimenti, cfr. AA.VV., I principi per la revisione del codice di diritto
canonico. La ricezione giuridica del Concilio Vaticano II, a cira di J. Canosa, Giuffre, Milano,
2000.

63

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

delle anime” %°. Indicazione che si sarebbe poi tradotta, attraverso un
dibattito dottrinale di grande interesse®, nella formulazione di quei
“diritti fondamentali del fedele”, fondati sul battesimo, che dal progetto
della L.E.F. - quando questo fu abbandonato - transitarono all’inizio del
Libro II “De Populo Dei” del nuovo Codex, andando a costituire quello
statuto giuridico comune dei fedeli, posti alla base della nuova visione
della Chiesa come “Popolo di Dio”, destinato a ribaltare I'impostazione
gerarcologica del precedente Codice e a rinnovare - almeno negli auspici
del Sinodo - il rapporto tra fedeli e gerarchia nella Chiesa*’.

7 - La Dichiarazione Universale dei diritti dell’uomo e la comunita
internazionale

In terzo luogo compare per la prima volta una valutazione
sostanzialmente positiva della Dichiarazione universale dei diritti dell uomo,
approvata dalle Nazioni Unite nel 1948 (ONU), la cui istituzione viene
salutata anch’essa come un segno dei tempi.

L’Enciclica giovannea non nasconde 1’esistenza di alcune “fondate
riserve” su alcuni punti della Dichiarazione, a fugare ogni errata
impressione di una sorta di consacrazione delle dichiarazioni di diritti di
stampo individualista, ma riconosce esplicitamente la sua importanza
nel porre le basi di un ordinamento internazionale fondato sulla tutela
della dignita umana e dei diritti fondamentali dell"'uomo.

«Un atto della pit alta importanza compiuto dalle Nazioni Unite e
la Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo approvata in

45 Come noto quello dei diritti fondamentali dei fedeli divenne uno dei temi trainanti
del dibattito canonistico post-conciliare negli anni di preparazione del nuovo Codice di
diritto canonico, alimentato anche dalle suggestioni e dagli avanzamenti della scienza
costituzionalistica secolare. Ad essi fu dedicato il IV Congresso internazionale della
Consociatio a Friburgo (Svizzera), cfr. AA.VV., I Diritti Fondamentali del Cristiano nella
Chiesa e nella Societa. Atti del IV Congresso Internazionale di Diritto Canonico, Fribourg
(Suisse) 6-11 ottobrel980, a cura di E. CORECcO, N. HERZOG, A. ScoLa, Editions
Universitaires, Fribourg (Suisse), 1981.

46 In argomento, cfr. P. LOMBARDIA, Los derechos fundamentales del cristiano en la
Iglesia y en la sociedad, in AA.VV., I Diritti Fondamentali del Cristiano nella Chiesa e nella
Societq, cit., pp. 15-31; E. CORECCO, Considerazioni sul problema dei diritti fondamentali
del cristiano nella Chiesa e nella societda. Aspetti metodologici della questione, ivi, pp. 1207-
1234.

47 In argomento, cfr. G. FELICIANI, Le basi del diritto canonico. Nuova edizione a cura
di M. Madonna, Il Mulino, Bologna, 2023, p. 121 ss.; G. DALLA TORRE, Lezioni di diritto
canonico. Quinta edizione aggiornata a ciura di G. Boni e P. Cavana, Giappichelli,
Torino, 2022, p. 81-101.

64

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

assemblea generale il 10 dicembre 1948. Nel preambolo della stessa
dichiarazione si proclama come un ideale da perseguirsi da tutti i
popoli e da tutte le nazioni I'effettivo riconoscimento e rispetto di
quei diritti e delle rispettive liberta.

Su qualche punto particolare della dichiarazione sono state
sollevate obiezioni e fondate riserve. Non e dubbio pero che il
documento segni un passo importante nel cammino verso
I'organizzazione giuridico-politica della comunita mondiale. In
esso infatti viene riconosciuta, nella forma piu solenne, la dignita di
persona a tutti gli esseri umani; e viene di conseguenza proclamato
come loro fondamentale diritto quello di muoversi liberamente
nella ricerca del vero, nell’attuazione del bene morale e della
giustizia; e il diritto a una vita dignitosa; e vengono pure proclamati
altri diritti connessi con quelli accennati» 48.

Si tratta di un apprezzamento particolarmente significativo, in
quanto avente per oggetto un documento maturato nell’ambito di una
cultura giuridico-politica prevalentemente ispirata dal mondo
anglosassone di tradizione protestante, non certo da quello cattolico, ma
riconosciuto nell’Enciclica giovannea come portatore di una visione della
persona umana e dei suoi diritti fondamentali in grado di contribuire alla
costruzione di un ordinamento della comunita internazionale ispirato
alla pace e alla concordia tra i popoli%°.

Come e stato opportunamente osservato, nell’Enciclica giovannea
e la persona umana, nelle sue esigenze e aspirazioni concrete, ad essere
riconosciuta titolare di diritti inalienabili, non la verita, che pure e
evocata come necessario fondamento della pace insieme alla giustizia e
all’amore®.

48 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 75.

# Sull’origine e la formazione della Dichiarazione universale dei diritti umani, sul
ruolo-guida in esse avuto da Eleanor Roosevelt, sulla composizione della Commissione
cui fu affidato il compito di redigerne il testo, formata da un solo cattolico, il filosofo
francese Jacques Maritain, e sulle difficolta incontrate pe giungere ad un testo
ampiamente condiviso ma comunque privo di valore giuridico vincolante, cfr. M.A.
GLANDON, A World Made New. Eleanor Roosevelt and the Universal Declaration of Human
Rights, Random House, New York, 2002 (trad. it.: ID., Verso un mondo nuovo. Eleanor
Roosevelt e la Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, a cura di S. Sileoni, Liberilibri,
Macerata, 2008).

50 Cfr. A. MELLONI, Pacem in terris, cit., pp. 69-70, che osserva: “il primo punto su
cui Pacem in terris propone qualcosa che va al di la della tradizione consolidata del
magistero pontificio & I'immagine della persona umana come un assoluto dotato di
dignita inviolabile” e precisa: “il punto di novita non sta nel personalismo, ormai
entrato nel magistero romano in una funzione limitativa, ma nel fatto che questa figura
rompe lo schema percedente in base al quale era la verita ad essere titolare dei diritti”
(p. 69).

65

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

8 - Errore ed errante: la dottrina al servizio dell’'uomo, non viceversa

Alla base di questo nuovo approccio del magistero pontificio ai diritti
umani vi € anche la fondamentale distinzione tra errore ed errante, che
segna una svolta anche nella comprensione del ruolo e della missione
della Chiesa nel mondo, ribaltando una scala di valori ampiamente
diffusa all’epoca non solo nella cultura moderna ma anche all'interno
della Chiesa, che tendeva ad assegnare all’osservanza della dottrina, cioe
alla verita, il primato sull’'uomo e sulla sua liberta.

«Non si dovra pero mai confondere l'errore con 1'errante, anche
quando si tratta di errore o di conoscenza inadeguata della verita in
campo morale religioso. L’errante & sempre ed anzitutto un essere
umano e conserva, in ogni caso, la sua dignita di persona; e va
sempre considerato e trattato come si conviene a tanta dignita.
Inoltre in ogni essere umano non si spegne mail’esigenza, congenita
alla sua natura, di spezzare gli schemi dell’errore per aprirsi alla
conoscenza della verita. E 1'azione di Dio in lui non viene mai meno.
Per cui chi in un particolare momento della sua vita non ha
chiarezza di fede, o aderisce ad opinioni erronee, puo essere domani
illuminato e credere alla verita. Gli incontri e le intese, nei vari
settori dell’ordine temporale, fra credenti e quanti non credono, o
credono in modo non adeguato, perché aderiscono ad errori,
possono essere occasione per scoprire la verita e per renderle
omaggio» 1.

Questo passaggio fu unanimemente letto all’epoca come un chiaro
riferimento al rapporto tra la Chiesa e la cultura moderna, ove la prima
aveva spesso assunto un ruolo fortemente critico e di condanna della
seconda e che aveva spesso coinvolto, oltre alle dottrine giudicate
erronee, anche le persone che ne erano state fautrici e sostenitrici.
Tuttavia, con il distacco che ci consente il tempo trascorso, esso sembra
suggerire un analogo approccio da adottare all'interno della Chiesa, tra
la fedelta astratta alla dottrina e quella concreta all'uomo - imago Dei,
come tale portatore di una dignita inalienabile - e alle sue aspirazioni di
liberta e di crescita umana e sociale.

In sostanza, questo passaggio sembra dire in qualche modo che
I’affermazione della verita - peraltro oggetto nella comunita ecclesiale di
un continuo approfondimento per una migliore comprensione del
disegno di Dio e della Rivelazione®? - non puo mai avvenire a scapito

51 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 83.
52 [ CONCILIO VATICANO I, cost. dogm. Dei Verbum sulla divina Rivelazione,

66

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

della persona umana e della sua dignita e liberta, che sono il segno
indelebile della sua figliolanza divina.

L’annuncio evangelico resta al centro della missione della Chiesa
ma questo si compie innanzitutto attraverso la difesa e la promozione
dell'uomo in quanto creatura di Dio redenta da Cristo®. E la regola
evangelica secondo cui “il sabato é stato fatto per I'uomo, non1'uomo per
il sabato”, predicata da Gesu (Mc, 2, 23-28), che sconvolgeva il metodo
dogmatico e legalistico, proprio dei farisei, di intendere i comandamenti
mosaici®.

9 - False ideologie e movimenti storici: un approccio nuovo alle
dinamiche politiche

Conseguente a questo criterio € quello della distinzione tra (false)
ideologie e movimenti storici, quest'ultimi potenzialmente portatori
anche di valori positivi da valorizzare nel dialogo e nel confronto
reciproco.

Roma, 18 novembre 1965, insegna che «la sacra tradizione e la sacra Scrittura
costituiscono un solo sacro deposito della parola di Dio affidato alla Chiesa» (n. 10), e
chiarisce: «Questa Tradizione di origine apostolica progredisce nella Chiesa con
l'assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la comprensione, tanto delle cose quanto
delle parole trasmesse, sia con la contemplazione e lo studio dei credenti che le
meditano in cuor loro (cfr. Lc 2,19 e 51), sia con la intelligenza data da una pit1 profonda
esperienza delle cose spirituali, sia per la predicazione di coloro i quali con la
successione episcopale hanno ricevuto un carisma sicuro di verita. Cosi la Chiesa nel
corso dei secoli tende incessantemente alla pienezza della verita divina, finché in essa
vengano a compimento le parole di Dio » (n. 8).

3 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Redemptor Hominis all’inizio del suo
ministero pontificale, Roma, 4 marzo 1979, n. 14 (in www.vatican.va): «L'uomo, nella
piena verita della sua esistenza, del suo essere personale ed insieme del suo essere
comunitario e sociale - nell'ambito della propria famiglia, nell'ambito di societa e di
contesti tanto diversi, nell'ambito della propria nazione, o popolo (e, forse, ancora solo
del clan, o tribli), nell'ambito di tutta I'umanita - quest'uomo ¢ la prima strada che la
Chiesa deve percorrere nel compimento della sua missione: egli é la prima e fondamentale
via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso, via che immutabilmente passa attraverso
il mistero dell'Incarnazione e della Redenzione».

5 In argomento, cfr. G. MENEGATTO, Papa Giovanni, lo “stato del valore umano” di
Aldo moro e la Costituzione, in AA. VV., Lettera enciclica di Giovanni XXIII Pacem in terris.
Costituzioni e Carte dei diritti, cit., p. 323, il quale, in apertura del suo contributo, richiama
proprio questo passaggio evangelico che ispira la visione dell'uomo propria
dell’Enciclica e quella dei costituenti cattolici, tra cui Aldo Moro, nel delineare i principi
ispiratori della nuova Costituzione repubblicano in Italia.

67

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

«Va altresi tenuto presente che non si possono neppure identificare
false dottrine filosofiche sulla natura, l'origine e il destino
dell'universo e dell'uomo, con movimenti storici a finalita
economiche, sociali, culturali e politiche, anche se questi movimenti
sono stati originati da quelle dottrine e da esse hanno tratto e
traggono tuttora ispirazione. Giacché le dottrine, una volta
elaborate e definite, rimangono sempre le stesse; mentre i
movimenti  suddetti, agendo sulle situazioni storiche
incessantemente evolventisi, non possono non subirne gli influssi e
quindi non possono non andare soggetti a mutamenti anche
profondi. Inoltre chi pud negare che in quei movimenti, nella
misura in cui sono conformi ai dettami della retta ragione e si fanno
interpreti delle giuste aspirazioni della persona umana, vi siano
elementi positivi e meritevoli di approvazione?» 55.

Tutte queste novita e I'approccio nuovo ai diritti dell'uomo come
fondamento di un giusto ordine sociale, sia sul piano interno che su
quello internazionale, trovano la loro fonte ispiratrice in un criterio
metodologico che il Papa indica alla fine del suo documento: il
discernimento. Si tratta di un nuovo metodo di approccio fiducioso alla
realta, che consiste nell’osservarla senza pregiudizi e nel trarre da essa
gli elementi di verita che contiene e che possono cogliersi anche al di
fuori della realta ecclesiale, anche in proposte e movimenti storici
apparentemente lontani da essa ma che in concreto possono rivelarsi
portatori anche di valori positivi conformi al disegno di Dio sull'uomo e
sul creato®.

Come noto questo passaggio fu oggetto, subito dopo la
pubblicazione dell’Enciclica, di accese controversie, soprattutto in Italia,
in quanto poneva le premesse per 'apertura - come di fatto avvenne - di
una nuova stagione politica fondata sulla ricerca di una collaborazione,
osteggiata da una parte del mondo cattolico e anche della gerarchia
ecclesiastica, tra il partito di ispirazione cristiana e quelli della sinistra
pit moderata, socialdemocratici e socialisti®”.

55 GIOVANNI XXIII, enc. Pacem in terris, cit., n. 84.

5 Per P. DE CHARENTENAY, Pacem in terris, in Aggiornamenti sociali, cit., p. 164,
questo passaggio costituisce «il punto culminante, probabilmente I'apice di tutta
I’enciclica », in quanto apriva « uno spazio completamente nuovo alle relazioni con i
Paesi dell’Est e con le societa che stanno oltre la cortina di ferro o quella di bambtui. Non
si condanna pili una societa in quanto vi viene insegnata una certa dottrina; bisogna
invece osservare concretamente i movimenti sociali che in essa si sviluppano e cercare
tutti i mezzi possibili di contatto e di azione ».

%7 Sulla c.d. « apertura a sinistra », promossa da Amintore Fanfani e Aldo Moro, che
chiuse una fase storica della politica italiana del dopoguerra dominata dalla figura di

68

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Al di 1a dei suoi esiti immediati, va peraltro rimarcato che una
simile apertura era, ed e tuttora, del tutto coerente con il principio
ispiratore del documento giovanneo, ovvero la ricerca della pace e di una
pacifica convivenza attraverso il dialogo, inesausto e continuo, tra tutte
le componenti della societa civile e della comunita internazionale.

10 - La perenne attualita dell’Enciclica

Come noto la Pacem in terris, per i suoi contenuti e per il contesto storico
nel quale fu pubblicata, ebbe un forte impatto non solo all'interno della
Chiesa, ove peraltro non mancarono critiche, ma soprattutto
nell’opinione pubblica mondiale, e resta tra i documenti, insieme alla
Populorum progressio di Paolo VI, che maggiormente contribuirono
all’affermazione dell’autorevolezza e del prestigio della Santa Sede nel
mondo ben al di la dei confini dell’ecumene cattolico.

Come gia ricordato, essa ebbe anche un forte impatto sui lavori
del Concilio Vaticano 11, orientandolo in modo decisivo nella trattazione
dei temi concernenti il rapporto della Chiesa con il mondo
contemporaneo e con la dottrina dei diritti fondamentali, in particolare
la liberta religiosa. Il nuovo e positivo approccio al tema dei diritti umani,
recepito dai documenti conciliari, € divenuto poi una costante nel
magistero dei successivi pontefici. Basti pensare, oltre alle gia ricordate
acquisizioni conciliari, all'insegnamento in materia di Giovanni Paolo II,
con la sua insistenza sulla tutela e promozione dei diritti umani come
impegno primario della missione della Chiesa nel mondo: I'uomo “é la
prima e fondamentale via della Chiesa, via tracciata da Cristo stesso” 58.

Nonostante la sua ampia e diffusa recezione nel magistero
conciliare e pontificio, la Pacem in terris conserva peraltro una sua
irripetibile e stringente attualita e preziosita, per la semplicita e la
chiarezza dei suoi enunciati e della sua struttura, accessibili a tutti anche
al di fuori del mondo cattolico, e per I"autenticita della sua ispirazione,
ove si coglie I'espressione di un sincero anelito per il bene dell’intera
umanita.

Essa rimane, a mio parere, anche per il suo luminoso equilibrio tra
la fedelta all’'uomo e la sua vocazione trascendente, una fonte di costante
ispirazione non solo all’interno della Chiesa ma anche al di fuori di essa

Pio XII, da ultimo cfr. C. CATANANTYI, L'Italia vaticana. L’egemonia della Chiesa di Pio XII
sulla Repubblica. Prefazione di A. Riccardi, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2025, p. 389 ss.

38 Cfr. GIOVANNI PAOLO 1II, Lett. enc. Redemptor Hominis all'inizio del suo
ministero pontificale, cit., n. 14.

69

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, fg‘ Stato, Chiese

C}n.a e pluralismo confessionale

per tutti coloro, singoli, gruppi e governi, che intendano impegnarsi nella
costruzione di un mondo migliore.

[oNolel

70

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



