
 

 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29174 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025         ISSN 1971- 8543 

Davide Dimodugno 
(Assegnista di ricerca in Diritto e Religione, 

Università degli Studi di Torino, Dipartimento di Giurisprudenza) 
 
 

Democrazia e religioni oltre il concordato e le intese: verso una 
declinazione partecipativa nei rapporti tra Stato e confessioni 

religiose?* 
 
Democracy and religions beyond concordat and agreements: towards a participatory 

declination in relations between the State and religious denominations? * 

 
 
ABSTRACT: A quarant’anni dall’accordo di Villa Madama, modificativo del 
Concordato Lateranense, e dalla stipula della prima intesa ex art. 8, comma 
terzo, Cost., con la Tavola Valdese, appare necessario un ripensamento circa gli 
strumenti di dialogo tra Stato e confessioni religiose. Il presente contributo 
intende proporre il ricorso agli strumenti giuridici propri della democrazia 
partecipativa, al fine di dare vita a un modello basato sul dialogo multilaterale 
tra una pluralità di religioni, convocate tutte insieme da un’autorità, un organo 
o un ente dello Stato, a livello nazionale o locale, per affrontare questioni di 
interesse comune. Un tale sistema integrerebbe, ma non sostituirebbe, l’attuale 
modello costituzionale, e dovrebbe essere inquadrato nell’ambito di una futura 
legge generale sulla libertà religiosa. Per il momento, le questioni che 
potrebbero essere già oggetto di questo possibile dialogo, soprattutto a livello 
locale, sono quelle relative all’edilizia di culto, alla tutela del patrimonio 
culturale religioso e dell’ambiente, all’assistenza spirituale negli ospedali e 
all’insegnamento della religione nelle scuole pubbliche. 
 
ABSTRACT: Forty years after the Villa Madama agreement, which amended 
the Lateran Concordat, and the signing of the first agreement pursuant to 
Article 8, paragraph 3, of the Italian Constitution with the Waldensian Table, it 
seems necessary to rethink the instruments of dialogue between the State and 
religious denominations. This contribution proposes the use of legal 
instruments specific to participatory democracy in order to create a model 
based on multilateral dialogue between a plurality of religions, all convened by 
an authority, body or agency of the state, at national or local level, to address 
issues of common interest. Such a system would complement, but not replace, 
the current constitutional model and should be framed within a future general 
law on religious freedom. For the time being, the issues that could already be 
the subject of this possible dialogue, especially at the local level, are those 

                                                 

* Contributo sottoposto a valutazione – Peer reviewed paper. 



 

100 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

relating to the construction of places of worship, the protection of religious 
cultural heritage and the environment, spiritual assistance in hospitals and the 
teaching of religion in public schools. 

 
 
SOMMARIO: 1. Introduzione: verso nuove forme di bilateralità - 2. Una terza via 
tra unilateralità e bilateralità: la declinazione partecipativa dei rapporti tra Stato 
e confessioni religiose - 3. Democrazia partecipativa e religioni: spunti di 
riflessione a partire dalla questione della sinodalità nella Chiesa cattolica - 4. La 
spinta europea verso la partecipazione delle religioni: l’art. 17 TFUE - 5. Gli 
ambiti per la partecipazione delle religioni - 5.1. Nell’urbanistica: nuova edilizia 
di culto, cambiamenti di destinazione d’uso e riuso - 5.2. Nel patrimonio culturale 
religioso e nella tutela dell’ambiente - 5.3. Nell’assistenza spirituale nelle 
strutture sanitarie - 5.4. Nell’insegnamento delle religioni a scuola - 6. Primi 
spunti e una proposta verso una conclusione quantomai aperta. 

 
 
1 - Introduzione: verso nuove forme di bilateralità 
 
La regolamentazione dei rapporti tra lo Stato e le confessioni religiose 
costituisce un tema classico, fondamentale se non, addirittura, costitutivo 
del diritto ecclesiastico1. Trascorsi quarant’anni dall’accordo di Villa 
Madama (18 febbraio 1984)2 e dalla stipula della prima intesa con una 
confessione religiosa diversa dalla cattolica (con la Tavola valdese, il 21 

                                                 

1 P.A. D’AVACK, Trattato di diritto ecclesiastico italiano. Parte generale, Giuffrè, 
Milano, 1978, p. 4, definisce “diritto ecclesiastico” come “il complesso di norme 
giuridiche dirette a disciplinare la manifestazione collettiva del fenomeno religioso e le 
attività sociali relative a finalità religiose”. In merito al concordato tra Stato e Chiesa e 
agli accordi tra Stato e confessioni religiose, si veda, ivi, pp. 185-223 e 327-347. Si vedano, 
inoltre, L. DE LUCA, voce Diritto ecclesiastico, in Enciclopedia del diritto, vol. XII, Giuffrè, 
Milano, 1964, pp. 976-988; L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico ed esperienza giuridica, 
Giuffrè, Milano, 1970; S. BERLINGÒ, Fonti del diritto ecclesiastico, in Digesto delle 
discipline pubblicistiche, vol. VI, Utet, Torino, 1991, pp. 454-484. 

2 L’accordo di Villa Madama costituisce, per la Chiesa cattolica, la recezione del 
nuovo modo di intendere le relazioni con gli Stati, improntate alla collaborazione nella 
distinzione dei rispettivi ordini, alla luce degli insegnamenti del Concilio Vaticano II; 
per lo Stato, esso rappresenta il superamento definitivo del regime confessionista in 
favore di un regime di pluralismo sociale, religioso e culturale. Si veda, da ultimo sul 
punto, A. FERRARI, La libertà religiosa in Italia. Un percorso incompiuto (1848-2024), 
Carocci, Roma, 2025, pp. 79-92. 



 

101 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

febbraio 1984)3, la dottrina italiana appare oggi divisa4 tra chi sostiene 
l’opportunità di mantenere e, tuttalpiù, migliorare il modello attuale5, 
ovvero il sistema pattizio6, fondato sulla “bilateralità necessaria” ex artt. 
7, comma secondo, e 8, comma terzo, Cost.7, come conseguenza dei 
princìpi di autonomia, indipendenza e distinzione degli ordini8, e chi 

                                                 

3 Sulle relazioni tra lo Stato e le confessioni religiose diverse dalla Chiesa cattolica, 
attuate mediante l’istituto dell’intesa, si vedano S. LANDOLFI, L’intesa tra Stato e culto 
acattolico. Contributo alla teoria delle fonti del diritto ecclesiastico italiano, Jovene, Napoli, 
1962; C. MIRABELLI (a cura di), Le intese tra Stato e confessioni religiose. Problemi e 
prospettive, Giuffrè, Milano, 1978; S. BIANCONI, Le intese tra lo Stato e le confessioni 
religiose diverse dalla cattolica, Giuffrè, Milano, 1969; N. COLAIANNI, Confessioni religiose 
e intese. Contributo all’interpretazione dell’art. 8 della Costituzione, Cacucci, Bari, 1990; G. 

LONG, Le confessioni religiose diverse dalla cattolica. Ordinamenti interni e rapporti con lo 
Stato, il Mulino, Bologna, 1991; V. PARLATO, G.B. VARNIER (a cura di), Principio pattizio e 
realtà religiose minoritarie, Giappichelli, Torino, 1995; P. CAVANA, Minoranze religiose e 
pluralismo confessionale in Italia, Giappichelli, Torino, 2025. 

4 Una sintesi di alcune tra le diverse posizioni si trova ben espressa nei contributi 
pubblicati dalla rivista Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 31, n. 1 (2023), numero 
monografico intitolato Critica della ragione pattizia. Il sistema bilaterale nell’ordinamento 
giuridico italiano. Bilancio e prospettive. Si veda, inoltre, F. ALICINO (a cura di), Riconoscere 
la libertà religiosa. Tra normativa unilaterale e bilaterale, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2024. 

5 In questo senso, si veda S. DOMIANELLO, L’evoluzione costituzionalmente 
sostenibile delle fonti del diritto ecclesiastico italiano tra unilateralità (da recuperare) e 
bilateralità (da custodire). Un invito al cambiamento e alla prudenza nel cambiamento, in 
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 31, n. 1 (2023), pp. 45-69. 

6 Si vedano, ex multis, S. BERLINGÒ, G. CASUSCELLI (a cura di), Stato democratico e 
regime pattizio, Giuffrè, Milano, 1977; C. CARDIA, Stato e confessioni religiose. Il regime 
pattizio, il Mulino, Bologna, 1992; G.B. VARNIER, La prospettiva pattizia, in V. PARLATO, 
G.B. VARNIER (a cura di), Principio pattizio, cit., pp. 1-14. 

7 Si veda, sul punto, S. BERLINGÒ, Principio pattizio e riforma costituzionale, in Studi 
in onore di Gaetano Catalano, vol. I, Rubbettino, Soveria Mannelli, 1998, pp. 170-172. Sul 
rapporto tra Concordato e costituzione, alla luce dell’interpretazione dell’art. 7, comma 
secondo, Cost. offerta dalla dottrina e dalla giurisprudenza, si vedano G. CATALANO, 
Sovranità dello Stato e autonomia della Chiesa nella Costituzione repubblicana. Contributo 
all’interpretazione sistematica dell’articolo 7 della Costituzione, 2ª ed., Giuffrè, Milano, 1974; 
F. FINOCCHIARO, voce Concordato e costituzione, in Digesto delle discipline pubblicistiche, 
vol. III, Utet, Torino, 1989, pp. 321-327. Si vedano, inoltre, P.A. D’AVACK, voce 
Concordato ecclesiastico, in Enciclopedia del diritto, vol. VIII, Giuffrè, Milano, 1961, pp. 441-
471; L. SPINELLI, Problemi e prospettive in tema di rapporti tra Stato e Chiesa, Mucchi, 
Modena, 1968, pp. 14-39 e 42-49; S. LARICCIA, voce Stato e Chiesa cattolica (rapporti tra), 
in Enciclopedia del diritto, vol. XLIII, Giuffrè, Milano, 1990, pp. 890-924; N. COLAIANNI, 
voce Stato e confessioni religiose diverse dalla cattolica (rapporti tra), in Enciclopedia del diritto, 
vol. XLIII, pp. 924-938; N. COLAIANNI, voce Intese, in Enciclopedia del diritto, agg. V, 
pp. 698-719; P. LILLO, Art. 7, in R. BIFULCO, A. CELOTTO, M. OLIVETTI (a cura di), 
Commentario alla Costituzione, vol. I, Utet, Torino, 2006, pp. 171-192; B. RANDAZZO, 
Art. 8, ivi, pp. 193-216. 

8 Si veda, per tutti, sul principio di distinzione degli ordini, J. PASQUALI CERIOLI, 
L’indipendenza dello Stato e delle confessioni religiose. Contributo allo studio del principio di 



 

102 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

preferirebbe, recuperando un dibattito già emerso a suo tempo in materia 
di revisione o abrogazione del Concordato lateranense9, un più deciso 
intervento unilaterale dello Stato10, sancito dall’approvazione di una 
legge generale sulla libertà religiosa11 o comunque da disposizioni 
adottate dallo Stato in funzione antidiscriminatoria, con l’obiettivo di 

confinare la bilateralità “necessaria” “nell’angolo della produzione 

giuridica”12. 
L’atto tasso di “politicizzazione” di questa materia comporta, 

inevitabilmente, tempi lunghi e notevoli reticenze, con riguardo 
all’adozione di soluzioni che possano apparire dirompenti rispetto a 
sistemi ormai consolidatisi nel tempo13. Ciò nonostante, l’esperienza 
della pandemia da covid-19 e della conseguente adozione di misure 

                                                 

distinzione degli ordini nell’ordinamento italiano, Giuffrè, Milano, 2006. 
9 Per una panoramica circa le diverse posizioni dottrinarie in tema di revisione o 

superamento del Concordato Lateranense, si veda S. BERLINGÒ, G. CASUSCELLI (a cura 
di), Stato democratico, cit., passim. 

10 In questo senso, tra gli altri, P. CONSORTI, 1984-2014: le stagioni delle intese e la 
«terza età» dell’art. 8, ultimo comma, della Costituzione, in Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica 22, n. 1 (2014), pp. 90-120; N. COLAIANNI, La decadenza del «metodo della 
bilateralità» per mano (involontaria) degli infedeli, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., n. 28 del 2016, pp. 1-25; N. COLAIANNI, La lotta per la laicità. Stato e Chiesa nell’età 
dei diritti, Cacucci, Bari, 2017, pp. 59-84; P. CONSORTI, La bilateralità trasformata dagli 
infedeli. Prospettive per un dialogo religioso istituzionale, in Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica 31, n. 1 (2023), pp. 197-210. 

11 Si veda, con riguardo alla proposta da ultimo formulata, R. ZACCARIA (a cura di), 
La legge che non c’è. Proposta per una legge sulla libertà religiosa in Italia, il Mulino, Bologna, 
2019. Per alcuni tra i precedenti tentativi, si vedano Presidenza del Consiglio dei 
Ministri, Dall’accordo del 1984 al disegno di legge sulla libertà religiosa. Un quindicennio di 
politica e legislazione ecclesiastica, Dipartimento per l’informazione e l’editoria, Roma, 
2001; G. LEZIROLI (a cura di), Dalla legge sui culti ammessi al progetto di legge sulla libertà 
religiosa (1° marzo 2002). Atti del Convegno di Ferrara del 25-26 ottobre 2002, Jovene, Napoli, 
2004; V. TOZZI, G. MACRÌ, M. PARISI (a cura di), Proposta di riflessione per l’emanazione di 
una legge generale sulle libertà religiose. Atti del Seminario di studio organizzato dalla Facoltà 
di Scienze Politiche dell’Università degli studi di Salerno e dal Dipartimento di Teoria e Storia 
delle Istituzioni. Napoli e Fisciano, 15, 16 e 17 ottobre 2009, Giappichelli, Torino, 2010; L. 

DE GREGORIO, La legge generale sulla libertà religiosa. Disegni e dibattiti parlamentari, 
Libellula, Tricase, 2012. Un approfondimento ulteriore si rinviene in FONDAZIONE 

BASSO, CENTRO STUDI CONFRONTI (a cura di), Libertà religiosa: il diritto senza legge, 
Edizioni Com Nuovi Tempi, Roma, 2024. 

12 N. COLAIANNI, La decadenza del «metodo della bilateralità, cit., p. 21. 
13 S. FERRARI, Fonti unilaterali e fonti pattizie nel diritto ecclesiastico dell’Italia 

Repubblicana. Un difficile equilibrio, in Il diritto ecclesiastico, n. 2 (2013), p. 464, parla di 
“paralisi della politica ecclesiastica italiana”, ovvero della “scomparsa di un coerente 
disegno di politica ecclesiastica”, a suo avviso spiegabile “facendo riferimento alla 
tendenza a delegare alla gerarchia cattolica la gestione di alcuni suoi snodi centrali o 
all’incapacità di affrontare in maniera razionale la questione islamica”. 



 

103 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

restrittive della libertà religiosa - superate soltanto mediante la stipula, 
informale e multilaterale, tra il governo e le rappresentanze di più 
confessioni religiose riunite insieme, di protocolli di intesa per la ripresa 
delle celebrazioni con il popolo14 - potrebbe restituire un’idea diversa di 
bilateralità e di collaborazione, degradate dall’ambito politico e 
legislativo a quello più prettamente amministrativo15. 

Questa prospettiva intenderebbe porre le religioni tutte sullo 
stesso piano, nell’ambito di un dialogo o di una “negoziazione 
normativa”16 che lo Stato può attivare anche con altri gruppi ed 
organizzazioni in genere17, all’esito della quale è pur sempre lo Stato a 
decidere in autonomia cosa fare, magari discostandosi in tutto o in parte 
dalle istanze in quella sede avanzate e rappresentate. Questo nuovo 

                                                 

14 Sull’interpretazione dei quali la dottrina si è ampiamente confrontata. Si vedano, 
ex multis, sul punto, F. BOTTI, Bagattelle per una pandemia, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 10 del 2020, pp. 1-20; G. MACRI’, Brevi considerazioni in materia di 
governance delle pratiche di culto tra istanze egualitarie, soluzioni compiacenti e protocolli 
(quasi) “fotocopia”, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 11 del 2020, pp. 68-77; 
M.L. LO GIACCO, I “Protocolli per la ripresa delle celebrazioni delle confessioni diverse dalla 
cattolica”: una nuova stagione nella politica ecclesiastica italiana, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 12 del 2020, pp. 107-114; G. CIMBALO, Le relazioni tra Stato e 
confessioni religiose sotto lo stress del covid-19, in Il diritto ecclesiastico 131, n. 1 (2020), pp. 
163-187; N. COLAIANNI, Il sistema delle fonti costituzionali del diritto ecclesiastico al tempo 
dell’emergenza (e oltre?), in Il diritto ecclesiastico 131, n. 1 (2020), pp. 95-116; P. 

CONSORTI, Emergenza Covid-19 e libertà religiosa in Italia, in Il diritto ecclesiastico 131, n. 
1 (2020), pp. 87-94; A. CESARINI, I limiti all’esercizio del culto nell’emergenza sanitaria e la 
‘responsabile’ collaborazione con le confessioni religiose, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 18 del 2020, pp. 1-26; G. CASUSCELLI, Gli “effetti secondari” (ma non 
troppo) della pandemia sul diritto ecclesiastico italiano e le sue fonti, in Stato, Chiese e 
pluralismo confessionale, cit., n. 8 del 2021, pp. 1-16; M. TOSCANO, Emergenza sanitaria e 
libertà di religione, Giappichelli, Torino, 2024, pp. 28-38. 

15 In questo senso, F. ALICINO, Dalla bilateralità pattizia alla bilateralità amministrativa, 
in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 31, n. 1 (2023), pp. 157-176; F. ALICINO, 
Disciplina e prassi della bilateralità pattizia e amministrativa, in G. D’ANGELO (a cura di), 
Libertà religiosa e collaborazione nei processi di differenziazione regionale, Edisud, Salerno, 
2024, pp. 121-145. Si vedano, inoltre, R.M. DOMIANELLO, Libertà religiosa tra 
bilateralità necessaria, diffusa e impropria, in A. FUCCILLO (a cura di), Le proiezioni civili delle 
religioni tra libertà e bilateralità. Modelli di disciplina giuridica, Editoriale Scientifica, Napoli, 
2017, pp. 35-55; S. BERLINGÒ, G. CASUSCELLI, Diritto ecclesiastico italiano. I 
fondamenti. Legge e religione nell'ordinamento e nella società d'oggi, Giappichelli, Torino, 
2020, pp. 83-87; F. FRENI, I “nuovi accordi” Stato-confessioni in Italia tra bilateralità 
necessaria e diffusa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 15 del 2020, pp. 19-34; 
M. d’ARIENZO, Le nuove forme della negoziazione bilaterale stato-confessioni religiose 
nell’ordinamento giuridico italiano, in F. OLIOSI (a cura di), Diritto, religione, coscienza: il 
valore dell’equilibrio. Liber Amicorum per Erminia Camassa, Mucchi, Modena, 2023, pp. 233-
245. 

16 F. FRENI, I “nuovi accordi”, cit., p. 30. 
17 N. COLAIANNI, La decadenza del «metodo della bilateralità», cit., p. 21. 



 

104 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sistema di “bilateralità concertata”18 o “diffusa”19 intenderebbe, da una 
parte, superare la diversità di trattamento sinora goduta dalla Chiesa 
cattolica, sia in forza della soggettività di diritto internazionale propria 
della Santa Sede20 sia in virtù del suo essere la religione della 
maggioranza (sempre più relativa) degli italiani, riducendo o facendo 
venir meno la particolare posizione di privilegio che ne deriva; dall’altra, 
potrebbe aprirsi all’interlocuzione anche con confessioni religiose prive 
di intesa ex art. 8 Cost. e persino con associazioni religiose o filosofiche 
non confessionali, e ciò in attuazione della costante giurisprudenza 
costituzionale, la quale ha più volte ribadito che la mancata stipula di 
un’intesa non dovrebbe costituire il fondamento per un trattamento 
discriminatorio o meno favorevole21. 

Il sistema delle intese22, nel suo dispiegarsi nella concretezza della 
realtà fattuale, ha visto la conclusione e l’approvazione in legge di 
accordi con tredici confessioni religiose, secondo un modello, definito 
“fotocopia”23 dalla dottrina, che si è rivelato non del tutto soddisfacente. 

Se è vero, infatti, che la loro stipula e approvazione hanno 
permesso a molte confessioni religiose di uscire dal “coacervo anonimo 
degli indistinti”24, non tutte hanno la forza, la capacità organizzativa e 

                                                 

18 G. CASUSCELLI, Gli “effetti secondari”, cit., p. 12. 
19 S. DOMIANELLO, Libertà religiosa, cit., p. 47. 
20 Sulla stipula dell’Accordo di Villa Madama, inquadrato nell’ambito delle relazioni 

internazionali della Santa Sede, e sulle sue conseguenze nella politica ecclesiastica 
italiana, si vedano quantomeno, senza alcuna pretesa di completezza, P. LILLO, Note 
preliminari sui protocolli concordatari, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 41 
del 2013, pp. 1-24; M. VENTURA, Creduli e credenti. Il declino di Stato e Chiesa come 
questione di fede, Einaudi, Torino, 2014, pp. 17-22 e 41-48. Per una lettura critica rispetto 
al concordato quale fonte di diritto internazionale pattizio, si veda G. CASUSCELLI, 
Concordati, intese e pluralismo confessionale, Giuffrè, Milano, 1974, pp. 31-79. 

21 Corte costituzionale, sent. 23 febbraio 2016, n. 63, punto 4.1 del considerato in 
diritto: «Data l’ampia discrezionalità politica del Governo in materia, il concordato o 
l’intesa non possono costituire condicio sine qua non per l’esercizio della libertà religiosa; 
gli accordi bilaterali sono piuttosto finalizzati al soddisfacimento di “esigenze 
specifiche di ciascuna delle confessioni religiose (sentenza n. 235 del 1997), ovvero a 
concedere loro particolari vantaggi o eventualmente a imporre loro particolari 
limitazioni (sentenza n. 59 del 1958), ovvero ancora a dare rilevanza, nell’ordinamento, 
a specifici atti propri della confessione religiosa” (sentenza n. 52 del 2016)». 

22 Si vedano, da ultimi, i contributi contenuti nel quaderno monografico n. 4 della 
rivista Diritto e religioni, supplemento al n. 2 (2023), a cura di M. D’ARIENZO, Le intese: 
attualità e prospettive, prendendo spunto dalla recente Intesa con la Chiesa d’Inghilterra. 

23 A. GUAZZAROTTI, Nuove intese con le minoranze religiose e abuso della normazione 
simbolica, in Quaderni costituzionali 27, n. 4 (2007), p. 845. Contra, nel senso di evidenziare 
gli elementi di originalità propri delle intese, M. VENTURA, Le intese originali, in Le 
intese: attualità e prospettive, cit., pp. 67-84. 

24 G. PEYROT, Significato e portata delle intese, in C. MIRABELLI (a cura di), Le intese, 



 

105 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

rappresentativa, nonché il sostegno parlamentare per addivenire alla 
stipula di un’intesa, e nemmeno tutte appaiono interessate. Inoltre, dal 
punto di vista contenutistico, le intese, anziché evidenziare le specificità 
proprie di ciascuna confessione25, hanno rappresentato per lo più uno 
strumento di omologazione, a sua volta ricamato sulla trama 
dell’accordo di Villa Madama, stipulato dallo Stato con la religione 
maggioritaria. 

Un altro profilo di criticità si rinviene nel fatto che la loro stipula 
richiede, così come affermato dalla Corte costituzionale nella nota 
sentenza n. 52 del 2016, “una concorde volontà delle parti, non solo nel 
condurre e nel concludere una trattativa, ma anche, prima ancora, 
nell’iniziarla”26. In difetto di una disciplina puntuale che stabilisca 
parametri oggettivi in ordine al procedimento da seguire e ai soggetti 
titolati ad attivarlo, ogni decisione è rimessa alla discrezionalità del 
governo, il quale potrebbe non aver interesse a esercitarla per ragioni di 
mera opportunità politica. 

Di fatto l’intesa, ovvero questa “sorta di legge comune, 
mascherata dietro una procedura pattizia”27, si è rivelata utile a ottenere 
determinati benefici normativi, quali la garanzia di spazi di libertà 
ulteriori (mediante il superamento, nei propri riguardi, dell’applicazione 
della legge 24 giugno 1929, n. 1159, sui culti ammessi) e, soprattutto, 
economici (si pensi all’accesso al riparto dei fondi dell’otto per mille 
dell’IRPEF), piuttosto che andare a prevenire e a risolvere gli eventuali 
conflitti di lealtà che possono derivare dall’appartenenza della medesima 
persona a un duplice ordinamento, quello statale e quello 
confessionale28. 

 
 

2 - Una terza via tra unilateralità e bilateralità: la declinazione 
partecipativa dei rapporti tra Stato e confessioni religiose 

 
Dato questo quadro giuridico, ma anche politico, di riferimento, una 
terza via sembrerebbe non sussistere: o si ritiene opportuno mantenere 

                                                 

cit., p. 50. 
25 Così come richiesto da Corte cost., sent. 8-16 luglio 2002, n. 346: “Le intese di cui 

all’art. 8, terzo comma, sono infatti lo strumento previsto dalla Costituzione per la 
regolazione dei rapporti delle confessioni religiose con lo Stato per gli aspetti che si 
collegano alle specificità delle singole confessioni o che richiedono deroghe al diritto 
comune”. 

26 Corte cost., sent. 27 gennaio 2016, n. 52, n. 5.2 del considerato in diritto. 
27 S. FERRARI, Fonti unilaterali, cit., p. 465. 
28 F. FRENI, I “nuovi accordi”, cit., p. 20. 



 

106 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

inalterato l’attuale sistema pattizio, pur con le sue obiettive 
problematicità, oppure lo si vorrebbe modificare, ampliando lo spazio 
per una regolamentazione unilaterale da parte dello Stato, che potrebbe, 
tuttavia, non riuscire a tenere in debita considerazione le diversità che 
connotano ciascuna confessione. 

Si dovrebbe esplorare una strada leggermente diversa, una terza 
via che provi a far calare il principio pattizio e il diritto di libertà religiosa 
nel vissuto quotidiano delle persone, che si ritrovano ad affrontare ogni 
giorno i problemi di convivenza all’interno di una società pluralista e 
multiculturale, nonché a rispondere ai bisogni e alle aspettative delle 
diverse comunità religiose presenti sul territorio. 

In altre parole, si tratterebbe di una declinazione del principio 
pattizio che si ricolleghi al principio di sussidiarietà e privilegi l’adozione 
di decisioni da parte di organi quanto più vicini possibili alla realtà 
vissuta dai consociati29, valorizzando le specificità proprie delle singole 
confessioni religiose, quali soggetti portatori di diritti e interessi di rango 
costituzionale, particolarmente qualificati e qualificanti, ovvero la 
“soddisfazione dei bisogni religiosi dei cittadini, in funzione di un 
effettivo godimento del diritto di libertà religiosa”30. 

Tale soluzione dovrebbe fondarsi sul “dialogo tra ordinamenti 
particolari e ordinamento generale”, che, come già sottolineato da 
autorevole dottrina, rappresenta “lo strumento fondamentale della 
partecipazione democratica”31. Non ci pare, quindi, di discostarci più di 
tanto da chi, a suo tempo, auspicava di rileggere l’istituto del concordato 
alla luce del diritto di libertà religiosa, riconducendo individuo, 
comunità religiosa e comunità statale a un sistema armonico, per mezzo 
di 
 

”accordi più agibili, semplificati che di materia in materia, di 
momento in momento consentano di rilevare gli effettivi interessi 
religiosi della comunità nel loro mutevole divenire per approntare 
quegli strumenti in grado di comporre in modo democratico 
tensioni e conflitti di lealtà di cui l’individuo si fa portatore”32, 

dando vita a un “rapporto di collaborazione con tutte le 
confessioni operanti nella comunità generale per l’individuazione 
dei mezzi con cui trasformare la libertà religiosa da principio 

                                                 

29 In questo senso, si veda A. BETTETINI, Tra autonomia e sussidiarietà: contenuti e 
precedenti delle convenzioni a carattere locale tra Chiesa e Istituzioni pubbliche, in Stato, Chiese 
e pluralismo confessionale, cit., maggio 2010, p. 4. 

30 Corte cost., sent. 19-27 aprile 1995, n. 193, punto 4 del considerato in diritto. 
31 A. VITALE, Corso di diritto ecclesiastico, Editoriale Scientifica, Napoli, 1972, p. 64, 

citato da G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 124. 
32 G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 129. 



 

107 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

semplicemente iscritto nella Costituzione in realtà vivente per lo 
sviluppo della personalità”33. 

 

La necessità di un cambio di approccio, manifestata oltre 
cinquant’anni fa da queste parole, rimane valida ancor oggi: sono solo i 
tempi e le condizioni a essere ormai mutati. Un aggiornamento circa le 
modalità concrete di sviluppo dei rapporti tra Stato e confessioni 
religiose non può infatti prescindere dal sempre più accentuato 
pluralismo e dalla multiculturalità, dati di fatto con i quali è necessario 
confrontarsi, anziché tentare inutilmente di rifuggirli, nonché dalle 
conseguenti nuove problematiche, inimmaginabili soltanto qualche 
decennio orsono, che si devono, invece, affrontare, facendo ricorso a 
strumenti giuridici innovativi. 

Onde tentare di percorrere utilmente questa strada, occorre 
principiare dagli studi che, nel corso degli ultimi anni, sono stati dedicati 
ai temi della partecipazione, intesa in senso relazionale, come “il 
prendere parte o l’avere un ruolo con altri in un processo decisionale 
altrui”34, rispetto a scelte di pubblico interesse35, sia nell’ambito più 
puramente filosofico e teorico36, con riguardo ai temi della cosiddetta 
“democrazia deliberativa”37, sia nella sua declinazione pratica, con 

                                                 

33 G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 130. 
34 G. PEPE, Il modello della democrazia partecipativa tra aspetti teorici e profili applicativi, 

Wolters Kluwer, Milano, 2020, p. 17. 
35 D. DONATI, Partecipazione come categoria, identità e rappresentanza. Ruolo e 

contraddizioni delle nuove forme associative, in A. VALASTRO (a cura di) Le regole della 
democrazia partecipativa. Itinerari per la costruzione di un metodo di governo, Jovene, Napoli, 
2010, p. 146. 

36 Un fondamento filosofico alla teoria della democrazia deliberativa, sia in generale 
sia con riguardo al contributo che può essere offerto dai cittadini religiosi, si rinviene 
nelle tesi di Jürgen Habermas. Si vedano, quantomeno, J. HABERMAS, Teoria dell’agire 
comunicativo, 2 voll., traduzione italiana a cura di P. RINAUDO, il Mulino, Bologna, 1987; 
J. HABERMAS, Etica del discorso, traduzione italiana a cura di E. AGAZZI, Laterza, 
Roma-Bari, 1989; J. HABERMAS, Tra scienza e fede; traduzione italiana di M. 
CARPITELLA, GLF editori Laterza, Roma-Bari, 2006; J. HABERMAS, Nuovo mutamento 
della sfera pubblica e politica deliberativa, edizione italiana a cura di M. CALLONI, Raffaello 
Cortina, Milano, 2023.  

Per un commento alle teorie habermasiane sul rapporto tra religioni e sfera pubblica, 
nella prospettiva della filosofia del diritto, si veda A. MACERATINI, Religione e sfera 
pubblica nella teoria del discorso di Jürgen Habermas, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 3 del 2020, pp. 1-24. 

37 Secondo R. BIFULCO, Democrazia deliberativa e democrazia partecipativa. Relazione al 
Convegno “La democrazia partecipativa in Italia e in Europa: esperienze e prospettive”, Firenze, 
2-3 aprile 2009, consultabile sul sito https://www.sps.tn.it/wp-
content/uploads/2020/02/bifulco _democrazia-partecipativa.pdf, p. 2, la differenza tra 
democrazia deliberativa - sviluppatasi in ambito anglosassone - e partecipativa - 
originata in Sudamerica - risiederebbe nel carattere più propriamente teorico e 



 

108 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

                                                 

metodologico-processuale della prima e in quello eminentemente pratico-applicativo 
della seconda; di conseguenza, la democrazia deliberativa costituirebbe lo sfondo 
teorico per lo sviluppo delle forme concrete di democrazia partecipativa. Per A. 

FLORIDIA, Un’idea deliberativa della democrazia, il Mulino, Bologna, 2017, pp. 51-52, 
invece, la democrazia partecipativa e deliberativa avrebbero origini diverse: la prima 
sarebbe nata nei collettivi radicali o nelle small participatory democracies degli Stati Uniti 
negli anni ‘60; la seconda nel pensiero costituzionalistico americano, con riguardo al 
funzionamento delle istituzioni americane. Infine, M. TRETTEL, La democrazia 
partecipativa negli ordinamenti composti: studio di diritto comparato sull’incidenza della 
tradizione giuridica nelle democratic innovations, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 
2020, pp. 37-41, definisce la “democrazia deliberativa” come una “teoria che mira a 
rafforzare la democrazia, superandone le concezioni individualiste ed economiche, per 
ancorarla alla discussione, al confronto e al principio dell’accountability”, mentre la 
democrazia partecipativa come una “pratica istituzionale che utilizza i metodi della 
democrazia deliberativa per aprire una regolazione che colmi lo iato tra istituzioni 
rappresentative e società civile”. Si veda, inoltre, D. HELD, Modelli di democrazia, 
traduzione italiana di U. LIVINI, L. VERZICHELLI, R. FALCIONI, il Mulino, Bologna, 2007, 
pp. 399-440, e, in particolare, p. 410, dove la democrazia deliberativa è definita come la 
“trasformazione delle preferenze individuali, attraverso un processo di deliberazione, 
in posizioni che possano superare l’esame e la verifica pubblici”. Ciò può avvenire 
mediante “l’informazione condivisa” e la “discussione pubblica”. 



 

109 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

riguardo agli istituti della “democrazia partecipativa”38, applicati a 
questioni specifiche39, in special modo in ambito urbanistico40, come il 
débat public41 per valutare la costruzione di nuove opere pubbliche e il 
                                                 

38 Si vedano, per un primo approccio alla democrazia partecipativa, D. HELD, 
Modelli di democrazia, cit., pp. 357-371; G. PASQUINO (a cura di), Strumenti della democrazia, 
il Mulino, Bologna, 2007; G. COTTURRI, La democrazia partecipativa, in Democrazia e 
Diritto 43, n. 1 (2005), pp. 27-40; L. BOBBIO, Dilemmi della democrazia partecipativa, in 
Democrazia e Diritto 44, n. 4 (2006), pp. 11-26; U. ALLEGRETTI, L’amministrazione 
dall’attuazione costituzionale alla democrazia partecipativa, Giuffrè, Milano, 2009; U. 
ALLEGRETTI (a cura di), Democrazia partecipativa. Esperienze e prospettive in Italia e in 
Europa, Firenze University Press, Firenze, 2010; G.C. DE MARTIN, D. BOLOGNINO (a cura 
di), Democrazia partecipativa e nuove prospettive della cittadinanza, CEDAM, Padova, 2010; 
D. CIAFFI, La partecipazione. Dimensioni, spazi, strumenti, Carocci, Roma, 2011; M. 

PICCHI, Il diritto di partecipazione, Giuffrè, Milano, 2012; F. PIZZOLATO, I sentieri 
costituzionali della democrazia, Carocci, Roma, 2019, pp. 48-53; G. PEPE, Il modello della 
democrazia, cit.; M. TRETTEL, La democrazia partecipativa, cit.; F. PIZZOLATO, 
Partecipazione e partecipazionismo nello Stato democratico, in Costituzionalismo.it 21, n. 1 
(2023), pp. 1-37; P. MEZZANOTTE, I diritti di partecipazione all’attività amministrativa e 
gli strumenti di democrazia partecipativa, in R. NANIA (a cura di), Diritti fondamentali. 
Aspetti teorici e temi attuali, Giappichelli, Torino, 2024, pp. 191-228; P. SOMMAGGIO (a cura 
di), Le città del dibattito. Prassi e principi del dialogo oppositivo, Giappichelli, Torino, 2024. 
Si vedano, nella letteratura internazionale, J.S. FISHKIN Democracy when the people are 
thinking. Revitalizing our politics through public deliberation, Oxford University Press, 
Oxford, United Kingdom, 2018; J.-P. GAUDIN, La démocratie participative, 2ème ed., 
Armand Colin, Paris, 2013; M.-H. BACQUÉ, Y. SINTOMER (sous la direction de), La 
démocratie participative : histoire et généalogie, La Découverte, Paris, 2011; L. 

BLONDIAUX, Le nouvel esprit de la démocratie. Actualité de la démocratie participative, 
Seuil, Paris, 2008; S. RUI, Démocratie participative, in I. CASILLO, R. BARBIER, L. 
BLONDIAUX, F. CHATEAURAYNAUD, J.-M. FOURNIAU, R. LEFEBVRE, C. NEVEU, D. SALLES 
(Éds.), Dictionnaire critique et interdisciplinaire de la Participation, DicoPart (1ère édition), 
GIS Démocratie et Participation, 2013 (consultabile sul sito 
https://www.dicopart.fr/democratie-participative-2013). 

39 U. ALLEGRETTI, Basi giuridiche della democrazia partecipativa in Italia: alcuni 
orientamenti, in Democrazia e Diritto 44, n. 3 (2006), pp. 151-166; U. ALLEGRETTI, 
Democrazia partecipativa e controllo dell’amministrazione, in Democrazia e Diritto 44, n. 4 
(2006), pp. 71-79. 

40 Cfr. C.P. SANTACROCE, Territorio e comunità nella teoria giuridica della 
partecipazione, Giappichelli, Torino, 2023. 

41 Sull’istituto del dibattito pubblico, proprio del diritto francese, ma recepito e 
adattato, in una versione estremamente minimalista, anche nell’ordinamento italiano, 
attualmente dall’art. 40 del d.lgs., 31 marzo 2023, n. 36, Codice dei contratti pubblici, e dal 
suo allegato I.6, si vedano Y. MANSILLON, L’esperienza del «débat public» in Francia, in 
Democrazia e Diritto 44, n. 3 (2006), pp. 101-114; J.-F. BERAUD, Il caso della Francia: la 
Commission nationale du débat public, in A. VALASTRO (a cura di), Le regole della democrazia 
partecipativa. Itinerari per la costruzione di un metodo di governo, Jovene, Napoli, 2010, pp. 
387-395; C. BOVA, Gli istituti del débat public e dell’enquête public nell’ordinamento 
giuridico francese, in G.C. DE MARTIN, D. BOLOGNINO (a cura di), Democrazia partecipativa, 
cit., pp. 213-247. Nella lettura francofona, si vedano quantomeno B. JADOT (a cura di), 
La participation du public au processus de décision en matière d’environnement et d’urbanisme. 



 

110 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

loro impatto sull’ambiente e il territorio o la gestione dei beni comuni 
urbani42. 

La democrazia partecipativa è stata definita come un modello di 
“interazione entro procedure pubbliche, tanto amministrative quanto 
normative, fra Istituzioni e società, finalizzata all’adozione di scelte 
ponderate e inclusive anche in un’ottica dei prevenzione dei conflitti”43. 
L’idea sottostante a questa prospettazione ritiene che tanto più ampio 
sarà il dibattito e il numero dei soggetti coinvolti, quanto più legittime, 
giuste e razionali potranno essere le decisioni adottate44. In altre parole, 
la democrazia partecipativa concretizza un rapporto dialettico nel quale 
tutti coloro che vi hanno interesse sono chiamati a discutere ma non a 
decidere: si creano piuttosto i presupposti affinché il decisore politico, 
laddove intenda discostarsi dall’esito del dibattito, sia gravato da un 
obbligo di motivazione particolarmente rafforzato. Anche perché, in caso 
contrario, il dibattito stesso apparirebbe del tutto inutile e le istanze dei 
cittadini - nel nostro caso dei cives-fideles - bisognevoli di essere incanalate 
e fatte valere anche al di là dell’ordinario circuito democratico-
rappresentativo, risulterebbero ancora più frustrate. 

                                                 

Actes du colloque le 27 mai 2004 par le Centre d’étude du droit de l’environnement (CEDRE) 
des Facultés universitaires Saint-Louis, Bruylant, Bruxelles, 2005; M. DELNOY, La 
participation du public en droit de l’urbanisme et de l’environment, Larcier, Bruxelles, 2007; 
R. HOSTIOU, La participation du public aux décisions de l’administration en matière 
d’aménagement et d’environnement. Journée d’études, Nantes, 6 octobre 2006, La 
Documentation française, Paris, 2007, mentre, in generale, sugli istituti di 
partecipazione in una prospettiva comparata tra Francia, Stati Uniti e Regno Unito, si 
veda S. CASSESE, La partecipazione dei privati alle decisioni pubbliche. Saggio di diritto 
comparato, in Rivista trimestrale di diritto pubblico, n. 1 (2007), pp. 13-41. 

42 In questo contesto, intendiamo la nozione di “bene comune” nella quarta 
accezione individuata da L. NIVARRA, Quattro usi di «beni comuni» per una buona 
discussione, in C. CICERO, G. PERLINGIERI (a cura di), Liber amicorum per Bruno Troisi, vol. 
II, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2017, p. 823, ovvero “una particolare modalità 
di organizzare, a livello dell’amministrazione locale, la gestione di beni (spazi e 
immobili) prevalentemente di proprietà pubblica caratterizzata dal programmatico 
coinvolgimento nella medesima di gruppi di cittadini, e in conformità ad un disegno 
che abbina fruizione collettiva e governo democratico della risorsa”. 

43 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 33. U. ALLEGRETTI, L’amministrazione, 
cit., p. 288, definisce la “partecipazione” come “relazionamento della società con le 
istituzioni, tale da porsi come un intervento di espressioni dirette della prima nei 
processi di azione delle seconde”. 

44 Secondo J. HABERMAS, Etica del discorso, cit., p. 66, “nell’agire comunicativo uno 
viene razionalmente motivato dall’altro a un’azione concordata, e ciò in virtù 
dell’effetto illocutivo di collegamento che è proprio di una proposta linguistica”. Con 
riguardo alla democrazia partecipativa in relazione alla Chiesa cattolica, cfr. É.G. 

KOUVEGLO, Le gouvernement dans l’Église au regard des principes de démocratie, Lateran 
University Press, Roma, 2014, p. 74. 



 

111 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Infatti, il credente, sia come singolo sia come membro di una 
confessione religiosa, non solo ha il diritto/dovere di partecipare alla 
determinazione dell’indirizzo politico locale e nazionale, votando alle 
elezioni europee, nazionali, regionali e amministrative una volta ogni 
cinque anni, ma anche di contribuire, con le proprie idee, richieste e 
bisogni, alla realizzazione di una società multiculturale più giusta e 
accogliente per tutti. In questa prospettiva, la partecipazione, che si può 
svolgere a ogni livello di governo, sovranazionale, nazionale, regionale o 
locale, deve facilitare la ricerca di soluzioni condivise nel contesto della 
complessità delle nostre società pluraliste. L’obiettivo consiste nel 
migliorare la qualità e il grado di accettazione sociale delle decisioni 
pubbliche45 che, in quanto assunte all’esito di una discussione46, 
dovrebbero più facilmente far sentire coinvolti e vincolati tutti i soggetti 
che vi hanno partecipato, anche coloro la cui posizione iniziale non 
coincide del tutto con la decisione finale47. Inoltre, tale istituto dovrebbe 
consentire di dare voce a interessi non sempre adeguatamente 
soddisfatti48, sia a livello normativo sia a livello amministrativo49. Si 
tratta, in altre parole di aprire i “processi decisionali alla società civile”50, 
una società all’interno della quale le confessioni religiose sono portatrici 
di interessi giuridici particolarmente qualificati, aventi rilevanza 
costituzionale, e che hanno pieno titolo a essere rappresentati nel 
dibattito pubblico51. 

                                                 

45 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. XIII e p. 3. J. HABERMAS, Nuovo 
mutamento, cit., p. 108, sottolinea che “la condizione di inclusione corrisponde al 
requisito democratico di partecipazione di tutti i potenziali interessati, mentre il filtro 
dello scambio deliberativo di proposte, informazioni e ragioni giustifica l’assunzione 
dell’accettabilità razionale del risultato”. 

46 J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 22, afferma che: «Solo attraverso il 
diritto, attraverso l’incoraggiamento, a dire reciprocamente “no”, il potenziale 
epistemico delle opinioni contrastanti può dispiegarsi nel discorso, in quanto concepito 
per l’autocorrezione dei partecipanti che non potrebbero imparare l’uno dall’altro senza 
un critica reciproca». 

47 J. HABERMAS, Etica del discorso, cit., p. 74, sottolinea che, “secondo l’etica del 
discorso, una norma può pretendere di aver valore soltanto se tutti coloro che possono 
esserne coinvolti raggiungono (o raggiungerebbero), come partecipanti a un discorso 
pratico, un accordo sulla validità di tale norma”. Sul punto, si veda anche D. HELD, 
Modelli di democrazia, cit, p. 450, secondo il quale «una decisione legittima, all’interno di 
questo contesto, non segue necessariamente la “volontà di tutti”, ma piuttosto quella 
che risulta dal coinvolgimento di ognuno nel processo politico». 

48 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 9. 
49 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 10. 
50 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 16. 
51 Per una riflessione filosofico-giuridica, che pone a confronto le tesi di John Rawls 

e Jürgen Habermas, si veda A. ROMEO, Diritto, religioni, democrazia. La partecipazione 
democratica dei cittadini religiosi, Giuffrè, Milano, 2016, mentre, in una prospettiva di 



 

112 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Questa soluzione si pone in linea con la sentenza della Corte di 
cassazione a Sezioni Unite52, intervenuta nel 2021 ad affrontare per 
l’ennesima volta l’intricata questione dell’esposizione del crocifisso nelle 
aule delle scuole pubbliche. Lungi dallo stabilire un principio valido per 
tutti, favorevole ovvero contrario, il Giudice di legittimità ha preferito 
rimettere ogni decisione in merito alla singola comunità scolastica, 
valorizzando, in questo modo, le specificità di ciascun contesto e dando 
così vita, “con la partecipazione di tutti i soggetti coinvolti e con il 
metodo della ricerca del più ampio consenso”53, a una dinamica 
partecipativa che responsabilizza e rende parte attiva ogni singolo 
membro. Potrebbe essere questa una via da estendere anche ad altre 
questioni problematiche o conflittuali, attinenti ai rapporti tra diritto e 
religione? Certamente è una strada che vale la pena di essere percorsa, 
pur nella consapevolezza delle difficoltà e dei rischi che si potranno 
incontrare lungo il cammino54, in quanto il modello partecipativo 

                                                 

inclusivismo politico delle religioni, si veda V. GENTILE, Libertà con le religioni. 
Tolleranza democratica, civiltà ed uguaglianza liberale, Giappichelli, Torino, 2024. 

52 Cass. civ., SS.UU., sent. 9 settembre 2021, n. 24414. Si vedano, per un commento, 
P. CAVANA, Le Sezioni Unite della Cassazione sul crocifisso a scuola: alla ricerca di un 
difficile equilibrio tra pulsioni laiciste e giurisprudenza europea, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 19 del 2021, pp. 1-23; N. COLAIANNI, Dal “crocifisso di Stato” al 
“crocifisso di classe” (nota a margine di Cass., SS. UU., 9 settembre 2021, n. 24414), in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 17 del 2021, pp. 18-25; A. LICASTRO, Crocifisso 
“per scelta”. Dall’obbligatorietà alla facoltatività dell’esposizione del crocifisso nelle aule 
scolastiche (in margine a Cass. civ., sez. un., ord. 9 settembre 2021, n. 24414), in Stato, Chiese 
e pluralismo confessionale, cit., n. 21 del 2021, pp. 17-44; S. PRISCO, La laicità come apertura 
al dialogo critico nel rispetto delle identità culturali (riflessioni a partire da Corte di Cassazione, 
Sezioni Unite civili, n. 24414 del 2021), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 21 
del 2021, pp. 53-79; G. RAIMONDI, Crocifisso, laicità dello Stato, libertà religiosa. In 
margine alla sentenza delle Sezioni Unite della Corte di cassazione n. 24414 del 9 settembre 2021 
alla luce della giurisprudenza della Corte di Strasburgo, in Lavoro Diritti Europa, n. 3 (2021), 
pp. 1-16; M. TOSCANO, Il crocifisso ‘accomodato’. Considerazioni a prima lettura di Corte 
cass., Sezioni Unite civili, n. 24414 del 2021, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 
18 del 2021, pp. 45-68; S. ACETO DI CAPRIGLIA, Sintagma “laicità” e polisemia del 
crocifisso. Analisi comparata degli orditi normativi eurounitari e di common law, in 
federalismi.it, n. 30 (2022), pp. 22-27; F. VARI, Ancora sull’esposizione del Crocifisso nei locali 
scolastici, in federalismi.it, n. 4 (2022), pp. 953-965; R. MAZZOLA, Ennesime considerazioni 
in merito alla sentenza delle Sezioni Unite civile dalla Corte Suprema di Cassazione, n. 24414 
del 9 settembre 2021, in Il diritto ecclesiastico n. 1-2 (2022), pp. 343-384; M. PARISI, 
Crocifisso a scuola e «accomodamento ragionevole» nelle argomentazioni della Corte di 
Cassazione, in Politica del diritto n. 4 (2022), pp. 523-553; I. SPADARO, Il “nuovo” modello 
italiano di laicità dello Stato alla luce di Cass., Sez. Un. civ., sent. n. 24414/2021, tra professata 
fedeltà ai precedenti e tendenze emulative di alcune esperienze straniere, in 
Dirittifondamentali.it, n. 2 (2022), pp. 273-292. 

53 Cass. civ., SS.UU., sent. 9 settembre 2021, n. 24414, par. 12.1. 
54 G. CASUSCELLI, Gli “effetti secondari”, cit., pp. 15-16, individua alcuni rischi, con 



 

113 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

richiede a tutte le parti di agire con imparzialità, lealtà e buona fede, al 
fine di perseguire il bene comune. 

Questo sistema non mirerebbe, comunque, a superare del tutto la 
negoziazione unilaterale tra lo Stato e la singola confessione religiosa, 
quanto piuttosto a restringerne l’ambito di operatività alla garanzia 
costituzionale delle specificità proprie di ciascuna e, al contempo, 
affiancarle una negoziazione multilaterale, in cui tutte le confessioni sono 
poste sullo stesso piano e si ritrovano insieme per affrontare problemi 
specifici di comune interesse55, in un’ottica partecipativa56. 

Si tratta, quindi, di un modello di dialogo ben distinto da quello 
più propriamente interreligioso o, in ambito cristiano, ecumenico, nel 
quale le diverse confessioni discutono di questioni più propriamente 
teologiche o dottrinarie, dovendosi ricomprendere nel modello 
partecipativo che qui ci occupa tutti quei dispositivi - anche informali - 
di partecipazione e di dialogo multilaterale tra un’autorità, un organo o 
un ente dello Stato, a livello centrale o locale, e una pluralità di 
confessioni religiose, per discutere di problematiche di interesse comune 
attinenti alla disciplina giuridica del fenomeno religioso. 

Con riguardo ai fondamenti costituzionali della partecipazione, 
essi si rinvengono nell’art. 3, comma secondo, Cost., laddove la 
Repubblica si impegna “a rimuovere gli ostacoli che impediscono 
l’effettiva partecipazione di tutti i lavoratori all’organizzazione politica, 
economica e sociale del Paese”57, nonché nell’art. 118, comma quarto, 
Cost., che, inserito dalla riforma costituzionale del 2001, ha introdotto il 

                                                 

riguardo all’attuazione della bilateralità concertata, in assenza di una legge che la regoli, 
ovvero la dilatazione delle materie, il suo uso a fini strumentali, la moltiplicazione dei 
soggetti confessionali coinvolti e la frammentazione territoriale delle discipline. 

55 In questo senso, si veda J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 107: “La scelta 
democratica deve essere intesa come la fase finale di un processo che mira a risolvere i 
problemi, ossia come l’esito di un processo di formazione di opinioni e volontà comuni 
dei cittadini che formano le proprie preferenze solo nel corso di un dibattito pubblico, 
condotto in modo più o meno razionale, sui temi che necessitano di una 
regolamentazione politica”. 

56 U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa: un contributo alla democratizzazione della 
democrazia, in ID. (a cura di), Democrazia partecipativa. Esperienze e prospettive in Italia e in 
Europa, Firenze University Press, Firenze, 2010, p. 41, definisce la democrazia 
partecipativa come un “processo multilaterale da cui si attende che la decisione possa 
essere definita con l’apporto di tutti coloro che nella società sono o sentono di essere 
coinvolti”. 

57 Si vedano, sul punto, U. ALLEGRETTI, Basi giuridiche della democrazia partecipativa 
in Italia, in Democrazia e diritto 44, n. 3 (2006), pp. 151-161; E. ROSSI, Le finalità e gli 
strumenti della democrazia partecipativa nell’ordinamento giuridico italiano, in Diritto e 
società, n. 3 (2016), pp. 493-497. 



 

114 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

principio di sussidiarietà orizzontale58. Tuttavia, anche prima di tale 
modifica, c’era già chi, in dottrina, affermava la posizione di assoluta 
centralità del principio di partecipazione nel quadro della Costituzione 
repubblicana59. Dal punto di vista giurisprudenziale, il Giudice delle 
leggi ha affermato che i modi nei quali la sovranità popolare di cui all’art. 
1 Cost. può svolgersi “non si risolvono nella rappresentanza, ma 
permeano l’intera intelaiatura costituzionale” e “si rinfrangono in una 
molteplicità di situazioni e di istituti”60, con ciò lasciando chiaramente 
intendere che la partecipazione democratica non si esaurisce nel 
momento del voto, ma continua a esercitarsi in forme e ambiti diversi 
all’interno del contesto sociale61. 

Nella democrazia partecipativa, infatti, 
 

“la società, i cittadini […] sono presenti fortemente e 
autonomamente, come singoli e attraverso associazioni, e agiscono 
nella procedura con capacità di iniziativa e di presenza attiva 
nell’istruttoria e consultazione e nella stessa decisione”62. 

 

Essa si caratterizza, inoltre, per l’aspirazione a dare voce a 
categorie di persone generalmente non coinvolte nei processi decisionali, 
compresi gli stranieri, gli apolidi e i minorenni, ma anche coloro che non 
si trovano in una posizione legittimante a partecipare al procedimento 
amministrativo, ai sensi della legge 7 agosto 1990, n. 24163. Seguendo 
questo ragionamento, anche le confessioni religiose prive di intesa con lo 
Stato64, in quanto di più recente insediamento nel nostro Paese, ovvero 
che faticano a individuare un unico soggetto che le rappresenti nelle 
trattative oppure la cui intesa non sia mai stata trasfusa in legge, 
dovrebbero poter essere coinvolte e offrire il loro contributo, in un’ottica 
partecipativa. 

                                                 

58 Sul rapporto tra l’art. 118, comma quarto, e l’art. 3, comma secondo, Cost., si veda 
G. ARENA, Il principio di sussidiarietà orizzontale nell’art. 118, u.c. della Costituzione, in 
Studi in onore di Giorgio Berti, Jovene, Napoli, 2005, vol. I, pp. 179-221. 

59 M.P. CHITI, Partecipazione popolare e pubblica amministrazione, Pacini, Pisa, 1977, p. 
123. 

60 Corte cost., sent. 10 luglio 2002, n. 106, punto 3 del Considerato in diritto. 
61 In questo senso, cfr. anche Corte cost., sent. 9 ottobre 2018, n. 135, in materia di 

dibattito pubblico in ambito regionale, la quale ha utilizzato per la prima volta la 
locuzione “democrazia partecipativa”.  

62 U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa, cit., p. 13. 
63 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., pp. 38-39. In questo senso, si veda anche 

Umberto Allegretti, L’amministrazione, cit., pp. 289-290. 
64 F. SORVILLO, SenzaIntesa. Gruppi religiosi e protocolli costituzionali, Editoriale 

scientifica, Napoli, 2020. 



 

115 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Alla luce di quella dottrina che considera la partecipazione come 
strettamente ricollegata all’espletamento di procedure65, essa può essere 
definita informale o formalizzata66, aperta o chiusa, top-down or bottom-
up67, calda o fredda68, oppure può seguire uno schema più o meno 
predefinito, può coinvolgere chiunque ovvero soltanto soggetti 
predeterminati, può essere attivata dall’alto o dal basso e, infine, può 
essere vincolante o meno. Soluzioni di democrazia partecipativa 
potrebbero affiancarsi, quindi, al modello pattizio tradizionale, ma senza 
sostituirlo del tutto, con l’obiettivo di rendere operativi i princìpi 
costituzionali nella pratica concreta, specialmente a livello locale69, 
regionale70 (a maggior ragione nella prospettiva di un federalismo 
differenziato)71 o comunale72. Questa soluzione, che sta prendendo vita 
nella prassi, dovrebbe essere meglio codificata e adattata alle specificità 

                                                 

65 M.P. CHITI, Partecipazione popolare, cit., p. 34. 
66 D. DONATI, Partecipazione come categoria, cit., pp. 157-162. 
67 U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa, cit., pp. 19-20. 
68 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 18. 
69 D. DONATI, Partecipazione come categoria, cit., p. 142, afferma che la partecipazione 

si concretizza in “pratiche”, ovvero un insieme di “manifestazioni e soluzioni concrete, 
attivate da singoli o gruppi di cittadini, oppure messe in atto dalle stesse 
amministrazioni, specie quelle territoriali, in forza della loro autonomia più che in 
ragione di riferimenti normativi specifici, che in alcuni casi mancano”. Un fondamento 
per questa forma di partecipazione a livello locale si rinviene nell’art. 8 del d.lgs. 18 
agosto 2000, n. 267, Testo unico delle leggi sull’ordinamento degli enti locali. 

70 A livello regionale, si segnalano alcune leggi in materia di partecipazione, ovvero 
la L.P. Trento 16 giugno 2006, n. 3, Norme in materia di governo dell’autonomia del Trentino; 
L.R. Umbria 16 febbraio 2010, n. 14, Disciplina degli istituti di partecipazione alle funzioni 
delle istituzioni regionali; L.R. Toscana 2 agosto 2013, n. 46, Dibattito pubblico regionale e 
promozione della partecipazione alla elaborazione delle politiche regionali e locali; la L.R. Puglia 
13 luglio 2017, n. 28, Legge sulla partecipazione; la L.R. Emilia-Romagna 22 ottobre 2018, 
n. 15, Legge sulla partecipazione all’elaborazione delle politiche pubbliche; la L.R. Marche 23 
luglio 2020, n. 31, Disposizioni in materia di partecipazione all’elaborazione e alla valutazione 
delle politiche pubbliche. 

71 Sulle competenze regionali in ambito religioso, si vedano, ex multis, D. MILANI, 
Partecipazione e religione: strumenti e percorsi per una governance condivisa, in M.A. CASTRO 

JOVER (dir.), Diversidad religiosa y gobierno local. Marco jurídico y modelos de intervención en 
España y en Italia, Thomson Reuters Aranzadi, Cizur Menor, 2013, pp. 218-229; M. 

PARISI, Fenomeno religioso ed esercizio delle competenze legislative nella prospettiva sella 
differenziazione autonomistica, in F. ALICINO (a cura di), Riconoscere la libertà religiosa, cit., 
pp. 75-98. 

72 Circa le politiche in ambito religioso, A. FERRARI, La libertà religiosa in Italia, cit., 
p. 155, segnala due dinamiche che investono i Comuni: la prima li identifica quali 
“depositari della storia culturale e religiosa del territorio”; la seconda affida a essi “una 
funzione di supplenza […] nel momento in cui essi intendono rispondere alle domande 
di libertà religiosa dei propri residenti”.  



 

116 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

proprie delle formazioni sociali a carattere religioso73, portatrici di 
interessi non meramente privatistici ma costituzionalmente tutelati, 
superando così gli stretti alvei relativi alla partecipazione dei privati al 
procedimento amministrativo74. Infatti, la laicità, in quanto “non implica 
indifferenza dello Stato dinanzi alle religioni”75, non impone 
necessariamente la sottoposizione delle confessioni religiose alla 
disciplina di diritto comune ma, in quanto “garanzia dello Stato per la 
salvaguardia della libertà di religione, in regime di pluralismo 
confessionale e culturale”76, può consentire all’adozione di una 
normativa specifica, che si ponga anche al di là di quanto sin qui previsto 
dalla legge sulla partecipazione al procedimento amministrativo77. 
Occorrerebbe, infatti, una disciplina che consenta una partecipazione 
efficace ed efficiente delle religioni nei procedimenti finalizzati 
all’adozione di decisioni amministrative di carattere generale, con le 
quali l’autorità pubblica intenda dare piena attuazione e 
implementazione al diritto di libertà religiosa, promuovendo la 
convivenza pacifica e il benessere della collettività. In questo senso, uno 
sviluppo, in chiave partecipativa, dei rapporti tra autorità pubbliche e 
religioni dovrebbe prevedere due distinti livelli di interlocuzione: uno, 
“istituzionale”, riservato ai rappresentanti delle diverse confessioni, sia 

                                                 

73 Per un primo approccio in tema di formazioni sociali, si vedano G. PASTORI, Il 
pluralismo sociale dalla Costituzione repubblicana ad oggi: l’attuazione del pluralismo sociale 
nel trentennio repubblicano, in AA. VV., Il pluralismo sociale nello stato democratico, 
Vita&Pensiero, Milano, 1980, pp. 80-104; E. ROSSI, Art. 2, in R. BIFULCO, A. CELOTTO, 
M. OLIVETTI (a cura di), Commentario alla Costituzione, vol. I, Utet, Torino, 2006, pp. 38-
64. Già L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico, cit., p. 153, aveva individuato nell’art. 2 Cost. 
il presupposto per la disciplina della libertà di associazione e degli altri interessi umani 
in ambito economico, politico, familiare e religioso.  

74 Si vedano, sul punto, G. VIRGA, La partecipazione al procedimento amministrativo, 
Giuffrè, Milano, 1998; A. CROSETTI, F. FRACCHIA (a cura di), Procedimento amministrativo 
e partecipazione. Problemi, prospettive ed esperienze, Giuffrè, Milano, 2002; R. CARANTA, 

L. FERRARIS, S. RODRIQUEZ, La partecipazione al procedimento amministrativo, 2ª ed., 
Giuffrè, Milano, 2005; P. PATRITO, Premesse storiche e comparatistiche per uno studio sulla 
partecipazione al procedimento amministrativo, Aracne, Canterano, 2018. 

75 In questo senso, si veda, G. ALFANO, Democrazia della partecipazione, Solfanelli, 
Chieti, 2018, p. 57, secondo cui: «Lo Stato non può essere schierato religiosamente ma, 
nondimeno, deve tutelare tutte le confessioni religiose presenti nella società, evitando 
l’espressione infelice “indifferente alle religioni”, perché queste non sono 
intrinsecamente avversarie della convivenza civile e anche democratica». 

76 Corte cost., sent. 11-12 aprile 1989, n. 203, n. 4 del considerato in diritto. 
77 Secondo S. CASSESE, La partecipazione dei privati, cit., p. 14, la partecipazione dei 

privati nel procedimento amministrativo può essere motivata dalla volontà di: 1) 
consentire all’amministrazione di meglio conoscere fatti e interessi sulla base dei quali 
decidere; 2) permettere al privato di far valere i propri diritti sin dalla fase preparatoria 
della decisione; 3) assicurare il coinvolgimento dei privati nel processo decisionale. 



 

117 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

quelle dotate di intesa sia quelle che ne sono prive; l’altro, “comunitario”, 
aperto a tutti coloro che sono interessati a partecipare e offrire il proprio 
contributo, per declinare e dare attuazione in concreto, sul territorio, alla 
dinamica partecipativa di livello apicale. 

Una scelta decisa in favore di tale possibile percorso dovrebbe 
comportare l’apertura del dibattito, intorno a temi e questioni specifiche, 
di interesse sia per lo Stato sia per le religioni, potenzialmente a tutte le 
confessioni, sia a quelle dotate di intesa sia a quelle che ne sono prive. 
Ciò in quanto, così come affermato dalla Corte europea dei diritti 
dell’uomo, 
 

«pluralismo, tolleranza e spirito di apertura caratterizzano una 
“società democratica”: e la democrazia non porta alla supremazia 
costante dell’opinione di una maggioranza, ma esige un equilibrio 
che assicuri agli individui che appartengano a una minoranza un 
trattamento giusto, evitando ogni abuso di posizione dominante. Il 
pluralismo e la democrazia si fondano in egual modo sul dialogo e 
su uno spirito di compromesso, e implicano da parte degli individui 
diverse concessioni che si giustificano in rapporto al fine della 
salvaguardia e della promozione degli ideali e dei valori di una 
società democratica»78. 

 

In caso contrario, ci si ritroverebbe innanzi a un meccanismo 
ancora una volta escludente, che è proprio ciò che il sistema delle intese 
ha determinato e che si vorrebbe, invece, evitare e superare, mediante il 
ricorso agli strumenti e alle dinamiche della partecipazione. 
 
3 - Democrazia partecipativa e religioni: spunti di riflessione a partire 

dalla questione della sinodalità nella Chiesa cattolica 
 
La riflessione, rispetto alla possibile applicazione del modello della 
“democrazia partecipativa” ai rapporti tra Stato e confessioni religiose, 
sottende e fa emergere un biunivoco rapporto di tensione e interazione 
tra democrazia e religioni79, specie in un panorama caratterizzato da un 
sempre più accentuato pluralismo di valori e di idee, in cui le religioni, 
in quanto formazioni sociali particolarmente radicate sul territorio e 

                                                 

78 Corte EDU, Leyla Şahĭn c. Turchia, ricorso n. 44774/98, sentenza del 10 novembre 
2005, § 108, traduzione riportata da G. CASUSCELLI, Democrazia e religioni: la laicità 
«italiana», in M. RUGGENINI, R. DREON, S. GALANTI GROLLO (a cura di), Democrazie e 
religioni. La sfida degli incompatibili?, Donzelli, Roma, 2011, p. 156. 

79 Sul tema, si vedano S. TARANTO, Diritto e religioni nelle democrazie contemporanee. 
Una prospettiva normativa, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2010; P. LILLO, 
Democrazia e religione nell’orizzonte costituzionale, in DPCE online, n. 2 (2020), pp. 1195-
1224. 



 

118 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sensibili ai problemi delle persone, desiderano partecipare e sentirsi 
coinvolte nell’adozione delle decisioni democraticamente assunte. 

In questo contesto, occorre prendere atto che ciascuna religione è 
strutturata in modo diverso, passando da quelle che prevedono 
organizzazioni fortemente gerarchizzate ad altre in cui ampi spazi di 
autonomia sono lasciati alle singole comunità, nell’ambito, comunque, di 
princìpi fondamentali condivisi da tutti i fedeli. A questo riguardo, lo 
studio di Santi Romano sulla pluralità degli ordinamenti giuridici80 torna 
di fondamentale utilità: ogni confessione religiosa che intende 
qualificarsi e operare come un ordinamento giuridico, in quanto 
originario, non derivato e non subordinato allo Stato, deve poter essere 
riconosciuta come tale dalle autorità pubbliche81. Tale ordinamento non 
deve essere per forza improntato ai princìpi della democrazia 
rappresentativa, ovvero non è tenuto a far ricorso a una procedura 
elettorale per la designazione dei propri rappresentanti o a dover 
applicare in modo rigido il principio di separazione o di distinzione dei 
poteri al proprio interno82. Nemmeno lo Stato, arbitro del gioco neutrale 
e imparziale, dovrebbe potersi ingerire in tal senso, a maggior ragione in 
un contesto, come quello attuale, in cui l’efficacia della democrazia 
rappresentativa è messa fortemente in discussione. Lo Stato non può, 
quindi, pretendere che le confessioni religiose adottino una struttura 
perfettamente democratica per la loro autorganizzazione interna, pena lo 

                                                 

80 S. ROMANO, L’ordinamento giuridico, 2ª ed., Sansoni, Firenze, 1945, pp. 85-180, e, 
in particolare, con riguardo all’ordinamento giuridico della Chiesa cattolica, pp. 94-99. 
L’Autore, a pp. 98-99, sottolinea che: “L’ordinamento della Chiesa e quello di ciascuno 
Stato per le materie ecclesiastiche sono due diversi e distinti ordinamenti che hanno una 
propria sfera, delle fonti proprie, una propria organizzazione, delle proprie sanzioni, e 
non costituiscono, l’uno insieme all’altro, una vera unità. […] Sono due mondi giuridici, 
l’uno dei quali può materialmente influire sull’altro, ma che giuridicamente restano o 
possono restare sempre distinti e autonomi”. L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico, cit., pp. 
95-98, recupera la teoria di Santi Romano, affermando che per quest’ultimo il diritto 
ecclesiastico “comprende diversi ordinamenti giuridici che hanno fra loro punti di 
contatto diversissimi, pur essendo distinti”, mentre F. FINOCCHIARO, Le intese nel 
pensiero dei giuristi italiani, in C. MIRABELLI (a cura di), Le intese, cit., p. 19, sottolinea che 
anche le confessioni religiose acattoliche devono essere considerate ordinamenti 
giuridici primari, in quanto sono comunità organizzate che si danno un proprio diritto 
e che non sono state create dallo Stato. 

81 F. FINOCCHIARO, Diritto ecclesiastico, cit., p. 83. Tuttavia, in sede di Assemblea 
costituente, non si intese equiparare alla Chiesa cattolica le altre confessioni religiose, 
interpretandole come ordinamenti giuridici primari e originari. Cfr. F. 

FINOCCHIARO, Le intese, cit., p. 16. Favorevole ad attribuire a tutti i culti la qualifica 
di ordinamento originario è G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., pp. 185-196. In 
questo senso, si veda anche C. CARDIA, Stato e confessioni religiose, cit., pp. 133 e 397. 

82 In questo senso, si veda G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., pp. 206-207, e la 
dottrina citata dall’Autore alle note 123 e 124. 



 

119 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sconfinamento in una sfera nella quale non è competente, dovendosi 
ritenere sufficiente che i loro statuti non contrastino con i princìpi 
fondamentali dell’ordinamento, così come richiesto dall’art. 8, comma 
secondo, Cost.83. 

Ciò nonostante, le confessioni religiose vivono all’interno di 
società democratiche e multiculturali, nelle quali si devono confrontare 
tra di loro84 e con lo Stato85, ovvero con un ordine politico che “non è 
predeterminato dalla religione”86 e nel quale il principio rappresentativo 
e la distinzione dei poteri sono proposti come la sola alternativa razionale 
al rischio di decisioni arbitrarie87. 

Tutto questo influenza inevitabilmente il dibattito interno su 
democrazia e religioni88 e provoca una spinta verso dei cambiamenti, 

                                                 

83 Si veda, sul punto, L. BRUNETTI, Libertà religiosa e ordine pubblico: gli artt. 8 e 19 
Cost. come norma generale inclusiva ed esclusiva, in Forum di Quaderni costituzionali, n. 2018, 
pp. 26-27. 

84 M. GAUCHET, La religione nella democrazia, Dedalo, Bari, 2009, p. 119, sottolinea 
gli effetti, spesso impliciti, derivanti dall’integrazione tra democrazia e religioni, per 
quanto riguarda la teologia fondamentale e l’idea di Dio e dei suoi rapporti con l’uomo: 
«l’appropriazione democratica fornisce [alle religioni] una nuova dignità […] le salva 
socialmente dalla riduzione identitaria che le abbassa al rango di semplici “culture”, 
[…] le ravviva fornendo loro una platea di fronte alla quale poter esprimere tutta la loro 
forza e la loro profondità spirituale. Eppure […] la comprensione di tale funzione di 
senso viene spezzettata e ricondotta all’interno di orizzonti puramente secolari: 
paradossali effetti collaterali del riconoscimento». 

85 Con specifico riferimento al contesto di laicità in Francia, ma con considerazioni 
generali valevoli anche in altri contesti, cfr. M. GAUCHET, La religione, cit. L’Autore a 
p. 26 sottolinea come le categorie stesse di “laicizzazione” e “secolarizzazione” 
“costituiscano la trasfigurazione dell’elemento religioso in qualcosa di diverso dalla 
religione”. 

86 M. GAUCHET, La religione, cit., p. 27. 
87 In questi termini, É. KOUVEGLO, La distinction des pouvoirs dans l’Église. Entre 

perspective démocratiques et exigences ecclésiologiques, in Apollinaris 86 (2013), p. 553. Sul 
punto, si veda anche H MAIER, Il ghetto dell’emancipazione. Critica della Chiesa 
“democratizzata”, in J. RATZINGER, H. MAIER, Democrazia nella Chiesa. Possibilità e limiti, 
Queriniana, Brescia, 2005, p. 87, secondo il quale «l’adeguamento delle norme ecclesiali 
al livello giuridico statale della società profana è un compito urgente. Bisognerebbe, 
però guardarsi dal vedere il rimedio universale in una “democratizzazione” che, contro 
le “decisioni autoritarie” della gerarchia, ricorre al potere di consigli ecclesiali o di 
qualche gruppo solidale e associativo. Lo stato di diritto significa piuttosto questo: 
chiara attribuzione delle competenze per impedire la spesso anarchica coesistenza e 
contrapposizione di vecchi e nuovi “poteri” nella chiesa e per opporsi all’idea 
rapidamente diffondentesi che parroci, cappellani, vescovi e consigli siano una specie 
di partiti tariffari, che rivaleggiano in controversie del lavoro per conseguire potere e 
influsso». 

88 L. RUGGIU, Le religioni nella democrazia del XXI secolo, in M. RUGGENINI, R. DREON, 
S. GALANTI GROLLO (a cura di), Democrazie e religioni, cit., pp. 93-94: «Il riferimento alla 
“democrazia” richiama un modello di Stato e una forma di espressione della comunità 



 

120 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

tanto nel modo di intendere il dialogo con gli Stati quanto nel rivedere 
l’organizzazione delle strutture interne alle religioni, dimodoché queste 
possano diventare, se non apertamente democratiche, quantomeno più 
disponibili al coinvolgimento attivo delle comunità dei fedeli rispetto 
all’assunzione degli indirizzi decisionali fondamentali89. 

Per ciò che concerne la Chiesa cattolica, che prendiamo in questa 
sede come caso di studio paradigmatico, sebbene offra una propria 
definizione di democrazia90, si ritrova a dover bilanciare la fedeltà al 
depositum fidei, ovvero alla Rivelazione, ormai compiuta e immutabile, 
con la necessità di una sua sempre migliore comprensione e 
approfondimento, alla luce delle esigenze e dei segni dei tempi. 

                                                 

caratterizzata per quanto riguarda l’esercizio del potere da forme di responsabilità e di 
partecipazione diretta o indiretta di ciascun individuo alla decisione politica, anche nei 
campi che riguardano le norme etiche e i valori che fondano la convivenza sul rispetto 
degli individui e delle loro scelte di vita e dei valori che le sorreggono e quindi anche 
delle relazioni che le innervano. La democrazia non si dà senza l’accettazione di forme 
di pluralismo basate sul politeismo dei valori. Ciascuno di questi, purché fondato sul 
rispetto della pari dignità di ciascuno, deve avere pari legittimità e uguale rispetto. Su 
ciò che rende possibili queste opzioni si costruisce lo spazio comune della società e dello 
Stato come eminentemente “neutro” e proprio per questo in grado di supportare le 
differenti opzioni, senza assumere una di queste come dominante sulle altre». Con 
specifico riguardo alla Chiesa cattolica, si veda É.G. KOUVEGLO, Le gouvernement dans 
l’Église, cit., pp. 35 e 85. 

89 In questo senso, già K. RAHNER, Trasformazione strutturale della Chiesa come 
compito e come chance, traduzione italiana di G. MORETTO, Queriniana, Brescia, 1973, p. 
149. Ad analogie tra la costituzione della Chiesa e quella degli Stati fa riferimento R. 

PUZA, Démocratie et synode: le principe synodal dans une perspective historique, théologique 
et canonique, in Revue de droit canonique 49, n. 1 (1999), p. 138. 

90 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Dizionario di 
dottrina sociale della Chiesa, a cura di G. CREPALDI, E. COLOM, LAS, Roma, 2005, pp. 177-
178: «Il termine “democrazia” si usa normalmente in tre diversi sensi che non hanno la 
stessa valutazione da parte del magistero sociale della Chiesa: 1) In senso generico 
significa la partecipazione dei cittadini nella gestione degli affari pubblici; la Chiesa ha 
sempre incoraggiato tale partecipazione. 2) Secondo un significato specifico, la 
democrazia è una delle tre forme di governo (monarchia, aristocrazia e democrazia), 
oggetto della filosofia politica classica; in questo ambito, la Chiesa rispetta la libertà di 
scelta dei cittadini, anche se attualmente considera la democrazia come il tipo di 
governo che più favorisce la partecipazione alla vita pubblica. 3) Da un punto di vista 
storico, il termine “democrazia” si riferisce all’ideologia della sovranità popolare, che 
ripone nel popolo l’origine ultima dell’autorità: il magistero ha fatto vedere l’errore di 
tale ideologia». Per una sintetica ricostruzione dell’evoluzione della dottrina sociale 
della Chiesa in tema di rapporti con la democrazia, si veda G. FILORAMO, Chiesa e 
democrazia: una questione aperta, in M. RUGGENINI, R. DREON, S. GALANTI GROLLO (a cura 
di), Democrazie e religioni, cit., pp. 77-83, mentre, per una riflessione sui diversi modi di 
intendere la democrazia nell’ordinamento canonico, si veda R. TORFS, Démocratie dans 
l’Église: une approche pragmatique et descriptive, in Revue de droit canonique, 49, n. 1 (1999), 
pp. 207-228. 



 

121 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

A partire dal Concilio Vaticano II91, la Chiesa ha reinterpretato il 
proprio modo di intendere i rapporti con gli Stati92. La costituzione 
pastorale Gaudium et spes auspica, infatti, una “sana collaborazione” tra 
Chiesa e comunità politica, “secondo modalità adatte alle circostanze di 
luogo e di tempo”, in quanto entrambe, “anche se a titolo diverso, sono 
a servizio della vocazione personale e sociale degli stessi uomini”93. Ne 
consegue, quindi, la necessaria partecipazione delle autorità 
ecclesiastiche e dei cives-fideles al dialogo democratico all’interno dello 
Stato, in quanto 

 

“è pienamente conforme alla natura umana che si trovino strutture 
giuridico-politiche che sempre meglio offrano a tutti i cittadini, 
senza alcuna discriminazione, la possibilità effettiva di partecipare 
liberamente e attivamente sia alla elaborazione dei fondamenti 
giuridici della comunità politica, sia al governo degli affari pubblici, 
sia alla determinazione del campo d’azione e dei limiti dei differenti 
organismi, sia alla elezione dei governanti”94. 

 

Le relazioni tra le due Parti sono inquadrate, quindi, in un’ottica 
collaborativa e di reciproco riconoscimento, nel rispetto non solo 
dell’indipendenza di ciascuna, ma anche degli usi e delle consuetudini 
che conseguono alla personalità giuridica di diritto internazionale 
propria della Santa Sede. Appare illuminante, sul punto, il motu proprio 
di Papa Paolo VI Sollicitudo omnium ecclesiarum, nel quale si afferma che 
Chiesa e Stato 
 

“sono in un certo senso complementari” e “agiscono a beneficio di 

un soggetto comune, l’uomo”, derivando la necessità di “un 
aperto dialogo e una sincera intesa […] per stabilire, fomentare e 
rafforzare rapporti di reciproca comprensione, di mutuo 
coordinamento e collaborazione, e per prevenire o sanare eventuali 
dissidi, allo scopo di giungere alla realizzazione delle grandi 
speranze umane, della pace tra le Nazioni, della tranquillità interna 
e del progresso di ciascun Paese”95. 

                                                 

91 Il riferimento è alla costituzione pastorale Gaudium et spes sulla chiesa nel mondo 
contemporaneo, nn. 1-3. Per uno sguardo prospettico sulla posizione magisteriale della 
Chiesa con riguardo alla democrazia, si veda A. ACERBI, Chiesa e democrazia. Da Leone 
XIII al Vaticano II, Vita e Pensiero, Milano, 1991, e in particolare, con riguardo al 
magistero conciliare della Gaudium et spes, pp. 283-332. 

92 Si veda, per una ricostruzione delle relazioni tra Stato e Chiesa cattolica in una 
prospettiva diacronica, L. SPINELLI, Lo Stato e la Chiesa. Venti secoli di relazioni, UTET, 
Torino, 1988. 

93 CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes. Costituzione pastorale sulla Chiesa 
nel mondo contemporaneo, n. 76. 

94 CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes, cit., n. 75. 
95 PAOLO VI, Sollicitudo omnium ecclesiarum, Lettera apostolica in forma di motu 



 

122 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 

Sul fronte intraecclesiale, occorre rammentare che la Chiesa 
cattolica, nonostante le novità contenute nel codice del 1983, con 
riguardo alle nozioni di popolo di Dio e di sacerdozio comune dei fedeli, 
e quindi di eguale dignità di tutti i battezzati, non può essere considerata 
una società democratica, sebbene anche i laici possano, in presenza di 
determinati requisiti e secondo la loro propria condizione, partecipare 
all’esercizio dei tria munera di insegnare, santificare e governare. Essa si 
autodefinisce, nei documenti conciliari, quale societas hierarchice 
ordinata96, ben diversa, quindi, da una società di eguali, basata sul 
principio maggioritario. La Chiesa si qualifica, infatti, come una società 
divinamente istituita secondo un ordine gerarchico, finalizzato 
all’annuncio del Vangelo e alla salvezza delle anime97. Tuttavia, nel corso 
degli ultimi anni si sta sviluppando, con grande fermento, un dibattito 
interno, relativo alla comprensione e alla portata del concetto di 
“sinodalità”98. 

                                                 

proprio, 24 giugno 1969, in Acta Apostolicae Sedis, n. 8 (1969), pp. 476-477. 
96 CONCILIO VATICANO II, Lumen gentium. Costituzione dogmatica sulla Chiesa, 

n. 20. 
97 J. RATZINGER, Democratizzazione della Chiesa?, in J. RATZINGER, H. MAIER, 

Democrazia nella Chiesa, cit., pp. 18-19: “Il fine della chiesa non è l’amministrazione 
comunitaria di propri valori e beni, quale quella a cui consociazioni statali aspirano con 
un più grande o un più piccolo raggio d’azione, a seconda dei beni in questione. Nella 
chiesa si tratta piuttosto della verità del vangelo di Gesù Cristo quale entità proveniente 
dall’esterno e espropriante gli uomini a favore di se stessa. In essa non si tratta di 
suddividere in maniera giusta dei prodotti comuni, di tutelare o salvaguardare i 
corrispondenti diritti dei singoli e del tutto, bensì di mantenere presente la non 
riducibile parola di Dio quale interpellanza rivolta all’uomo e quale speranza per lui. 
La qual cosa a sua volta significa che nell’edificio della chiesa il governo ecclesiale non 
occupa strutturalmente la stessa posizione che le istituzioni statali occupano nella 
comunità politica”. 

98 Sulla nozione di sinodalità si veda COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, 
La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa, Libreria Editrice Vaticana, Città del 
Vaticano, 2018, nonché FRANCESCO, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, 
missione. Documento finale della XVI Assemblea generale ordinaria del Sinodo dei 
Vescovi, 26 ottobre 2024 (consultabile sul sito 
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/ITA-Documento-
finale.pdf). Si vedano ex multis, con riguardo alla dottrina più recente, R. BATTOCCHIO, S. 
NOCETI (a cura di), Chiesa e sinodalità. Coscienza, forme e prassi, Milano, Glossa, 2007; P. 
CODA, R. REPOLE (a cura di), La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa. Commento 
a più voci al Documento della Commissione teologica internazionale, EDB, Bologna, 2019; D. 

MILANI, Sinodalità, primato e crisi della famiglia. Quale diritto canonico per il terzo millennio, 
Libellula, Tricase, 2019; V. DI PILATO (a cura di), Sinodalità e partecipazione. Il soggetto 
ecclesiale della missione, Città nuova, Roma, 2023; V. BERTOLONE, Sinodalità, cioè?, la 
Valle del Tempo, Napoli, 2023; C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano 
II a papa Francesco, Marcianum Press, Venezia, 2023; L. DE LORENZO, M. PROIETTI (a cura 
di), Piccola scuola di sinodalità, EDB, Bologna, 2023. 



 

123 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Si tratta di una nozione polisemantica che si presta a una 
molteplicità di interpretazioni99 ma che intenderebbe mirare a un 
coinvolgimento più ampio del popolo di Dio nel momento in cui le 
autorità ecclesiastiche si trovano ad assumere decisioni particolarmente 
rilevanti, in quanto concernenti tutti i fedeli, tanto a livello particolare, 
quanto a livello universale100. Essa dovrebbe comportare la 
valorizzazione, con modalità rinnovate, delle già sussistenti forme e 
strutture di partecipazione, collegialità, integrazione regionale, 
sussidiarietà e consultazione101, improntate non tanto alla decision taking, 
che resta di competenza dei legittimi pastori, quanto alla fase di decision 
making102. 

Il cammino da percorrere, lungo questa direzione, è senza dubbio 
complesso e richiederà ulteriori approfondimenti, non solo a livello 
giuridico, ma anche in ambito teologico ed ecclesiologico. Ciò che appare 
fin da ora opportuno sottolineare è che se, come crediamo, continuerà a 

                                                 

99 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalità, cit., nn. 3-5, pp. 6-8, 
presenta le nozioni di “sinodo”, “concilio” e “sinodalità”, per poi definire la sinodalità 
nel contesto ecclesiologico postconciliare al n. 6, p. 9, come “lo specifico modus vivendi 
et operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in concreto il suo essere 
comunione nel camminare insieme, nel radunarsi in assemblea e nel partecipare 
attivamente di tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice”, mentre al n. 70, 
pp. 58-59, sono offerte altre due definizioni, rispettivamente come le “strutture e processi 
ecclesiali in cui la natura sinodale della Chiesa si esprime a livello istituzionale, in modo 
analogo, sui vari livelli della sua realizzazione: locale, regionale, universale” e 
“l’accadere puntuale di quegli eventi sinodali in cui la Chiesa è convocata dall’autorità 
competente e secondo specifiche procedure determinate dalla disciplina ecclesiastica, 
coinvolgendo in modi diversi, sul livello locale, regionale e universale, tutto il Popolo 
di Dio sotto la presidenza dei Vescovi in comunione collegiale e gerarchica con il 
Vescovo di Roma, per il discernimento del suo cammino e di particolari questioni, e per 
l’assunzione di decisioni e orientamenti al fine di adempiere alla sua missione 
evangelizzatrice”. F. COCCOPALMERIO, Verso il voto deliberativo?, in Sinodalità e 
partecipazione, cit., p. 67, definisce “sinodalità” come “comunione di pastori e di fedeli 
nel compiere l’attività di ricercare e quindi conoscere quale è il bene della Chiesa per 
arrivare ad assumere la decisione di dare attuazione al bene stesso”. 

100 In questo senso, si vedano, A. BORRAS, La sinodalità come elaborazione congiunta 
delle decisioni, in Sinodalità e partecipazione, cit., pp. 49-63; É. KOUVEGLO, Istituti 
giuridici di una chiesa sinodale che evangelizza, in GRUPPO ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO 

CANONICO (a cura di), Evangelizzazione e missione nella riforma della Chiesa. XLVIII 
Incontro di Studio Centro Turistico, Park des Dolomites, 27 giugno-1° luglio 2022, Glossa, 
Milano, 2023, pp. 90-96. Nella prospettiva di un coinvolgimento della dottrina nella 
formulazione delle proposte di leggi canoniche, si veda I. ZUANAZZI, M.C. RUSCAZIO, V. 
GIGLIOTTI (a cura di), La sinodalità nell’attività normativa della Chiesa. Il contributo della 
scienza canonistica alla formazione di proposte di legge, Mucchi, Modena, 2023. 

101 É. KOUVEGLO, La distinction des pouvoirs dans l’Église. Entre perspective 
démocratiques et exigences ecclésiologiques, in Apollinaris 86 (2013), pp. 584-586. 

102 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalità, cit., n. 69, p. 57. 



 

124 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

svilupparsi una tendenza verso una maggiore “democraticità” o 
“democraticizzazione” della Chiesa al proprio interno, ciò non potrà che 
rendere più agevole la sua partecipazione a un dialogo paritario e 
multilaterale con lo Stato e con le altre religioni. Praticare e coltivare la 
sinodalità tra i vescovi, i presbiteri, i religiosi e i fedeli laici costituisce, 
infatti, una sorta di “allenamento”, utile per aprirsi, in seconda battuta, 
al confronto con la pluralità dell’odierna realtà fattuale, alla ricerca di 
soluzioni idonee ad affrontare, insieme e davvero come fratelli tutti103, 
problemi comuni, che ciascuna religione non può né potrebbe 
convenientemente affrontare da sola, dal punto di vista dell’efficacia e 
dell’efficienza dei risultati in concreto perseguibili. 

Tuttavia, preliminarmente a ogni ulteriore discussione, si 
dovrebbe rammentare il contributo che la religione cattolica ha già 
offerto, sul versante storico, sia nell’affermazione dei diritti fondamentali 
della persona umana e nel porre le basi dell’odierna democrazia 
rappresentativa104, sia come anticipatrice di istituti poi recepiti 
dall’organizzazione interna degli ordinamenti secolari105. Si pensi, ad 
esempio, all’esercizio dell’autogoverno da parte degli istituti di vita 
consacrata, che è stato decisivo, al fine della nascita e della diffusione di 
istituti di democrazia diretta e rappresentativa, ormai pienamente 
acquisiti, quali i referendum e i turni di ballottaggio106. 

È proprio a partire da questa biunivoca tensione, influenza e 
interazione107 reciproca tra religioni e democrazia che occorre partire, se 
si vuole tentare di immaginare un approccio diverso alla bilateralità. Si 
tratta, quest’ultimo, di un principio che non deve necessariamente 
manifestarsi solo ed esclusivamente mediante il ricorso a concordati e 

                                                 

103 FRANCESCO, Fratelli tutti. Lettera enciclica sulla fraternità e l’amicizia sociale, 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2020. 

104 In questo senso, cfr. J. MARITAIN, Cristianesimo e democrazia, Passigli, Firenze, 
2007, p. 18, secondo il quale l’ideale di vita democratico “deriva dall’ispirazione 
evangelica, senza la quale non può sussistere”. 

105 S. ROSTAGNO, Cristianesimo e democrazia, in M. RUGGENINI, R. DREON, S. 
GALANTI GROLLO (a cura di), Democrazie e religioni, cit., p. 50: “Dunque se si vuol parlare 
di cristianesimo e democrazia non si può dimenticare che in questa evoluzione storica 
molti sono gli elementi venuti anche dal pensiero biblico e dalle persone che da esso 
erano motivate. La democrazia va posta nella luce del divenir. Essa non può essere 
creata dall’oggi al domani. Occorrono persone che la credano augurabile e possibile. 
Occorre una maieutica appropriata e una tensione spirituale di ampio respiro, che si 
può ritrovare in varie culture, religioni e continenti. La democrazia non nasce in un 
giorno bella e fatta. Cresce poco a poco”. 

106 Si veda, sul punto, A. ZANOTTI, Rappresentanza e voto negli istituti religiosi, 
Giappichelli, Torino, 1997. 

107 Cfr. J. ROLLET, Religione e politica. Cristianesimo, islam, democrazia, Città aperta, 
Troina, 2003. 



 

125 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

intese, ma che può e deve trovare una nuova declinazione in strumenti 
giuridici innovativi, adeguati ai tempi e alle necessità della nostra società. 

 
 

4 - La spinta europea verso la partecipazione delle religioni: l’art. 17 
TFUE 
 
I trattati sui quali si fonda attualmente l’Unione europea e, nello 
specifico, l’art. 17, par. 3, del Trattato sul Funzionamento dell’Unione 
europea (TFUE), offrono un modello di relazioni con il fenomeno 
religioso e con la laicità organizzata che, sebbene presentato in relazione 
ai rapporti con le istituzioni europee, al fine di evidenziarne il carattere 
aperto e democratico108, può essere ampliato e offerto a tutti gli Stati 
membri come base di lavoro per la concretizzazione di un confronto 
dialettico con tali realtà. Laddove si afferma, infatti, che l’Unione, 
“riconoscendone l’identità e il contributo specifico”, “mantiene un 
dialogo aperto, trasparente e regolare con tali chiese e organizzazioni 
[filosofiche e non confessionali]”, offre agli Stati membri un importante 
assist, circa l’opportunità di instaurare o mantenere forme di dialogo tra 
le autorità pubbliche e le religioni109. 

Tale affermazione di principio dovrebbe, infatti, poter spiegare 
qualche effetto anche all’interno dei singoli Stati membri, seppur nel 
rispetto dei diversi sistemi di relazione propri di ciascuno, che 
rimangono impregiudicati, ai sensi dell’art. 17, par. 1, TFUE, non 
disponendo l’Unione di una competenza formale in materia. Ciò in 
quanto le religioni e il pluralismo confessionale rappresentano una 
costante, comune a tutti gli Stati membri, con la quale essi si ritrovano a 
convivere e a confrontarsi. Se, infatti, forme di ascolto e di dialogo (che - 
si badi bene - differiscono dalla necessità di ricercare e concludere 
necessariamente un accordo) devono essere attivate a livello euro-
unitario, egualmente dovrebbero essere previste ai livelli nazionali e 
interstatuali, specialmente a partire dai contesti locali, in ossequio al 
principio di sussidiarietà, di cui all’art. 5 del Trattato sull’Unione europea 

                                                 

108 Si veda, sul punto, C. CASTOR, Le principe démocratique dans le droit de l’Union 
européenne, Bruylant, Bruxelles, 2011, e in particolare, per una disamina degli istituti 
partecipativi nel diritto europeo, pp. 134-158. 

109 Si vedano, sul punto, L. DE GREGORIO (a cura di), Le confessioni religiose nel diritto 
dell’Unione europea, il Mulino, Bologna, 2012; S. WATTIER, Juridical Challenges of the 
Dialogue between the European Union and Religious and Nonconfessional Organisations, in 
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 25, n. 2 (2017), pp. 475-496; D. PIMPURNIAUX, 
Le dialogue entre l’Union européenne et les organisations religieuses et philosophiques, in 
Courrier hebdomadaire du CRISP 2479, n. 34 (2020), pp. 5-48. 



 

126 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

(TUE) e del protocollo n. 2 sull’applicazione dei principi di sussidiarietà 
e proporzionalità. 

Sebbene la logica europea sia quella tipicamente lobbistica, nella 
quale si ritiene opportuno estendere alle religioni il dialogo aperto, 
trasparente e regolare già previsto tra istituzioni europee e associazioni 
rappresentative e società civile (art. 11, par. 2, TUE), specie nella fase 
discendente dei processi decisionali di integrazione normativa110, non si 
può ritenere che tale norma assuma solamente valore di un principio 
astratto, non in grado di produrre alcun effetto concreto. Al contrario, 
questo dialogo - nozione che, secondo parte della dottrina, avrebbe tratto 
ispirazione dal modello italiano dell’accordo di Villa Madama111 - 
dovrebbe consentire alle religioni e alle organizzazioni non confessionali 
di rappresentare la propria visione del mondo e i propri interessi, 
allorquando si discutano proposte di normative che possano comportare 
un’interazione con il fenomeno religioso. Non si tratta solo di questioni 
strettamente annesse all’ambito spirituale, come l’assistenza negli 
ospedali o l’edilizia di culto, ma anche di normative apparentemente 
“neutre”. Si pensi, ad esempio, alla regolamentazione europea 

                                                 

110 Sulla democrazia partecipativa a livello di istituzioni europee, si vedano E. 

GROSSO, Cittadinanza e vita democratica in Europa dopo il Trattato di Lisbona, in A. 
LUCARELLI, A. PATRONI GRIFFI (a cura di), Dal Trattato costituzionale al Trattato di Lisbona. 
Nuovi studi sulla Costituzione europea, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2009, pp. 
207-230; C. PINELLI, Le disposizioni relative ai principi democratici, in F. BASSANINI, G. 
TIBERI (a cura di), Le nuove istituzioni europee. Commento al trattato di Lisbona, il Mulino, 
Bologna, 2010, pp. 135-141. Con riferimento all’art. 17 TFUE, si vedano N. 

COLAIANNI, Religioni e ateismi: una complexio oppositorum alla base del neo-separatismo 
europeo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., giugno 2011, pp. 1-16; A. 

LICASTRO, Unione europea e status delle confessioni religiose. Fra tutela dei diritti umani 
fondamentali e salvaguardia delle identità costituzionali, Giuffrè, Milano, 2014, pp. 197-214; 
F. MARGIOTTA BROGLIO, M. ORLANDI, Art. 17 TFUE, in A. TIZZANO (a cura di), 
Trattati dell’Unione europea, 2ª ed., Giuffrè, Milano, 2014, pp. 454-463; R. MAZZOLA, 
Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose nell’Unione Europea tra speranze 

disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 8 del 2014, 
pp. 1-14; M. VENTURA, L’art. 17 TFUE come fondamento del diritto e della politica 
ecclesiastica dell’Unione europea, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 22, n. 2 (2014), 
pp. 293-304; D. DURISOTTO, Unione europea, chiese e organizzazioni filosofiche non 
confessionali(art. 17 TFUE), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 23 del 2016, 
pp. 1-39; J. DI GESÙ, Article 17 Confessional and Non-confessional Organisations, in H.-J. 
BLANKE, S. MANGIAMELI (eds.), Treaty on the Functioning of the European Union - A 
Commentary, Springer, Cham, 2021, pp. 431-450; A. FABBRI, Il lento cammino di 
affermazione del dialogo tra UE, chiese e organizzazioni filosofiche e non confessionali. 
Un’occasione mancata di valorizzazione?, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 33, n. 1 
(2025), pp. 157-180. 

111 M. VENTURA, L’eredità di Villa Madama: un decalogo, in Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica 18, n. 1 (2010), p. 75. 



 

127 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

dell’intelligenza artificiale112, che non ha previsto nulla con riguardo 
all’utilizzo di queste tecnologie per il soddisfacimento dei bisogni 
spirituali delle persone e delle conseguenti necessarie cautele che 
dovrebbero essere richieste in tale ambito. Una partecipazione più 
incisiva delle confessioni religiose avrebbe potuto comportare un 
approfondimento delle problematiche e, quindi, una normazione più 
completa ed efficace. 

Tuttavia, le difficoltà emergono nel momento dell’individuazione 
di coloro che sono abilitati a partecipare al dialogo (solo soggetti 
previamente registrati a livello nazionale, accreditati dall’istituzione 
stessa e che aderiscono ai valori europei)113 e dei temi114 che possono 
costituirne l’oggetto, nei quali dovrebbero rientrare tutte le materie di 
competenza dell’Unione. L’interpretazione dell’art. 17 TFUE che è stata 
sinora data dalla Commissione limita però gli argomenti sui quali il 
dialogo può essere attivato a quelli sui quali si sia raggiunto un previo 
accordo tra le parti115. 

Se, quindi, gli obiettivi perseguiti ci paiono ambiziosi per dare 
voce alle istanze di natura religiosa e filosofica, non si possono 
nascondere i problemi che sorgono nel momento applicativo. Certo è che 
la norma rappresenta, comunque, un’importante base giuridica per 
legittimare e favorire il dialogo tra autorità pubbliche, confessioni 
religiose e organizzazioni filosofiche e non confessionali, non solo a 
livello europeo, ma anche in ambito nazionale e infra-nazionale. 

                                                 

112 Il riferimento è al Regolamento (UE) 2024/1689 del Parlamento europeo e del 
Consiglio del 13 giugno 2024 che stabilisce regole armonizzate sull’intelligenza 
artificiale e modifica i regolamenti (CE) n, 300/2008, (UE) n, 167/2013, (UE) n, 168/2013, 
(UE) 2018/858, (UE) 2018/1139 e (UE) 2019/2144 e le direttive 2014/90/UE, (UE) 
2016/797 e (UE) 2020/1828. 

113 Ai sensi del punto 1.1 delle Guidelines on the implementation of Article 17 TFEU by 
the European Commission (consultabili sul sito 
https://commission.europa.eu/system/files/2017-06/guidelines-implementation-art-17_en.pdf). 

114 Sul punto, per una disamina del caso aperto da una proposta sollevata 
dall’European Humanist Federation (EHF), con riguardo alla possibilità di organizzare un 
seminario di dialogo in materia di Competing Rights Issues in Europe, da cui è scaturita 
una decisione del Mediatore europeo ai sensi dell’art. 228 TFUE, si vedano M. 

TOSCANO, La decisione del Mediatore europeo del 25 gennaio 2013: un passo avanti verso 
un’applicazione efficace dell’art. 17 del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea?, in 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 5 del 2014, pp. 1-29; P. ANNICCHINO, Il 
dialogo con i gruppi religiosi e le organizzazioni non confessionali nel diritto dell’Unione 
Europea. Brevi note a margine di una recente pronuncia del mediatore europeo, in Quaderni di 
diritto e politica ecclesiastica, 21, n. 3 (2013), pp. 747-756; S. WATTIER, Quel dialogue entre 
l’Union européenne et les organisations religieuses et non confessionnelles? Réflexions au départ 
de la décision du Médiateur européen du 25 janvier 2013, in Cahiers de droit européen 51, n. 2-
3 (2015), pp. 535-556. 

115 Ai sensi del punto 1.2 delle già citate Guidelines on the implementation. 



 

128 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
 
5 - Gli ambiti per la partecipazione delle religioni 
 
Una volta compresa meglio la nozione di “partecipazione”, occorre 
individuare quali possano essere gli ambiti e le politiche pubbliche che si 
possano meglio prestare a realizzare il coinvolgimento delle religioni, 
all’interno di un dibattito trasparente, aperto e pubblico. A titolo 
esemplificativo, ma sicuramente non esaustivo, ne proponiamo 
quantomeno quattro, ovvero l’edilizia di culto, il patrimonio culturale 
religioso e la tutela dell’ambiente, l’assistenza spirituale nelle strutture 
sanitarie e l’insegnamento delle religioni a scuola. 
 
5.1 - Nell’urbanistica: nuova edilizia di culto, cambiamenti di 

destinazione d’uso e riuso 
L’urbanistica è un tema che ben si presta alla partecipazione degli 
interessati e, più in generale, di tutti i cittadini, in quanto riguarda aspetti 
eminentemente concreti, come il futuro delle nostre città e territori. Il 
credente necessità di luoghi o spazi destinati all’esercizio del culto. Di 
qui l’importanza delle normative urbanistiche regionali, attesa la 
competenza concorrente in materia di governo del territorio, che possano 
consentire il cambiamento di destinazione d’uso di edifici esistenti 
ovvero la costruzione di nuove attrezzature religiose. Le decisioni 
applicative di tali norme devono poi essere assunte dai Comuni, alla luce 
dei bisogni emergenti in seno alla popolazione. 

Questo ambito risulta di particolare interesse per le confessioni 
religiose: da una parte vi sono quelle di più recente insediamento nel 
nostro Paese, e in fase di forte espansione, come le comunità ortodosse e 
islamiche, desiderose di rendere visibile la propria presenza sul territorio 
e, dall’altra, quelle tradizionali, come la Chiesa cattolica, che si ritrovano 
con una sovrabbondanza di edifici rispetto alle esigenze religiose della 
popolazione. 

In una prospettiva futura, il dialogo con e tra le diverse religioni 
potrebbe condurre allo scambio o alla concessione di luoghi e spazi per 
la preghiera, fenomeno non nuovo negli Stati Uniti116 ma non del tutto 

                                                 

116 Si veda, in proposito e a titolo di esempio, il caso, studiato da Jeanne Halgren 
Kilde e da Marilyn J. Chiat, delle “città gemelle” di Minneapolis-Saint-Paul, dove 
nell’arco di circa cent’anni decine di confessioni religiose hanno costruito, scambiato, 
venduto o usato in comune tra loro degli edifici di culto (la ricerca è consultabile sul 
sito https://housesofworship.umn.edu/). Per ulteriori riferimenti sullo scambio, il riuso e 
l’uso misto degli edifici di culto negli Stati Uniti, si rinvia a D. DIMODUGNO, The 
Accommodation of Religious Space in the Secular Sphere. From an Overview of Religious 



 

129 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

inusuale nemmeno in Italia, se si considera, ad esempio, il caso dell’ex 
chiesa di San Paolino da Nola a Palermo, trasformata in una moschea con 
l’accordo dell’arcidiocesi117, e financo giungere a soluzioni ibride di 
church-sharing, che consentano a diverse confessioni l’utilizzo di uno 
stesso luogo in momenti diversi118. Progetti ed esperienze in tal senso non 
riguardano solo l’ambito internazionale119, come nel caso dell’House of 
Religions a Berna o dell’House of One a Berlino, ma sono emerse anche nel 
contesto italiano. Si pensi, ad esempio, al progetto di una “casa delle 
religioni”, che si doveva realizzare a Torino, ma che è, sinora, rimasto 
solo sulla carta, per mancanza di fondi e di adeguate sponde politiche120. 

Nell’ambito del dialogo da attivare, con riguardo a questioni 
urbanistiche, ricade anche il soddisfacimento delle esigenze religiose dei 
fedeli, con riguardo alla possibilità di disporre di spazi cimiteriali in cui 
seppellire i corpi o conservare le ceneri prodotte dalla cremazione in 
modo conforme alle prescrizioni religiose dettate dal proprio culto121. Il 
riferimento è, da una parte, alla creazione di spazi, all’interno dei cimiteri 
comunali, per le sepolture conformi all’ortoprassi musulmana, e, 
dall’altro, alla possibilità di conservare le ceneri dei fedeli all’interno di 
chiese o altri luoghi sacri o di culto anche al di fuori dei cimiteri122. 

 
5.2 - Nel patrimonio culturale religioso e nella tutela dell’ambiente 

                                                 

Buildings in the United States towards a New European Religioscape, destinato alla 
pubblicazione negli atti del VII convegno dell’ICLARS, svoltosi nell’University of Notre 
Dame il 21-23 ottobre 2024. 

117 A. INGOGLIA, Welfare migration ed enti religiosi, in JusOnline 3, n. 3 (2017), p. 
235. 

118 Si veda, sul punto, L. DECIMO, Il church-sharing: il riuso degli edifici di culto, in 
A. FUCCILLO, P. PALUMBO (a cura di), Il pluralismo confessionale e dinamiche interculturali. 
Le ‘best practices’ per una società inclusiva, Editoriale Scientifica, Napoli, 2023, pp. 1081-
1109. 

119 Si veda, al riguardo, M. RÖTTING (a cura di), Houses of Religions: Visions, Formats 
and Experiences, LIT Verlag, Münster, 2022. 

120 L. BOSSI, M.C. GIORDA, La Casa delle religioni di Torino: un esempio di progetto 
“multi-level”, tra religioso e secolare, in Annali di studi religiosi 20 (2019), pp. 145-171. 

121 Su questi temi, si rinvia ad A. GIANFREDA, Tra terra e cielo. Libertà religiosa, riti 
funebri e spazi cimiteriali, Libellula, Roma 2020; A. GIANFREDA, Sepolture e disciplina 
cimiteriale nell’ordinamento canonico: diritto e prassi della Chiesa cattolica in Italia, in A. 
BETTETINI, A. PEREGO (a cura di), Lezioni di diritto patrimoniale canonico Giappichelli, 
Torino, 2024, pp. 349-364. Per esempi di esperienze concrete a livello locale, si veda M.C. 

IVALDI, Libertà religiosa, riti funebri e spazi di sepoltura. Cenni alle esperienze delle città di 
Roma, Milano e Firenze, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 33, n. 1 (2025), pp. 241-
248. 

122 Si veda, sul punto, D. DIMODUGNO, Requiescat in loco sacro: prime riflessioni 
sull’uso delle chiese cattoliche come colombari tra esigenze della Chiesa e complessità delle 
normative regionali, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 12 del 2024, pp. 42-75. 



 

130 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
La partecipazione dei cittadini e - tra di essi - dei fedeli, può sicuramente 
riguardare la valorizzazione del patrimonio culturale, in attuazione del 
principio di sussidiarietà orizzontale. Ciò appare, oltremodo necessario 
con riguardo ai beni culturali di interesse religioso, ovvero quei beni sui 
quali converge, oltre all’interesse culturale, accertato dallo Stato ai sensi 
e per gli effetti del d.lgs. 22 gennaio 2004, n. 42, Codice dei beni culturali e 
del paesaggio, anche un interesse religioso, che si aggiunge ma che rimane 
da esso distinto. Si tratta di un ambito eminente e ancora non pienamente 
esplorato, con riguardo alla possibilità di avviare forme partecipative, a 
livello locale123, in grado di coinvolgere le comunità religiose rispetto alla 
valorizzazione di questi beni, sia mobili sia immobili, nella prospettiva 
di una migliore comprensione, conoscenza e riconoscimento reciproco 
tra le diverse comunità. Si potrebbe, in questo senso, ipotizzare iniziative 
comuni alle diverse confessioni, che consentano al visitatore di compiere 
un percorso tra i diversi luoghi di culto presenti sul territorio, onde poter 
apprezzare similitudini e differenze tra le rispettive fedi. 

Tale approccio partecipativo appare quanto più necessario, alla 
luce della nuova interpretazione della nozione di “patrimonio culturale” 
(o “eredità culturale”) offerta dalla convenzione di Faro, che pone 
l’accento sulle “comunità patrimoniali”, composte da persone che 
riconoscono determinati beni quali espressivi della propria cultura, una 
comunità che potrebbe sovrapporsi e persino coincidere, del tutto o 
anche solo parzialmente, con i membri di una confessione religiosa. In 
questo senso, il patrimonio culturale religioso, mobile e immobile, 
dovrebbe costituire un mezzo per meglio conoscersi e accrescere il 
dialogo interculturale, specialmente in contesti a rischio di conflitto124. 

Allo stesso modo, le religioni dovrebbero essere coinvolte dalle 
autorità pubbliche per affrontare insieme i problemi derivanti dalla crisi 
climatica e ambientale, che richiederanno cambiamenti sempre più 
incisivi nelle abitudini dei singoli individui per poter essere affrontati in 
modo efficace. L’importanza di questa tematica emerge rafforzata dalla 
modifica intervenuta all’art. 9 Cost., nel quale è stato inserito un terzo 
comma, in forza del quale la Repubblica (nel suo insieme e nelle sue 

                                                 

123 Sul punto, si veda A.G. CHIZZONITI, Unità e differenziazione nella tutela e 
valorizzazione dei beni culturali di interesse religioso, in G. D’ANGELO (a cura di), Libertà 
religiosa e collaborazione, cit., pp. 185-206. 

124 Su questi temi, si rinvia a E. YONG JOONG LEE, O. NIGLIO, Cultural diplomacy 
& heritage, Tab, Roma, 2019; O. NIGLIO, E. YONG JOONG LEE (a cura di), Transcultural 
diplomacy and international law in heritage conservation. A dialogue between ethics, law, and 
culture, Springer, Cham, 2021. 



 

131 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

diverse articolazioni), “tutela l’ambiente, la biodiversità e gli ecosistemi, 
anche nell’interesse delle future generazioni”125.  

Per giungere a questo ambizioso obiettivo, le religioni possono 
offrire un notevole contributo126, in quanto, oltre a proporre una visione 
etica del rapporto tra uomo e natura, appaiono in grado di influenzare le 
prassi e i comportamenti dei loro aderenti, mediante l’emanazione di 
documenti, raccomandazioni e norme giuridiche operanti e vincolanti 
all’interno del rispettivo ordinamento confessionale127. Si tratterebbe, 
d’altra parte, di ampliare, con riguardo alle religioni, il dibattito, i 
dispositivi e le prassi già esistenti, con riguardo al rapporto tra 
democrazia e tutela dell’ambiente128, che l’Unione europea nel suo 
complesso e i singoli Stati membri si sono impegnati a promuovere, 
mediante l’adesione alla convenzione di Aarhus129, oppure mediante la 
promozione, a livello di Nazione Unite, dell’Agenda 2030 e dei 
Sustainable Development Goals130.  

In particolare, occorre sottolineare il goal 17, ovvero la partnership 
per gli obiettivi, e i relativi target 16 e 17, che richiedono l’instaurazione 
di partenariati multilaterali e il coinvolgimento di tutti gli stakeholders, 
pubblici e privati, al fine di condividere le conoscenze, le competenze, le 
tecnologie e le risorse, e contribuire così al raggiungimento degli altri 
obiettivi di sviluppo sostenibile. 

 
 

5.3 - Nell’assistenza spirituale nelle strutture sanitarie 
 
Un ulteriore ambito in cui la partecipazione delle religioni può assumere 
rilevanza è quello dell’assistenza spirituale in ospedale e nelle altre 
strutture segreganti, sia per quanto riguarda l’individuazione e la 

                                                 

125 Comma inserito dalla legge cost. 11 febbraio 2022, n. 1. 
126 Al tema è dedicato il volume di I. ZUANAZZI, L. BATTAGLINI (a cura di), Religioni e 

sviluppo sostenibile, Accademia University Press, Torino, 2021. 
127 Nell’ambito della Chiesa cattolica, si veda, da ultimo, G. MAZZONI, Ordinamento 

canonico e pensiero ecologico. La cura della casa comune tra magistero pontificio e sinodalità, 
Rubbettino, Soveria Mannelli, 2024. 

128 Si veda, sul rapporto tra democrazia e ambiente, G. MANFREDI, S. NESPOR, 
Ambiente e democrazia: un dibattito, in Rivista giuridica dell’ambiente, n. 2 (2010), pp. 293-
324. 

129 Convenzione sull’accesso alle informazioni, la partecipazione del pubblico e 
l’accesso alla giustizia in materia ambientale, fatta a Aarhus il 25 giugno 1998, stipulata 
dall’Unione europea con Decisione 2005/370/CE del Consiglio, del 17 febbraio 2005, 
relativa alla stipula, a nome della Comunità europea, della convenzione sull’accesso alle 
informazioni, la partecipazione del pubblico al processo decisionale e l’accesso alla 
giustizia in materia ambientale, e ratificata dall’Italia con legge 16 marzo 2001, n. 108. 

130 Si veda il sito https://sdgs.un.org/. 



 

132 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

formazione degli assistenti spirituali - nozione più ampia rispetto a 
quella di ministri di culto - sia per la creazione di luoghi in cui ciascun 
ricoverato possa esprimere la propria spiritualità. L’attuale ordinamento 
appare carente sul punto, in quanto, non tenendo in debita 
considerazione l’intervenuta trasformazione in senso pluralistico della 
società italiana, mantiene un regime diversificato. 

L’art. 39 della legge 12 febbraio 1968, n. 132, Enti ospedalieri e 
assistenza ospedaliera, individua, infatti, tra il personale degli enti 
ospedalieri, i ministri del culto cattolico, ovvero i cosiddetti “cappellani”, 
remunerati dallo Stato, mentre l’art. 38 della legge 23 dicembre 1978, n. 
833, Istituzione del servizio sanitario nazionale, pur assicurando a tutti 
l’assistenza spirituale negli ospedali pubblici, non prevede in concreto 
alcun supporto economico in favore degli assistenti spirituali delle altre 
confessioni religiose, siano esse dotate o meno di intesa ex art. 8, comma 
terzo, Cost.131, rinviando la definizione dei dettagli alla conclusione di 
successive intese tra l’azienda sanitaria locale e le rispettive autorità 
religiose competenti per territorio. 

Un modo diverso e forse più efficace di affrontare la questione 
potrebbe consistere nel superare la contrattazione unilaterale tra autorità 
pubbliche e singole confessioni religiose, in favore della costituzione di 
comitati etici interreligiosi volti a definire, insieme con le Regioni, 
competenti in materia di sanità, e le diverse aziende sanitarie locali, 
protocolli multilaterali che garantiscano, a chiunque lo desideri, 
un’assistenza spirituale conforme alle proprie convinzioni, 
specificatamente in caso di malattie gravi e dell’approssimarsi della fine 
della vita132, prevedendo, allo scopo, adeguati finanziamenti. 

Tutto ciò appare ancor più necessario, alla luce dell’allungarsi 
delle aspettative di vita e dei nuovi ritrovati medico-scientifici, che 
consentono trattamenti e soluzioni terapeutiche fino a qualche decennio 
fa nemmeno immaginabili, nonché della rilevanza, ampiamente 
accertata da diverse ricerche, della spiritualità per il benessere psico-
fisico delle persone133. Conseguentemente, tali protocolli dovrebbero 

                                                 

131 S. COGLIEVINA, L’assistenza spirituale e gli spazi per il culto negli ospedali nell’Italia 
pluriconfessionale, in Il diritto ecclesiastico, 129, n. 1 (2018), p. 283 e p. 287. 

132 Si vedano, sul punto, M. DI PLACIDO, M. VANZO, S. PALMISANO, Diversità 
religiosa, governance e cura. Primi risultati di ricerca, in Il pluralismo confessionale, cit., pp. 
1171-1193; M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, F. TIMMINS, Nurses’ and Patients’ 
Spiritual Imaginaries Compared: Sociological Notes from the Field, in Fieldwork in Religion, 18, 
n. 2 (2023), pp. 158-183. 

133 Sul punto, numerosi studi hanno evidenziato una interconnessione tra spiritualità 
e benessere. Si vedano, anche per i riferimenti bibliografici ivi contenuti, N.L. 

PANNOFINO, “Since I’ve Been Ill, I Live Better”: The Emergence of Latent Spirituality in 
the Biographical Pathways of Illness, in Religions, 15, n. 1 (2024), pp. 1-16; N. PANNOFINO, 



 

133 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

promuovere un’adeguata formazione, sia di coloro che intendano 
svolgere un’attività di assistenza spirituale negli ospedali, affinché 
possano soddisfare, efficacemente e professionalmente, i bisogni religiosi 
e spirituali dei pazienti134, sia del personale medico-sanitario, affinché 
possa essere preparato a offrire un approccio interculturale alla 
medicina135, che consideri la diversità religiosa e il contesto 
socioculturale di provenienza di ogni singola persona. 

Un altro tema oggetto di un possibile dialogo multilaterale 
dovrebbe essere quello della condivisione di spazi di preghiera multi o 
inter-fede all’interno degli ospedali, visto che nulla è stabilito in merito, 
a livello di normativa statale. Proprio a questo riguardo un esempio di 
dialogo deformalizzato tra le rappresentanze delle confessioni religiose 
presenti sul territorio e le ASL ha avuto a oggetto la creazione di “stanze 
del silenzio”, aperte alla meditazione di tutti. Tale soluzione è stata 
praticata, per la prima volta in Italia, nel 2008 a Torino, con riguardo 
all’adattamento dell’ex cappella cattolica presente all’interno 
dell’ospedale san Lazzaro136, e poi replicata in altre realtà italiane, dando 
vita a una vera e propria best practice a livello nazionale137. 
 
5.4 - Nell’insegnamento delle religioni a scuola 
 
L’attuale regime concordatario138 stabilisce l’obbligo, per lo Stato 
italiano, di impartire l’insegnamento della religione cattolica (IRC) nelle 

                                                 

Stranger Times. Heterotemporality and the Spiritual Experience of Illness, ign Italian 
Sociological Review, 14, n. 3 (2024), pp. 907-927; M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, 
Salute e salvezza: genealogia della spiritualità nelle pratiche di cura, in Salute e Società, n. 1 
(2025), pp. 132-144. 

134 Cfr. M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, L’Assistenza Spirituale nella Cura: 
Applicazioni e Limiti, in Studi di Sociologia, 61, special issue (2023), pp. 83-96. 

135 Su questi temi, si veda I. QUARANTA, M. RICCA, Malati fuori luogo. Medicina 
interculturale, Cortina, Milano, 2012, oltre a M. RICCA, Pantheon. Agenda della laicità 
interculturale, Torri del Vento, Palermo, 2012, pp. 391-419. 

136 M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, F. TIMMINS, Institutional, Nurses’ and 
Patients’ Spiritual Imaginaries Compared: Sociological Notes from the Field, cit., pp. 167-168. 
Si veda inoltre il sito 
https://www.cittadellasalute.to.it/index.php?option=com_content&view= 
article&id=3892%3Ala-stanza-del-silenzio&catid=43%3Aprogetto-religioni&Itemid=199. 

137 Si vedano, sul punto, S. COGLIEVINA, L’assistenza spirituale, cit., pp. 296-300; A. 

GIORGI, M.C. GIORDA, S. PALMISANO, The Puzzle of Italian Religious Freedoms: 
Local Experiments and Complex Interactions, in Religions 13, n. 7 (2022), p. 9. 

138 L’art. 9, comma secondo, dell’accordo di Villa Madama del 1984, ratificato con 
legge 25 marzo 1985, n. 121, stabilisce che: “La Repubblica italiana, riconoscendo il 
valore della cultura religiosa e tenendo conto che i principi del cattolicesimo fanno parte 
del patrimonio storico del popolo italiano, continuerà ad assicurare, nel quadro delle 
finalità della scuola, l’insegnamento della religione cattolica nelle scuole pubbliche non 



 

134 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

scuole pubbliche di ogni ordine e grado139, a tutti coloro che intendano 
avvalersene140, mentre, per le confessioni dotate d’intesa con lo Stato, si 
è previsto nei testi dei rispettivi accordi il “diritto di rispondere a 
eventuali richieste provenienti dagli alunni, dalle loro famiglie o dagli 
organi scolastici, in ordine allo studio del fatto religioso e delle sue 
implicazioni”141, con oneri finanziari posti a carico della rispettiva 
confessione, con ciò determinandosi un’oggettiva diversità di 
trattamento rispetto alla religione cattolica. Disparità che accresce 
ulteriormente, se si considera che i genitori di studenti appartenenti a 
confessioni prive di intesa possono soltanto richiedere che sia “messo a 
loro disposizione qualche locale scolastico per l’insegnamento religioso 
dei loro figli”142, facoltà che non pare essere, in concreto, molto 
esercitata143. 

                                                 

universitarie di ogni ordine e grado. / Nel rispetto della libertà di coscienza e della 
responsabilità educativa dei genitori, è garantito a ciascuno il diritto di scegliere se 
avvalersi o non avvalersi di detto insegnamento. / All’atto dell’iscrizione gli studenti o 
i loro genitori eserciteranno tale diritto, su richiesta dell’autorità scolastica, senza che la 
loro scelta possa dar luogo ad alcuna forma di discriminazione”. 

139 Per una prima ricostruzione del vigente sistema di insegnamento religioso nella 
scuola pubblica italiana, si vedano quantomeno N. FIORITA, Scuola pubblica e religioni, 
Libellula, Tricase, 2012; A. MANTINEO, D. BILOTTI, S. MONTESANO (a cura di), 
Insegnamenti e insegnanti di religione nella scuola pubblica italiana, Giuffrè, Milano, 2014; 
V. PACILLO, L’insegnamento della religione cattolica nella scuola pubblica: il quadro giuridico 
postconcordatario, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto sull’analfabetismo religioso in Italia, 
il Mulino, Bologna, 2014, pp. 179-200; P. CAVANA, L’insegnamento religioso nella scuola 
pubblica italiana: una tradizione da rinnovare, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 
n. 25 del 2016, pp. 1-29; C. MINELLI (a cura di), Scuola, religione, nuove generazioni. 
Esperienza giuridica e risorse del futuro. Atti del Convegno di studi. Veneranda Biblioteca 
Ambrosiana, Milano 21 novembre 2019, Giappichelli, Torino, 2020. Per uno sguardo più 
ampio, a livello internazionale, si veda S. ANGELETTI, I minori tra diritto e religione. 
Libertà religiosa, best interests, educazione, il Mulino, Bologna, 2022. 

140 Ai sensi dell’art. 1, comma primo, della legge 18 giugno 1986, n. 281, Capacità di 
scelte scolastiche e di iscrizione nelle scuole secondarie superiori, “Gli studenti della scuola 
secondaria superiore esercitano personalmente all’atto dell’iscrizione, a richiesta 
dell’autorità scolastica, il diritto di scegliere se avvalersi o non avvalersi 
dell’insegnamento della religione cattolica”. Per gli studenti della scuola dell’infanzia, 
della scuola primaria e secondaria di primo grado, la scelta è rimessa ai genitori. 

141 Cfr., sul punto, P. CAVANA, L’insegnamento religioso, cit., pp. 13-14. Un’eccezione 
si rinviene nell’intesa con l’Unione delle Comunità ebraiche italiane, dove si fa 
riferimento al diritto degli incaricati designati dall’Unione o dalle Comunità di 
“rispondere ad eventuali richieste provenienti dagli alunni, dalle loro famiglie o dagli 
organi scolastici in ordine allo studio dell’ebraismo”. 

142 Ai sensi dell’art. 23 del R.D. 28 febbraio 1930, n. 289, Norme per l’attuazione della 
legge 24 giugno 1929, n. 1159, sui culti ammessi nello Stato e per il coordinamento di essa con 
le altre leggi dello Stato. 

143 Così, con riguardo all’islam, G. CIMBALO, Gli “altri” insegnamenti religiosi nella 
scuola pubblica: un modello ancora attuale?, in Insegnamenti e insegnanti, cit., pp. 82-84; P. 



 

135 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Fatta questa premessa sull’odierno quadro legislativo in materia, 
riteniamo che, laddove dovesse emergere, in un futuro al momento 
ancora indeterminabile, la volontà politica di attivare le negoziazioni per 
un nuovo concordato ovvero si decidesse di superarlo unilateralmente, 
la questione dell’insegnamento della religione cattolica nelle scuole 
pubbliche, in una società secolarizzata e multiculturale come quella 
attuale, dovrà essere prima o poi messa in discussione. Si sta 
riscontrando, infatti, un lento ma costante aumento di coloro che non 
optano per tale insegnamento, soprattutto nelle grandi città e nel Nord 
Italia144, fenomeno correlato sia alla diffusione di posizioni agnostiche o 
ateistiche tra i giovani, sia all’incremento degli studenti stranieri 
appartenenti ad altre fedi145. 

Peraltro, già adesso, a legislazione invariata, non tutti i contesti 
scolastici consentono in concreto l’effettivo svolgimento, in senso 
confessionale, del programma dell’IRC, rappresentando sempre più l’ora 
di religione non tanto una lezione dedicata alla spiegazione di un qualche 
passo biblico o alla presentazione puntuale della dottrina cattolica, 
quanto piuttosto un momento di discussione e di confronto ad ampio 
spettro, in qualche caso anche in un’ottica interculturale146, su tematiche 
etiche e sociali, in senso lato religiose, che più da vicino interrogano e 
interessano la vita dei giovani147. 

                                                 

CAVANA, L’insegnamento religioso, cit., pp. 19-20. 
144 L’UAAR ha pubblicato sul proprio sito i dati, esito di un accesso agli atti 

generalizzato al Ministero dell’Istruzione e del Merito, secondo i quali nell’A.S. 
2023/2024 coloro che non si sono avvalsi dell’insegnamento della religione cattolica 
sono pari al 16,62%, ovvero 1.164.000 studenti. Le percentuali più elevate di coloro che 
non si avvalgono di tale insegnamento si riscontrano nelle città capoluogo di Firenze 
(52%), Bologna (47%) e Aosta (44%). Si vedano, sul punto, i siti: https://www.uaar.it/non-
frequenza-irc-nelle-scuole-italiane/ e https://blog.uaar.it/2025/03/26/non-ferma-fuga-dallora-
religione-cattolica/. 

145 Con riguardo all’accresciuta presenza di studenti musulmani nelle scuole e alle 
relative problematiche, si veda R. BENIGNI, Islam italiano e scuola pubblica. 
L’integrazione all’ombra della laicità, del pluralismo religioso, del diritto comune, in Quaderni 
di diritto e politica ecclesiastica 27, n. 1 (2019), pp. 65-84. 

146 Si vedano, sul punto, C. MACALE, “Abbiamo fatto una religione interculturale”: 
Riflessioni educative dopo un percorso sperimentale di IRC verso un nuovo progetto di ricerca, 
in Formazione & insegnamento 22, n. 2 (2024), pp. 156-166; I. VALENZI, Un nuovo statuto 
per l’ora di religione. Riscoprendo l’attualità di un dibattito alla luce di recenti interventi 
innovatori, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, early access (2025), pp. 12-14. 

147 Di questa implicita e lenta trasformazione dell’IRC appare essersi resa conto 
anche Cass. civ., sez. I, ord. 7 marzo 2023, n. 6802, riportata da S. ANGELETTI, Il 
migliore interesse del minore e ‘l’ora di religione’ contesa. Riflessioni a margine di Corte di 
Cassazione Civile, Sez. I, n. 6802/2023, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 32, n. 3 
(2024), p. 840, la quale ha affermato che «la Corte territoriale mostra di ignorare quello 
che è lo statuto pedagogico della c.d. “ora di religione”, sempre più orientato non già 



 

136 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Per tutti questi motivi si pone e si porrà sempre più il problema di 
individuare, quantomeno nelle scuole superiori di secondo grado, un 
insegnamento, in materia di storia delle religioni, di scienze delle 
religioni, di dialogo interconfessionale ovvero di etica, religione e 
cittadinanza, alternativo148 o del tutto sostitutivo149 dell’IRC, che possa 
rispondere alle esigenze di pluralismo che emergono sempre più forti in 
seno alla società. Ciò non significa però cedere alla tentazione di 
estromettere del tutto le religioni dalla scuola: la loro presenza, al 
contrario, può contribuire a una migliore conoscenza reciproca, ponendo 
le basi per una futura convivenza pacifica, oltre a fornire una chiave di 
lettura imprescindibile per poter comprendere in profondità le origini 
della cultura italiana ed europea. 

A questo proposito occorre sottolineare che, in un contesto di 
accresciuta ignoranza dei giovani in materia religiosa, sarebbe 
opportuno presentare agli studenti le basi dell’iconografia sacra, in modo 
che essi siano in grado di leggere e comprenderne il significato di 
un’opera d’arte religiosa, non solo in ambito cristiano, ma anche con 

                                                 

all’adesione ad un credo religioso specifico ma al confronto con il momento spirituale 
della religiosità, al punto che qualcuno, al riguardo, parla dell’“ora delle religioni”. Del 
resto, la crescita del multiculturalismo nelle scuole spinge proprio nella direzione di un 
esame complessivo del fenomeno religioso, senza particolari gerarchie, alla comune 
ricerca di premesse per una dimensione spirituale da coltivare nei modi che 
matureranno, singolarmente». 

148 Per una proposta di insegnamento aconfessionale di religione solo alternativo, 
ma non sostitutivo dell’IRC, si veda P. CAVANA, L’insegnamento religioso, cit., pp. 20-
24. V. PACILLO, Obiettivo 4 dell’Agenda 2030 e attività alternative all’insegnamento della 
religione cattolica: la proposta di accordi di rete sulle tracce del pensiero di Mario Lodi, in Il 
diritto ecclesiastico, 133, n. 3-4 (2022), p. 552, propone, invece, un insegnamento sulla 
pluralità religiosa e sulla libertà di religione e convinzione come attività didattica 
alternativa all’IRC. Altre proposte di insegnamenti che andrebbero ad affiancarsi 
all’IRC si rinvengono in M. GIORDA, A. SAGGIORO, La materia invisibile. Storia delle 
religioni a scuola. Una proposta; EMI, Bologna, 2011; G. ARRIGONI, C. CONSONNI, A. PERÒ 
(a cura di), Proposte per l’insegnamento della storia delle religioni nelle scuole italiane. Atti del 
convegno di Milano 18-19 marzo 2013, Sestante, Bergamo, 2014; L. PAZZAGLIA, I 
tentavi di riforma dell’ora di religione in Italia, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto 
sull’analfabetismo, cit., pp. 277-281. In favore di una complementarità tra un 
insegnamento confessionale e uno non confessionale nella scuola pubblica, si vedano 
N. FIORITA, Scuola pubblica e religioni, cit., p. 112; S. ANGELETTI, I minori tra diritto e 
religione, cit., p. 236. 

149 Una proposta sostitutiva dell’IRC con un insegnamento aconfessionale delle 
religioni si rinviene in R. MAZZOLA, Attualità ed inattualità di un progetto educativo: 
l’insegnamento della religione cattolica nel sistema scolastico pubblico italiano, in Insegnamenti 
e insegnanti, cit., pp. 20-21 e 34-38. In questo senso, anche M. RICCA, Pantheon, cit., pp. 
380-383. Contra alla soluzione di un “corso sulla religione a gestione statale”, 
preferendo quella di insegnamenti confessionali, a cura dei rispettivi culti, si veda R. 

BENIGNI, Islam italiano, cit., p. 81. 



 

137 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

riguardo alle altre confessioni. Tale questione non dovrebbe essere 
necessariamente demandata al corso di storia dell’arte, ma potrebbe 
essere ricompresa nell’ambito di un insegnamento interculturale, aperto 
alla pluralità delle esperienze religiose. 

Tutti questi temi e problemi dovrebbero costituire l’oggetto, a 
livello centrale, di un dialogo multilaterale tra il Ministero dell’Istruzione 
e i rappresentanti delle diverse religioni, in occasione del quale 
identificare, tra le tante possibili soluzioni teoricamente realizzabili, i 
contenuti e le modalità di tale nuovo insegnamento. Esso dovrebbe 
rappresentare una sorta di minimo comune denominatore, che consenta 
agli studenti di apprezzare la ricchezza delle diverse tradizioni religiose 
e di avvicinarsi alla complessità e alla pluralità delle scelte e degli stili di 
vita. 

A livello, invece, di ogni singolo istituto, si dovrebbe dar vita a 
una dinamica partecipativa che coinvolga i docenti, gli studenti e i loro 
genitori, sulla falsariga del modello tratteggiato dalla Corte di cassazione 
per decidere sull’esposizione o meno del crocifisso. La legge 
sull’ordinamento scolastico già riconosce un ampio margine di 
autonomia ai consigli di circolo o di istituto, con riguardo, tra l’altro, 
all’adattamento del calendario scolastico150, anche per festività religiose 
ulteriori151 rispetto a quelle individuate ogni anno con ordinanza dal 
Ministro dell’Istruzione152. Nella prospettiva di un ampliamento 
dell’autonomia degli istituti in relazione a questioni ulteriori, dovrebbe 
essere sicuramente ricompresa la definizione di menù scolastici rispettosi 
delle diverse regole alimentari religiose153, nonché la possibilità di 

                                                 

150 L’art. 10, comma terzo, lett. c), del d.lgs. 16 aprile 1994, n. 297, Approvazione del 
testo unico delle disposizioni legislative vigenti in materia di istruzione, relative alle scuole di 
ogni ordine e grado, attribuisce ai consigli di circolo o di istituto potere deliberante in 
materia di “adattamento del calendario scolastico alle specifiche esigenze ambientali”. 

151 Ciò è quanto è avvenuto nell’Istituto comprensivo “Iqbal Masih”, a Pioltello, in 
provincia di Milano, il cui Consiglio d’Istituto ha stabilito un giorno di vacanza per 
celebrare l’Id al-Fitr, la festa di fine Ramadan. Si veda la notizia sul sito https://www.il 
sole24ore.com/art/scuola-l-istituto-comprensivo-pioltello-chiudera-nuovo-il-ramadan-AFF6 
gaaD. 

152 Ai sensi dell’art. 74, comma quinto, d.lgs. 16 aprile 1994, n. 297, Approvazione del 
testo unico delle disposizioni legislative vigenti in materia di istruzione, relative alle scuole di 
ogni ordine e grado, “Il Ministro della pubblica istruzione, sentito il Consiglio nazionale 
della pubblica istruzione, determina, con propria ordinanza, il termine delle attività 
didattiche e delle lezioni, le scadenze per le valutazioni periodiche ed il calendario delle 
festività e degli esami”. 

153 Si vedano, sul punto, L. BOSSI, M.C. GIORDA, E. MESSINA, A Tavola con le 
Religioni (Nella Ristorazione Collettiva), Quaderni di Benvenuti in Italia 5, Torino, 2015; 
N. FIORITA, La libertà religiosa alimentare nelle scuole, in A.G. CHIZZONITI (a cura di), 
Cibo, religione e diritto. Nutrimento per il corpo e per l’anima, Libellula, Tricase, 2015, pp. 



 

138 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

prevedere, come forma di arricchimento culturale e di migliore 
conoscenza reciproca, l’organizzazione di visite ai luoghi di culto delle 
diverse confessioni religiose presenti sul territorio. 
 
 
6 - Primi spunti e una proposta verso una conclusione quantomai 
aperta 
 
Il presente contributo, lungi dal poter presentare una conclusione 
definitiva, trattando una materia quantomai complessa e in continuo 
divenire, come quella del concreto dispiegarsi delle relazioni tra lo Stato 
e le religioni, si è proposto il più limitato obiettivo di interpretare 
l’odierno scenario sotto una chiave di lettura nuova, ovvero quella che ci 
possono fornire gli strumenti della democrazia partecipativa, nella 
consapevolezza delle potenzialità ma anche dei limiti di una siffatta 
impostazione. 

In un contesto in cui emerge sempre più una scarsa propensione 
dei cittadini alla partecipazione alla vita politica, attestata dall’affluenza 
tendenzialmente decrescente a tutte le consultazioni elettorali tenutesi 
dal 2006 a oggi154, ci si potrebbe domandare di quale spazio possano 
disporre gli strumenti della democrazia partecipativa e come possano le 
religioni giocare un ruolo in tale ambito. Forse la risposta si cela proprio 
nel fatto che questi strumenti intendono riattivare la partecipazione dei 
cittadini, che appaiono saturi delle dinamiche proprie dell’odierno 
dibattito politico, in cui al confronto civile e costruttivo si è ormai da anni 
sostituito il continuo battibecco in favore delle telecamere, quasi che la 
politica sia diventata uno show televisivo, utile soltanto ad appassionare 
e a polarizzare le sempre più ridotte tifoserie, mentre la maggioranza 
silenziosa si rifugia nel disinteresse, nell’indifferenza e nell’astensione155. 
L’obiettivo di questo modello partecipativo è, invece, quello di ridestare 
l’attenzione e l’impegno delle persone, al fine di giungere alla soluzione 
di problemi concreti, superando in questo modo lo sterile scontro 

                                                 

295-311; C. DEL BÒ, Le regole alimentari religiose e i menù delle mense scolastiche: una sfida 
per la laicità, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2019, pp. 1-14; A. 

GIUFFRIDA, La scuola nella società multiculturale. Diritto al cibo adeguato e libertà religiosa, 
Giappichelli, Torino, 2020; A. IACOVINO, Libertà religiosa alimentare e tutela giuridica 
della diversità, in Diritto e religioni 16, n. 2 (2021), pp. 267-312. 

154 Si vedano i grafici pubblicati sul sito https://pagellapolitica.it/articoli/storia-affluenza-
elezioni-italia. 

155 M. SORICE, Partecipazione democratica. Teorie e problemi, Mondadori Università, 
Milano, 2019, pp. 41-42, fa riferimento al concetto di “apatia sociale” per descrivere 
“l’incremento della percentuale di soggetti che dichiarano il proprio disinteresse verso 
la politica e le istituzioni, [in connessione] alla percezione di inutilità”. 



 

139 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

ideologico. Le confessioni religiose, in quanto soggetti potenzialmente in 
grado di rappresentare gli interessi, le istanze, le rivendicazioni e i 
bisogni di una pluralità di persone, ci paiono particolarmente idonee a 
prendere parte a queste dinamiche partecipative, attivate dalle autorità 
pubbliche al fine di individuare le soluzioni migliori con cui risolvere 
problemi di interesse comune. La partecipazione e il contributo di tante 
realtà diverse potranno risultare decisivi nei prossimi anni, al fine di 
prevenire i conflitti e pervenire a una società più giusta e inclusiva, in cui 
tutti si possano rispettare e sentire a proprio agio. 

Quanto all’individuazione dei soggetti della partecipazione, si 
dovrebbero distinguere due fasi: una prima, programmatica, riservata 
alle rappresentanze delle confessioni religiose, designate secondo le 
modalità organizzative interne proprie di ciascun culto; una seconda, 
attuativa e implementativa, aperta a tutti i fedeli interessati a 
partecipare156. Per assicurare l’equità del processo lo Stato si dovrebbe 
impegnare, nelle sue diverse articolazioni, a garantire a tutti non solo 
l’accesso alle informazioni e ai dati utili per alimentare il dibattito, ma 
anche le condizioni essenziali per la sua effettiva pluralità, aprendo le 
porte a tutti gli interlocutori interessati, evitando, quindi, una scelta 
mirata, finalizzata ad ammettere soltanto chi è gradito e a estromettere 
chi non lo è, al fine di influenzare l’esito della discussione. Allo stesso 
modo, tutti coloro che intendono partecipare al dialogo dovranno 
previamente impegnarsi a rispettare i princìpi della Costituzione 
repubblicana e a non denigrare le posizioni altrui157, nonché a ricercare 
un confronto serio, pacato e non ideologico, anche perché “il dialogo non 

                                                 

156 J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 17, afferma che la persuasività della 
procedura partecipativa è dovuta al fatto che essa “richiede l’inclusione di tutti coloro 
che sono interessati a possibili iniziative come partecipanti paritari nel processo 
decisionale politico; […] essa rende le decisioni assunte democraticamente, cioè da tutti 
gli individui insieme, dipendenti da un carattere più o meno discorsivo e delle 
consultazioni precedenti. Questo rende il processo decisionale inclusivo condizionato 
dalla forza delle ragioni mobilitate durante il processo di formazione di una opinione 
antecedente. L’inclusione corrisponde all’esigenza democratica di un’equa 
partecipazione di tutti gli interessati alla formazione della volontà politica, mentre il 
filtro della deliberazione tiene conto dell’aspettativa di soluzioni cognitivamente corrette 
e praticabili in merito ai problemi posti e giustifica l’assunzione di risultati 
razionalmente accettabili”. In questo senso, si veda anche D. HELD, Modelli di 
democrazia, cit., pp. 478-479, secondo il quale la partecipazione è un diritto, non un 
obbligo né una necessità. 

157 Cfr. I. MASSA PINTO, Doveri e formazioni sociali. Il dovere di fedeltà alla Repubblica 
come dovere di non rompere l’armistizio tra gruppi portatori di fini non negoziabili (ovvero il 
dovere di comprendere le ragioni degli altri), in R. BALDUZZI, M. CAVINO, E. GROSSO, J. 
LUTHER (a cura di), I doveri costituzionali: la prospettiva del giudice delle leggi, Giappichelli, 
Torino, 2007, pp. 52-85. 



 

140 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

è un modo di combattere, ma di vivere insieme”158. Questo processo 
dialettico dovrebbe potersi avvalere di esperti facilitatori, scelti tra coloro 
che, sia in ambito accademico sia in ambito pratico, vantino competenze 
in materie relative alle scienze delle religioni, alla conciliazione e alla 
mediazione interculturale. 

Resta aperta la questione se il dialogo debba limitarsi soltanto alle 
confessioni religiose o alle comunità di fede stricto sensu, ovvero debba 
coinvolgere anche le rappresentanze della laicità organizzata o delle 
organizzazioni filosofiche non confessionali (in Italia, pensiamo 
all’UAAR, Unione degli Atei e degli Agnostici Razionalisti), alla luce di 
quanto affermato dalla sentenza della Corte costituzionale n. 52 del 2016. 
Se è vero, infatti, che il governo gode di discrezionalità politica 
insindacabile, con riguardo alla decisione di dare o meno avvio alle 
trattative per la stipula di un’intesa, essa, tuttavia, “non [può] 
determina[re] ulteriori conseguenze negative, diverse dal mancato avvio 
del negoziato, sulla sfera giuridica dell’associazione richiedente, in virtù 
dei principi espressi agli artt. 3, 8, 19 e 20 Cost.”159. Una risposta definitiva 
alla questione non potrà prescindere dall’esito dell’atteso 
pronunciamento della Corte di Strasburgo circa la conformità di tale 
soluzione rispetto alla normativa convenzionale. Nel caso in cui la Corte 
EDU dovesse dare seguito a un proprio precedente, nel quale il Regno 
del Belgio è stato condannato per non aver previamente definito i criteri 
e la procedura per il riconoscimento dei culti160 (in Italia, si tratterebbe 

                                                 

158 P. CONSORTI, Inter-religious dialogue: a secular challenge, in Stato, Chiese e 
pluralismo confessionale, giugno 2007, p. 4. 

159 Corte cost., sent. 27 gennaio 2016, n. 52, n. 5.3 del Considerato in diritto. Per una 
prima panoramica delle diverse posizioni dottrinarie, con riguardo alla sentenza n. 52 
del 2016 della Corte costituzionale, si vedano, ex multis e senza pretesa di completezza, 
J. PASQUALI CERIOLI, Interpretazione assiologica, principio di bilateralità pattizia e 
(in)eguale libertà di accedere alle intese ex art. 8, terzo comma, Cost., in Stato, Chiese e 
pluralismo confessionale, cit., n. 26 del 2016, pp. 1-17; P FLORIS, Le intese tra conferme e 
ritocchi della Consulta e prospettive per il futuro, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., n. 28 del 2016, pp. 1-22; A. POGGI, Una sentenza “preventiva” sulle prossime richieste 
di Intese da parte di confessioni religiose? (in margine alla sentenza n. 52 della Corte 
costituzionale, in federalismi.it, 14, n. 6 (2016), pp. 1-12; A. PIN, L’inevitabile caratura politica 
dei negoziati tra il Governo e le confessioni e le implicazioni per la libertà religiosa: brevi 
osservazioni a proposito della sentenza n. 52 del 2016 in federalismi.it, 14, n. 7 (2016), pp. 1-8; 
M. TOSCANO, Una nuova «politica ecclesiastica» della Corte costituzionale, tra rigore teorico 
e conservatorismo pratico? Le prime reazioni della dottrina alla sentenza n. 52/2016, in 
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 24, n. 3 (2016), pp. 751-765; M. PARISI (a cura di), 
Bilateralità pattizia e diritto comune dei culti. A proposito della sentenza n. 52/2016, Editoriale 
scientifica, Napoli, 2017; F. FRENI, L’iter delle intese sui rapporti Stato-confessioni ristretto 
fra discrezionalità politica e insicurezza presunta, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., n. 30 del 2018, pp. 1-39. 

160 Corte europea dei diritti dell’uomo, sez. III, Assemblea cristiana dei Testimoni di 



 

141 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

dei criteri e della procedura per addivenire alla stipula delle intese), 
riconoscendo in ciò una forma di discriminazione ai sensi del combinato 
disposto degli artt. 14 e 9 CEDU, allora si avrebbe una spinta, forse 
decisiva, per giungere finalmente all’approvazione di una legge generale 
sulla libertà religiosa, con la conseguente necessità di ampliare il 
ventaglio degli attori del dialogo multilaterale anche alle rappresentanze 
dei non credenti, se in concreto interessate e disponibili a partecipare. 

Volendo provare a offrire una prima proposta in una prospettiva 
de iure condendo, si dovrebbe agire secondo due direzioni: l’optimum 
sarebbe certamente una regolamentazione della partecipazione delle 
religioni alle decisioni pubbliche nelle materie di loro interesse, nel 
quadro di una legge generale sulla libertà religiosa che dovrebbe definire 
anche i criteri oggettivi per il riconoscimento delle confessioni e la 
procedura da seguire per giungere alla stipula delle intese. Purtroppo, 
sono decenni che si attende l’approvazione parlamentare di una siffatta 
normativa161 e, al momento, non pare sussistere la volontà politica di 
riprendere in mano il dossier162. In alternativa ovvero parallelamente 
dovrebbero essere le istituzioni, in particolare quelle locali, a voler 
intraprendere processi partecipativi in grado di coinvolgere le religioni 
nell’adozione di provvedimenti volti al soddisfacimento di bisogni e 
interessi pratici, che emergano alla luce dello specifico contesto, 
prendendo spunto e sviluppando ulteriormente piattaforme e dispositivi 
pubblici di dialogo interconvinzionale163 già esistenti, in Italia e in alcune 

                                                 

Geova di Anderlecht e altri c. Belgio, ricorso n. 20165/20, sentenza del 5 aprile 2022. 
161 Si parla dell’approvazione di tale legge sin dal 1984. Cfr. M. VENTURA, Creduli 

e credenti, cit., p. 188, che riporta uno stralcio dal discorso al Senato dell’allora Presidente 
del Consiglio on. Bettino Craxi, nel quale si auspica l’approvazione di una “normativa 
di diritto comune, destinata, quanto meno, a regolare interessi non disciplinati o non 
disciplinabili sulla base di previe intese, la quale, in attuazione dei generali principi 
della Costituzione in tema di solidarietà sociale, di eliminazione degli ostacoli che 
impediscano l’effettivo esercizio delle libertà e il conseguimento dell’uguaglianza 
giuridica degli individui, consenta di parificare tali religioni e i loro istituti ad altri 
organismi sociali”. 

162 L’approvazione di una legge generale sulla libertà religiosa andrebbe a ridurre la 
posizione di vantaggio di cui attualmente godono la Chiesa cattolica e le confessioni 
religiose che hanno stipulato un’intesa con lo Stato, e dovrebbe mirare a ridurre la 
discrezionalità dell’autorità governativa con riguardo al riconoscimento giuridico delle 
confessioni religiose, tutte motivazioni che si celano dietro le reticenze e i rinvii rispetto 
all’approvazione di una siffatta normativa. Si veda, sul punto, A. FERRARI, Libertà 
religiosa e di coscienza, un diritto inutile? Sommesso plaidoyer in attesa della “legge che non 
c’è”, in FONDAZIONE BASSO, CENTRO STUDI CONFRONTI (a cura di), Libertà religiosa, cit., 
pp. 175-189. 

163 In una prospettiva internazionale, si veda P. DE POOTER, L.-L. CHRISTIANS, S. 
WATTIER (a cura di), Les Dispositifs Publics Interconvictionnels / New Forms of Dialogue and 
Concertation Between Public Authorities and Philosophies of Life and Religions: Challenges and 



 

142 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

esperienze estere164, al fine di farli transitare da un piano meramente 
consultivo a uno più prettamente partecipativo/deliberativo. In 
quest’ottica si sta muovendo, ad esempio, il Regno del Belgio, dove i sei 
culti riconosciuti e le rappresentanze della laicità organizzata discutono 
insieme con le autorità pubbliche competenti, a livello federale o 
regionale, su temi come l’assistenza spirituale nell’esercito e nelle carceri 
o gli insegnamenti di religione e di morale non confessionale nelle 
scuole165, e i rappresentanti delle confessioni religiose sono coinvolti dal 
comitato consultivo belga di bioetica (CCBB), prima che quest’ultimo 
emani il proprio parere su questioni che le vedono direttamente 
coinvolte (ad esempio, il rifiuto delle trasfusioni di sangue per i testimoni 
di Geova; la circoncisione rituale per gli ebrei e i musulmani)166. 

Si tratterebbe, quindi, di declinare il principio di sussidiarietà, con 
specifico riguardo alla composizione degli interessi di carattere religioso 
presenti all’interno della nostra società pluralista e multiculturale, dando 
vita a dinamiche di partecipazione e a forme di governance inclusive e 
collaborative167. Tale prospettiva non escluderebbe il possibile ricorso a 
soluzioni di partecipazione più ampie a livello nazionale, anche 
mediante il ricorso a modalità telematiche168, che possono trovare 
legittimazione nell’art. 9 del d.lgs. 7 marzo 2005, n. 82, Codice 
dell’amministrazione digitale169. 

                                                 

Limits, Bruylant-Lacier, Bruxelles, 2025. 
164 Il riferimento è alle piattaforme di dialogo interconfessionale, organizzate a livello 

comunale, che prevedono il riconoscimento e/o la partecipazione attiva da parte del 
Comune. In Italia, esempi si possono rinvenire nel Comitato Interfedi di Torino, nel 
Forum delle Religioni a Milano, nella Consulta delle religioni di Genova e nel Tavolo 
Interreligioso di Roma, mentre all’estero si pensi ai casi di Marseille Espérance e Bruxelles 
Espérance. Su questi e altri esempi italiani, si veda M. DAL CORSO, Le esperienze dal 
basso, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto sull’analfabetismo, cit., pp. 373-378. 

165 Si veda, sul punto, P. DE POOTER, Dialogue and concertation between philosophies 
of life/religions and the public authorities. The Belgian experience, in P. DE POOTER, L.-L. 
CHRISTIANS, S. WATTIER (a cura di), Les Dispositifs Publics, cit.; passim. 

166 Cfr. L. VANBELLINGEN, Quelle place pour le dialogue interconvictionnel dans une 
Belgique (dé)pilarisée? Réflexions exploratoires à partir du Comité consultatif de bioéthique de 
Belgique, in Revue du droit des religions, 19 (2025), pp. 169-190. 

167 In questi termini, si vedano D. MILANI, Partecipazione e religione: strumenti e 
percorsi per una governance condivisa, cit., pp. 207-216; M. SORICE, Partecipazione 
democratica, cit., pp. 95-97. 

168 Cfr. M. SORICE, Partecipazione democratica, cit., pp. 104-109. 
169 L’art. 9 del d.lgs. 7 marzo 2005, n. 82, rubricato “Partecipazione democratica 

elettronica”, così dispone: ”1. I soggetti di cui all’articolo 2, comma 2, [ovvero le 
pubbliche amministrazioni, gestori di servizi pubblici e le società a controllo pubblico] 
favoriscono ogni forma di uso delle nuove tecnologie per promuovere una maggiore 
partecipazione dei cittadini, anche residenti all’estero, al processo democratico e per 
facilitare l’esercizio dei diritti politici e civili e migliorare la qualità dei propri atti, anche 



 

143 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Al fine di concludere questo primo ragionamento, che richiederà 
senz’altro ulteriori approfondimenti e ricerche, intendiamo proporre un 
inedito accostamento tra due voci quantomai diverse, che però si 
completano armonicamente, ovvero quelle di Paolo VI e del filosofo laico 
Marcel Gauchet. Secondo il Pontefice, le cui parole mostrano tutta la sua 
visionarietà e apertura sul punto, 

 

“per creare un contrappeso all’invadenza della tecnocrazia, occorre 
inventare forme di moderna democrazia non soltanto dando a 
ciascun uomo la possibilità di essere informato e di esprimersi, ma 
impegnandolo in una responsabilità comune. I gruppi umani così si 
trasformano a poco a poco in comunità di partecipazione e di vita. 
La libertà, che si afferma troppo spesso come rivendicazione di 
autonomia opponendosi alla libertà altrui, si sviluppa così nella sua 
realtà umana più profonda: impegnarsi e prodigarsi per costruire 
solidarietà attive e vissute”170. 

 

Secondo il filosofo francese, invece, “l’avvenire delle nostre società 
uscite dalla religione è nel dialogo con le religioni”171 e, aggiungiamo noi, 
anche tra le religioni, in quanto l’essere convocate tutte insieme dallo 
Stato e partecipare al medesimo tavolo dovrebbe contribuire a favorire il 
dialogo e la comprensione reciproca tra le diverse confessioni. È proprio 
questo l’arduo compito al quale la dottrina ecclesiasticistica (o, se si 
preferisce, di Diritto e Religione) dovrà fornire una risposta, ovverosia 
suggerire ai decisori politici e alle comunità religiose i fondamenti teorici 
e gli strumenti pratici per aprire nuove strade e percorsi di dialogo, 
negoziazione e pacificazione sociale172, anche ponendosi al di là 
dell’ingessato sistema delle intese, raccogliendo ciò che già sta 
emergendo in seno alla società civile e prefigurando scenari che ancora 
non esistono ma che presto potrebbero diventare realtà. 

 

 
 

                                                 

attraverso l’utilizzo, ove previsto e nell’ambito delle risorse disponibili a legislazione 
vigente, di forme di consultazione preventiva per via telematica sugli schemi di atto da 
adottare”. 

170 PAOLO VI, Octagesima adveniens, Lettera apostolica nell’80° anniversario 
dell’enciclica Rerum novarum, 14 maggio 1971, n. 47. 

171 M. GAUCHET, La religione nella democrazia, cit., postfazione all’edizione italiana, 
p. 150. 

172 In tema di diritto negoziato e religioni, si veda S. BERLINGÒ, Mediazione e 
Religioni: la sfida in una società complessa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 
22 del 2018, pp. 10-12. 


	Democrazia e religioni oltre il concordato e le intese: verso una declinazione partecipativa nei rapporti tra Stato e confessioni religiose?*
	1 - Introduzione: verso nuove forme di bilateralità
	2 - Una terza via tra unilateralità e bilateralità: la declinazione partecipativa dei rapporti tra Stato e confessioni religiose
	3 - Democrazia partecipativa e religioni: spunti di riflessione a partire dalla questione della sinodalità nella Chiesa cattolica
	4 - La spinta europea verso la partecipazione delle religioni: l’art. 17 TFUE
	5 - Gli ambiti per la partecipazione delle religioni
	6 - Primi spunti e una proposta verso una conclusione quantomai aperta

