2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Davide Dimodugno
(Assegnista di ricerca in Diritto e Religione,
Universita degli Studi di Torino, Dipartimento di Giurisprudenza)

Democrazia e religioni oltre il concordato e le intese: verso una
declinazione partecipativa nei rapporti tra Stato e confessioni
religiose?*

Democracy and religions beyond concordat and agreements: towards a participatory
declination in relations between the State and religious denominations? *

ABSTRACT: A quarant’anni dall’accordo di Villa Madama, modificativo del
Concordato Lateranense, e dalla stipula della prima intesa ex art. 8, comma
terzo, Cost., con la Tavola Valdese, appare necessario un ripensamento circa gli
strumenti di dialogo tra Stato e confessioni religiose. Il presente contributo
intende proporre il ricorso agli strumenti giuridici propri della democrazia
partecipativa, al fine di dare vita a un modello basato sul dialogo multilaterale
tra una pluralita di religioni, convocate tutte insieme da un’autorita, un organo
o un ente dello Stato, a livello nazionale o locale, per affrontare questioni di
interesse comune. Un tale sistema integrerebbe, ma non sostituirebbe, I'attuale
modello costituzionale, e dovrebbe essere inquadrato nell’ambito di una futura
legge generale sulla liberta religiosa. Per il momento, le questioni che
potrebbero essere gia oggetto di questo possibile dialogo, soprattutto a livello
locale, sono quelle relative all’edilizia di culto, alla tutela del patrimonio
culturale religioso e dell’ambiente, all’assistenza spirituale negli ospedali e
all'insegnamento della religione nelle scuole pubbliche.

ABSTRACT: Forty years after the Villa Madama agreement, which amended
the Lateran Concordat, and the signing of the first agreement pursuant to
Article 8, paragraph 3, of the Italian Constitution with the Waldensian Table, it
seems necessary to rethink the instruments of dialogue between the State and
religious denominations. This contribution proposes the use of legal
instruments specific to participatory democracy in order to create a model
based on multilateral dialogue between a plurality of religions, all convened by
an authority, body or agency of the state, at national or local level, to address
issues of common interest. Such a system would complement, but not replace,
the current constitutional model and should be framed within a future general
law on religious freedom. For the time being, the issues that could already be
the subject of this possible dialogue, especially at the local level, are those

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper.

DOI: https:// doi.org/10.54103/1971-8543 /29174

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

relating to the construction of places of worship, the protection of religious
cultural heritage and the environment, spiritual assistance in hospitals and the
teaching of religion in public schools.

SOMMARIO: 1. Introduzione: verso nuove forme di bilateralita - 2. Una terza via
tra unilateralita e bilateralita: la declinazione partecipativa dei rapporti tra Stato
e confessioni religiose - 3. Democrazia partecipativa e religioni: spunti di
riflessione a partire dalla questione della sinodalita nella Chiesa cattolica - 4. La
spinta europea verso la partecipazione delle religioni: 1’art. 17 TFUE - 5. Gli
ambiti per la partecipazione delle religioni - 5.1. Nell'urbanistica: nuova edilizia
di culto, cambiamenti di destinazione d’uso e riuso - 5.2. Nel patrimonio culturale
religioso e nella tutela dell’ambiente - 5.3. Nell’assistenza spirituale nelle
strutture sanitarie - 5.4. Nell'insegnamento delle religioni a scuola - 6. Primi
spunti e una proposta verso una conclusione quantomai aperta.

1 - Introduzione: verso nuove forme di bilateralita

La regolamentazione dei rapporti tra lo Stato e le confessioni religiose
costituisce un tema classico, fondamentale se non, addirittura, costitutivo
del diritto ecclesiastico!. Trascorsi quarant’anni dall’accordo di Villa
Madama (18 febbraio 1984)2 e dalla stipula della prima intesa con una
confessione religiosa diversa dalla cattolica (con la Tavola valdese, il 21

1 P.A. D’AVACK, Trattato di diritto ecclesiastico italiano. Parte generale, Giuffre,
Milano, 1978, p. 4, definisce “diritto ecclesiastico” come “il complesso di norme
giuridiche dirette a disciplinare la manifestazione collettiva del fenomeno religioso e le
attivita sociali relative a finalita religiose”. In merito al concordato tra Stato e Chiesa e
agli accordi tra Stato e confessioni religiose, si veda, ivi, pp. 185-223 e 327-347. Si vedano,
inoltre, L. DE LUCA, voce Diritto ecclesiastico, in Enciclopedia del diritto, vol. XII, Giuffre,
Milano, 1964, pp. 976-988; L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico ed esperienza giuridica,
Giuffre, Milano, 1970; S. BERLINGO, Fonti del diritto ecclesiastico, in Digesto delle
discipline pubblicistiche, vol. VI, Utet, Torino, 1991, pp. 454-484.

2 L'accordo di Villa Madama costituisce, per la Chiesa cattolica, la recezione del
nuovo modo di intendere le relazioni con gli Stati, improntate alla collaborazione nella
distinzione dei rispettivi ordini, alla luce degli insegnamenti del Concilio Vaticano II;
per lo Stato, esso rappresenta il superamento definitivo del regime confessionista in
favore di un regime di pluralismo sociale, religioso e culturale. Si veda, da ultimo sul
punto, A. FERRARI, La liberta religiosa in Italia. Un percorso incompiuto (1848-2024),
Carocci, Roma, 2025, pp. 79-92.

100

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

febbraio 1984)3, la dottrina italiana appare oggi divisa* tra chi sostiene
I'opportunita di mantenere e, tuttalpiti, migliorare il modello attuale5,
ovvero il sistema pattizio®, fondato sulla “bilateralita necessaria” ex artt.
7, comma secondo, e 8, comma terzo, Cost.”, come conseguenza dei
principi di autonomia, indipendenza e distinzione degli ordini®, e chi

3 Sulle relazioni tra lo Stato e le confessioni religiose diverse dalla Chiesa cattolica,
attuate mediante l'istituto dell’intesa, si vedano S. LANDOLFI, L’intesa tra Stato e culto
acattolico. Contributo alla teoria delle fonti del diritto ecclesiastico italiano, Jovene, Napoli,
1962; C. MIRABELLI (a cura di), Le intese tra Stato e confessioni religiose. Problemi e
prospettive, Giuffre, Milano, 1978; S. BIANCONI, Le intese tra lo Stato e le confessioni
religiose diverse dalla cattolica, Giuffre, Milano, 1969; N. COLAIANNI, Confessioni religiose
e intese. Contributo all’interpretazione dell’art. 8 della Costituzione, Cacucci, Bari, 1990; G.
LONG, Le confessioni religiose diverse dalla cattolica. Ordinamenti interni e rapporti con lo
Stato, il Mulino, Bologna, 1991; V. PARLATO, G.B. VARNIER (a cura di), Principio pattizio e
realta religiose minoritarie, Giappichelli, Torino, 1995; P. CAVANA, Minoranze religiose e
pluralismo confessionale in Italia, Giappichelli, Torino, 2025.

4 Una sintesi di alcune tra le diverse posizioni si trova ben espressa nei contributi
pubblicati dalla rivista Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 31, n. 1 (2023), numero
monografico intitolato Critica della ragione pattizia. 1l sistema bilaterale nell’ordinamento
giuridico italiano. Bilancio e prospettive. Si veda, inoltre, F. ALICINO (a cura di), Riconoscere
la liberta religiosa. Tra normativa unilaterale e bilaterale, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2024.

5 In questo senso, si veda S. DOMIANELLO, L’evoluzione costituzionalmente
sostenibile delle fonti del diritto ecclesiastico italiano tra unilateralita (da recuperare) e
bilateralita (da custodire). Un invito al cambiamento e alla prudenza nel cambiamento, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 31, n. 1 (2023), pp. 45-69.

6 Si vedano, ex multis, S. BERLINGO, G. CASUSCELLI (a cura di), Stato democratico e
regime pattizio, Giuffre, Milano, 1977; C. CARDIA, Stato e confessioni religiose. 1l regime
pattizio, il Mulino, Bologna, 1992; G.B. VARNIER, La prospettiva pattizia, in V. PARLATO,
G.B. VARNIER (a cura di), Principio pattizio, cit., pp. 1-14.

7 Si veda, sul punto, S. BERLINGO, Principio pattizio e riforma costituzionale, in Studi
in onore di Gaetano Catalano, vol. I, Rubbettino, Soveria Mannelli, 1998, pp. 170-172. Sul
rapporto tra Concordato e costituzione, alla luce dell’interpretazione dell’art. 7, comma
secondo, Cost. offerta dalla dottrina e dalla giurisprudenza, si vedano G. CATALANO,
Sovranita dello Stato e autonomia della Chiesa nella Costituzione repubblicana. Contributo
all'interpretazione sistematica dell’articolo 7 della Costituzione, 2° ed., Giuffre, Milano, 1974;
F. FINOCCHIARO, voce Concordato e costituzione, in Digesto delle discipline pubblicistiche,
vol. IlI, Utet, Torino, 1989, pp. 321-327. Si vedano, inoltre, P.A. D’AVACK, voce
Concordato ecclesiastico, in Enciclopedia del diritto, vol. VIII, Giuffre, Milano, 1961, pp. 441-
471; L. SPINELLI, Problemi e prospettive in tema di rapporti tra Stato e Chiesa, Mucchi,
Modena, 1968, pp. 14-39 e 42-49; S. LARICCIA, voce Stato e Chiesa cattolica (rapporti tra),
in Enciclopedia del diritto, vol. XLIII, Giuffre, Milano, 1990, pp. 890-924; N. COLAIANNI,
voce Stato e confessioni religiose diverse dalla cattolica (rapporti tra), in Enciclopedia del diritto,
vol. XLIII, pp. 924-938; N. COLAIANNI, voce Intese, in Enciclopedia del diritto, agg. V,
pp. 698-719; P. LILLO, Art. 7, in R. BIFULCO, A. CELOTTO, M. OLIVETTI (a cura di),
Commentario alla Costituzione, vol. I, Utet, Torino, 2006, pp. 171-192; B. RANDAZZO,
Art. 8, ivi, pp. 193-216.

8 Siveda, per tutti, sul principio di distinzione degli ordini, J. PASQUALI CERIOLI,
L'indipendenza dello Stato e delle confessioni religiose. Contributo allo studio del principio di

101

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

preferirebbe, recuperando un dibattito gia emerso a suo tempo in materia
di revisione o abrogazione del Concordato lateranense’, un pitt deciso
intervento unilaterale dello Statol9, sancito dall’approvazione di una
legge generale sulla liberta religiosal’ o comunque da disposizioni
adottate dallo Stato in funzione antidiscriminatoria, con l'obiettivo di
confinare la bilateralita “necessaria” “nell’angolo della produzione
giuridica” 2.

L’atto tasso di “politicizzazione” di questa materia comporta,
inevitabilmente, tempi lunghi e notevoli reticenze, con riguardo
all’adozione di soluzioni che possano apparire dirompenti rispetto a
sistemi ormai consolidatisi nel tempo!3. Cid nonostante, 'esperienza
della pandemia da covid-19 e della conseguente adozione di misure

distinzione degli ordini nell’ordinamento italiano, Giuffre, Milano, 2006.

 Per una panoramica circa le diverse posizioni dottrinarie in tema di revisione o
superamento del Concordato Lateranense, si veda S. BERLINGO, G. CASUSCELLI (a cura
di), Stato democratico, cit., passim.

10 In questo senso, tra gli altri, P. CONSORTI, 1984-2014: le stagioni delle intese e la
«terza eta» dell’art. 8, ultimo comma, della Costituzione, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica 22, n. 1 (2014), pp. 90-120; N. COLAIANNI, La decadenza del «metodo della
bilateralita» per mano (involontaria) degli infedeli, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
cit., n. 28 del 2016, pp. 1-25; N. COLAIANNI, La lotta per la laicita. Stato e Chiesa nell’etd
dei diritti, Cacucci, Bari, 2017, pp. 59-84; P. CONSORT]I, La bilateralita trasformata dagli
infedeli. Prospettive per un dialogo religioso istituzionale, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica 31, n. 1 (2023), pp. 197-210.

11 5i veda, con riguardo alla proposta da ultimo formulata, R. ZACCARIA (a cura di),
La legge che non c’é. Proposta per una legge sulla liberta religiosa in Italia, il Mulino, Bologna,
2019. Per alcuni tra i precedenti tentativi, si vedano Presidenza del Consiglio dei
Ministri, Dall’accordo del 1984 al disegno di legge sulla liberta religiosa. Un quindicennio di
politica e legislazione ecclesiastica, Dipartimento per l'informazione e l'editoria, Roma,
2001; G. LEZIROLI (a cura di), Dalla legge sui culti ammessi al progetto di legge sulla liberta
religiosa (1° marzo 2002). Atti del Convegno di Ferrara del 25-26 ottobre 2002, Jovene, Napoli,
2004; V. Tozzi, G. MACRI, M. PARISI (a cura di), Proposta di riflessione per I'emanazione di
una legge generale sulle liberta religiose. Atti del Seminario di studio organizzato dalla Facolta
di Scienze Politiche dell’Universita degli studi di Salerno e dal Dipartimento di Teoria e Storia
delle Istituzioni. Napoli e Fisciano, 15, 16 e 17 ottobre 2009, Giappichelli, Torino, 2010; L.
DE GREGORIO, La legge generale sulla libertd religiosa. Disegni e dibattiti parlamentari,
Libellula, Tricase, 2012. Un approfondimento ulteriore si rinviene in FONDAZIONE
BAssO, CENTRO STUDI CONFRONTI (a cura di), Liberta religiosa: il diritto senza legge,
Edizioni Com Nuovi Tempi, Roma, 2024.

12N. COLAIANNYI, La decadenza del «metodo della bilateralita, cit., p. 21.

13 S. FERRARI, Fonti unilaterali e fonti pattizie nel diritto ecclesiastico dell’Italia
Repubblicana. Un difficile equilibrio, in Il diritto ecclesiastico, n. 2 (2013), p. 464, parla di
“paralisi della politica ecclesiastica italiana”, ovvero della “scomparsa di un coerente
disegno di politica ecclesiastica”, a suo avviso spiegabile “facendo riferimento alla
tendenza a delegare alla gerarchia cattolica la gestione di alcuni suoi snodi centrali o
all'incapacita di affrontare in maniera razionale la questione islamica”.

102

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

restrittive della liberta religiosa - superate soltanto mediante la stipula,
informale e multilaterale, tra il governo e le rappresentanze di piu
confessioni religiose riunite insieme, di protocolli di intesa per la ripresa
delle celebrazioni con il popolo!4 - potrebbe restituire un’idea diversa di
bilateralita e di collaborazione, degradate dall’ambito politico e
legislativo a quello pit prettamente amministrativo®®.

Questa prospettiva intenderebbe porre le religioni tutte sullo
stesso piano, nell'ambito di un dialogo o di una “negoziazione
normativa”1® che lo Stato puo attivare anche con altri gruppi ed
organizzazioni in generel’, all’esito della quale & pur sempre lo Stato a
decidere in autonomia cosa fare, magari discostandosi in tutto o in parte
dalle istanze in quella sede avanzate e rappresentate. Questo nuovo

14 Sull’interpretazione dei quali la dottrina si € ampiamente confrontata. Si vedano,
ex multis, sul punto, F. BOTTI, Bagattelle per una pandemia, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 10 del 2020, pp. 1-20; G. MACRY’, Brevi considerazioni in materia di
governance delle pratiche di culto tra istanze equalitarie, soluzioni compiacenti e protocolli
(quasi) “fotocopia”, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 11 del 2020, pp. 68-77;
M.L. LO GIACCO, I “Protocolli per la ripresa delle celebrazioni delle confessioni diverse dalla
cattolica”: una nuova stagione nella politica ecclesiastica italiana, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 12 del 2020, pp. 107-114; G. CIMBALO, Le relazioni tra Stato e
confessioni religiose sotto lo stress del covid-19, in Il diritto ecclesiastico 131, n. 1 (2020), pp.
163-187; N. COLAIANNI, II sistema delle fonti costituzionali del diritto ecclesiastico al tempo
dell’emergenza (e oltre?), in Il diritto ecclesiastico 131, n. 1 (2020), pp. 95-116; P.
CONSORTI, Emergenza Covid-19 e liberta religiosa in Italia, in Il diritto ecclesiastico 131, n.
1 (2020), pp. 87-94; A. CESARINI, [ limiti all’esercizio del culto nell’emergenza sanitaria e la
‘responsabile’ collaborazione con le confessioni religiose, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 18 del 2020, pp. 1-26; G. CASUSCELLI, Gli “effetti secondari” (ma non
troppo) della pandemia sul diritto ecclesiastico italiano e le sue fonti, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, cit., n. 8 del 2021, pp. 1-16; M. TOSCANO, Emergenza sanitaria e
liberta di religione, Giappichelli, Torino, 2024, pp. 28-38.

15In questo senso, F. ALICINO, Dalla bilateralitd pattizia alla bilateralitd amministrativa,
in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 31, n. 1 (2023), pp. 157-176; F. ALICINO,
Disciplina e prassi della bilateralita pattizia e amministrativa, in G. D’ANGELO (a cura di),
Liberta religiosa e collaborazione nei processi di differenziazione regionale, Edisud, Salerno,
2024, pp. 121-145. Si vedano, inoltre, R.M. DOMIANELLO, Liberta religiosa tra
bilateralita necessaria, diffusa e impropria, in A. FUCCILLO (a cura di), Le proiezioni civili delle
religioni tra liberta e bilateralita. Modelli di disciplina giuridica, Editoriale Scientifica, Napoli,
2017, pp. 35-55; S. BERLINGO, G. CASUSCELLI, Diritto ecclesiastico italiano. I
fondamenti. Legge e religione nell'ordinamento e nella societa d'oggi, Giappichelli, Torino,
2020, pp. 83-87; F. FRENI, I “nuovi accordi” Stato-confessioni in Italia tra bilateralita
necessaria e diffusa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 15 del 2020, pp. 19-34;
M. d’ARIENZO, Le nuove forme della negoziazione bilaterale stato-confessioni religiose
nell’ordinamento giuridico italiano, in F. OLIOSI (a cura di), Diritto, religione, coscienza: il
valore dell’equilibrio. Liber Amicorum per Erminia Camassa, Mucchi, Modena, 2023, pp. 233-
245.

16 F. FRENI, I “nuovi accordi”, cit., p. 30.

17 N. COLAIANNYI, La decadenza del «metodo della bilateralita», cit., p. 21.

103

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

sistema di “bilateralita concertata”® o “diffusa”1® intenderebbe, da una
parte, superare la diversita di trattamento sinora goduta dalla Chiesa
cattolica, sia in forza della soggettivita di diritto internazionale propria
della Santa Sede?® sia in virtt del suo essere la religione della
maggioranza (sempre piu relativa) degli italiani, riducendo o facendo
venir meno la particolare posizione di privilegio che ne deriva; dall’altra,
potrebbe aprirsi all'interlocuzione anche con confessioni religiose prive
di intesa ex art. 8 Cost. e persino con associazioni religiose o filosofiche
non confessionali, e cid in attuazione della costante giurisprudenza
costituzionale, la quale ha pit volte ribadito che la mancata stipula di
un’intesa non dovrebbe costituire il fondamento per un trattamento
discriminatorio o meno favorevole?l.

Il sistema delle intese??, nel suo dispiegarsi nella concretezza della
realta fattuale, ha visto la conclusione e l'approvazione in legge di
accordi con tredici confessioni religiose, secondo un modello, definito
“fotocopia”? dalla dottrina, che si e rivelato non del tutto soddisfacente.

Se e vero, infatti, che la loro stipula e approvazione hanno
permesso a molte confessioni religiose di uscire dal “coacervo anonimo
degli indistinti”?4, non tutte hanno la forza, la capacita organizzativa e

18 G. CASUSCELLLI, Gli “effetti secondari”, cit., p. 12.

19'S. DOMIANELLO, Liberta religiosa, cit., p. 47.

20 Sulla stipula dell’ Accordo di Villa Madama, inquadrato nell’ambito delle relazioni
internazionali della Santa Sede, e sulle sue conseguenze nella politica ecclesiastica
italiana, si vedano quantomeno, senza alcuna pretesa di completezza, P. LILLO, Note
preliminari sui protocolli concordatari, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 41
del 2013, pp. 1-24; M. VENTURA, Creduli e credenti. Il declino di Stato e Chiesa come
questione di fede, Einaudi, Torino, 2014, pp. 17-22 e 41-48. Per una lettura critica rispetto
al concordato quale fonte di diritto internazionale pattizio, si veda G. CASUSCELLI,
Concordati, intese e pluralismo confessionale, Giuffre, Milano, 1974, pp. 31-79.

21 Corte costituzionale, sent. 23 febbraio 2016, n. 63, punto 4.1 del considerato in
diritto: «Data I'ampia discrezionalita politica del Governo in materia, il concordato o
I'intesa non possono costituire condicio sine qua non per l'esercizio della liberta religiosa;
gli accordi bilaterali sono piuttosto finalizzati al soddisfacimento di “esigenze
specifiche di ciascuna delle confessioni religiose (sentenza n. 235 del 1997), ovvero a
concedere loro particolari vantaggi o eventualmente a imporre loro particolari
limitazioni (sentenza n. 59 del 1958), ovvero ancora a dare rilevanza, nell’ordinamento,
a specifici atti propri della confessione religiosa” (sentenza n. 52 del 2016)».

22 5i vedano, da ultimi, i contributi contenuti nel quaderno monografico n. 4 della
rivista Diritto e religioni, supplemento al n. 2 (2023), a cura di M. D’ ARIENZO, Le intese:
attualita e prospettive, prendendo spunto dalla recente Intesa con la Chiesa d’Inghilterra.

2 A. GUAZZAROTTI, Nuove intese con le minoranze religiose e abuso della normazione
simbolica, in Quaderni costituzionali 27, n. 4 (2007), p. 845. Contra, nel senso di evidenziare
gli elementi di originalita propri delle intese, M. VENTURA, Le intese originali, in Le
intese: attualitd e prospettive, cit., pp. 67-84.

2 G. PEYROT, Significato e portata delle intese, in C. MIRABELLI (a cura di), Le intese,

104

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

rappresentativa, nonché il sostegno parlamentare per addivenire alla
stipula di un’intesa, e nemmeno tutte appaiono interessate. Inoltre, dal
punto di vista contenutistico, le intese, anziché evidenziare le specificita
proprie di ciascuna confessione?®, hanno rappresentato per lo pit uno
strumento di omologazione, a sua volta ricamato sulla trama
dell’accordo di Villa Madama, stipulato dallo Stato con la religione
maggioritaria.

Un altro profilo di criticita si rinviene nel fatto che la loro stipula
richiede, cosi come affermato dalla Corte costituzionale nella nota
sentenza n. 52 del 2016, “una concorde volonta delle parti, non solo nel
condurre e nel concludere una trattativa, ma anche, prima ancora,
nell'iniziarla”?¢. In difetto di una disciplina puntuale che stabilisca
parametri oggettivi in ordine al procedimento da seguire e ai soggetti
titolati ad attivarlo, ogni decisione e rimessa alla discrezionalita del
governo, il quale potrebbe non aver interesse a esercitarla per ragioni di
mera opportunita politica.

Di fatto lintesa, ovvero questa “sorta di legge comune,
mascherata dietro una procedura pattizia”?’, si e rivelata utile a ottenere
determinati benefici normativi, quali la garanzia di spazi di liberta
ulteriori (mediante il superamento, nei propri riguardi, dell’applicazione
della legge 24 giugno 1929, n. 1159, sui culti ammessi) e, soprattutto,
economici (si pensi all’accesso al riparto dei fondi dell’otto per mille
dell'IRPEF), piuttosto che andare a prevenire e a risolvere gli eventuali
conflitti di lealta che possono derivare dall’appartenenza della medesima
persona a un duplice ordinamento, quello statale e quello
confessionale?s.

2 - Una terza via tra unilateralita e bilateralita: la declinazione
partecipativa dei rapporti tra Stato e confessioni religiose

Dato questo quadro giuridico, ma anche politico, di riferimento, una
terza via sembrerebbe non sussistere: o si ritiene opportuno mantenere

cit., p. 50.

% Cosi come richiesto da Corte cost., sent. 8-16 luglio 2002, n. 346: “Le intese di cui
all’art. 8, terzo comma, sono infatti lo strumento previsto dalla Costituzione per la
regolazione dei rapporti delle confessioni religiose con lo Stato per gli aspetti che si
collegano alle specificita delle singole confessioni o che richiedono deroghe al diritto
comune”.

26 Corte cost., sent. 27 gennaio 2016, n. 52, n. 5.2 del considerato in diritto.

27 S. FERRARI, Fonti unilaterali, cit., p. 465.

2 F, FRENI, I “nuovi accordi”, cit., p. 20.

105

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

inalterato l'attuale sistema pattizio, pur con le sue obiettive
problematicita, oppure lo si vorrebbe modificare, ampliando lo spazio
per una regolamentazione unilaterale da parte dello Stato, che potrebbe,
tuttavia, non riuscire a tenere in debita considerazione le diversita che
connotano ciascuna confessione.

Si dovrebbe esplorare una strada leggermente diversa, una terza
via che provi a far calare il principio pattizio e il diritto di liberta religiosa
nel vissuto quotidiano delle persone, che si ritrovano ad affrontare ogni
giorno i problemi di convivenza all'interno di una societa pluralista e
multiculturale, nonché a rispondere ai bisogni e alle aspettative delle
diverse comunita religiose presenti sul territorio.

In altre parole, si tratterebbe di una declinazione del principio
pattizio che siricolleghi al principio di sussidiarieta e privilegil’adozione
di decisioni da parte di organi quanto pit vicini possibili alla realta
vissuta dai consociati?, valorizzando le specificita proprie delle singole
confessioni religiose, quali soggetti portatori di diritti e interessi di rango
costituzionale, particolarmente qualificati e qualificanti, ovvero la
“soddisfazione dei bisogni religiosi dei cittadini, in funzione di un
effettivo godimento del diritto di liberta religiosa”3°.

Tale soluzione dovrebbe fondarsi sul “dialogo tra ordinamenti
particolari e ordinamento generale”, che, come gia sottolineato da
autorevole dottrina, rappresenta “lo strumento fondamentale della
partecipazione democratica”3l. Non ci pare, quindi, di discostarci piu di
tanto da chi, a suo tempo, auspicava di rileggere listituto del concordato
alla luce del diritto di liberta religiosa, riconducendo individuo,
comunita religiosa e comunita statale a un sistema armonico, per mezzo
di

“accordi pitt agibili, semplificati che di materia in materia, di
momento in momento consentano di rilevare gli effettivi interessi
religiosi della comunita nel loro mutevole divenire per approntare
quegli strumenti in grado di comporre in modo democratico
tensioni e conflitti di lealta di cui l'individuo si fa portatore”3?,
dando vita a un “rapporto di collaborazione con tutte le
confessioni operanti nella comunita generale per 1'individuazione
dei mezzi con cui trasformare la liberta religiosa da principio

2 In questo senso, si veda A. BETTETINI, Tra autonomia e sussidiarieta: contenuti e
precedenti delle convenzioni a carattere locale tra Chiesa e Istituzioni pubbliche, in Stato, Chiese
e pluralismo confessionale, cit., maggio 2010, p. 4.

30 Corte cost., sent. 19-27 aprile 1995, n. 193, punto 4 del considerato in diritto.

31 A. VITALE, Corso di diritto ecclesiastico, Editoriale Scientifica, Napoli, 1972, p. 64,
citato da G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 124.

32 G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 129.

106

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

semplicemente iscritto nella Costituzione in realta vivente per lo
sviluppo della personalita”3.

La necessita di un cambio di approccio, manifestata oltre
cinquant’anni fa da queste parole, rimane valida ancor oggi: sono solo i
tempi e le condizioni a essere ormai mutati. Un aggiornamento circa le
modalita concrete di sviluppo dei rapporti tra Stato e confessioni
religiose non puod infatti prescindere dal sempre piu accentuato
pluralismo e dalla multiculturalita, dati di fatto con i quali € necessario
confrontarsi, anziché tentare inutilmente di rifuggirli, nonché dalle
conseguenti nuove problematiche, inimmaginabili soltanto qualche
decennio orsono, che si devono, invece, affrontare, facendo ricorso a
strumenti giuridici innovativi.

Onde tentare di percorrere utilmente questa strada, occorre
principiare dagli studi che, nel corso degli ultimi anni, sono stati dedicati
ai temi della partecipazione, intesa in senso relazionale, come “il
prendere parte o I'avere un ruolo con altri in un processo decisionale
altrui”34, rispetto a scelte di pubblico interesse3, sia nell’ambito pit
puramente filosofico e teorico%, con riguardo ai temi della cosiddetta
“democrazia deliberativa”3’, sia nella sua declinazione pratica, con

3 G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., p. 130.

34 G. PEPE, Il modello della democrazia partecipativa tra aspetti teorici e profili applicativi,
Wolters Kluwer, Milano, 2020, p. 17.

% D. DONATI, Partecipazione come categoria, identitd e rappresentanza. Ruolo e
contraddizioni delle nuove forme associative, in A. VALASTRO (a cura di) Le regole della
democrazia partecipativa. Itinerari per la costruzione di un metodo di governo, Jovene, Napoli,
2010, p. 146.

3% Un fondamento filosofico alla teoria della democrazia deliberativa, sia in generale
sia con riguardo al contributo che puo essere offerto dai cittadini religiosi, si rinviene
nelle tesi di Jiirgen Habermas. Si vedano, quantomeno, J. HABERMAS, Teoria dell’agire
comunicativo, 2 voll., traduzione italiana a cura di P. RINAUDO, il Mulino, Bologna, 1987;
J. HABERMAS, Etica del discorso, traduzione italiana a cura di E. AGAZzI, Laterza,
Roma-Bari, 1989; J. HABERMAS, Tra scienza e fede; traduzione italiana di M
CARPITELLA, GLF editori Laterza, Roma-Bari, 2006; J. HABERMAS, Nuovo mutamento
della sfera pubblica e politica deliberativa, edizione italiana a cura di M. CALLONI, Raffaello
Cortina, Milano, 2023.

Per un commento alle teorie habermasiane sul rapporto tra religioni e sfera pubblica,
nella prospettiva della filosofia del diritto, si veda A. MACERATINI, Religione e sfera
pubblica nella teoria del discorso di [iirgen Habermas, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 3 del 2020, pp. 1-24.

37 Secondo R. BIFULCO, Democrazia deliberativa e democrazia partecipativa. Relazione al
Convegno “La democrazia partecipativa in Italia e in Europa: esperienze e prospettive”, Firenze,
2-3 aprile 2009, consultabile sul sito https/fwww.sps.tn.it/wp-
content/uploads/2020/02/bifulco _democrazia-partecipativa.pdf, p. 2, la differenza tra
democrazia deliberativa - sviluppatasi in ambito anglosassone - e partecipativa -
originata in Sudamerica - risiederebbe nel carattere pitt propriamente teorico e

107

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

metodologico-processuale della prima e in quello eminentemente pratico-applicativo
della seconda; di conseguenza, la democrazia deliberativa costituirebbe lo sfondo
teorico per lo sviluppo delle forme concrete di democrazia partecipativa. Per A.
FLORIDIA, Un’idea deliberativa della democrazia, il Mulino, Bologna, 2017, pp. 51-52,
invece, la democrazia partecipativa e deliberativa avrebbero origini diverse: la prima
sarebbe nata nei collettivi radicali o nelle small participatory democracies degli Stati Uniti
negli anni ‘60; la seconda nel pensiero costituzionalistico americano, con riguardo al
funzionamento delle istituzioni americane. Infine, M. TRETTEL, La democrazia
partecipativa negli ordinamenti composti: studio di diritto comparato sull’incidenza della
tradizione giuridica nelle democratic innovations, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli,
2020, pp. 37-41, definisce la “democrazia deliberativa” come una “teoria che mira a
rafforzare la democrazia, superandone le concezioni individualiste ed economiche, per
ancorarla alla discussione, al confronto e al principio dell’accountability”, mentre la
democrazia partecipativa come una “pratica istituzionale che utilizza i metodi della
democrazia deliberativa per aprire una regolazione che colmi lo iato tra istituzioni
rappresentative e societa civile”. Si veda, inoltre, D. HELD, Modelli di democrazia,
traduzione italiana di U. LIVINI, L. VERZICHELLI, R. FALCION], il Mulino, Bologna, 2007,
pp- 399-440, e, in particolare, p. 410, dove la democrazia deliberativa e definita come la
“trasformazione delle preferenze individuali, attraverso un processo di deliberazione,
in posizioni che possano superare l'esame e la verifica pubblici”. Cid puo avvenire
mediante “I'informazione condivisa” e la “discussione pubblica”.

108

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

riguardo agli istituti della “democrazia partecipativa”3, applicati a
questioni specifiche?, in special modo in ambito urbanistico*, come il
débat public*! per valutare la costruzione di nuove opere pubbliche e il

3 Si vedano, per un primo approccio alla democrazia partecipativa, D. HELD,
Modelli di democrazia, cit., pp. 357-371; G. PASQUINO (a cura di), Strumenti della democrazia,
il Mulino, Bologna, 2007; G. COTTURRI, La democrazia partecipativa, in Democrazia e
Diritto 43, n. 1 (2005), pp. 27-40; L. BOBBIO, Dilemmi della democrazia partecipativa, in
Democrazia e Diritto 44, n. 4 (2006), pp. 11-26; U. ALLEGRETTI, L’amministrazione
dall’attuazione costituzionale alla democrazia partecipativa, Giuffre, Milano, 2009; U.
ALLEGRETTI (a cura di), Democrazia partecipativa. Esperienze e prospettive in Italia e in
Europa, Firenze University Press, Firenze, 2010; G.C. DE MARTIN, D. BOLOGNINO (a cura
di), Democrazia partecipativa e nuove prospettive della cittadinanza, CEDAM, Padova, 2010;
D. CIAFFI, La partecipazione. Dimensioni, spazi, strumenti, Carocci, Roma, 2011; M.
PICCHLI, II diritto di partecipazione, Giuffre, Milano, 2012; F. PIZZOLATO, I sentieri
costituzionali della democrazia, Carocci, Roma, 2019, pp. 48-53; G. PEPE, Il modello della
democrazia, cit; M. TRETTEL, La democrazia partecipativa, cit; F. PIZZOLATO,
Partecipazione e partecipazionismo nello Stato democratico, in Costituzionalismo.it 21, n. 1
(2023), pp. 1-37; P. MEZZANOTTE, I diritti di partecipazione all’attivita amministrativa e
gli strumenti di democrazia partecipativa, in R. NANIA (a cura di), Diritti fondamentali.
Aspetti teorici e temi attuali, Giappichelli, Torino, 2024, pp. 191-228; P. SOMMAGGIO (a cura
di), Le citta del dibattito. Prassi e principi del dialogo oppositivo, Giappichelli, Torino, 2024.
Si vedano, nella letteratura internazionale, J.S. FISHKIN Democracy when the people are
thinking. Revitalizing our politics through public deliberation, Oxford University Press,
Oxford, United Kingdom, 2018; J.-P. GAUDIN, La démocratie participative, 2¢me ed.,
Armand Colin, Paris, 2013; M.-H. BACQUE, Y. SINTOMER (sous la direction de), La
démocratie participative : histoire et généalogie, La Découverte, Paris, 2011; L.
BLONDIAUX, Le nouvel esprit de la démocratie. Actualité de la démocratie participative,
Seuil, Paris, 2008; S. RUI, Démocratie participative, in 1. CASILLO, R. BARBIER, L.
BLONDIAUX, F. CHATEAURAYNAUD, J.-M. FOURNIAU, R. LEFEBVRE, C. NEVEU, D. SALLES
(Eds.), Dictionnaire critique et interdisciplinaire de la Participation, DicoPart (1¢re édition),
GIS Démocratie et Participation, 2013 (consultabile sul sito
https./fwww.dicopart.fr/democratie-participative-2013).

% U. ALLEGRETTI, Basi giuridiche della democrazia partecipativa in Italia: alcuni
orientamenti, in Democrazia e Diritto 44, n. 3 (2006), pp. 151-166; U. ALLEGRETTI,
Democrazia partecipativa e controllo dell’amministrazione, in Democrazia e Diritto 44, n. 4
(2006), pp. 71-79.

40 Cfr. C.P. SANTACROCE, Territorio e comunita nella teoria giuridica della
partecipazione, Giappichelli, Torino, 2023.

4 Sull'istituto del dibattito pubblico, proprio del diritto francese, ma recepito e
adattato, in una versione estremamente minimalista, anche nell’ordinamento italiano,
attualmente dall’art. 40 del d.Igs., 31 marzo 2023, n. 36, Codice dei contratti pubblici, e dal
suo allegato 1.6, si vedano Y. MANSILLON, L’esperienza del «débat public» in Francia, in
Democrazia e Diritto 44, n. 3 (2006), pp. 101-114; J.-F. BERAUD, Il caso della Francia: la
Commission nationale du débat public, in A. VALASTRO (a cura di), Le regole della democrazia
partecipativa. Itinerari per la costruzione di un metodo di governo, Jovene, Napoli, 2010, pp.
387-395; C. BOVA, Gli istituti del débat public e dell’enquéte public nell’ordinamento
giuridico francese, in G.C. DE MARTIN, D. BOLOGNINO (a cura di), Democrazia partecipativa,
cit., pp. 213-247. Nella lettura francofona, si vedano quantomeno B. JADOT (a cura di),
La participation du public au processus de décision en matiere d’environnement et d urbanisme.

109

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

loro impatto sull’ambiente e il territorio o la gestione dei beni comuni
urbani2.

La democrazia partecipativa e stata definita come un modello di
“interazione entro procedure pubbliche, tanto amministrative quanto
normative, fra Istituzioni e societd, finalizzata all’adozione di scelte
ponderate e inclusive anche in un’ottica dei prevenzione dei conflitti”43.
L’idea sottostante a questa prospettazione ritiene che tanto piti ampio
sara il dibattito e il numero dei soggetti coinvolti, quanto piu legittime,
giuste e razionali potranno essere le decisioni adottate44. In altre parole,
la democrazia partecipativa concretizza un rapporto dialettico nel quale
tutti coloro che vi hanno interesse sono chiamati a discutere ma non a
decidere: si creano piuttosto i presupposti affinché il decisore politico,
laddove intenda discostarsi dall’esito del dibattito, sia gravato da un
obbligo di motivazione particolarmente rafforzato. Anche perché, in caso
contrario, il dibattito stesso apparirebbe del tutto inutile e le istanze dei
cittadini - nel nostro caso dei cives-fideles - bisognevoli di essere incanalate
e fatte valere anche al di la dell'ordinario circuito democratico-
rappresentativo, risulterebbero ancora pit frustrate.

Actes du collogue le 27 mai 2004 par le Centre d’étude du droit de I’environnement (CEDRE)
des Facultés universitaires Saint-Louis, Bruylant, Bruxelles, 2005; M. DELNOY, La
participation du public en droit de I'urbanisme et de I'environment, Larcier, Bruxelles, 2007;
R. HOSTIOU, La participation du public aux décisions de 'administration en matiere
d’aménagement et d’environnement. Journée d’études, Nantes, 6 octobre 2006, La
Documentation francaise, Paris, 2007, mentre, in generale, sugli istituti di
partecipazione in una prospettiva comparata tra Francia, Stati Uniti e Regno Unito, si
veda S. CASSESE, La partecipazione dei privati alle decisioni pubbliche. Saggio di diritto
comparato, in Rivista trimestrale di diritto pubblico, n. 1 (2007), pp. 13-41.

4 In questo contesto, intendiamo la nozione di “bene comune” nella quarta
accezione individuata da L. NIVARRA, Quattro usi di «beni comuni» per una buona
discussione, in C. CICERO, G. PERLINGIERI (a cura di), Liber amicorum per Bruno Troisi, vol.
11, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2017, p. 823, ovvero “una particolare modalita
di organizzare, a livello dell’amministrazione locale, la gestione di beni (spazi e
immobili) prevalentemente di proprieta pubblica caratterizzata dal programmatico
coinvolgimento nella medesima di gruppi di cittadini, e in conformita ad un disegno
che abbina fruizione collettiva e governo democratico della risorsa”.

4 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 33. U. ALLEGRETTI, L’amministrazione,
cit., p. 288, definisce la “partecipazione” come “relazionamento della societa con le
istituzioni, tale da porsi come un intervento di espressioni dirette della prima nei
processi di azione delle seconde”.

# Secondo J. HABERMAS, Etica del discorso, cit., p. 66, “nell’agire comunicativo uno
viene razionalmente motivato dall’altro a un’azione concordata, e ci0 in virta
dell’effetto illocutivo di collegamento che & proprio di una proposta linguistica”. Con
riguardo alla democrazia partecipativa in relazione alla Chiesa cattolica, cfr. E.G.
KOUVEGLO, Le gouvernement dans I'Eglise au regard des principes de démocratie, Lateran
University Press, Roma, 2014, p. 74.

110

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

Infatti, il credente, sia come singolo sia come membro di una
confessione religiosa, non solo ha il diritto/dovere di partecipare alla
determinazione dell’indirizzo politico locale e nazionale, votando alle
elezioni europee, nazionali, regionali e amministrative una volta ogni
cinque anni, ma anche di contribuire, con le proprie idee, richieste e
bisogni, alla realizzazione di una societa multiculturale piti giusta e
accogliente per tutti. In questa prospettiva, la partecipazione, che si puo
svolgere a ogni livello di governo, sovranazionale, nazionale, regionale o
locale, deve facilitare la ricerca di soluzioni condivise nel contesto della
complessita delle nostre societa pluraliste. L'obiettivo consiste nel
migliorare la qualita e il grado di accettazione sociale delle decisioni
pubbliche#> che, in quanto assunte all’esito di una discussione#®,
dovrebbero pit facilmente far sentire coinvolti e vincolati tutti i soggetti
che vi hanno partecipato, anche coloro la cui posizione iniziale non
coincide del tutto con la decisione finale4’. Inoltre, tale istituto dovrebbe
consentire di dare voce a interessi non sempre adeguatamente
soddisfatti8, sia a livello normativo sia a livello amministrativo#. Si
tratta, in altre parole di aprire i “processi decisionali alla societa civile”50,
una societa all’interno della quale le confessioni religiose sono portatrici
di interessi giuridici particolarmente qualificati, aventi rilevanza
costituzionale, e che hanno pieno titolo a essere rappresentati nel
dibattito pubblico!.

4% G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. XIII e p. 3. J. HABERMAS, Nuovo
mutamento, cit., p. 108, sottolinea che “la condizione di inclusione corrisponde al
requisito democratico di partecipazione di tutti i potenziali interessati, mentre il filtro
dello scambio deliberativo di proposte, informazioni e ragioni giustifica I'assunzione
dell’accettabilita razionale del risultato”.

4% J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 22, afferma che: «Solo attraverso il
diritto, attraverso l'incoraggiamento, a dire reciprocamente “no”, il potenziale
epistemico delle opinioni contrastanti puo dispiegarsi nel discorso, in quanto concepito
per l'autocorrezione dei partecipanti che non potrebbero imparare ['uno dall’altro senza
un critica reciproca».

47 7. HABERMAS, Etica del discorso, cit., p. 74, sottolinea che, “secondo 1'etica del
discorso, una norma puo pretendere di aver valore soltanto se tutti coloro che possono
esserne coinvolti raggiungono (o raggiungerebbero), come partecipanti a un discorso
pratico, un accordo sulla validita di tale norma”. Sul punto, si veda anche D. HELD,
Modelli di democrazia, cit, p. 450, secondo il quale «una decisione legittima, all’interno di
questo contesto, non segue necessariamente la “volonta di tutti”, ma piuttosto quella
che risulta dal coinvolgimento di ognuno nel processo politico».

48 G. PEPE, 1l modello della democrazia, cit., p. 9.

4 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 10.

%0 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 16.

51 Per una riflessione filosofico-giuridica, che pone a confronto le tesi di John Rawls
e Jurgen Habermas, si veda A. ROMEO, Diritto, religioni, democrazia. La partecipazione
democratica dei cittadini religiosi, Giuffre, Milano, 2016, mentre, in una prospettiva di

111

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Questa soluzione si pone in linea con la sentenza della Corte di
cassazione a Sezioni Unite5?, intervenuta nel 2021 ad affrontare per
I’ennesima volta l'intricata questione dell’esposizione del crocifisso nelle
aule delle scuole pubbliche. Lungi dallo stabilire un principio valido per
tutti, favorevole ovvero contrario, il Giudice di legittimita ha preferito
rimettere ogni decisione in merito alla singola comunita scolastica,
valorizzando, in questo modo, le specificita di ciascun contesto e dando
cosi vita, “con la partecipazione di tutti i soggetti coinvolti e con il
metodo della ricerca del pitt ampio consenso”®, a una dinamica
partecipativa che responsabilizza e rende parte attiva ogni singolo
membro. Potrebbe essere questa una via da estendere anche ad altre
questioni problematiche o conflittuali, attinenti ai rapporti tra diritto e
religione? Certamente & una strada che vale la pena di essere percorsa,
pur nella consapevolezza delle difficolta e dei rischi che si potranno
incontrare lungo il cammino®, in quanto il modello partecipativo

inclusivismo politico delle religioni, si veda V. GENTILE, Liberta con le religioni.
Tolleranza democratica, civilta ed uguaglianza liberale, Giappichelli, Torino, 2024.

52 Cass. civ., SS.UU., sent. 9 settembre 2021, n. 24414. Si vedano, per un commento,
P. CAVANA, Le Sezioni Unite della Cassazione sul crocifisso a scuola: alla ricerca di un
difficile equilibrio tra pulsioni laiciste e giurisprudenza europea, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, cit., n. 19 del 2021, pp. 1-23; N. COLAIANNI, Dal “crocifisso di Stato” al
“crocifisso di classe” (nota a margine di Cass., SS. UU., 9 settembre 2021, n. 24414), in Stato,
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 17 del 2021, pp. 18-25; A. LICASTRO, Crocifisso
“per scelta”. Dall’obbligatorieta alla facoltativita dell’esposizione del crocifisso nelle aule
scolastiche (in margine a Cass. civ., sez. un., ord. 9 settembre 2021, n. 24414), in Stato, Chiese
e pluralismo confessionale, cit., n. 21 del 2021, pp. 17-44; S. PRISCO, La laicita come apertura
al dialogo critico nel rispetto delle identita culturali (riflessioni a partire da Corte di Cassazione,
Sezioni Unite civili, n. 24414 del 2021), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 21
del 2021, pp. 53-79; G. RAIMONDI, Crocifisso, laicita dello Stato, liberta religiosa. In
margine alla sentenza delle Sezioni Unite della Corte di cassazione n. 24414 del 9 settembre 2021
alla luce della giurisprudenza della Corte di Strasburgo, in Lavoro Diritti Europa, n. 3 (2021),
pp. 1-16; M. TOSCANO, II crocifisso ‘accomodato’. Considerazioni a prima lettura di Corte
cass., Sezioni Unite civili, n. 24414 del 2021, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n.
18 del 2021, pp. 45-68; S. ACETO DI CAPRIGLIA, Sintagma “laicita” e polisemia del
crocifisso. Analisi comparata degli orditi normativi eurounitari e di common law, in
federalismi.it, n. 30 (2022), pp. 22-27; F. VARI, Ancora sull’esposizione del Crocifisso nei locali
scolastici, in federalismi.it, n. 4 (2022), pp. 953-965; R. MAZZOLA, Ennesime considerazioni
in merito alla sentenza delle Sezioni Unite civile dalla Corte Suprema di Cassazione, n. 24414
del 9 settembre 2021, in 1l diritto ecclesiastico n. 1-2 (2022), pp. 343-384; M. PARIS]I,
Crocifisso a scuola e «accomodamento ragionevole» nelle argomentazioni della Corte di
Cassazione, in Politica del diritto n. 4 (2022), pp. 523-553; I. SPADARO, Il “nuovo” modello
italiano di laicita dello Stato alla luce di Cass., Sez. Un. civ., sent. n. 24414/2021, tra professata
fedelta ai precedenti e tendenze emulative di alcune esperienze straniere, in
Dirittifondamentali.it, n. 2 (2022), pp. 273-292.

% Cass. civ., SS.UU., sent. 9 settembre 2021, n. 24414, par. 12.1.

5 G. CASUSCELLLI, Gli “effetti secondari”, cit., pp. 15-16, individua alcuni rischi, con

112

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

richiede a tutte le parti di agire con imparzialita, lealta e buona fede, al
fine di perseguire il bene comune.

Questo sistema non mirerebbe, comunque, a superare del tutto la
negoziazione unilaterale tra lo Stato e la singola confessione religiosa,
quanto piuttosto a restringerne l'ambito di operativita alla garanzia
costituzionale delle specificita proprie di ciascuna e, al contempo,
affiancarle una negoziazione multilaterale, in cui tutte le confessioni sono
poste sullo stesso piano e si ritrovano insieme per affrontare problemi
specifici di comune interesse®, in un’ottica partecipativa2.

Si tratta, quindi, di un modello di dialogo ben distinto da quello
pit propriamente interreligioso o, in ambito cristiano, ecumenico, nel
quale le diverse confessioni discutono di questioni piti propriamente
teologiche o dottrinarie, dovendosi ricomprendere nel modello
partecipativo che qui ci occupa tutti quei dispositivi - anche informali -
di partecipazione e di dialogo multilaterale tra un’autorita, un organo o
un ente dello Stato, a livello centrale o locale, e una pluralita di
confessioni religiose, per discutere di problematiche di interesse comune
attinenti alla disciplina giuridica del fenomeno religioso.

Con riguardo ai fondamenti costituzionali della partecipazione,
essi si rinvengono nell’art. 3, comma secondo, Cost., laddove la
Repubblica si impegna “a rimuovere gli ostacoli che impediscono
I'effettiva partecipazione di tutti i lavoratori all'organizzazione politica,
economica e sociale del Paese”57, nonché nell’art. 118, comma quarto,
Cost., che, inserito dalla riforma costituzionale del 2001, ha introdotto il

riguardo all’attuazione della bilateralita concertata, in assenza di una legge che la regoli,
ovvero la dilatazione delle materie, il suo uso a fini strumentali, la moltiplicazione dei
soggetti confessionali coinvolti e la frammentazione territoriale delle discipline.

% In questo senso, si veda J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 107: “La scelta
democratica deve essere intesa come Ia fase finale di un processo che mira a risolvere i
problemi, ossia come 1’esito di un processo di formazione di opinioni e volonta comuni
dei cittadini che formano le proprie preferenze solo nel corso di un dibattito pubblico,
condotto in modo pilt o meno razionale, sui temi che necessitano di una
regolamentazione politica”.

5% U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa: un contributo alla democratizzazione della
democrazia, in ID. (a cura di), Democrazia partecipativa. Esperienze e prospettive in Italia e in
Europa, Firenze University Press, Firenze, 2010, p. 41, definisce la democrazia
partecipativa come un “processo multilaterale da cui si attende che la decisione possa
essere definita con l'apporto di tutti coloro che nella societa sono o sentono di essere
coinvolti”.

57 Sivedano, sul punto, U. ALLEGRETT]I, Basi giuridiche della democrazia partecipativa
in Italia, in Democrazia e diritto 44, n. 3 (2006), pp. 151-161; E. ROSSI, Le finaliti e gli
strumenti della democrazia partecipativa nell’ordinamento giuridico italiano, in Diritto e
societd, n. 3 (2016), pp. 493-497.

113

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

principio di sussidiarieta orizzontale8. Tuttavia, anche prima di tale
modifica, c’era gia chi, in dottrina, affermava la posizione di assoluta
centralita del principio di partecipazione nel quadro della Costituzione
repubblicana®. Dal punto di vista giurisprudenziale, il Giudice delle
leggi ha affermato che i modi nei quali la sovranita popolare di cui all’art.
1 Cost. puo svolgersi “non si risolvono nella rappresentanza, ma
permeano l'intera intelaiatura costituzionale” e “si rinfrangono in una
molteplicita di situazioni e di istituti”¢%, con cio lasciando chiaramente
intendere che la partecipazione democratica non si esaurisce nel
momento del voto, ma continua a esercitarsi in forme e ambiti diversi
allinterno del contesto sociale®’.
Nella democrazia partecipativa, infatti,

“la  societa, i cittadini [...] sono presenti fortemente e
autonomamente, come singoli e attraverso associazioni, e agiscono
nella procedura con capacita di iniziativa e di presenza attiva
nell’istruttoria e consultazione e nella stessa decisione”62.

Essa si caratterizza, inoltre, per l'aspirazione a dare voce a
categorie di persone generalmente non coinvolte nei processi decisionali,
compresi gli stranieri, gli apolidi e i minorenni, ma anche coloro che non
si trovano in una posizione legittimante a partecipare al procedimento
amministrativo, ai sensi della legge 7 agosto 1990, n. 241%. Seguendo
questo ragionamento, anche le confessioni religiose prive di intesa con lo
Stato®, in quanto di pitt recente insediamento nel nostro Paese, ovvero
che faticano a individuare un unico soggetto che le rappresenti nelle
trattative oppure la cui intesa non sia mai stata trasfusa in legge,
dovrebbero poter essere coinvolte e offrire il loro contributo, in un’ottica
partecipativa.

5% Sul rapporto tra l'art. 118, comma quarto, e 'art. 3, comma secondo, Cost., si veda
G. ARENA, Il principio di sussidiarieta orizzontale nell’art. 118, u.c. della Costituzione, in
Studi in onore di Giorgio Berti, Jovene, Napoli, 2005, vol. I, pp. 179-221.

% ML.P. CHITI, Partecipazione popolare e pubblica amministrazione, Pacini, Pisa, 1977, p.
123.

60 Corte cost., sent. 10 luglio 2002, n. 106, punto 3 del Considerato in diritto.

61 In questo senso, cfr. anche Corte cost., sent. 9 ottobre 2018, n. 135, in materia di
dibattito pubblico in ambito regionale, la quale ha utilizzato per la prima volta la
locuzione “democrazia partecipativa”.

62 U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa, cit., p. 13.

0 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., pp. 38-39. In questo senso, si veda anche
Umberto Allegretti, L’amministrazione, cit., pp. 289-290.

64 F. SORVILLO, Senzalntesa. Gruppi religiosi e protocolli costituzionali, Editoriale
scientifica, Napoli, 2020.

114

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Alla luce di quella dottrina che considera la partecipazione come
strettamente ricollegata all’espletamento di procedure®, essa puo essere
definita informale o formalizzata%, aperta o chiusa, top-down or bottom-
up®, calda o fredda®¥, oppure pud seguire uno schema pitt 0 meno
predefinito, puo coinvolgere chiunque ovvero soltanto soggetti
predeterminati, puo essere attivata dall’alto o dal basso e, infine, puo
essere vincolante o meno. Soluzioni di democrazia partecipativa
potrebbero affiancarsi, quindi, al modello pattizio tradizionale, ma senza
sostituirlo del tutto, con l'obiettivo di rendere operativi i principi
costituzionali nella pratica concreta, specialmente a livello locale®?,
regionale’’ (a maggior ragione nella prospettiva di un federalismo
differenziato)”! o comunale’?. Questa soluzione, che sta prendendo vita
nella prassi, dovrebbe essere meglio codificata e adattata alle specificita

0% M.P. CHITI, Partecipazione popolare, cit., p. 34.

% D. DONATI, Partecipazione come categoria, cit., pp. 157-162.

67 U. ALLEGRETTI, Democrazia partecipativa, cit., pp. 19-20.

%8 G. PEPE, Il modello della democrazia, cit., p. 18.

' D. DONATI, Partecipazione come categoria, cit., p. 142, afferma che la partecipazione
si concretizza in “pratiche”, ovvero un insieme di “manifestazioni e soluzioni concrete,
attivate da singoli o gruppi di cittadini, oppure messe in atto dalle stesse
amministrazioni, specie quelle territoriali, in forza della loro autonomia pit che in
ragione di riferimenti normativi specifici, che in alcuni casi mancano”. Un fondamento
per questa forma di partecipazione a livello locale si rinviene nell’art. 8 del d.lgs. 18
agosto 2000, n. 267, Testo unico delle leggi sull’ordinamento degli enti locali.

70 A livello regionale, si segnalano alcune leggi in materia di partecipazione, ovvero
la L.P. Trento 16 giugno 2006, n. 3, Norme in materia di governo dell’autonomia del Trentino;
L.R. Umbria 16 febbraio 2010, n. 14, Disciplina degli istituti di partecipazione alle funzioni
delle istituzioni regionali; L.R. Toscana 2 agosto 2013, n. 46, Dibattito pubblico regionale e
promozione della partecipazione alla elaborazione delle politiche regionali e locali; 1a L.R. Puglia
13 luglio 2017, n. 28, Legge sulla partecipazione; la L.R. Emilia-Romagna 22 ottobre 2018,
n. 15, Legge sulla partecipazione all’elaborazione delle politiche pubbliche; la L.R. Marche 23
luglio 2020, n. 31, Disposizioni in materia di partecipazione all’elaborazione e alla valutazione
delle politiche pubbliche.

71 Sulle competenze regionali in ambito religioso, si vedano, ex multis, D. MILANI,
Partecipazione e religione: strumenti e percorsi per una governance condivisa, in M.A. CASTRO
JOVER (dir.), Diversidad religiosa y gobierno local. Marco juridico y modelos de intervencion en
Esparia y en Italia, Thomson Reuters Aranzadi, Cizur Menor, 2013, pp. 218-229; M.
PARISI, Fenomeno religioso ed esercizio delle competenze legislative nella prospettiva sella
differenziazione autonomistica, in F. ALICINO (a cura di), Riconoscere la liberta religiosa, cit.,
pp- 75-98.

72 Circa le politiche in ambito religioso, A. FERRARI, La liberta religiosa in Italia, cit.,
p- 155, segnala due dinamiche che investono i Comuni: la prima li identifica quali
“depositari della storia culturale e religiosa del territorio”; la seconda affida a essi “una
funzione di supplenza [...] nel momento in cui essi intendono rispondere alle domande
di liberta religiosa dei propri residenti”.

115

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

proprie delle formazioni sociali a carattere religioso’3, portatrici di
interessi non meramente privatistici ma costituzionalmente tutelati,
superando cosi gli stretti alvei relativi alla partecipazione dei privati al
procedimento amministrativo’4. Infatti, la laicita, in quanto “non implica
indifferenza dello Stato dinanzi alle religioni””>, non impone
necessariamente la sottoposizione delle confessioni religiose alla
disciplina di diritto comune ma, in quanto “garanzia dello Stato per la
salvaguardia della liberta di religione, in regime di pluralismo
confessionale e culturale”’¢, pud consentire all’adozione di una
normativa specifica, che si ponga anche al di la di quanto sin qui previsto
dalla legge sulla partecipazione al procedimento amministrativo?”.
Occorrerebbe, infatti, una disciplina che consenta una partecipazione
efficace ed efficiente delle religioni nei procedimenti finalizzati
all’adozione di decisioni amministrative di carattere generale, con le
quali l'autorita pubblica intenda dare piena attuazione e
implementazione al diritto di liberta religiosa, promuovendo la
convivenza pacifica e il benessere della collettivita. In questo senso, uno
sviluppo, in chiave partecipativa, dei rapporti tra autorita pubbliche e
religioni dovrebbe prevedere due distinti livelli di interlocuzione: uno,
“istituzionale”, riservato ai rappresentanti delle diverse confessioni, sia

73 Per un primo approccio in tema di formazioni sociali, si vedano G. PASTORI, II
pluralismo sociale dalla Costituzione repubblicana ad 0ggi: I'attuazione del pluralismo sociale
nel trentennio repubblicano, in AA. VV., Il pluralismo sociale nello stato democratico,
Vita&Pensiero, Milano, 1980, pp. 80-104; E. ROSSI, Art. 2, in R. BIFULCO, A. CELOTTO,
M. OLIVETTI (a cura di), Commentario alla Costituzione, vol. I, Utet, Torino, 2006, pp. 38-
64. Gia L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico, cit., p. 153, aveva individuato nell’art. 2 Cost.
il presupposto per la disciplina della liberta di associazione e degli altri interessi umani
in ambito economico, politico, familiare e religioso.

74 Si vedano, sul punto, G. VIRGA, La partecipazione al procedimento amministrativo,
Giuffre, Milano, 1998; A. CROSETTI, F. FRACCHIA (a cura di), Procedimento amministrativo
e partecipazione. Problemi, prospettive ed esperienze, Giuffre, Milano, 2002; R. CARANTA,
L. FERRARIS, S. RODRIQUEZ, La partecipazione al procedimento amministrativo, 2% ed.,
Giuffre, Milano, 2005; P. PATRITO, Premesse storiche e comparatistiche per uno studio sulla
partecipazione al procedimento amministrativo, Aracne, Canterano, 2018.

75 In questo senso, si veda, G. ALFANO, Democrazia della partecipazione, Solfanelli,
Chieti, 2018, p. 57, secondo cui: «Lo Stato non puo essere schierato religiosamente ma,
nondimeno, deve tutelare tutte le confessioni religiose presenti nella societa, evitando
I'espressione infelice “indifferente alle religioni”, perché queste non sono
intrinsecamente avversarie della convivenza civile e anche democratica».

76 Corte cost., sent. 11-12 aprile 1989, n. 203, n. 4 del considerato in diritto.

77 Secondo S. CASSESE, La partecipazione dei privati, cit., p. 14, la partecipazione dei
privati nel procedimento amministrativo puo essere motivata dalla volonta di: 1)
consentire all’amministrazione di meglio conoscere fatti e interessi sulla base dei quali
decidere; 2) permettere al privato di far valere i propri diritti sin dalla fase preparatoria
della decisione; 3) assicurare il coinvolgimento dei privati nel processo decisionale.

116

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

quelle dotate di intesa sia quelle che ne sono prive; I’altro, “comunitario”,
aperto a tutti coloro che sono interessati a partecipare e offrire il proprio
contributo, per declinare e dare attuazione in concreto, sul territorio, alla
dinamica partecipativa di livello apicale.

Una scelta decisa in favore di tale possibile percorso dovrebbe
comportare I'apertura del dibattito, intorno a temi e questioni specifiche,
di interesse sia per lo Stato sia per le religioni, potenzialmente a tutte le
confessioni, sia a quelle dotate di intesa sia a quelle che ne sono prive.
Cio in quanto, cosi come affermato dalla Corte europea dei diritti
dell’uomo,

«pluralismo, tolleranza e spirito di apertura caratterizzano una
“societa democratica”: e la democrazia non porta alla supremazia
costante dell’opinione di una maggioranza, ma esige un equilibrio
che assicuri agli individui che appartengano a una minoranza un
trattamento giusto, evitando ogni abuso di posizione dominante. Il
pluralismo e la democrazia si fondano in egual modo sul dialogo e
su uno spirito di compromesso, e implicano da parte degli individui
diverse concessioni che si giustificano in rapporto al fine della
salvaguardia e della promozione degli ideali e dei valori di una
societa democratica»’s.

In caso contrario, ci si ritroverebbe innanzi a un meccanismo
ancora una volta escludente, che e proprio cio che il sistema delle intese
ha determinato e che si vorrebbe, invece, evitare e superare, mediante il
ricorso agli strumenti e alle dinamiche della partecipazione.

3 - Democrazia partecipativa e religioni: spunti di riflessione a partire
dalla questione della sinodalita nella Chiesa cattolica

La riflessione, rispetto alla possibile applicazione del modello della
“democrazia partecipativa” ai rapporti tra Stato e confessioni religiose,
sottende e fa emergere un biunivoco rapporto di tensione e interazione
tra democrazia e religioni’”®, specie in un panorama caratterizzato da un
sempre pitl accentuato pluralismo di valori e di idee, in cui le religioni,
in quanto formazioni sociali particolarmente radicate sul territorio e

78 Corte EDU, Leyla Sahin c. Turchia, ricorso n. 44774/98, sentenza del 10 novembre
2005, § 108, traduzione riportata da G. CASUSCELLI, Democrazia e religioni: la laicita
«italiana», in M. RUGGENINI, R. DREON, S. GALANTI GROLLO (a cura di), Democrazie e
religioni. La sfida degli incompatibili?, Donzelli, Roma, 2011, p. 156.

7 Sul tema, si vedano S. TARANTO, Diritto e religioni nelle democrazie contemporanee.
Una prospettiva normativa, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2010; P. LILLO,
Democrazia e religione nell’orizzonte costituzionale, in DPCE online, n. 2 (2020), pp. 1195-
1224.

117

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

sensibili ai problemi delle persone, desiderano partecipare e sentirsi
coinvolte nell’adozione delle decisioni democraticamente assunte.

In questo contesto, occorre prendere atto che ciascuna religione e
strutturata in modo diverso, passando da quelle che prevedono
organizzazioni fortemente gerarchizzate ad altre in cui ampi spazi di
autonomia sono lasciati alle singole comunita, nell’ambito, comunque, di
principi fondamentali condivisi da tutti i fedeli. A questo riguardo, lo
studio di Santi Romano sulla pluralita degli ordinamenti giuridici®® torna
di fondamentale utilita: ogni confessione religiosa che intende
qualificarsi e operare come un ordinamento giuridico, in quanto
originario, non derivato e non subordinato allo Stato, deve poter essere
riconosciuta come tale dalle autorita pubbliche®!l. Tale ordinamento non
deve essere per forza improntato ai principi della democrazia
rappresentativa, ovvero non é tenuto a far ricorso a una procedura
elettorale per la designazione dei propri rappresentanti o a dover
applicare in modo rigido il principio di separazione o di distinzione dei
poteri al proprio interno82. Nemmeno lo Stato, arbitro del gioco neutrale
e imparziale, dovrebbe potersi ingerire in tal senso, a maggior ragione in
un contesto, come quello attuale, in cui l'efficacia della democrazia
rappresentativa € messa fortemente in discussione. Lo Stato non puo,
quindi, pretendere che le confessioni religiose adottino una struttura
perfettamente democratica per la loro autorganizzazione interna, pena lo

80 S. ROMANO, L’ordinamento giuridico, 2* ed., Sansoni, Firenze, 1945, pp. 85-180, e,
in particolare, con riguardo all’ordinamento giuridico della Chiesa cattolica, pp. 94-99.
L’Autore, a pp. 98-99, sottolinea che: “L’ordinamento della Chiesa e quello di ciascuno
Stato per le materie ecclesiastiche sono due diversi e distinti ordinamenti che hanno una
propria sfera, delle fonti proprie, una propria organizzazione, delle proprie sanzioni, e
non costituiscono, I'uno insieme all’altro, una vera unita. [...] Sono due mondi giuridici,
I'uno dei quali pudé materialmente influire sull’altro, ma che giuridicamente restano o
possono restare sempre distinti e autonomi”. L. DE LUCA, Diritto ecclesiastico, cit., pp.
95-98, recupera la teoria di Santi Romano, affermando che per quest'ultimo il diritto
ecclesiastico “comprende diversi ordinamenti giuridici che hanno fra loro punti di
contatto diversissimi, pur essendo distinti”, mentre F. FINOCCHIARO, Le intese nel
pensiero dei giuristi italiani, in C. MIRABELLI (a cura di), Le intese, cit., p. 19, sottolinea che
anche le confessioni religiose acattoliche devono essere considerate ordinamenti
giuridici primari, in quanto sono comunita organizzate che si danno un proprio diritto
e che non sono state create dallo Stato.

81 F. FINOCCHIARO, Diritto ecclesiastico, cit., p. 83. Tuttavia, in sede di Assemblea
costituente, non si intese equiparare alla Chiesa cattolica le altre confessioni religiose,
interpretandole come ordinamenti giuridici primari e originari. Cfr. F.
FINOCCHIARO, Le intese, cit., p. 16. Favorevole ad attribuire a tutti i culti la qualifica
di ordinamento originario ¢ G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., pp. 185-196. In
questo senso, si veda anche C. CARDIA, Stato e confessioni religiose, cit., pp. 133 e 397.

82 In questo senso, si veda G. CASUSCELLI, Concordati, intese, cit., pp. 206-207, e la
dottrina citata dall’ Autore alle note 123 e 124.

118

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

sconfinamento in una sfera nella quale non e competente, dovendosi
ritenere sufficiente che i loro statuti non contrastino con i principi
fondamentali dell’ordinamento, cosi come richiesto dall’art. 8, comma
secondo, Cost.83.

Cio nonostante, le confessioni religiose vivono all'interno di
societa democratiche e multiculturali, nelle quali si devono confrontare
tra di loro® e con lo Stato8?, ovvero con un ordine politico che “non e
predeterminato dalla religione”8 e nel quale il principio rappresentativo
e la distinzione dei poteri sono proposti come la sola alternativa razionale
al rischio di decisioni arbitrarie?”.

Tutto questo influenza inevitabilmente il dibattito interno su
democrazia e religioni®® e provoca una spinta verso dei cambiamenti,

8 Si veda, sul punto, L. BRUNETTI, Liberta religiosa e ordine pubblico: gli artt. 8 e 19
Cost. come norma generale inclusiva ed esclusiva, in Forum di Quaderni costituzionali, n. 2018,
pp. 26-27.

8¢ M. GAUCHET, La religione nella democrazia, Dedalo, Bari, 2009, p. 119, sottolinea
gli effetti, spesso impliciti, derivanti dall'integrazione tra democrazia e religioni, per
quanto riguarda la teologia fondamentale e 1'idea di Dio e dei suoi rapporti con I'uomo:
«l"appropriazione democratica fornisce [alle religioni] una nuova dignita [...] le salva
socialmente dalla riduzione identitaria che le abbassa al rango di semplici “culture”,
[...] le ravviva fornendo loro una platea di fronte alla quale poter esprimere tutta la loro
forza e la loro profondita spirituale. Eppure [...] la comprensione di tale funzione di
senso viene spezzettata e ricondotta all’interno di orizzonti puramente secolari:
paradossali effetti collaterali del riconoscimento».

85 Con specifico riferimento al contesto di laicita in Francia, ma con considerazioni
generali valevoli anche in altri contesti, cfr. M. GAUCHET, La religione, cit. L’ Autore a
p- 26 sottolinea come le categorie stesse di “laicizzazione” e “secolarizzazione”
“costituiscano la trasfigurazione dell’elemento religioso in qualcosa di diverso dalla
religione”.

86 M. GAUCHET, La religione, cit., p. 27.

87 In questi termini, E. KOUVEGLO, La distinction des pouvoirs dans I'Eglise. Entre
perspective démocratiques et exigences ecclésiologiques, in Apollinaris 86 (2013), p. 553. Sul
punto, si veda anche H MAIER, Il ghetto dell’emancipazione. Critica della Chiesa
“democratizzata”, in J. RATZINGER, H. MAIER, Democrazia nella Chiesa. Possibilita e limiti,
Queriniana, Brescia, 2005, p. 87, secondo il quale «I’adeguamento delle norme ecclesiali
al livello giuridico statale della societa profana & un compito urgente. Bisognerebbe,
pero guardarsi dal vedere il rimedio universale in una “democratizzazione” che, contro
le “decisioni autoritarie” della gerarchia, ricorre al potere di consigli ecclesiali o di
qualche gruppo solidale e associativo. Lo stato di diritto significa piuttosto questo:
chiara attribuzione delle competenze per impedire la spesso anarchica coesistenza e
contrapposizione di vecchi e nuovi “poteri” nella chiesa e per opporsi all’idea
rapidamente diffondentesi che parroci, cappellani, vescovi e consigli siano una specie
di partiti tariffari, che rivaleggiano in controversie del lavoro per conseguire potere e
influsso».

8 L. RUGGIU, Le religioni nella democrazia del XXI secolo, in M. RUGGENINI, R. DREON,
S. GALANTI GROLLO (a cura di), Democrazie e religioni, cit., pp. 93-94: «Il riferimento alla
“democrazia” richiama un modello di Stato e una forma di espressione della comunita

119

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

tanto nel modo di intendere il dialogo con gli Stati quanto nel rivedere
I'organizzazione delle strutture interne alle religioni, dimodoché queste
possano diventare, se non apertamente democratiche, quantomeno piu
disponibili al coinvolgimento attivo delle comunita dei fedeli rispetto
all’assunzione degli indirizzi decisionali fondamentali®°.

Per cio che concerne la Chiesa cattolica, che prendiamo in questa
sede come caso di studio paradigmatico, sebbene offra una propria
definizione di democrazia®, si ritrova a dover bilanciare la fedelta al
depositum fidei, ovvero alla Rivelazione, ormai compiuta e immutabile,
con la necessita di una sua sempre migliore comprensione e
approfondimento, alla luce delle esigenze e dei segni dei tempi.

caratterizzata per quanto riguarda l'esercizio del potere da forme di responsabilita e di
partecipazione diretta o indiretta di ciascun individuo alla decisione politica, anche nei
campi che riguardano le norme etiche e i valori che fondano la convivenza sul rispetto
degli individui e delle loro scelte di vita e dei valori che le sorreggono e quindi anche
delle relazioni che le innervano. La democrazia non si da senza I'accettazione di forme
di pluralismo basate sul politeismo dei valori. Ciascuno di questi, purché fondato sul
rispetto della pari dignita di ciascuno, deve avere pari legittimita e uguale rispetto. Su
cio che rende possibili queste opzioni si costruisce lo spazio comune della societa e dello
Stato come eminentemente “neutro” e proprio per questo in grado di supportare le
differenti opzioni, senza assumere una di queste come dominante sulle altre». Con
specifico riguardo alla Chiesa cattolica, si veda E.G. KOUVEGLO, Le gouvernement dans
I’Eglise, cit., pp. 35 e 85.

8 In questo senso, gia K. RAHNER, Trasformazione strutturale della Chiesa come
compito e come chance, traduzione italiana di G. MORETTO, Queriniana, Brescia, 1973, p.
149. Ad analogie tra la costituzione della Chiesa e quella degli Stati fa riferimento R.
PUZA, Démocratie et synode: le principe synodal dans une perspective historique, théologique
et canonique, in Revue de droit canonique 49, n. 1 (1999), p. 138.

%0 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Dizionario di
dottrina sociale della Chiesa, a cura di G. CREPALDI, E. COLOM, LAS, Roma, 2005, pp. 177-
178: «Il termine “democrazia” si usa normalmente in tre diversi sensi che non hanno la
stessa valutazione da parte del magistero sociale della Chiesa: 1) In senso generico
significa la partecipazione dei cittadini nella gestione degli affari pubblici; la Chiesa ha
sempre incoraggiato tale partecipazione. 2) Secondo un significato specifico, la
democrazia € una delle tre forme di governo (monarchia, aristocrazia e democrazia),
oggetto della filosofia politica classica; in questo ambito, la Chiesa rispetta la liberta di
scelta dei cittadini, anche se attualmente considera la democrazia come il tipo di
governo che piil favorisce la partecipazione alla vita pubblica. 3) Da un punto di vista
storico, il termine “democrazia” si riferisce all'ideologia della sovranita popolare, che
ripone nel popolo I'origine ultima dell’autorita: il magistero ha fatto vedere I'errore di
tale ideologia». Per una sintetica ricostruzione dell’evoluzione della dottrina sociale
della Chiesa in tema di rapporti con la democrazia, si veda G. FILORAMO, Chiesa e
democrazia: una questione aperta, in M. RUGGENINI, R. DREON, S. GALANTI GROLLO (a cura
di), Democrazie e religioni, cit., pp. 77-83, mentre, per una riflessione sui diversi modi di
intendere la democrazia nell’ordinamento canonico, si veda R. TORFS, Démocratie dans
I'Eglise: une approche pragmatique et descriptive, in Revue de droit canonique, 49, n. 1 (1999),
pp- 207-228.

120

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

A partire dal Concilio Vaticano 11?1, la Chiesa ha reinterpretato il
proprio modo di intendere i rapporti con gli Stati®?. La costituzione
pastorale Gaudium et spes auspica, infatti, una “sana collaborazione” tra
Chiesa e comunita politica, “secondo modalita adatte alle circostanze di
luogo e di tempo”, in quanto entrambe, “anche se a titolo diverso, sono
a servizio della vocazione personale e sociale degli stessi uomini”. Ne
consegue, quindi, la necessaria partecipazione delle autorita
ecclesiastiche e dei cives-fideles al dialogo democratico all'interno dello
Stato, in quanto

“& pienamente conforme alla natura umana che si trovino strutture
giuridico-politiche che sempre meglio offrano a tutti i cittadini,
senza alcuna discriminazione, la possibilita effettiva di partecipare
liberamente e attivamente sia alla elaborazione dei fondamenti
giuridici della comunita politica, sia al governo degli affari pubblici,
sia alla determinazione del campo d’azione e dei limiti dei differenti
organismi, sia alla elezione dei governanti”4.

Le relazioni tra le due Parti sono inquadrate, quindi, in un’ottica
collaborativa e di reciproco riconoscimento, nel rispetto non solo
dell'indipendenza di ciascuna, ma anche degli usi e delle consuetudini
che conseguono alla personalita giuridica di diritto internazionale
propria della Santa Sede. Appare illuminante, sul punto, il motu proprio
di Papa Paolo VI Sollicitudo omnium ecclesiarum, nel quale si afferma che
Chiesa e Stato

“sono in un certo senso complementari” e “agiscono a beneficio di
un soggetto comune, I'uomo”, derivando la necessita di “un
aperto dialogo e una sincera intesa [...] per stabilire, fomentare e
rafforzare rapporti di reciproca comprensione, di mutuo
coordinamento e collaborazione, e per prevenire o sanare eventuali
dissidi, allo scopo di giungere alla realizzazione delle grandi
speranze umane, della pace tra le Nazioni, della tranquillita interna
e del progresso di ciascun Paese”%.

9111 riferimento e alla costituzione pastorale Gaudium et spes sulla chiesa nel mondo
contemporaneo, nn. 1-3. Per uno sguardo prospettico sulla posizione magisteriale della
Chiesa con riguardo alla democrazia, si veda A. ACERBI, Chiesa e democrazia. Da Leone
XIII al Vaticano 1I, Vita e Pensiero, Milano, 1991, e in particolare, con riguardo al
magistero conciliare della Gaudium et spes, pp. 283-332.

92 5i veda, per una ricostruzione delle relazioni tra Stato e Chiesa cattolica in una
prospettiva diacronica, L. SPINELLI, Lo Stato e la Chiesa. Venti secoli di relazioni, UTET,
Torino, 1988.

% CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes. Costituzione pastorale sulla Chiesa
nel mondo contemporaneo, n. 76.

94 CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes, cit., n. 75.

% PAOLO VI, Sollicitudo omnium ecclesiarum, Lettera apostolica in forma di motu

121

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Sul fronte intraecclesiale, occorre rammentare che la Chiesa
cattolica, nonostante le novita contenute nel codice del 1983, con
riguardo alle nozioni di popolo di Dio e di sacerdozio comune dei fedeli,
e quindi di eguale dignita di tutti i battezzati, non puo essere considerata
una societa democratica, sebbene anche i laici possano, in presenza di
determinati requisiti e secondo la loro propria condizione, partecipare
all’esercizio dei tria munera di insegnare, santificare e governare. Essa si
autodefinisce, nei documenti conciliari, quale societas hierarchice
ordinata®®, ben diversa, quindi, da una societa di eguali, basata sul
principio maggioritario. La Chiesa si qualifica, infatti, come una societa
divinamente istituita secondo un ordine gerarchico, finalizzato
all’annuncio del Vangelo e alla salvezza delle anime®”. Tuttavia, nel corso
degli ultimi anni si sta sviluppando, con grande fermento, un dibattito
interno, relativo alla comprensione e alla portata del concetto di
“sinodalita”?.

proprio, 24 giugno 1969, in Acta Apostolicae Sedis, n. 8 (1969), pp. 476-477.

% CONCILIO VATICANO II, Lumen gentium. Costituzione dogmatica sulla Chiesa,
n. 20.

97 J. RATZINGER, Democratizzazione della Chiesa?, in ]J. RATZINGER, H. MAIER,
Democrazia nella Chiesa, cit., pp. 18-19: “Il fine della chiesa non & 'amministrazione
comunitaria di propri valori e beni, quale quella a cui consociazioni statali aspirano con
un pit grande o un pitt piccolo raggio d’azione, a seconda dei beni in questione. Nella
chiesa si tratta piuttosto della verita del vangelo di Gest1 Cristo quale entita proveniente
dall’esterno e espropriante gli uomini a favore di se stessa. In essa non si tratta di
suddividere in maniera giusta dei prodotti comuni, di tutelare o salvaguardare i
corrispondenti diritti dei singoli e del tutto, bensi di mantenere presente la non
riducibile parola di Dio quale interpellanza rivolta all'uomo e quale speranza per lui.
La qual cosa a sua volta significa che nell’edificio della chiesa il governo ecclesiale non
occupa strutturalmente la stessa posizione che le istituzioni statali occupano nella
comunita politica”.

%8 Sulla nozione di sinodalita si veda COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE,
La sinodalita nella vita e nella missione della Chiesa, Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano, 2018, nonché FRANCESCO, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione,
missione. Documento finale della XVI Assemblea generale ordinaria del Sinodo dei
Vescovi, 26 ottobre 2024 (consultabile sul sito
https./fwww.synod.va/content/dam/synod/mews/2024-10-26_final-document/ITA-Documento-
finale.pdf). Si vedano ex multis, con riguardo alla dottrina piti recente, R. BATTOCCHIO, S.
NOCETI (a cura di), Chiesa e sinodalita. Coscienza, forme e prassi, Milano, Glossa, 2007; P.
CoDA, R. REPOLE (a cura di), La sinodalita nella vita e nella missione della Chiesa. Commento
a pitt voci al Documento della Commissione teologica internazionale, EDB, Bologna, 2019; D.
MILANI, Sinodalita, primato e crisi della famiglia. Quale diritto canonico per il terzo millennio,
Libellula, Tricase, 2019; V. DI PILATO (a cura di), Sinodalita e partecipazione. Il soggetto
ecclesiale della missione, Citta nuova, Roma, 2023; V. BERTOLONE, Sinodalitd, cioé?, la
Valle del Tempo, Napoli, 2023; C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano
II a papa Francesco, Marcianum Press, Venezia, 2023; L. DE LORENZO, M. PROIETTI (a cura
di), Piccola scuola di sinodalita, EDB, Bologna, 2023.

122

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

Si tratta di una nozione polisemantica che si presta a una
molteplicita di interpretazioni® ma che intenderebbe mirare a un
coinvolgimento pitt ampio del popolo di Dio nel momento in cui le
autorita ecclesiastiche si trovano ad assumere decisioni particolarmente
rilevanti, in quanto concernenti tutti i fedeli, tanto a livello particolare,
quanto a livello universale!®. Essa dovrebbe comportare Ila
valorizzazione, con modalita rinnovate, delle gia sussistenti forme e
strutture di partecipazione, collegialita, integrazione regionale,
sussidiarieta e consultazionel?!, improntate non tanto alla decision taking,
che resta di competenza dei legittimi pastori, quanto alla fase di decision
making102,

Il cammino da percorrere, lungo questa direzione, & senza dubbio
complesso e richiedera ulteriori approfondimenti, non solo a livello
giuridico, ma anche in ambito teologico ed ecclesiologico. Cio che appare
fin da ora opportuno sottolineare e che se, come crediamo, continuera a

% COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalitd, cit., nn. 3-5, pp. 6-8,
presenta le nozioni di “sinodo”, “concilio” e “sinodalita”, per poi definire la sinodalita
nel contesto ecclesiologico postconciliare al n. 6, p. 9, come “lo specifico modus vivendi
et operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in concreto il suo essere
comunione nel camminare insieme, nel radunarsi in assemblea e nel partecipare
attivamente di tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice”, mentre al n. 70,
pp- 58-59, sono offerte altre due definizioni, rispettivamente come le “strutture e processi
ecclesiali in cui la natura sinodale della Chiesa si esprime a livello istituzionale, in modo
analogo, sui vari livelli della sua realizzazione: locale, regionale, universale” e
“l’accadere puntuale di quegli eventi sinodali in cui la Chiesa e convocata dall’autorita
competente e secondo specifiche procedure determinate dalla disciplina ecclesiastica,
coinvolgendo in modi diversi, sul livello locale, regionale e universale, tutto il Popolo
di Dio sotto la presidenza dei Vescovi in comunione collegiale e gerarchica con il
Vescovo di Roma, per il discernimento del suo cammino e di particolari questioni, e per
I'assunzione di decisioni e orientamenti al fine di adempiere alla sua missione
evangelizzatrice”. F. COCCOPALMERIO, Verso il voto deliberativo?, in Sinodalita e
partecipazione, cit., p. 67, definisce “sinodalita” come “comunione di pastori e di fedeli
nel compiere l'attivita di ricercare e quindi conoscere quale € il bene della Chiesa per
arrivare ad assumere la decisione di dare attuazione al bene stesso”.

100 In questo senso, si vedano, A. BORRAS, La sinodalita come elaborazione congiunta
delle decisioni, in Sinodalita e partecipazione, cit., pp. 49-63; E. KOUVEGLO, Istituti
giuridici di una chiesa sinodale che evangelizza, in GRUPPO ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO
CANONICO (a cura di), Evangelizzazione e missione nella riforma della Chiesa. XLVIII
Incontro di Studio Centro Turistico, Park des Dolomites, 27 giugno-1° luglio 2022, Glossa,
Milano, 2023, pp. 90-96. Nella prospettiva di un coinvolgimento della dottrina nella
formulazione delle proposte di leggi canoniche, si veda I. ZUANAZzI, M.C. RUSCAZIO, V.
GIGLIOTTI (a cura di), La sinodalita nell’attivita normativa della Chiesa. 1l contributo della
scienza canonistica alla formazione di proposte di legge, Mucchi, Modena, 2023.

101 . KOUVEGLO, La distinction des pouvoirs dans I'Eglise. Entre perspective
démocratiques et exigences ecclésiologiques, in Apollinaris 86 (2013), pp. 584-586.

102 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita, cit., n. 69, p. 57.

123

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

svilupparsi una tendenza verso una maggiore “democraticita” o
“democraticizzazione” della Chiesa al proprio interno, cid non potra che
rendere piu agevole la sua partecipazione a un dialogo paritario e
multilaterale con lo Stato e con le altre religioni. Praticare e coltivare la
sinodalita tra i vescovi, i presbiteri, i religiosi e i fedeli laici costituisce,
infatti, una sorta di “allenamento”, utile per aprirsi, in seconda battuta,
al confronto con la pluralita dell’odierna realta fattuale, alla ricerca di
soluzioni idonee ad affrontare, insieme e davvero come fratelli tuttil%,
problemi comuni, che ciascuna religione non pud né potrebbe
convenientemente affrontare da sola, dal punto di vista dell’efficacia e
dell’efficienza dei risultati in concreto perseguibili.

Tuttavia, preliminarmente a ogni ulteriore discussione, si
dovrebbe rammentare il contributo che la religione cattolica ha gia
offerto, sul versante storico, sia nell’affermazione dei diritti fondamentali
della persona umana e nel porre le basi dell'odierna democrazia
rappresentatival®, sia come anticipatrice di istituti poi recepiti
dall’organizzazione interna degli ordinamenti secolaril®. Si pensi, ad
esempio, all’esercizio dell’autogoverno da parte degli istituti di vita
consacrata, che e stato decisivo, al fine della nascita e della diffusione di
istituti di democrazia diretta e rappresentativa, ormai pienamente
acquisiti, quali i referendum e i turni di ballottaggio0°.

E proprio a partire da questa biunivoca tensione, influenza e
interazione!?”” reciproca tra religioni e democrazia che occorre partire, se
si vuole tentare di immaginare un approccio diverso alla bilateralita. Si
tratta, quest’ultimo, di un principio che non deve necessariamente
manifestarsi solo ed esclusivamente mediante il ricorso a concordati e

103 FRANCESCO, Fratelli tutti. Lettera enciclica sulla fraternita e ’amicizia sociale,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano, 2020.

104 In questo senso, cfr. J. MARITAIN, Cristianesimo e democrazia, Passigli, Firenze,
2007, p. 18, secondo il quale l'ideale di vita democratico “deriva dall’ispirazione
evangelica, senza la quale non puo sussistere”.

105 5, ROSTAGNO, Cristianesimo e democrazia, in M. RUGGENINI, R. DREON, S.
GALANTIGROLLO (a cura di), Democrazie e religioni, cit., p. 50: “Dunque se si vuol parlare
di cristianesimo e democrazia non si puo dimenticare che in questa evoluzione storica
molti sono gli elementi venuti anche dal pensiero biblico e dalle persone che da esso
erano motivate. La democrazia va posta nella luce del divenir. Essa non puo essere
creata dall’oggi al domani. Occorrono persone che la credano augurabile e possibile.
Occorre una maieutica appropriata e una tensione spirituale di ampio respiro, che si
puo ritrovare in varie culture, religioni e continenti. La democrazia non nasce in un
giorno bella e fatta. Cresce poco a poco”.

106 Si veda, sul punto, A. ZANOTTI, Rappresentanza e voto negli istituti religiosi,
Giappichelli, Torino, 1997.

107 Cfr. J. ROLLET, Religione e politica. Cristianesimo, islam, democrazia, Citta aperta,
Troina, 2003.

124

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

intese, ma che puo e deve trovare una nuova declinazione in strumenti
giuridici innovativi, adeguati ai tempi e alle necessita della nostra societa.

4 - La spinta europea verso la partecipazione delle religioni: I’art. 17
TFUE

I trattati sui quali si fonda attualmente 1'Unione europea e, nello
specifico, l'art. 17, par. 3, del Trattato sul Funzionamento dell’Unione
europea (TFUE), offrono un modello di relazioni con il fenomeno
religioso e con la laicita organizzata che, sebbene presentato in relazione
ai rapporti con le istituzioni europee, al fine di evidenziarne il carattere
aperto e democraticol®, puo essere ampliato e offerto a tutti gli Stati
membri come base di lavoro per la concretizzazione di un confronto
dialettico con tali realta. Laddove si afferma, infatti, che 1'Unione,
“riconoscendone l'identita e il contributo specifico”, “mantiene un
dialogo aperto, trasparente e regolare con tali chiese e organizzazioni
[filosofiche e non confessionali]”, offre agli Stati membri un importante
assist, circa I'opportunita di instaurare o mantenere forme di dialogo tra
le autorita pubbliche e le religioni’®.

Tale affermazione di principio dovrebbe, infatti, poter spiegare
qualche effetto anche all'interno dei singoli Stati membri, seppur nel
rispetto dei diversi sistemi di relazione propri di ciascuno, che
rimangono impregiudicati, ai sensi dell’art. 17, par. 1, TFUE, non
disponendo I'Unione di una competenza formale in materia. Cio in
quanto le religioni e il pluralismo confessionale rappresentano una
costante, comune a tutti gli Stati membri, con la quale essi si ritrovano a
convivere e a confrontarsi. Se, infatti, forme di ascolto e di dialogo (che -
si badi bene - differiscono dalla necessita di ricercare e concludere
necessariamente un accordo) devono essere attivate a livello euro-
unitario, egualmente dovrebbero essere previste ai livelli nazionali e
interstatuali, specialmente a partire dai contesti locali, in ossequio al
principio di sussidiarieta, di cui all’art. 5 del Trattato sull’'Unione europea

108 5i veda, sul punto, C. CASTOR, Le principe démocratique dans le droit de I’'Union
européenne, Bruylant, Bruxelles, 2011, e in particolare, per una disamina degli istituti
partecipativi nel diritto europeo, pp. 134-158.

109 Si vedano, sul punto, L. DE GREGORIO (a cura di), Le confessioni religiose nel diritto
dell’Unione europea, il Mulino, Bologna, 2012; S. WATTIER, Juridical Challenges of the
Dialogue between the European Union and Religious and Nonconfessional Organisations, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 25, n. 2 (2017), pp. 475-496; D. PIMPURNIAUX,
Le dialogue entre I’Union européenne et les organisations religieuses et philosophiques, in
Courrier hebdomadaire du CRISP 2479, n. 34 (2020), pp. 5-48.

125

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

(TUE) e del protocollo n. 2 sull’applicazione dei principi di sussidiarieta
e proporzionalita.

Sebbene la logica europea sia quella tipicamente lobbistica, nella
quale si ritiene opportuno estendere alle religioni il dialogo aperto,
trasparente e regolare gia previsto tra istituzioni europee e associazioni
rappresentative e societa civile (art. 11, par. 2, TUE), specie nella fase
discendente dei processi decisionali di integrazione normativa'l9, non si
puo ritenere che tale norma assuma solamente valore di un principio
astratto, non in grado di produrre alcun effetto concreto. Al contrario,
questo dialogo - nozione che, secondo parte della dottrina, avrebbe tratto
ispirazione dal modello italiano dell’accordo di Villa Madamal!l -
dovrebbe consentire alle religioni e alle organizzazioni non confessionali
di rappresentare la propria visione del mondo e i propri interessi,
allorquando si discutano proposte di normative che possano comportare
un’interazione con il fenomeno religioso. Non si tratta solo di questioni
strettamente annesse all’ambito spirituale, come l'assistenza negli
ospedali o l'edilizia di culto, ma anche di normative apparentemente
“neutre”. Si pensi, ad esempio, alla regolamentazione europea

110 Sulla democrazia partecipativa a livello di istituzioni europee, si vedano E.
GROSSO, Cittadinanza e vita democratica in Europa dopo il Trattato di Lisbona, in A.
LUCARELLI, A. PATRONI GRIFFI (a cura di), Dal Trattato costituzionale al Trattato di Lisbona.
Nuovi studi sulla Costituzione europea, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2009, pp.
207-230; C. PINELLI, Le disposizioni relative ai principi democratici, in F. BASSANINI, G.
TIBERI (a cura di), Le nuove istituzioni europee. Commento al trattato di Lisbona, il Mulino,
Bologna, 2010, pp. 135-141. Con riferimento all’art. 17 TFUE, si vedano N.
COLAIANNI, Religioni e ateismi: una complexio oppositorum alla base del neo-separatismo
europeo, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., giugno 2011, pp. 1-16; A.
LICASTRO, Unione europea e status delle confessioni religiose. Fra tutela dei diritti umani
fondamentali e salvaguardia delle identita costituzionali, Giuffre, Milano, 2014, pp. 197-214;
F. MARGIOTTA BROGLIO, M. ORLANDI, Art. 17 TFUE, in A. TIZZANO (a cura di),
Trattati dell’Unione europea, 2% ed., Giuffre, Milano, 2014, pp. 454-463; R. MAZZOLA,
Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose nell’Unione Europea tra speranze
disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 8 del 2014,
pp. 1-14; M. VENTURA, L’art. 17 TFUE come fondamento del diritto e della politica
ecclesiastica dell’ Unione europea, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 22, n. 2 (2014),
pp. 293-304; D. DURISOTTO, Unione europea, chiese e organizzazioni filosofiche non
confessionali(art. 17 TFUE), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 23 del 2016,
pp. 1-39; J. DI GESU, Article 17 Confessional and Non-confessional Organisations, in H.-].
BLANKE, S. MANGIAMELI (eds.), Treaty on the Functioning of the European Union - A
Commentary, Springer, Cham, 2021, pp. 431-450; A. FABBRI, II lento cammino di
affermazione del dialogo tra UE, chiese e organizzazioni filosofiche e non confessionali.
Un’occasione mancata di valorizzazione?, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 33, n. 1
(2025), pp. 157-180.

M. VENTURA, L’eredita di Villa Madama: un decalogo, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica 18, n. 1 (2010), p. 75.

126

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

dell'intelligenza artificiale'?, che non ha previsto nulla con riguardo
all'utilizzo di queste tecnologie per il soddisfacimento dei bisogni
spirituali delle persone e delle conseguenti necessarie cautele che
dovrebbero essere richieste in tale ambito. Una partecipazione piu
incisiva delle confessioni religiose avrebbe potuto comportare un
approfondimento delle problematiche e, quindi, una normazione piu
completa ed efficace.

Tuttavia, le difficolta emergono nel momento dell’individuazione
di coloro che sono abilitati a partecipare al dialogo (solo soggetti
previamente registrati a livello nazionale, accreditati dall’istituzione
stessa e che aderiscono ai valori europei)!'® e dei temi'4 che possono
costituirne 1'oggetto, nei quali dovrebbero rientrare tutte le materie di
competenza dell'Unione. L’interpretazione dell’art. 17 TFUE che é stata
sinora data dalla Commissione limita pero gli argomenti sui quali il
dialogo puo essere attivato a quelli sui quali si sia raggiunto un previo
accordo tra le partil1>,

Se, quindi, gli obiettivi perseguiti ci paiono ambiziosi per dare
voce alle istanze di natura religiosa e filosofica, non si possono
nascondere i problemi che sorgono nel momento applicativo. Certo é che
la norma rappresenta, comunque, un’importante base giuridica per
legittimare e favorire il dialogo tra autorita pubbliche, confessioni
religiose e organizzazioni filosofiche e non confessionali, non solo a
livello europeo, ma anche in ambito nazionale e infra-nazionale.

112 J] riferimento € al Regolamento (UE) 2024/1689 del Parlamento europeo e del
Consiglio del 13 giugno 2024 che stabilisce regole armonizzate sull’intelligenza
artificiale e modifica i regolamenti (CE) n, 300/2008, (UE) n, 167/2013, (UE) n, 168/2013,
(UE) 2018/858, (UE) 2018/1139 e (UE) 2019/2144 e le direttive 2014/90/UE, (UE)
2016/797 e (UE) 2020,/1828.

113 Ai sensi del punto 1.1 delle Guidelines on the implementation of Article 17 TFEU by
the European Commission (consultabili sul sito
https.//commission.europa.eu/system/files/2017-06/quidelines-implementation-art-17_en.pdf).

114 Sul punto, per una disamina del caso aperto da una proposta sollevata
dall’European Humanist Federation (EHF), con riguardo alla possibilita di organizzare un
seminario di dialogo in materia di Competing Rights Issues in Europe, da cui € scaturita
una decisione del Mediatore europeo ai sensi dell’art. 228 TFUE, si vedano M.
TOSCANO, La decisione del Mediatore europeo del 25 gennaio 2013: un passo avanti verso
un’applicazione efficace dell’art. 17 del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea?, in
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 5 del 2014, pp. 1-29; P. ANNICCHINO, I
dialogo con i gruppi religiosi e le organizzazioni non confessionali nel diritto dell’Unione
Europea. Brevi note a margine di una recente pronuncia del mediatore europeo, in Quaderni di
diritto e politica ecclesiastica, 21, n. 3 (2013), pp. 747-756; S. WATTIER, Quel dialogue entre
I"Union européenne et les organisations religieuses et non confessionnelles? Réflexions au départ
de la décision du Médiateur européen du 25 janvier 2013, in Cahiers de droit européen 51, n. 2-
3 (2015), pp. 535-556.

115 Ai sensi del punto 1.2 delle gia citate Guidelines on the implementation.

127

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

5 - Gli ambiti per la partecipazione delle religioni

Una volta compresa meglio la nozione di “partecipazione”, occorre
individuare quali possano essere gli ambiti e le politiche pubbliche che si
possano meglio prestare a realizzare il coinvolgimento delle religioni,
all'interno di un dibattito trasparente, aperto e pubblico. A titolo
esemplificativo, ma sicuramente non esaustivo, ne proponiamo
quantomeno quattro, ovvero l'edilizia di culto, il patrimonio culturale
religioso e la tutela dell’ambiente, 1’assistenza spirituale nelle strutture
sanitarie e I'insegnamento delle religioni a scuola.

5.1 - Nell’urbanistica: nuova edilizia di culto, cambiamenti di
destinazione d’uso e riuso

L'urbanistica & un tema che ben si presta alla partecipazione degli
interessati e, pit1 in generale, di tutti i cittadini, in quanto riguarda aspetti
eminentemente concreti, come il futuro delle nostre citta e territori. Il
credente necessita di luoghi o spazi destinati all’esercizio del culto. Di
qui l'importanza delle normative urbanistiche regionali, attesa la
competenza concorrente in materia di governo del territorio, che possano
consentire il cambiamento di destinazione d’uso di edifici esistenti
ovvero la costruzione di nuove attrezzature religiose. Le decisioni
applicative di tali norme devono poi essere assunte dai Comuni, alla luce
dei bisogni emergenti in seno alla popolazione.

Questo ambito risulta di particolare interesse per le confessioni
religiose: da una parte vi sono quelle di piti recente insediamento nel
nostro Paese, e in fase di forte espansione, come le comunita ortodosse e
islamiche, desiderose di rendere visibile la propria presenza sul territorio
e, dall’altra, quelle tradizionali, come la Chiesa cattolica, che si ritrovano
con una sovrabbondanza di edifici rispetto alle esigenze religiose della
popolazione.

In una prospettiva futura, il dialogo con e tra le diverse religioni
potrebbe condurre allo scambio o alla concessione di luoghi e spazi per
la preghiera, fenomeno non nuovo negli Stati Uniti''® ma non del tutto

116 S5i veda, in proposito e a titolo di esempio, il caso, studiato da Jeanne Halgren
Kilde e da Marilyn ]. Chiat, delle “citta gemelle” di Minneapolis-Saint-Paul, dove
nell’arco di circa cent’anni decine di confessioni religiose hanno costruito, scambiato,
venduto o usato in comune tra loro degli edifici di culto (la ricerca & consultabile sul
sito https;//housesofworship.umn.edu/). Per ulteriori riferimenti sullo scambio, il riuso e
I'uso misto degli edifici di culto negli Stati Uniti, si rinvia a D. DIMODUGNO, The
Accommodation of Religious Space in the Secular Sphere. From an Overview of Religious

128

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

inusuale nemmeno in Italia, se si considera, ad esempio, il caso dell’ex
chiesa di San Paolino da Nola a Palermo, trasformata in una moschea con
I'accordo dell’arcidiocesi''’, e financo giungere a soluzioni ibride di
church-sharing, che consentano a diverse confessioni 1'utilizzo di uno
stesso luogo in momenti diversi'l8. Progetti ed esperienze in tal senso non
riguardano solo 'ambito internazionale’®, come nel caso dell’House of
Religions a Berna o dell’House of One a Berlino, ma sono emerse anche nel
contesto italiano. Si pensi, ad esempio, al progetto di una “casa delle
religioni”, che si doveva realizzare a Torino, ma che &, sinora, rimasto
solo sulla carta, per mancanza di fondi e di adeguate sponde politiche?0.
Nell’ambito del dialogo da attivare, con riguardo a questioni
urbanistiche, ricade anche il soddisfacimento delle esigenze religiose dei
fedeli, con riguardo alla possibilita di disporre di spazi cimiteriali in cui
seppellire i corpi o conservare le ceneri prodotte dalla cremazione in
modo conforme alle prescrizioni religiose dettate dal proprio culto!?!. 11
riferimento e, da una parte, alla creazione di spazi, all'interno dei cimiteri
comunali, per le sepolture conformi all’ortoprassi musulmana, e,
dall’altro, alla possibilita di conservare le ceneri dei fedeli all’interno di
chiese o altri luoghi sacri o di culto anche al di fuori dei cimiteril?2.

5.2 - Nel patrimonio culturale religioso e nella tutela dell’ambiente

Buildings in the United States towards a New European Religioscape, destinato alla
pubblicazione negli atti del VII convegno dell' ICLARS, svoltosi nell’University of Notre
Dame il 21-23 ottobre 2024.

117 A. INGOGLIA, Welfare migration ed enti religiosi, in JusOnline 3, n. 3 (2017), p
235.

118 Si veda, sul punto, L. DECIMO, Il church-sharing: il riuso degli edifici di culto, in
A. FuccILLO, P. PALUMBO (a cura di), Il pluralismo confessionale e dinamiche interculturali.
Le ‘best practices” per una societd inclusiva, Editoriale Scientifica, Napoli, 2023, pp. 1081-
1109.

119 Si veda, al riguardo, M. ROTTING (a cura di), Houses of Religions: Visions, Formats
and Experiences, LIT Verlag, Miinster, 2022.

120 L. BOSSI, M.C. GIORDA, La Casa delle religioni di Torino: un esempio di progetto
“multi-level”, tra religioso e secolare, in Annali di studi religiosi 20 (2019), pp. 145-171.

121 Su questi temi, si rinvia ad A. GIANFREDA, Tra terra e cielo. Liberta religiosa, riti
funebri e spazi cimiteriali, Libellula, Roma 2020; A. GIANFREDA, Sepolture ¢ disciplina
cimiteriale nell’ordinamento canonico: diritto e prassi della Chiesa cattolica in Italia, in A.
BETTETINI, A. PEREGO (a cura di), Lezioni di diritto patrimoniale canonico Giappichelli,
Torino, 2024, pp. 349-364. Per esempi di esperienze concrete a livello locale, si veda M.C.
IVALDI, Liberta religiosa, riti funebri e spazi di sepoltura. Cenni alle esperienze delle citta di
Roma, Milano e Firenze, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica 33, n. 1 (2025), pp. 241-
248.

122 Si veda, sul punto, D. DIMODUGNO, Requiescat in loco sacro: prime riflessioni
sull’uso delle chiese cattoliche come colombari tra esigenze della Chiesa e complessita delle
normative regionali, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 12 del 2024, pp. 42-75.

129

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

La partecipazione dei cittadini e - tra di essi - dei fedeli, puo sicuramente
riguardare la valorizzazione del patrimonio culturale, in attuazione del
principio di sussidiarieta orizzontale. Cio appare, oltremodo necessario
con riguardo ai beni culturali di interesse religioso, ovvero quei beni sui
quali converge, oltre all'interesse culturale, accertato dallo Stato ai sensi
e per gli effetti del d.Igs. 22 gennaio 2004, n. 42, Codice dei beni culturali e
del paesaggio, anche un interesse religioso, che si aggiunge ma che rimane
da esso distinto. Si tratta di un ambito eminente e ancora non pienamente
esplorato, con riguardo alla possibilita di avviare forme partecipative, a
livello locale!?3, in grado di coinvolgere le comunita religiose rispetto alla
valorizzazione di questi beni, sia mobili sia immobili, nella prospettiva
di una migliore comprensione, conoscenza e riconoscimento reciproco
tra le diverse comunita. Si potrebbe, in questo senso, ipotizzare iniziative
comuni alle diverse confessioni, che consentano al visitatore di compiere
un percorso tra i diversi luoghi di culto presenti sul territorio, onde poter
apprezzare similitudini e differenze tra le rispettive fedi.

Tale approccio partecipativo appare quanto pilt necessario, alla
luce della nuova interpretazione della nozione di “patrimonio culturale”
(o “eredita culturale”) offerta dalla convenzione di Faro, che pone
I'accento sulle “comunita patrimoniali”, composte da persone che
riconoscono determinati beni quali espressivi della propria cultura, una
comunita che potrebbe sovrapporsi e persino coincidere, del tutto o
anche solo parzialmente, con i membri di una confessione religiosa. In
questo senso, il patrimonio culturale religioso, mobile e immobile,
dovrebbe costituire un mezzo per meglio conoscersi e accrescere il
dialogo interculturale, specialmente in contesti a rischio di conflitto!24.

Allo stesso modo, le religioni dovrebbero essere coinvolte dalle
autorita pubbliche per affrontare insieme i problemi derivanti dalla crisi
climatica e ambientale, che richiederanno cambiamenti sempre piu
incisivi nelle abitudini dei singoli individui per poter essere affrontati in
modo efficace. L'importanza di questa tematica emerge rafforzata dalla
modifica intervenuta all’art. 9 Cost., nel quale & stato inserito un terzo
comma, in forza del quale la Repubblica (nel suo insieme e nelle sue

12 Sul punto, si veda A.G. CHIZZONITI, Unita e differenziazione nella tutela e
valorizzazione dei beni culturali di interesse religioso, in G. D’ANGELO (a cura di), Liberta
religiosa e collaborazione, cit., pp. 185-206.

124 Su questi temi, si rinvia a E. YONG JOONG LEE, O. NIGLIO, Cultural diplomacy
& heritage, Tab, Roma, 2019; O. NIGLIO, E. YONG JOONG LEE (a cura di), Transcultural
diplomacy and international law in heritage conservation. A dialogue between ethics, law, and
culture, Springer, Cham, 2021.

130

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

diverse articolazioni), “tutela I'ambiente, la biodiversita e gli ecosistemi,
anche nell'interesse delle future generazioni”!?>.

Per giungere a questo ambizioso obiettivo, le religioni possono
offrire un notevole contributo!?6, in quanto, oltre a proporre una visione
etica del rapporto tra uomo e natura, appaiono in grado di influenzare le
prassi e i comportamenti dei loro aderenti, mediante 1'emanazione di
documenti, raccomandazioni e norme giuridiche operanti e vincolanti
all'interno del rispettivo ordinamento confessionale!?”. Si tratterebbe,
d’altra parte, di ampliare, con riguardo alle religioni, il dibattito, i
dispositivi e le prassi gia esistenti, con riguardo al rapporto tra
democrazia e tutela dell’ambiente!?8, che 1'Unione europea nel suo
complesso e i singoli Stati membri si sono impegnati a promuovere,
mediante ’adesione alla convenzione di Aarhus!?’, oppure mediante la
promozione, a livello di Nazione Unite, dell’Agenda 2030 e dei
Sustainable Development Goals'30,

In particolare, occorre sottolineare il goal 17, ovvero la partnership
per gli obiettivi, e i relativi target 16 e 17, che richiedono l'instaurazione
di partenariati multilaterali e il coinvolgimento di tutti gli stakeholders,
pubblici e privati, al fine di condividere le conoscenze, le competenze, le
tecnologie e le risorse, e contribuire cosi al raggiungimento degli altri
obiettivi di sviluppo sostenibile.

5.3 - Nell’assistenza spirituale nelle strutture sanitarie

Un ulteriore ambito in cui la partecipazione delle religioni puo assumere
rilevanza e quello dell’assistenza spirituale in ospedale e nelle altre

strutture segreganti, sia per quanto riguarda l'individuazione e la

125 Comma inserito dalla legge cost. 11 febbraio 2022, n. 1.

126 Al tema e dedicato il volume di I. ZUANAZZI, L. BATTAGLINI (a cura di), Religioni e
sviluppo sostenibile, Accademia University Press, Torino, 2021.

127 Nell’ambito della Chiesa cattolica, si veda, da ultimo, G. MAZZONI, Ordinamento
canonico e pensiero ecologico. La cura della casa comune tra magistero pontificio e sinodalita,
Rubbettino, Soveria Mannelli, 2024.

128 Si veda, sul rapporto tra democrazia e ambiente, G. MANFREDI, S. NESPOR,
Ambiente e democrazia: un dibattito, in Rivista giuridica dell’ambiente, n. 2 (2010), pp. 293-
324.

129 Convenzione sull’accesso alle informazioni, la partecipazione del pubblico e
'accesso alla giustizia in materia ambientale, fatta a Aarhus il 25 giugno 1998, stipulata
dall’Unione europea con Decisione 2005/370/CE del Consiglio, del 17 febbraio 2005,
relativa alla stipula, a nome della Comunita europea, della convenzione sull’accesso alle
informazioni, la partecipazione del pubblico al processo decisionale e 1'accesso alla
giustizia in materia ambientale, e ratificata dall’Italia con legge 16 marzo 2001, n. 108.

130 Si veda il sito https.//sdgs.un.org/.

131

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

formazione degli assistenti spirituali - nozione piu ampia rispetto a
quella di ministri di culto - sia per la creazione di luoghi in cui ciascun
ricoverato possa esprimere la propria spiritualita. L’attuale ordinamento
appare carente sul punto, in quanto, non tenendo in debita
considerazione l'intervenuta trasformazione in senso pluralistico della
societa italiana, mantiene un regime diversificato.

L’art. 39 della legge 12 febbraio 1968, n. 132, Enti ospedalieri e
assistenza ospedaliera, individua, infatti, tra il personale degli enti
ospedalieri, i ministri del culto cattolico, ovvero i cosiddetti “cappellani”,
remunerati dallo Stato, mentre I'art. 38 della legge 23 dicembre 1978, n.
833, Istituzione del servizio sanitario nazionale, pur assicurando a tutti
l'assistenza spirituale negli ospedali pubblici, non prevede in concreto
alcun supporto economico in favore degli assistenti spirituali delle altre
confessioni religiose, siano esse dotate o meno di intesa ex art. 8, comma
terzo, Cost.131, rinviando la definizione dei dettagli alla conclusione di
successive intese tra l'azienda sanitaria locale e le rispettive autorita
religiose competenti per territorio.

Un modo diverso e forse piu efficace di affrontare la questione
potrebbe consistere nel superare la contrattazione unilaterale tra autorita
pubbliche e singole confessioni religiose, in favore della costituzione di
comitati etici interreligiosi volti a definire, insieme con le Regioni,
competenti in materia di sanita, e le diverse aziende sanitarie locali,
protocolli multilaterali che garantiscano, a chiunque lo desideri,
un’assistenza  spirituale conforme alle proprie convinzioni,
specificatamente in caso di malattie gravi e dell’approssimarsi della fine
della vita'3?, prevedendo, allo scopo, adeguati finanziamenti.

Tutto cid appare ancor pili necessario, alla luce dell’allungarsi
delle aspettative di vita e dei nuovi ritrovati medico-scientifici, che
consentono trattamenti e soluzioni terapeutiche fino a qualche decennio
fa nemmeno immaginabili, nonché della rilevanza, ampiamente
accertata da diverse ricerche, della spiritualita per il benessere psico-
fisico delle persone!®. Conseguentemente, tali protocolli dovrebbero

131 S, COGLIEVINA, L'assistenza spirituale e gli spazi per il culto negli ospedali nell’Italia
pluriconfessionale, in Il diritto ecclesiastico, 129, n. 1 (2018), p. 283 e p. 287.

132 5i vedano, sul punto, M. DI PLACIDO, M. VANZO, S. PALMISANO, Diversiti
religiosa, governance e cura. Primi risultati di ricerca, in Il pluralismo confessionale, cit., pp.
1171-1193; M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, F. TIMMINS, Nurses’ and Patients’
Spiritual Imaginaries Compared: Sociological Notes from the Field, in Fieldwork in Religion, 18,
n. 2 (2023), pp. 158-183.

133 Sul punto, numerosi studi hanno evidenziato una interconnessione tra spiritualita
e benessere. Si vedano, anche per i riferimenti bibliografici ivi contenuti, N.L.
PANNOFINO, “Since I've Been Ill, I Live Better”: The Emergence of Latent Spirituality in
the Biographical Pathways of Illness, in Religions, 15, n. 1 (2024), pp. 1-16; N. PANNOFINO,

132

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

promuovere un’adeguata formazione, sia di coloro che intendano
svolgere un’attivita di assistenza spirituale negli ospedali, affinché
possano soddisfare, efficacemente e professionalmente, i bisogni religiosi
e spirituali dei pazienti'®, sia del personale medico-sanitario, affinché
possa essere preparato a offrire un approccio interculturale alla
medicina®¥®, che consideri la diversita religiosa e il contesto
socioculturale di provenienza di ogni singola persona.

Un altro tema oggetto di un possibile dialogo multilaterale
dovrebbe essere quello della condivisione di spazi di preghiera multi o
inter-fede all'interno degli ospedali, visto che nulla e stabilito in merito,
a livello di normativa statale. Proprio a questo riguardo un esempio di
dialogo deformalizzato tra le rappresentanze delle confessioni religiose
presenti sul territorio e le ASL ha avuto a oggetto la creazione di “stanze
del silenzio”, aperte alla meditazione di tutti. Tale soluzione & stata
praticata, per la prima volta in Italia, nel 2008 a Torino, con riguardo
all’adattamento dell’ex cappella cattolica presente all'interno
dell’ospedale san Lazzaro'%, e poi replicata in altre realta italiane, dando
vita a una vera e propria best practice a livello nazionale®3”.

5.4 - Nell'insegnamento delle religioni a scuola

L’attuale regime concordatario!®® stabilisce 1’obbligo, per lo Stato
italiano, di impartire I'insegnamento della religione cattolica (IRC) nelle

Stranger Times. Heterotemporality and the Spiritual Experience of Illness, ign Italian
Sociological Review, 14, n. 3 (2024), pp. 907-927; M. DI PLACIDO, S. PALMISANO,
Salute e salvezza: genealogia della spiritualita nelle pratiche di cura, in Salute e Societda, n. 1
(2025), pp. 132-144.

134 Cfr. M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, L’Assistenza Spirituale nella Cura:
Applicazioni e Limiti, in Studi di Sociologia, 61, special issue (2023), pp. 83-96.

135 Su questi temi, si veda I. QUARANTA, M. RICCA, Malati fuori luogo. Medicina
interculturale, Cortina, Milano, 2012, oltre a M. RICCA, Pantheon. Agenda della laicitd
interculturale, Torri del Vento, Palermo, 2012, pp. 391-419.

136 M. DI PLACIDO, S. PALMISANO, F. TIMMINS, Institutional, Nurses’ and
Patients” Spiritual Imaginaries Compared: Sociological Notes from the Field, cit., pp. 167-168.
Si veda inoltre il sito
https;/fwww.cittadellasalute.to.it/index.php? option=com_content&view=
article&1d=3892 % 3 Ala-stanza-del-silenzio&catid=43 % 3Aprogetto-religioni&Itemid=199.

137 5i vedano, sul punto, S. COGLIEVINA, L’assistenza spirituale, cit., pp. 296-300; A.
GIORGI, M.C. GIORDA, S. PALMISANO, The Puzzle of Italian Religious Freedoms:
Local Experiments and Complex Interactions, in Religions 13, n. 7 (2022), p. 9.

138 T/art. 9, comma secondo, dell’accordo di Villa Madama del 1984, ratificato con
legge 25 marzo 1985, n. 121, stabilisce che: “La Repubblica italiana, riconoscendo il
valore della cultura religiosa e tenendo conto che i principi del cattolicesimo fanno parte
del patrimonio storico del popolo italiano, continuera ad assicurare, nel quadro delle
finalita della scuola, 'insegnamento della religione cattolica nelle scuole pubbliche non

133

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

scuole pubbliche di ogni ordine e grado'®, a tutti coloro che intendano
avvalersenel%), mentre, per le confessioni dotate d’intesa con lo Stato, si
e previsto nei testi dei rispettivi accordi il “diritto di rispondere a
eventuali richieste provenienti dagli alunni, dalle loro famiglie o dagli
organi scolastici, in ordine allo studio del fatto religioso e delle sue
implicazioni”#!, con oneri finanziari posti a carico della rispettiva
confessione, con ci0 determinandosi un’oggettiva diversita di
trattamento rispetto alla religione cattolica. Disparita che accresce
ulteriormente, se si considera che i genitori di studenti appartenenti a
confessioni prive di intesa possono soltanto richiedere che sia “messo a
loro disposizione qualche locale scolastico per I'insegnamento religioso
dei loro figli”142, facolta che non pare essere, in concreto, molto
esercitatal43.

universitarie di ogni ordine e grado. / Nel rispetto della liberta di coscienza e della
responsabilita educativa dei genitori, &€ garantito a ciascuno il diritto di scegliere se
avvalersi o non avvalersi di detto insegnamento. / All’atto dell’iscrizione gli studenti o
i loro genitori eserciteranno tale diritto, su richiesta dell’autorita scolastica, senza che la
loro scelta possa dar luogo ad alcuna forma di discriminazione”.

139 Per una prima ricostruzione del vigente sistema di insegnamento religioso nella
scuola pubblica italiana, si vedano quantomeno N. FIORITA, Scuola pubblica e religioni,
Libellula, Tricase, 2012; A. MANTINEO, D. BILOTTI], S. MONTESANO (a cura di),
Insegnamenti e insegnanti di religione nella scuola pubblica italiana, Giuffre, Milano, 2014;
V.PACILLO, L'insegnamento della religione cattolica nella scuola pubblica: il quadro giuridico
postconcordatario, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto sull’analfabetismo religioso in Italia,
il Mulino, Bologna, 2014, pp. 179-200; P. CAVANA, L’insegnamento religioso nella scuola
pubblica italiana: una tradizione da rinnovare, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit.,
n. 25 del 2016, pp. 1-29; C. MINELLI (a cura di), Scuola, religione, nuove generazioni.
Esperienza giuridica e risorse del futuro. Atti del Convegno di studi. Veneranda Biblioteca
Ambrosiana, Milano 21 novembre 2019, Giappichelli, Torino, 2020. Per uno sguardo pitt
ampio, a livello internazionale, si veda S. ANGELETTI, I minori tra diritto e religione.
Liberta religiosa, best interests, educazione, il Mulino, Bologna, 2022.

140 Aj sensi dell’art. 1, comma primo, della legge 18 giugno 1986, n. 281, Capacita di
scelte scolastiche e di iscrizione nelle scuole secondarie superiori, “Gli studenti della scuola
secondaria superiore esercitano personalmente all’atto dell’iscrizione, a richiesta
dell’autorita scolastica, il diritto di scegliere se avvalersi o non avvalersi
dell’insegnamento della religione cattolica”. Per gli studenti della scuola dell'infanzia,
della scuola primaria e secondaria di primo grado, la scelta & rimessa ai genitori.

141 Cfr., sul punto, P. CAVANA, L’insegnamento religioso, cit., pp. 13-14. Un’eccezione
si rinviene nell’intesa con 1'Unione delle Comunita ebraiche italiane, dove si fa
riferimento al diritto degli incaricati designati dall’'Unione o dalle Comunita di
“rispondere ad eventuali richieste provenienti dagli alunni, dalle loro famiglie o dagli
organi scolastici in ordine allo studio dell’ebraismo”.

142 Ai sensi dell’art. 23 del R.D. 28 febbraio 1930, n. 289, Norme per l'attuazione della
legge 24 giugno 1929, n. 1159, sui culti ammessi nello Stato e per il coordinamento di essa con
le altre leggi dello Stato.

143 Cosli, con riguardo all’islam, G. CIMBALO, Gli “altri” insegnamenti religiosi nella
scuola pubblica: un modello ancora attuale?, in Insegnamenti e insegnanti, cit., pp. 82-84; P.

134

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Fatta questa premessa sull’odierno quadro legislativo in materia,
riteniamo che, laddove dovesse emergere, in un futuro al momento
ancora indeterminabile, la volonta politica di attivare le negoziazioni per
un nuovo concordato ovvero si decidesse di superarlo unilateralmente,
la questione dell'insegnamento della religione cattolica nelle scuole
pubbliche, in una societa secolarizzata e multiculturale come quella
attuale, dovra essere prima o poi messa in discussione. Si sta
riscontrando, infatti, un lento ma costante aumento di coloro che non
optano per tale insegnamento, soprattutto nelle grandi citta e nel Nord
Italial44, fenomeno correlato sia alla diffusione di posizioni agnostiche o
ateistiche tra i giovani, sia all'incremento degli studenti stranieri
appartenenti ad altre fedil4.

Peraltro, gia adesso, a legislazione invariata, non tutti i contesti
scolastici consentono in concreto l'effettivo svolgimento, in senso
confessionale, del programma dell’ IRC, rappresentando sempre piti1'ora
direligione non tanto una lezione dedicata alla spiegazione di un qualche
passo biblico o alla presentazione puntuale della dottrina cattolica,
quanto piuttosto un momento di discussione e di confronto ad ampio
spettro, in qualche caso anche in un’ottica interculturale!46, su tematiche
etiche e sociali, in senso lato religiose, che pitt da vicino interrogano e
interessano la vita dei giovanil4’.

CAVANA, L'insegnamento religioso, cit., pp. 19-20.

144 ['UAAR ha pubblicato sul proprio sito i dati, esito di un accesso agli atti
generalizzato al Ministero dell'Istruzione e del Merito, secondo i quali nell’A.S.
2023/2024 coloro che non si sono avvalsi dell'insegnamento della religione cattolica
sono pari al 16,62%, ovvero 1.164.000 studenti. Le percentuali piti elevate di coloro che
non si avvalgono di tale insegnamento si riscontrano nelle citta capoluogo di Firenze
(52%), Bologna (47 %) e Aosta (44%). Si vedano, sul punto, i siti: https;//www.uaar.it/non-
frequenza-irc-nelle-scuole-italiane/ e https.//blog.uaar.it/2025/03/26/non-ferma-fuga-dallora-
religione-cattolica/.

145 Con riguardo all’accresciuta presenza di studenti musulmani nelle scuole e alle
relative problematiche, si veda R. BENIGNI, Islam italiano e scuola pubblica.
L'integrazione all’'ombra della laicita, del pluralismo religioso, del diritto comune, in Quaderni
di diritto e politica ecclesiastica 27, n. 1 (2019), pp. 65-84.

146 S vedano, sul punto, C. MACALE, “Abbiamo fatto una religione interculturale”:
Riflessioni educative dopo un percorso sperimentale di IRC verso un nuovo progetto di ricerca,
in Formazione & insegnamento 22, n. 2 (2024), pp. 156-166; 1. VALENZI, Un nuovo statuto
per l'ora di religione. Riscoprendo l'attualita di un dibattito alla luce di recenti interventi
innovatori, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, early access (2025), pp. 12-14.

147 Di questa implicita e lenta trasformazione dell'IRC appare essersi resa conto
anche Cass. civ., sez. I, ord. 7 marzo 2023, n. 6802, riportata da S. ANGELETTI, II
migliore interesse del minore e ‘l'ora di religione” contesa. Riflessioni a margine di Corte di
Cassazione Civile, Sez. 1, n. 6802/2023, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 32, n. 3
(2024), p. 840, la quale ha affermato che «la Corte territoriale mostra di ignorare quello
che e lo statuto pedagogico della c.d. “ora di religione”, sempre pitll orientato non gia

135

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Per tutti questi motivi si pone e si porra sempre pit il problema di
individuare, quantomeno nelle scuole superiori di secondo grado, un
insegnamento, in materia di storia delle religioni, di scienze delle
religioni, di dialogo interconfessionale ovvero di etica, religione e
cittadinanza, alternativo’#® o del tutto sostitutivol4® dell'IRC, che possa
rispondere alle esigenze di pluralismo che emergono sempre pit forti in
seno alla societa. Cid non significa pero cedere alla tentazione di
estromettere del tutto le religioni dalla scuola: la loro presenza, al
contrario, puo contribuire a una migliore conoscenza reciproca, ponendo
le basi per una futura convivenza pacifica, oltre a fornire una chiave di
lettura imprescindibile per poter comprendere in profondita le origini
della cultura italiana ed europea.

A questo proposito occorre sottolineare che, in un contesto di
accresciuta ignoranza dei giovani in materia religiosa, sarebbe
opportuno presentare agli studenti le basi dell"iconografia sacra, in modo
che essi siano in grado di leggere e comprenderne il significato di
un’opera d’arte religiosa, non solo in ambito cristiano, ma anche con

all’adesione ad un credo religioso specifico ma al confronto con il momento spirituale
della religiosita, al punto che qualcuno, al riguardo, parla dell’“ora delle religioni”. Del
resto, la crescita del multiculturalismo nelle scuole spinge proprio nella direzione di un
esame complessivo del fenomeno religioso, senza particolari gerarchie, alla comune
ricerca di premesse per una dimensione spirituale da coltivare nei modi che
matureranno, singolarmente».

148 Per una proposta di insegnamento aconfessionale di religione solo alternativo,
ma non sostitutivo dell'IRC, si veda P. CAVANA, L’insegnamento religioso, cit., pp. 20-
24. V. PACILLO, Obiettivo 4 dell’Agenda 2030 e attivita alternative all’insegnamento della
religione cattolica: la proposta di accordi di rete sulle tracce del pensiero di Mario Lodi, in Il
diritto ecclesiastico, 133, n. 3-4 (2022), p. 552, propone, invece, un insegnamento sulla
pluralita religiosa e sulla liberta di religione e convinzione come attivita didattica
alternativa all'IRC. Altre proposte di insegnamenti che andrebbero ad affiancarsi
all'IRC si rinvengono in M. GIORDA, A. SAGGIORO, La materia invisibile. Storia delle
religioni a scuola. Una proposta; EMI, Bologna, 2011; G. ARRIGONI, C. CONSONNI, A. PERO
(a cura di), Proposte per l'insegnamento della storia delle religioni nelle scuole italiane. Atti del
convegno di Milano 18-19 marzo 2013, Sestante, Bergamo, 2014; L. PAZZAGLIA, I
tentavi di riforma dell’ora di religione in Italia, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto
sull’analfabetismo, cit., pp. 277-281. In favore di una complementarita tra un
insegnamento confessionale e uno non confessionale nella scuola pubblica, si vedano
N. FIORITA, Scuola pubblica e religioni, cit., p. 112; S. ANGELETTI, I minori tra diritto e
religione, cit., p. 236.

149 Una proposta sostitutiva dell'IRC con un insegnamento aconfessionale delle
religioni si rinviene in R. MAZZOLA, Attualita ed inattualita di un progetto educativo:
Uinsegnamento della religione cattolica nel sistema scolastico pubblico italiano, in Insegnamenti
e insegnanti, cit., pp. 20-21 e 34-38. In questo senso, anche M. RICCA, Pantheon, cit., pp.
380-383. Contra alla soluzione di un “corso sulla religione a gestione statale”,
preferendo quella di insegnamenti confessionali, a cura dei rispettivi culti, si veda R.
BENIGNI, Islam italiano, cit., p. 81.

136

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

riguardo alle altre confessioni. Tale questione non dovrebbe essere
necessariamente demandata al corso di storia dell’arte, ma potrebbe
essere ricompresa nell’ambito di un insegnamento interculturale, aperto
alla pluralita delle esperienze religiose.

Tutti questi temi e problemi dovrebbero costituire 'oggetto, a
livello centrale, di un dialogo multilaterale tra il Ministero dell'Istruzione
e i rappresentanti delle diverse religioni, in occasione del quale
identificare, tra le tante possibili soluzioni teoricamente realizzabili, i
contenuti e le modalita di tale nuovo insegnamento. Esso dovrebbe
rappresentare una sorta di minimo comune denominatore, che consenta
agli studenti di apprezzare la ricchezza delle diverse tradizioni religiose
e di avvicinarsi alla complessita e alla pluralita delle scelte e degli stili di
vita.

A livello, invece, di ogni singolo istituto, si dovrebbe dar vita a
una dinamica partecipativa che coinvolga i docenti, gli studenti e i loro
genitori, sulla falsariga del modello tratteggiato dalla Corte di cassazione
per decidere sull’esposizione o meno del crocifisso. La legge
sull’'ordinamento scolastico gia riconosce un ampio margine di
autonomia ai consigli di circolo o di istituto, con riguardo, tra 1'altro,
all’adattamento del calendario scolastico’®, anche per festivita religiose
ulteriori'® rispetto a quelle individuate ogni anno con ordinanza dal
Ministro dell’Istruzionel®2. Nella prospettiva di un ampliamento
dell’autonomia degli istituti in relazione a questioni ulteriori, dovrebbe
essere sicuramente ricompresa la definizione di ment scolastici rispettosi
delle diverse regole alimentari religiose!®3, nonché la possibilita di

150 L'art. 10, comma terzo, lett. c), del d.Igs. 16 aprile 1994, n. 297, Approvazione del
testo unico delle disposizioni legislative vigenti in materia di istruzione, relative alle scuole di
ogni ordine e grado, attribuisce ai consigli di circolo o di istituto potere deliberante in
materia di “adattamento del calendario scolastico alle specifiche esigenze ambientali”.

151 Cio € quanto e avvenuto nell'Istituto comprensivo “Igbal Masih”, a Pioltello, in
provincia di Milano, il cui Consiglio d’Istituto ha stabilito un giorno di vacanza per
celebrare I'ld al-Fitr, la festa di fine Ramadan. Si veda la notizia sul sito https;/wwuw.il
sole24ore.com/art/scuola-l-istituto-comprensivo-pioltello-chiudera-nuovo-il-ramadan-AFF6
gaaD.

152 Ai sensi dell’art. 74, comma quinto, d.Igs. 16 aprile 1994, n. 297, Approvazione del
testo unico delle disposizioni legislative vigenti in materia di istruzione, relative alle scuole di
ogni ordine e grado, “11 Ministro della pubblica istruzione, sentito il Consiglio nazionale
della pubblica istruzione, determina, con propria ordinanza, il termine delle attivita
didattiche e delle lezioni, le scadenze per le valutazioni periodiche ed il calendario delle
festivita e degli esami”.

153 5i vedano, sul punto, L. BOSSI, M.C. GIORDA, E. MESSINA, A Tavola con le
Religioni (Nella Ristorazione Collettiva), Quaderni di Benvenuti in Italia 5, Torino, 2015;
N. FIORITA, La liberta religiosa alimentare nelle scuole, in A.G. CHIZZONITI (a cura di),
Cibo, religione e diritto. Nutrimento per il corpo e per I'anima, Libellula, Tricase, 2015, pp.

137

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

prevedere, come forma di arricchimento culturale e di migliore
conoscenza reciproca, I'organizzazione di visite ai luoghi di culto delle
diverse confessioni religiose presenti sul territorio.

6 - Primi spunti e una proposta verso una conclusione quantomai
aperta

Il presente contributo, lungi dal poter presentare una conclusione
definitiva, trattando una materia quantomai complessa e in continuo
divenire, come quella del concreto dispiegarsi delle relazioni tra lo Stato
e le religioni, si & proposto il pitt limitato obiettivo di interpretare
I’odierno scenario sotto una chiave di lettura nuova, ovvero quella che ci
possono fornire gli strumenti della democrazia partecipativa, nella
consapevolezza delle potenzialita ma anche dei limiti di una siffatta
impostazione.

In un contesto in cui emerge sempre pill una scarsa propensione
dei cittadini alla partecipazione alla vita politica, attestata dall’affluenza
tendenzialmente decrescente a tutte le consultazioni elettorali tenutesi
dal 2006 a oggi'>, ci si potrebbe domandare di quale spazio possano
disporre gli strumenti della democrazia partecipativa e come possano le
religioni giocare un ruolo in tale ambito. Forse la risposta si cela proprio
nel fatto che questi strumenti intendono riattivare la partecipazione dei
cittadini, che appaiono saturi delle dinamiche proprie dell'odierno
dibattito politico, in cui al confronto civile e costruttivo si € ormai da anni
sostituito il continuo battibecco in favore delle telecamere, quasi che la
politica sia diventata uno show televisivo, utile soltanto ad appassionare
e a polarizzare le sempre piu ridotte tifoserie, mentre la maggioranza
silenziosa si rifugia nel disinteresse, nell’indifferenza e nell’astensione’®>.
L’obiettivo di questo modello partecipativo ¢, invece, quello di ridestare
l'attenzione e I'impegno delle persone, al fine di giungere alla soluzione
di problemi concreti, superando in questo modo lo sterile scontro

295-311; C. DEL BO, Le regole alimentari religiose e i menii delle mense scolastiche: una sfida
per la laicita, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2019, pp. 1-14; A.
GIUFFRIDA, La scuola nella societa multiculturale. Diritto al cibo adeguato e liberta religiosa,
Giappichelli, Torino, 2020; A. IACOVINO, Liberta religiosa alimentare e tutela giuridica
della diversita, in Diritto e religioni 16, n. 2 (2021), pp. 267-312.

154 Si vedano i grafici pubblicati sul sito https;//pagellapolitica.it/articoli/storia-affluenza-
elezioni-italia.

155 M. SORICE, Partecipazione democratica. Teorie e problemi, Mondadori Universita,
Milano, 2019, pp. 41-42, fa riferimento al concetto di “apatia sociale” per descrivere
“I'incremento della percentuale di soggetti che dichiarano il proprio disinteresse verso
la politica e le istituzioni, [in connessione] alla percezione di inutilita”.

138

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

ideologico. Le confessioni religiose, in quanto soggetti potenzialmente in
grado di rappresentare gli interessi, le istanze, le rivendicazioni e i
bisogni di una pluralita di persone, ci paiono particolarmente idonee a
prendere parte a queste dinamiche partecipative, attivate dalle autorita
pubbliche al fine di individuare le soluzioni migliori con cui risolvere
problemi di interesse comune. La partecipazione e il contributo di tante
realta diverse potranno risultare decisivi nei prossimi anni, al fine di
prevenire i conflitti e pervenire a una societa pitt giusta e inclusiva, in cui
tutti si possano rispettare e sentire a proprio agio.

Quanto all'individuazione dei soggetti della partecipazione, si
dovrebbero distinguere due fasi: una prima, programmatica, riservata
alle rappresentanze delle confessioni religiose, designate secondo le
modalita organizzative interne proprie di ciascun culto; una seconda,
attuativa e implementativa, aperta a tutti i fedeli interessati a
parteciparel®¢. Per assicurare 'equita del processo lo Stato si dovrebbe
impegnare, nelle sue diverse articolazioni, a garantire a tutti non solo
’accesso alle informazioni e ai dati utili per alimentare il dibattito, ma
anche le condizioni essenziali per la sua effettiva pluralita, aprendo le
porte a tutti gli interlocutori interessati, evitando, quindi, una scelta
mirata, finalizzata ad ammettere soltanto chi e gradito e a estromettere
chi non lo ¢, al fine di influenzare l'esito della discussione. Allo stesso
modo, tutti coloro che intendono partecipare al dialogo dovranno
previamente impegnarsi a rispettare i principi della Costituzione
repubblicana e a non denigrare le posizioni altruil®’, nonché a ricercare
un confronto serio, pacato e non ideologico, anche perché “il dialogo non

1% J. HABERMAS, Nuovo mutamento, cit., p. 17, afferma che la persuasivita della
procedura partecipativa & dovuta al fatto che essa “richiede l'inclusione di tutti coloro
che sono interessati a possibili iniziative come partecipanti paritari nel processo
decisionale politico; [...] essa rende le decisioni assunte democraticamente, cioe da tutti
gli individui insieme, dipendenti da un carattere pilt o meno discorsivo e delle
consultazioni precedenti. Questo rende il processo decisionale inclusivo condizionato
dalla forza delle ragioni mobilitate durante il processo di formazione di una opinione
antecedente. L'inclusione corrisponde all’esigenza democratica di un’equa
partecipazione di tutti gli interessati alla formazione della volonta politica, mentre il
filtro della deliberazione tiene conto dell’aspettativa di soluzioni cognitivamente corrette
e praticabili in merito ai problemi posti e giustifica l'assunzione di risultati
razionalmente accettabili”. In questo senso, si veda anche D. HELD, Modelli di
democrazia, cit., pp. 478-479, secondo il quale la partecipazione & un diritto, non un
obbligo né una necessita.

157 Cfr. I. MASSA PINTO, Doveri e formazioni sociali. Il dovere di fedelta alla Repubblica
come dovere di non rompere l'armistizio tra gruppi portatori di fini non negoziabili (ovvero il
dovere di comprendere le ragioni degli altri), in R. BALDUZZI, M. CAVINO, E. GROSSO, J.
LUTHER (a cura di), I doveri costituzionali: la prospettiva del giudice delle leggi, Giappichelli,
Torino, 2007, pp. 52-85.

139

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

e un modo di combattere, ma di vivere insieme”1%. Questo processo
dialettico dovrebbe potersi avvalere di esperti facilitatori, scelti tra coloro
che, sia in ambito accademico sia in ambito pratico, vantino competenze
in materie relative alle scienze delle religioni, alla conciliazione e alla
mediazione interculturale.

Resta aperta la questione se il dialogo debba limitarsi soltanto alle
confessioni religiose o alle comunita di fede stricto sensu, ovvero debba
coinvolgere anche le rappresentanze della laicita organizzata o delle
organizzazioni filosofiche non confessionali (in Italia, pensiamo
all'UAAR, Unione degli Atei e degli Agnostici Razionalisti), alla luce di
quanto affermato dalla sentenza della Corte costituzionale n. 52 del 2016.
Se e vero, infatti, che il governo gode di discrezionalita politica
insindacabile, con riguardo alla decisione di dare o meno avvio alle
trattative per la stipula di un’intesa, essa, tuttavia, “non [puo]
determina[re] ulteriori conseguenze negative, diverse dal mancato avvio
del negoziato, sulla sfera giuridica dell’associazione richiedente, in virtu
dei principi espressi agli artt. 3, 8, 19 e 20 Cost.”1%. Una risposta definitiva
alla questione non potra prescindere dall’esito dell’atteso
pronunciamento della Corte di Strasburgo circa la conformita di tale
soluzione rispetto alla normativa convenzionale. Nel caso in cui la Corte
EDU dovesse dare seguito a un proprio precedente, nel quale il Regno
del Belgio é stato condannato per non aver previamente definito i criteri
e la procedura per il riconoscimento dei cultil® (in Italia, si tratterebbe

158 P. CONSORTI, Inter-religious dialogue: a secular challenge, in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, giugno 2007, p. 4.

159 Corte cost., sent. 27 gennaio 2016, n. 52, n. 5.3 del Considerato in diritto. Per una
prima panoramica delle diverse posizioni dottrinarie, con riguardo alla sentenza n. 52
del 2016 della Corte costituzionale, si vedano, ex multis e senza pretesa di completezza,
J. PASQUALI CERIOLI, Interpretazione assiologica, principio di bilateralita pattizia e
(in)eguale liberta di accedere alle intese ex art. 8, terzo comma, Cost., in Stato, Chiese e
pluralismo confessionale, cit., n. 26 del 2016, pp. 1-17; P FLORIS, Le intese tra conferme e
ritocchi della Consulta e prospettive per il futuro, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
cit., n. 28 del 2016, pp. 1-22; A. POGGI, Una sentenza “preventiva” sulle prossime richieste
di Intese da parte di confessioni religiose? (in margine alla sentenza n. 52 della Corte
costituzionale, in federalismi.it, 14, n. 6 (2016), pp. 1-12; A. PIN, L'inevitabile caratura politica
dei negoziati tra il Governo e le confessioni e le implicazioni per la liberta religiosa: brevi
osservazioni a proposito della sentenza n. 52 del 2016 in federalismi.it, 14, n. 7 (2016), pp. 1-8;
M. TOSCANO, Una nuova «politica ecclesiastica» della Corte costituzionale, tra rigore teorico
e conservatorismo pratico? Le prime reazioni della dottrina alla sentenza n. 52/2016, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 24, n. 3 (2016), pp. 751-765; M. PARISI (a cura di),
Bilateralita pattizia e diritto comune dei culti. A proposito della sentenza n. 52/2016, Editoriale
scientifica, Napoli, 2017; F. FRENI, L'iter delle intese sui rapporti Stato-confessioni ristretto
fra discrezionalita politica e insicurezza presunta, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale,
cit., n. 30 del 2018, pp. 1-39.

160 Corte europea dei diritti dell'uomo, sez. I, Assemblea cristiana dei Testimoni di

140

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

dei criteri e della procedura per addivenire alla stipula delle intese),
riconoscendo in cid una forma di discriminazione ai sensi del combinato
disposto degli artt. 14 e 9 CEDU, allora si avrebbe una spinta, forse
decisiva, per giungere finalmente all’approvazione di una legge generale
sulla liberta religiosa, con la conseguente necessita di ampliare il
ventaglio degli attori del dialogo multilaterale anche alle rappresentanze
dei non credenti, se in concreto interessate e disponibili a partecipare.
Volendo provare a offrire una prima proposta in una prospettiva
de iure condendo, si dovrebbe agire secondo due direzioni: I'optimum
sarebbe certamente una regolamentazione della partecipazione delle
religioni alle decisioni pubbliche nelle materie di loro interesse, nel
quadro di una legge generale sulla liberta religiosa che dovrebbe definire
anche i criteri oggettivi per il riconoscimento delle confessioni e la
procedura da seguire per giungere alla stipula delle intese. Purtroppo,
sono decenni che si attende I'approvazione parlamentare di una siffatta
normatival®! e, al momento, non pare sussistere la volonta politica di
riprendere in mano il dossier'®2. In alternativa ovvero parallelamente
dovrebbero essere le istituzioni, in particolare quelle locali, a voler
intraprendere processi partecipativi in grado di coinvolgere le religioni
nell’adozione di provvedimenti volti al soddisfacimento di bisogni e
interessi pratici, che emergano alla luce dello specifico contesto,
prendendo spunto e sviluppando ulteriormente piattaforme e dispositivi
pubblici di dialogo interconvinzionalel®3 gia esistenti, in Italia e in alcune

Geova di Anderlecht e altri c. Belgio, ricorso n. 20165/ 20, sentenza del 5 aprile 2022.

161 Si parla dell’approvazione di tale legge sin dal 1984. Cfr. M. VENTURA, Creduli
e credenti, cit., p. 188, che riporta uno stralcio dal discorso al Senato dell’allora Presidente
del Consiglio on. Bettino Craxi, nel quale si auspica I'approvazione di una “normativa
di diritto comune, destinata, quanto meno, a regolare interessi non disciplinati o non
disciplinabili sulla base di previe intese, la quale, in attuazione dei generali principi
della Costituzione in tema di solidarieta sociale, di eliminazione degli ostacoli che
impediscano I'effettivo esercizio delle liberta e il conseguimento dell’'uguaglianza
giuridica degli individui, consenta di parificare tali religioni e i loro istituti ad altri
organismi sociali”.

162 ]’approvazione di una legge generale sulla liberta religiosa andrebbe a ridurre la
posizione di vantaggio di cui attualmente godono la Chiesa cattolica e le confessioni
religiose che hanno stipulato un’intesa con lo Stato, e dovrebbe mirare a ridurre la
discrezionalita dell’autorita governativa con riguardo al riconoscimento giuridico delle
confessioni religiose, tutte motivazioni che si celano dietro le reticenze e i rinvii rispetto
all’approvazione di una siffatta normativa. Si veda, sul punto, A. FERRARI, Libertd
religiosa e di coscienza, un diritto inutile? Sommesso plaidoyer in attesa della “legge che non
c’¢”, in FONDAZIONE BASsO, CENTRO STUDI CONFRONTI (a cura di), Liberta religiosa, cit.,
pp- 175-189.

163 In una prospettiva internazionale, si veda P. DE POOTER, L.-L. CHRISTIANS, S.
WATTIER (a cura di), Les Dispositifs Publics Interconvictionnels / New Forms of Dialogue and
Concertation Between Public Authorities and Philosophies of Life and Religions: Challenges and

141

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

esperienze esterel®, al fine di farli transitare da un piano meramente
consultivo a uno pitt prettamente partecipativo/deliberativo. In
quest’ottica si sta muovendo, ad esempio, il Regno del Belgio, dove i sei
culti riconosciuti e le rappresentanze della laicita organizzata discutono
insieme con le autorita pubbliche competenti, a livello federale o
regionale, su temi come |'assistenza spirituale nell’esercito e nelle carceri
o gli insegnamenti di religione e di morale non confessionale nelle
scuolel®’, e i rappresentanti delle confessioni religiose sono coinvolti dal
comitato consultivo belga di bioetica (CCBB), prima che quest’ultimo
emani il proprio parere su questioni che le vedono direttamente
coinvolte (ad esempio, il rifiuto delle trasfusioni di sangue per i testimoni
di Geova; la circoncisione rituale per gli ebrei e i musulmani)?66.

Si tratterebbe, quindi, di declinare il principio di sussidiarieta, con
specifico riguardo alla composizione degli interessi di carattere religioso
presenti all'interno della nostra societa pluralista e multiculturale, dando
vita a dinamiche di partecipazione e a forme di governance inclusive e
collaborativel®’. Tale prospettiva non escluderebbe il possibile ricorso a
soluzioni di partecipazione piu ampie a livello nazionale, anche
mediante il ricorso a modalita telematiche!®8, che possono trovare
legittimazione nell’art. 9 del d.gs. 7 marzo 2005, n. 82, Codice
dell’amministrazione digitale'®.

Limits, Bruylant-Lacier, Bruxelles, 2025.

164 ]] riferimento e alle piattaforme di dialogo interconfessionale, organizzate a livello
comunale, che prevedono il riconoscimento e/o la partecipazione attiva da parte del
Comune. In Italia, esempi si possono rinvenire nel Comitato Interfedi di Torino, nel
Forum delle Religioni a Milano, nella Consulta delle religioni di Genova e nel Tavolo
Interreligioso di Roma, mentre all’estero si pensi ai casi di Marseille Espérance e Bruxelles
Espérance. Su questi e altri esempi italiani, si veda M. DAL CORSO, Le esperienze dal
basso, in A. MELLONI (a cura di), Rapporto sull’analfabetismo, cit., pp. 373-378.

165 5i veda, sul punto, P. DE POOTER, Dialogue and concertation between philosophies
of life/religions and the public authorities. The Belgian experience, in P. DE POOTER, L.-L.
CHRISTIANS, S. WATTIER (a cura di), Les Dispositifs Publics, cit.; passim.

166 Cfr. L. VANBELLINGEN, Quelle place pour le dialogue interconvictionnel dans une
Belgique (dé)pilarisée? Réflexions exploratoires a partir du Comité consultatif de bioéthique de
Belgique, in Revue du droit des religions, 19 (2025), pp. 169-190.

167 In questi termini, si vedano D. MILANI, Partecipazione e religione: strumenti e
percorsi per una governance condivisa, cit, pp. 207-216; M. SORICE, Partecipazione
democratica, cit., pp. 95-97.

168 Cfr. M. SORICE, Partecipazione democratica, cit., pp. 104-109.

169 Lart. 9 del d.lgs. 7 marzo 2005, n. 82, rubricato “Partecipazione democratica
elettronica”, cosi dispone: 1. I soggetti di cui all’articolo 2, comma 2, [ovvero le
pubbliche amministrazioni, gestori di servizi pubblici e le societa a controllo pubblico]
favoriscono ogni forma di uso delle nuove tecnologie per promuovere una maggiore
partecipazione dei cittadini, anche residenti all’estero, al processo democratico e per
facilitare I'esercizio dei diritti politici e civili e migliorare la qualita dei propri atti, anche

142

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

Al fine di concludere questo primo ragionamento, che richiedera
senz’altro ulteriori approfondimenti e ricerche, intendiamo proporre un
inedito accostamento tra due voci quantomai diverse, che pero si
completano armonicamente, ovvero quelle di Paolo VI e del filosofo laico
Marcel Gauchet. Secondo il Pontefice, le cui parole mostrano tutta la sua
visionarieta e apertura sul punto,

“per creare un contrappeso all'invadenza della tecnocrazia, occorre
inventare forme di moderna democrazia non soltanto dando a
ciascun uomo la possibilita di essere informato e di esprimersi, ma
impegnandolo in una responsabilita comune. I gruppi umani cosi si
trasformano a poco a poco in comunita di partecipazione e di vita.
La liberta, che si afferma troppo spesso come rivendicazione di
autonomia opponendosi alla liberta altrui, si sviluppa cosi nella sua
realta umana pit profonda: impegnarsi e prodigarsi per costruire
solidarieta attive e vissute”170.

Secondo il filosofo francese, invece, “1I’avvenire delle nostre societa
uscite dalla religione é nel dialogo con le religioni”1”! e, aggiungiamo noi,
anche tra le religioni, in quanto 'essere convocate tutte insieme dallo
Stato e partecipare al medesimo tavolo dovrebbe contribuire a favorire il
dialogo e la comprensione reciproca tra le diverse confessioni. E proprio
questo 'arduo compito al quale la dottrina ecclesiasticistica (o, se si
preferisce, di Diritto e Religione) dovra fornire una risposta, ovverosia
suggerire ai decisori politici e alle comunita religiose i fondamenti teorici
e gli strumenti pratici per aprire nuove strade e percorsi di dialogo,
negoziazione e pacificazione sociale!’?, anche ponendosi al di la
dell'ingessato sistema delle intese, raccogliendo cid che gia sta
emergendo in seno alla societa civile e prefigurando scenari che ancora
non esistono ma che presto potrebbero diventare realta.

[oNole

attraverso 1'utilizzo, ove previsto e nell’ambito delle risorse disponibili a legislazione
vigente, di forme di consultazione preventiva per via telematica sugli schemi di atto da
adottare”.

170 PAOLO VI, Octagesima adveniens, Lettera apostolica nell’80° anniversario
dell’enciclica Rerum novarum, 14 maggio 1971, n. 47.

171 M. GAUCHET, La religione nella democrazia, cit., postfazione all’edizione italiana,
p- 150.

172 In tema di diritto negoziato e religioni, si veda S. BERLINGO, Mediazione e
Religioni: la sfida in una societa complessa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n.
22 del 2018, pp. 10-12.

143

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025 ISSN 1971- 8543



	Democrazia e religioni oltre il concordato e le intese: verso una declinazione partecipativa nei rapporti tra Stato e confessioni religiose?*
	1 - Introduzione: verso nuove forme di bilateralità
	2 - Una terza via tra unilateralità e bilateralità: la declinazione partecipativa dei rapporti tra Stato e confessioni religiose
	3 - Democrazia partecipativa e religioni: spunti di riflessione a partire dalla questione della sinodalità nella Chiesa cattolica
	4 - La spinta europea verso la partecipazione delle religioni: l’art. 17 TFUE
	5 - Gli ambiti per la partecipazione delle religioni
	6 - Primi spunti e una proposta verso una conclusione quantomai aperta

