
 

DOI:  https://doi.org/10.54103/1971-8543/29175 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Ilaria Valenzi 
(assegnista di ricerca in Diritto ecclesiastico nell’Università degli Studi di 

Milano, Dipartimento di Scienze giuridiche “Cesare Beccaria”) 

 
 

Minoranze religiose e assistenza spirituale. 
Riflessioni a partire dal progetto “Atlante dei diritti delle minoranze 

religiose e di convinzione nell’Unione europea” * 

 
Religious minorities and spiritual assistance. 

Reflections on the project “Atlas of religious or belief minority rights” 
in European Union * 

 
 
ABSTRACT: elaborata nell’ambito del sistema delle fonti multilivello, la 
categoria di minoranza religiosa assume particolare rilevanza entro lo spazio 
dell’Unione europea, dove è rinvenibile un sistema comune di tutela delle 
minoranze religiose e di convinzione, tale da consentire una valutazione del 
comportamento promozionale posto in essere dagli Stati membri. L’utilizzo 
degli strumenti di misurazione delle disposizioni internazionali sui diritti 
umani costituisce tecnica sempre più diffusa anche entro i religious studies. In 
tale ambito si inserisce il progetto di ricerca Atlas of religious or belief minority 
rights, che apre a possibili analisi giuridiche sul rispetto e la promozione dei 
diritti delle minoranze religiose, a partire dagli standard internazionali in 
materia. Il caso dell’assistenza spirituale nelle strutture separate costituisce un 
interessante campo di indagine, in ottica comparata, dei comportamenti degli 
Stati membri Ue. L’analisi dei risultati del progetto mostra l’esigenza di riforma 
della disciplina dell’assistenza spirituale che tenga conto, in particolare nei 
paesi dove è storicamente presente una maggioranza religiosa, del mutato 
panorama religioso europeo. Il riconoscimento degli statuti legali di vecchie e 
nuove minoranze religiose e di convinzione determina ancora in maniera 
preponderante l’accesso ai diritti. 
 
ABSTRACT: The category of religious minority is particularly relevant within 
the European Union, where there is a common system for the protection of 
religious minorities and beliefs. This allows for an assessment of Member States' 
promotional behaviour. Tools for measuring international human rights 
provisions are becoming increasingly widespread, even within religious 
studies. Against this backdrop, the research project Atlas of Religious or Belief 
Minority Rights opens up possibilities for the legal analysis of how religious 
minorities' rights are respected and promoted, starting from international 
standards in this area. From a comparative perspective, the case of spiritual 
assistance in separate facilities is an interesting field of investigation into the 
behaviour of EU Member States. Analysis of the project results highlights the 
need to reform the regulation of spiritual assistance, particularly in countries 
with a historical religious majority, to take into account the changed religious 



 

145 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

landscape in Europe. Recognition of the legal status of old and new religious 
and belief minorities largely determines access to rights. 

 
SOMMARIO: 1. Introduzione. La categoria di minoranza religiosa entro il 
sistema delle fonti multilivello. La creazione di un sistema di tutela comune nello 
spazio Ue e la valutazione delle politiche degli Stati membri dell’Unione 
europea. - 2. Le minoranze religiose e di convinzione alla prova delle tecniche di 
misurazione del rispetto e promozione dei diritti umani. Il caso dell’Atlas of 
religious or belief minority rights. - 3. L’assistenza spirituale nelle strutture 
separate. International standards e giurisprudenza europea nel sistema di 
valutazione dei comportamenti degli Stati membri. - 4. Il diritto all’assistenza 

spirituale negli Stati membri Ue: spunti per un’analisi comparata. - 5. 
Osservazioni conclusive. Verso una riforma condivisa dell’approccio alla tutela 
dei diritti delle minoranze di religione e convinzione. 

 
 
1 - Introduzione. La categoria di minoranza religiosa entro il sistema 

delle fonti multilivello. La creazione di un sistema di tutela comune 
nello spazio Ue e la valutazione delle politiche degli Stati membri 
dell’Unione europea. 

 
Il trattamento giuridico delle minoranze religiose e di convinzione è tema 
che si pone all’incrocio tra riflessioni che attengono a più ambiti di analisi 
della scienza giuridica1. La stessa definizione di cosa il diritto intenda 
quando si riferisce alla categoria di minoranza e, al suo interno, alla 
specifica declinazione con cui si indica la connotazione religiosa di una 
tale formazione sociale2, è tema dibattuto. Come noto, la riflessione 

                                                             

* Contributo sottoposto a valutazione – Peer reviewed paper. 
 

1 A partire dal rapporto tra diversità e diritti; sul punto, J. RINGELHEIM, Diversité 
culturelle et droits de l’homme: L’émergence de la problématique des minorités dans le droit de 
la Convention européenne des droits de l’homme, Bruylant, Bruxelles, 2006; ID., Diritto e 
diversità culturale. La scienza giuridica di fronte al pluralismo, in Ragion pratica, 1, 2011, p. 
95 ss.; sul rapporto tra minoranze e istanze culturali, F. BELVISI, A proposito del 
riconoscimento delle istanze culturali che provengono dalle minoranze, in Ragion pratica, 1, 

2013, p. 115 ss; anche in relazione al rapporto tra pluralismo giuridico e identità 
minoritarie, R. TONIATTI (a cura di), Minoranze autoctone e altre minoranze, , Università 
degli Studi di Trento, Trento, 2022; F. PALERMO, J. WOELK, Diritto costituzionale 
comparato dei gruppi e delle minoranze, Cedam, Padova, 2011; R. MEDDA-
WINDISCHER, Nuove minoranze: immigrazione tra diversità culturale e coesione sociale, 

Cedam, Padova, 2010. 
2 Sulla indubbia riconducibilità delle minoranze religiose alla categoria delle 

formazioni sociali, in forza della volontarietà e relativa stabilità per l’esercizio, tra i 
diritti inviolabili riconosciuti e garantiti dall’art. 2 Cost., del diritto alla professione della 
fede religiosa di cui all’art. 19 Cost., strumento di attuazione del pluralismo sociale e 
culturale, G. M. FLICK, Minoranze ed eguaglianza: il diritto alla diversità e al territorio come 



 

146 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

contemporanea sul concetto di minoranza nell’ambito del diritto 
internazionale3 trova la sua genesi entro l’attività definitoria compiuta, 
in prima battuta, dalla Società delle Nazioni4. Sviluppatasi a seguito del 
Primo conflitto mondiale, sulla scorta della necessità primaria di 
ristabilire un ordine pacifico di lunga durata, tale scopo era perseguito 
anche mediante l’identificazione di specifici statuti per le minoranze 
etniche, linguistiche e religiose, tali da offrire protezione con riguardo 
alle maggioranze nazionali, nel quadro della ridefinizione dei confini 
territoriali in seguito alla sottoscrizione dei trattati di pace5. È, tuttavia, 
con l’emergere della riflessione sui diritti umani6 che il concetto di 

                                                             

espressione dell’identità nel tempo della globalizzazione, in Politica del diritto, 2004, 1, p. 11 

ss.; sull’affermazione del principio pluralistico a partire dai lavori dell’Assemblea 
costituente e suo sviluppo, tra altri, anche in ambito religioso mediante l’allargamento 
a un pluralismo non storico rappresentato dalle confessioni religiose diverse dalla 
cattolica, L. ELIA, Le norme sulle «formazioni sociali» nella Costituzione repubblicana, in AA. 
VV., Studi in onore di Gustavo Vignocchi, I, Mucchi, Modena, 1992, p. 549 ss.; di 

formazioni sociali a carattere religioso la cui più ampia garanzia si fa discendere dal 
citato art. 19 Cost., al di là del sistema di relazioni contrattate tra Stato e confessioni 
religiose, parla V. TOZZI, Religiosità umana, fenomeno religioso collettivo e Costituzione 
italiana, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, rivista telematica 
(https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), marzo 2008, p. 9 ss.; sul peculiare utilizzo 

della formula “formazioni sociali originarie” con riferimento alle Comunità ebraiche, 
previsto all’art. 1 dello Statuto della relativa Unione e all’art. 18, comma 1, Legge 8 
marzo 1989, n. 101 (norme per la regolazione dei rapporti con lo Stato e l’Unione delle 
Comunità ebraiche italiane), determinato dal riconoscimento della qualifica di 
istituzioni tradizionali, G. SACERDOTI, L’Unione delle Comunità ebraiche italiane tra 
adesione all’ebraismo ortodosso e rappresentanza di tutti gli ebrei italiani: l’Intesa del 1987 è 
ancora attuale?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 10 del 2020, p. 116 ss. 

3 Per un approccio alle minoranze e al significato dei diritti loro attribuiti centrato 
sull’ordinamento giuridico internazionale e teso alla correzione dei torti subiti dalle 
minoranze mediante il riconoscimento a esse di un certo grado di autonomia entro gli 
Stati, P. MACKLEM, Minority rights in international law, in Int. Journ. of Const. Law, 6, 
2008, p. 531 ss.; K. HENRARD, Minorities, International Protection, in 
www.opil.ouplaw.com. 

4 Per un’attenta ricostruzione delle fonti del primo diritto internazionale post bellico 
che contengono indicazioni o specifiche previsioni in materia di minoranze religiose, D. 
FERRARI, Il concetto di minoranza religiosa dal diritto internazionale al diritto europeo, il 

Mulino, Bologna, 2019, p. 28 ss. 
5 Sulla tutela internazionale delle minoranze, anche religiose, nel periodo tra le due 

guerre mondali, con riferimento, in particolare, all’emanazione di una rete di trattati 
internazionali denominati “trattati sulle minoranze”, G. PASCALE, L’evoluzione storica 
della tutela internazionale delle minoranze religiose, La tutela internazionale della libertà 
religiosa: problemi e prospettive, a cura di M.I. PAPA, G. PASCALE, M. GERVANI, Jovene, 
Napoli, p. 343 ss.; inoltre V. SALERNO, Le minoranze nazionali dal Congresso di Vienna ai 
Trattati di pace dopo la Seconda guerra mondiale, in Rivista internazionale dei diritti dell’uomo, 

1992, p. 63 ss. 
6 È, in particolare, con il trasferimento di funzioni dalla Società delle Nazioni 



 

147 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

minoranza (e, in esso, di minoranza religiosa) trova una iniziale 
dimensione di tutela, per mezzo della prima fonte di diritto 
internazionale espressamente dedicata ai diritti delle persone che ne 
sono membro7. In questo senso, l’art. 27 del Patto sui diritti civili e politici 
rappresenta, ancora oggi, il caposaldo della riflessione sul concetto di 
minoranza. Ciò con riferimento alla genesi e sviluppo dei contenuti di 
tutela fondati, a partire da esso, sul principio di non discriminazione8 e, 
al contempo, ai suoi limiti di applicazione. In particolare, è il cosiddetto 
“rapporto Capotorti” a offrire la chiave di lettura per definire 
giuridicamente quelle formazioni sociali qualificabili come minoranza 
religiosa, etnica o linguistica9. Come noto, la nozione di minoranza come 
sopra connotata, sebbene nelle intenzioni finalizzata a esclusivamente 
definire il campo d’analisi dello specifico studio affidato a Capotorti in 
qualità di Rapporteur spécial dalla allora Sottocommissione per la 
protezione delle minoranze10, individua i criteri generali di natura 

                                                             

all’Assemblea generale delle Nazioni Unite che si evidenzia il mancato passaggio al 
nuovo organismo delle attività di controllo sull’applicazione dei trattati a tutela delle 
minoranze. Così la risoluzione 24 del 12 febbraio 1946 dell’Assemblea generale delle 
Nazioni Unite, seguita da un consolidamento di una tale linea di politica del diritto 
internazionale mediante assegnazione di un’intera sezione della risoluzione 217 del 10 
dicembre 1948, di adozione della Dichiarazione universale dei diritti umani, ai diritti 
delle minoranze. In tal senso si avvalora la tesi della nuova riconduzione dei diritti delle 
minoranze all’ambito della tutela dei diritti umani. Così G. PASCALE, L’evoluzione 
storica, cit. p. 350 ss.; sul dibattito tra le due guerre mondiali, G. MOTTA, Dalla 
protezione delle minoranze ai diritti umani: il dibattito giuridico internazionale tra le due guerre 
mondiali, in Ventunesimo secolo: rivista di studi sulle transizioni, 1, 2022, p. 209 ss. 

7 F. CAPOTORTI, Il regime delle minoranze nel sistema delle Nazioni Unite e secondo 
l’art. 27 del Patto sui diritti civili e politici, Vita e Pensiero, Milano, 1992.  

8 Sul punto. R. GIUFFRIDA, La tutela internazionale delle minoranze e il principio di non 
discriminazione individuale. La continua affermazione del ruolo dei singoli alla luce della 
nozione di discriminazione indiretta accolta nel diritto europeo, in Temi e questioni di diritto 
dell’Unione Europea, a cura di A. ADINOLFI, G. CAGGIANO, F. MARTINES, T.M. 
MOSCHETTA, Cacucci, Bari, 2011, p. 885 ss.; M. PARISI, Diversità dei valori culturali e 
tutela dei diritti umani fondamentali: riflessioni sulle tecniche di gestione delle istanze identitarie 
delle minoranze, in Dir. eccl., 1-2, 2012, p. 79 ss.; K. HENRARD, Boosting positive action: 
the asymmetrical approach towards non-discrimination and special minority rights, in 
Heildelberg Journal of International Law, 71, 2011, p. 379 ss..  

9 F. CAPOTORTI, Étude des droits des personnes appartenant aux minorités ethniques, 
religieuses, et linguistiques (E/CN.4/Sub.2/384/Rev.1), United Nations, New York, 1979.  

10 Come noto, a far data dal 1999 tale Sottocommissione prende il nome di 
Sottocommissione per la promozione e la protezione dei diritti umani. La 
Sottocommissione svolge il ruolo di principale organo sussidiario inizialmente della 
Commissione per i diritti umani e, a partire dal 2006, del Consiglio per i diritti umani 
delle Nazioni Unite. Per una ricostruzione storica relativa alla emanazione dei primi e 
fondamentali international standards da parte della Commissione, H. TOLLEY Jr, The 
UN Commission on Human Rights, Routledge, New York, 1987; per un’analisi del cambio 



 

148 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

giuridica, in presenza dei quali l’art. 27 trova applicazione. E così, il 
rapporto afferma che  

 

“Une minorité est un groupe qui est numériquement inférieur au 
reste de la population de l’État, en position non dominante, dont les 
membres ressortissant de l’État possèdent du point de vue 
ethnique, religieux ou linguistique des caractéristiques qui diffèrent 
de celles du reste de la population et manifestent même de façon 
implicite un sentiment de solidarité, à l’effet de préserver leur 
culture, leurs traditions, leur religion ou leur langue”11.  

 

L’indicazione di criteri oggettivi e soggettivi per la definizione 
della nozione di minoranza religiosa, etnica o linguistica, appaiono 
essenziali, in prima battuta, per la delimitazione del campo di 
applicazione delle tutele contenute nel trattato internazionale cui si 
riferisce12. In particolare, a fronte di elementi quali il dato numerico, le 
caratteristiche che specificamente contraddistinguono il gruppo e la 
cittadinanza, è il criterio soggettivo di tipo volontaristico a determinare 
la connotazione di detto gruppo in termini di minoranza. In tal senso, la 
spinta identitaria dell’entità collettiva alla preservazione dei suoi tratti 
distintivi in termini religiosi, etnici, linguistici, assume un valore decisivo 
per l’identificazione dello status minoritario e per la relativa applicazione 
dei contenuti di tutela. Il tema apre, peraltro, alla riflessione sui modelli 
di trattamento giuridico delle identità religiose e culturali, in particolare 
all’interno dei contesti propri del costituzionalismo liberaldemocratico di 
matrice occidentale13. Con riferimento alla dimensione giuridica europea 

                                                             

di paradigma in materia di diritti umani, dal sistema secondo procedure speciali 
proprio della Commissione a una ricerca di maggiore efficacia nella definizione di quei 
diritti mediante il nuovo organo consiliare, P. ALSTON, Reconceiving the UN human 
rights regime: challenges confronting the new UN Human Rights Council, in Melbourne 
Journal of International Law, 7, 2006, p. 185 ss.; sul ruolo del Consiglio per i diritti umani 

delle Nazioni Unite nella difesa del diritto di libertà religiosa delle nuove minoranze, F. 
BRETSCHER, Protecting the Religious Freedom of New Minorities in International Law, 

Routledge, London, 2019. 
11 F. CAPOTORTI, Il problema delle minoranze nel diritto internazionale, in, Atti della 

Conferenza internazionale sulle minoranze - Trieste, 10-14 luglio 1974, a cura di T. DE 

MAURO, Tipografia Villaggio del fanciullo, Trieste, 1979, p. 117 ss. 
12 Un’analisi degli elementi di distinzione tra criteri oggettivi e soggettivi nella 

definizione di minoranza religiosa, etnica e linguistica utilizzata da Capotorti è 
rinvenibile in D. FERRARI, Il concetto, cit., p. 117 ss.  

13 La tematica ha ricevuto una svolta decisiva con il caso Molla Sali vs. Greece, con 
pronuncia della Grande Chambre del 19 dicembre 2018. Limitando la più ampia 

riflessione a quanto di stretto interesse in questa sede, la questione posta dalla 
pronuncia della Corte EDU pone l’ulteriore riflessione inerente alla tutela dei soggetti 
cosiddetti vulnerabili all’interno dei gruppi minoritari. In tal senso, la questione da un 
lato lambisce il tema della categorizzazione dei diritti delle minoranze in quanto 



 

149 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

e, tra questa, a quella delineata dalle disposizioni del diritto dell’Unione, 
se il riconoscimento degli statuti legali delle confessioni religiose e 
l’esercizio della libertà religiosa in forma collettiva sono materie che 
rimangono nella disponibilità degli Stati, nondimeno l’assetto valoriale 
dell’Unione si declina anche mediante il riconoscimento delle identità. 
Tale elemento giustifica l’instaurazione e il mantenimento di forme 
dialogiche di confronto tra Unione europea e queste peculiari formazioni 
sociali14. In questo senso, il diritto dell’Unione europea attribuisce alle 
identità di tipo confessionale una dimensione pubblica, atta a contribuire 
all’affermazione dei valori democratici di cui lo stesso diritto è strumento 
di riconoscimento15. Allo stesso tempo, tra i valori fondativi dell’Unione, 
l’art. 2 TUE annovera il rispetto dei diritti umani, compresi i diritti delle 
persone appartenenti a minoranze16. Sembra pertanto delinearsi un quadro 
di riconoscimento delle identità religiose minoritarie circostanziato. 
Accanto a una chiara attribuzione di particolare valore al rispetto dei 
diritti degli individui appartenenti alle minoranze, che allinea il 
contenuto del TUE a quello dell’art. 27 del Patto internazionale sui diritti 
civili e politici, si pone, così, il riconoscimento degli status dei gruppi di 
minoranza religiosa, che resta esposto alle dinamiche interne del diritto 

                                                             

esercitabili collettivamente ovvero attribuibili ai singoli in quanto parti di collettività e, 
dall’altro, affronta la questione centrale della tutela delle molteplici identità entro 
sistemi costituzionali informati dal principio di uguaglianza e del pluralismo. Sul 
punto, I. IAKOVIDIS, P. MCDONOUGH, The Molla Sali Case: How the European Court 
of Human Rights Escaped a Legal Labyrinth While Holding the Thread of Human Rights, in 
Oxford Journal of Law and Religion, Vol. 8, 2019, p. 427 ss.; M.C. LOCCHI, La minoranza 
religiosa in Tracia, tra protezione della libertà religiosa, divieto di discriminazioni e diritto 
all’autodeterminazione, in Diritto Pubblico Comparato ed Europeo online (DPCE), n. 1 del 
2019, p. 917; A. MICCICHÈ, I musulmani di Tracia e la sentenza CEDU Molla Sali c. Grecia: 
un itinerario storico-giuridico tra pluralismo religioso e istanze d’uguaglianza, in Stato, Chiese 
e pluralismo confessionale, cit., n. 18 del 2020, p. 19 ss. 

14 Il riferimento è all’art. 17 TFUE;. Sul punto, M. VENTURA, L’art. 17 TFUE come 
fondamento del diritto e della politica ecclesiastica dell’Unione europea, in Quad. dir. pol. eccl., 
2014, 2, p. 293 ss.; R. MAZZOLA, Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni 
religiose nell’Unione europea tra speranze disilluse e problemi emergenti, in Stato, Chiese e 
pluralismo confessionale, cit., n. 3 del 2014, p. 1 ss.; M. PARISI, L’art. 17 del Trattato di 
Lisbona alla prova. Verso una road map per il dialogo con i gruppi religiosi ed ideali?, in Dir. 
eccl., 2013, I, p. 631 ss. 

15 Sul punto, più diffusamente, A. LICASTRO, Unione europea e «status» delle 
confessioni religiose, Giuffrè, Milano, 2014.  

16 Dispone l’art. 2 del TUE che “L’Unione si fonda sui valori del rispetto della dignità 
umana, della libertà, della democrazia, dell’uguaglianza, dello Stato di diritto e del 
rispetto dei diritti umani, compresi i diritti delle persone appartenenti a minoranze. 
Questi valori sono comuni agli Stati membri in una società caratterizzata dal 
pluralismo, dalla non discriminazione, dalla tolleranza, dalla giustizia, dalla solidarietà 
e dalla parità tra donne e uomini”.  



 

150 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

degli Stati. A rilevare, pertanto, è il grado di compatibilità di tale diritto 
con le indicazioni proprie delle norme di diritto sovranazionale. Con 
riguardo ai criteri definitori, è, in particolare, il tema del ruolo attivo e 
passivo degli Stati in ordine ora alla ricezione della stessa nozione di 
minoranza, ora al recepimento della fonte di diritto convenzionale, ad 
avere interrogato la dottrina e determinato un impianto interpretativo 
del diritto delle minoranze di tipo autonomo17. In tal senso, il pensiero 
capotortiano pare aver contribuito a rendere la nozione di minoranza 
immune dall’esercizio dell’attività definitoria degli Stati, così garantendo 
l’applicabilità della tutela di cui all’art. 27 del Patto per i diritti civili e 
politici anche in assenza di una definizione di minoranza entro le fonti di 
diritto statuale, ovvero in assenza di un riconoscimento giuridico dei 
gruppi minoritari a opera di quest’ultimo18.  

La dimensione internazionale del diritto delle minoranze 
religiose, etniche e linguistiche pare, pertanto, aver garantito uno statuto 
giuridico complessivo che obbliga gli Stati, che abbiano ratificato e dato 
esecuzione al Trattato sui diritti civili e politici e che intendano 
mantenere il possesso dei requisiti di adesione all’Unione europea, 
all’adeguamento del diritto interno. Ciò indipendentemente da un 
comportamento giuridicamente attivo in termini definitori, ovvero a 
prescindere dalla presenza, nei testi legislativi, della specifica categoria 
di minoranza. Il dato è particolarmente importante se si osserva l’utilizzo 
linguistico della declinazione di minoranza religiosa, come tale mai 

comparente negli ordinamenti statuali19, a fronte di un generale 
riferimento ad aggregazioni comunitarie o gruppi religiosi, ovvero 
ancora, come nel sistema costituzionale italiano, all’utilizzo della nozione 
di confessione religiosa diversa dalla cattolica20. Con particolare 
riferimento a quest’ultima, giova ricordare quanto il contenuto dell’art. 
8, secondo comma, Cost. sia, prima di tutto, un riferimento al diritto alla 
identità di quelle confessioni, alla rivendicazione, cioè, della loro 
specifica condizione giuridica21, quale presupposto per il riconoscimento 
dei diritti di autonomia statutaria e organizzativa. In questo senso, non 

                                                             

17 Si veda, tra gli altri, F. PALERMO, J. WOEK, Diritto costituzionale, cit.; G.M. 
QUER, Pluralismo e diritti delle minoranze. Il sistema del «millet»; in Quad. dir. pol. eccl., 
2010, I, p. 257 ss; A. LA ROSA, Evoluzione e prospettive della protezione delle minoranze nel 
diritto internazionale e nel diritto europeo, Giuffrè, Milano, 2006.  

18 Così F. CAPOTORTI, Patti internazionali sui diritti dell’uomo, Cedam, Padova, p. 

37.  
19 Così lo stesso F. CAPOTORTI, Patti internazionali, cit., p. 72. 
20 Con riferimento al secondo comma dell’art. 8, Cost., G. PEYROT, voce Confessioni 

religiose diverse dalla cattolica, in Digesto delle discipline pubblicistiche, vol. III, Utet, Torino, 

1989, p. 355 ss.  
21 G. PEYROT, voce Confessioni religiose diverse dalla cattolica, cit., p. 358. 



 

151 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

senza ragione è stato sostenuto che l’autoqualificazione di un gruppo in 
termini di confessione religiosa costituisce esercizio di sua 
rivendicazione identitaria, nell’ambito della più ampia garanzia delle 
identità e del pluralismo culturale, come tali applicabili a tutte le 
minoranze22.  

Se ciò sia sufficiente, con riferimento ai gruppi religiosi diversi 
dalla maggioranza, a creare un’equivalenza tra termini e contenuti di 
tutela, è tema dibattuto. Basti qui rilevare, rimanendo entro lo schema 
giuridico offerto dall’ordinamento italiano, che i criteri oggettivi e 
soggettivi utilizzati in ambito di riflessione internazionale ai fini 
dell’individuazione di una minoranza, paiono offrire più di una 
similitudine con l’identificazione della categoria di confessione religiosa 
diversa dalla cattolica. Si tratta, come è stato rilevato, di requisiti non 
stabiliti legislativamente, bensì verificati giudizialmente, mediante 
un’attività interpretativa attenta al fondamento e agli scopi che hanno 
condotto alla formulazione del dettato costituzionale, Ciò anche 
mediante l’utilizzo del principio generale dell’analogia iuris23. Tra tutti, il 

criterio numerico e quello volontaristico-identitario, sembrano 
avvicinare le nozioni di confessione religiosa diversa dalla cattolica a 
quella di minoranza religiosa. Ciononostante, l’assenza nel testo 
costituzionale di qualsivoglia riferimento alle minoranze religiose non 
può essere liquidata come una mera scelta stilistica del Costituente. Al 
riguardo, la possibile analogia in punto di tutela appare ricostruibile 

sulla scorta dei principi fondamentali costituzionalmente previsti, a 
partire dal pluralismo proprio delle formazioni sociali di cui all’art. 2 
Cost., e dal principio di uguaglianza formale e sostanziale di cui al 
successivo art. 3 Cost. È, tuttavia, nelle specifiche disposizioni che la 
Costituzione dedica al fatto religioso che l’analisi di compatibilità 
necessita di essere condotta. Così, la condizione delle confessioni 
religiose è stata descritta come non ascrivibile a una contrapposizione tra 
maggioranza e minoranze, bensì a una situazione di pluralismo religioso, 
che si manifesta nella tutela libertà religiosa, da un lato, e nel sistema di 
bilateralità pattizia, dall’altro24. In questo quadro, la tutela offerta a 

                                                             

22 Si veda, sul punto, G. CASUSCELLI, La tutela dell’identità delle minoranze religiose 
deve potersi avvalere di “un giudice e un giudizio” (ancora sulla sentenza della Corte 
costituzionale n. 52 del 2016), in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 21 del 2018, 

in particolare p. 11, con espresso richiamo al contenuto della sentenza della Corte 
costituzionale n. 81 del 2018 la quale, nell’analisi del significato e della portata 
applicativa della tutela delle minoranze linguistiche di cui all’art. 6 Cost., ne ribadisce 
la riconducibilità alla più ampia garanzia delle identità e del pluralismo culturale, come 
tale applicabile a tutte le minoranze, anche religiose.  

23 G. CASUSCELLI, La tutela dell’identità, cit., p. 7. 
24 Così A. PIZZORUSSO, Libertà religiosa e confessioni di minoranza, in Quad. dir. pol. 



 

152 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

livello internazionale deve trovare la sua applicabilità all’interno del 
disegno costituzionale testé descritto.  

Nella dinamica del pluralismo dei modelli di relazione tra Stati e 
realtà religiose, una tale necessità è rinvenibile pressoché in ogni sistema 
nazionale che opti per una regolamentazione della relazione tra Stato e 
confessioni religiose25. In questo senso, appare non senza significato che 
le stesse fonti di diritto internazionale offrano strumenti di tutela 
complementari a quelli propri riconosciuti per le minoranze. È il caso di 
tutte quelle disposizioni poste a presidio del diritto di libertà religiosa, a 
partire dall’art. 18 dello stesso Patto internazionale sui diritti civili e 
politici, e cioè da quella disposizione che esplicitamente riconosce il 
diritto individuale alla libertà di pensiero, coscienza e religione e i relativi 
contenuti di tutela26. In questo senso si avvalora la tesi di una tutela delle 
minoranze religiose e di convinzione come tutela del pluralismo e della 
libertà religiosa. Un tale quadro ricostruttivo consente di non aggirare le 
problematicità insite in un’applicazione non isomorfica dei concetti e 
nozioni afferenti alla sfera delle realtà minoritarie di natura 
confessionale, ma di circostanziare tale ambito applicativo in termini di 
principi riconoscibili su di un piano universale. Con una evidente 
discrasia, più volte segnalata dalla dottrina internazionalistica. 
All’analisi del contenuto delle disposizioni, l’ambito religioso appare 
considerato in punto di tutela per lo più con esclusivo riferimento alla 
garanzia del diritto individuale di libertà religiosa, mancando un diretto 
riferimento ai gruppi religiosi in quanto tali e, a fortiori, alla religione 
come fenomeno collettivo27.  

Un correttivo di tale tendenza pare tuttavia provenire dagli 
indirizzi giurisprudenziali di ambito regionale, a partire dalle pronunce 

                                                             

eccl., I, 1997, p. 53 ss., dove il riferimento a specifici statuti per le confessioni minoritarie 

è connesso all’applicabilità di norme speciali di livello interno o internazionale in 
funzione compensativa dello statuto privilegiato garantito alle confessioni 
maggioritarie. 

25 Per una panoramica delle modalità di relazione tra Stati e confessioni religiose 
nella dimensione dell’Unione europea, G. ROBBERS (a cura di), State and Church in the 
European Union, third ed., Nomos Verlag, 2019; con specifico riferimento alla questione 
del rapporto tra Stati e minoranze religiose, M. VENTURA (a cura di), The Legal Status of 
Old and New Minorities in the European Union, Comares, Granada, 2021.  

26 E, ancor prima, dell’art. 18 della Dichiarazione Universale dei Diritti dell’Uomo, 
essenzialmente dello stesso contenuto.  

27 Tra gli altri, si veda S. ANGELETTI, Libertà religiosa e patto internazionale sui diritti 
civili e politici: la prassi del Comitato per i Diritti Umani delle Nazioni Unite, Giappichelli, 
Torino, 2008; N. GHANEA, The UN Human Rights Committee and Religious Minorities, in 
States responses to minority religions, a cura di D.M. KIRHAM, Routledge, London, p. 15 
ss.; per una ricostruzione globale della questione, P. VARGIU, Minoranze religiose e 
diritto internazionale: una questione culturale, in Dir. eccl., 1-2, 2021, p. 159 ss. 



 

153 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

della Corte Europea dei Diritti dell’Uomo. Al riguardo, nonostante 
un’apparente minore attenzione delle disposizioni della Convenzione 
alla categoria delle minoranze, l’interpretazione della Corte sembra 
offrire una tutela che supera la sola dimensione individuale del diritto di 
libertà religiosa28. Senza poter affrontare in questa sede un’analisi 
puntuale delle richiamate pronunce29, è essenziale rilevare come il 
combinato disposto dell’art. 9 e dell’art. 14 della Convenzione operi nel 
senso di un coinvolgimento della dimensione collettiva dell’esperienza 
religiosa. Così nel prevedere l’espresso riconoscimento di una tale 
dimensione nell’esercizio individuale del diritto di libertà religiosa e di 
coscienza30. Così anche nell’obbligo di assicurare il godimento di tale 
diritto senza discriminazioni fondate sullo dato religioso e 
sull’appartenenza a una minoranza nazionale31. In tal senso, l’assenza di 
un diretto riferimento alla categoria di minoranza religiosa nella 
Convenzione non pare privare quest’ultima del riconoscimento di tutela. 
Lo stesso pare potersi dire con riferimento all’ambito del diritto 
dell’Unione europea. Al già esaminato contributo all’individuazione di 
una tutela generale per la categoria delle minoranze, proveniente dal 
dettato dell’art. 2 TUE, si aggiunge il contenuto dell’art. 13 TFUE. La 
previsione di un obbligo generale per gli Stati membri di rispettare i riti 
religiosi e le diverse tradizioni culturali, pone così un elemento di 
bilanciamento al diritto degli Stati membri di regolare i rapporti con le 
realtà religiose secondo sistemi nazionali32. Sul piano applicativo, è poi 

noto come la Corte di Giustizia operi in termini di tutela delle persone 
appartenenti a minoranze religiose essenzialmente per il tramite della 
normativa antidiscriminatoria. Se le discriminazioni religiose sul luogo 
di lavoro costituiscono senz’altro l’ambito principale in cui si sostanzia 
tale tutela33, non senza significato appare l’intervento giurisprudenziale 

                                                             

28 P. VARGIU, Minoranze religiose, cit., p. 162 ss.  
29 Per la quale si rinvia a P. VARGIU, Minoranze religiose, cit., p. 172 ss.  
30 Il riferimento è all’art. 9 CEDU che al primo comma stabilisce che “ogni persona 

ha diritto alla libertà di pensiero, di coscienza e di religione; tale diritto include la libertà 
di cambiare religione o credo, così come la libertà di manifestare la propria religione o 
il proprio credo individualmente o collettivamente, in pubblico o in privato, mediante 
il culto, l’insegnamento, le pratiche e l’osservanza dei riti”. 

31 Così recita l’art. 14 CEDU “Il godimento dei diritti e delle libertà riconosciuti nella 
presente Convenzione deve essere assicurato senza nessuna discriminazione, in 
particolare quelle fondate sul sesso, la razza, il colore, la lingua, la religione le opinioni 
politiche o quelle di altro genere, l’origine nazionale o sociale, l’appartenenza a una 
minoranza nazionale, la ricchezza, la nascita od ogni altra condizione”. 

32 P. LILLO, Rilevanza pubblica delle comunità religiose nella dimensione giuridica europea, 
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 28 del 2018, in particolare p. 16 ss. 

33 Nell’ampia letteratura in materia, N. COLAIANNI, Il velo delle donne musulmane 
tra libertà di religione e libertà di impresa. Prime osservazioni alla sentenza della Corte di 



 

154 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

in tutti quei casi di bilanciamento tra rispetto dei diritti di matrice 
religiosa e tutela dell’ordine pubblico34.  

Volendo pertanto percorrere un’ipotesi di interpretazione 
coerente di un diritto delle minoranze religiose e di convinzione, è 
possibile affermare che la tutela di queste ultime si nutra di un sistema 
di fonti multilivello. Un tale diritto si compone di espressioni 
universalistiche, tipiche del sistema di riconoscimento dei diritti, prima 
di tutto individuali, delle Nazioni Unite e di ricerca di apertura verso una 
concezione collettiva del godimento del diritto di libertà religiosa, 
proprio del diritto regionale europeo. Tale assunto pare poter condurre 
a una prima conclusione per cui, con riferimento allo spazio proprio 
dell’Unione europea, è rinvenibile un sistema comune e coerente di 
tutela delle minoranze religiose e di convinzione, tale da consentire una 
valutazione globale dell’attitudine degli Stati membri al suo rispetto. Ciò 
indipendentemente dalla scelta dei singoli Stati in ordine a forme e 
contenuti della tutela delle realtà religiose di minoranza, la cui garanzia 
di protezione sovraordinata diviene bilanciamento del potere degli Stati 
di regolamentazione in materia ecclesiastica. Una comparazione, 
dunque, che supera i soli modelli statuali di relazione con le confessioni 
religiose, e che vuole indagare forme e modalità di rispetto dei diritti 
delle minoranze religiose entro quegli stessi modelli. 
 
 
2 - Le minoranze religiose e di convinzione alla prova delle tecniche di 

misurazione del rispetto e promozione dei diritti umani. Il caso 
dell’Atlas of religious of belief minority rights 

 
Una tale visione sembra trovare una sua possibile forma di applicazione, 
sebben soggetta a costante verifica di coerenza scientifica e tenuta globale 
                                                             

giustizia sul divieto di indossare il velo sul luogo di lavoro, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 11 del 2017, p. 1 ss.; S. SCARPONI, L’appartenenza confessionale delle 
donne lavoratrici davanti alla Corte di Giustizia dell’Unione Europea, in Quad. dir. pol. eccl., 
numero speciale, 2018, p. 221 ss.; A. LICASTRO, Ancora in tema di porto del velo islamico 
e discriminazione della lavoratrice nelle aziende private, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 22 del 2022, p. 53 ss. 

34 Nell’ampiezza del tema si veda, con approccio tematico, R. BOTTONI, Trasfusioni 
di sangue e sicurezza sociale di fronte alla Corte di Giustizia dell’Unione europea, in Biolaw 
Journal, 2, 2023, p. 243 ss.; P. MOROZZO DELLA ROCCA, Ordine pubblico matrimoniale 
e poligamia nella disciplina del ricongiungimento familiare, in Quad. dir. pol. eccl., 2, 2019, p. 
417 ss.; E. D’ALESSANDRO, Ordinamenti statali europei e decisioni di scioglimento del 
matrimonio emesse da tribunali religiosi: il caso Sahyouni, in Quad. dir. pol. eccl., numero 

speciale, 2020, p. 181 ss.; in generale sulla clausola di ordine pubblico nel contesto 
dell’ordinamento Ue, O. FERACI, L’ordine pubblico nel diritto dell’Unione europea, 

Giuffrè, Milano, 2012.  



 

155 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

da parte degli stessi promotori, nell’impianto di analisi proprio del 
progetto di ricerca Atlas of religious or belief minority rights35. Il progetto si 
pone l’obiettivo di mappare e misurare il livello di rispetto e promozione 
dei diritti delle minoranze religiose e di convinzione nell’ambito dei 
Paesi membri dell’Unione europea. A tal fine, lo stesso prende in 
considerazione alcune specifiche policy area in cui si sostanziano i diritti 

di quelle minoranze e le sottopone a un metodo valutativo fondato su 
indici di misurazione. Costituiscono oggetto di analisi il livello della 
promozione di quei diritti, la differenza tra i diritti delle maggioranze e 
quelli riconosciuti alle minoranze, il livello di (dis)uguaglianza di 
trattamento tra minoranze in uno stesso contesto statuale. Rimandando 
ad altri scritti l’inquadramento generale delle linee di ricerca della 
metodologia36, in questa sede si tratteggeranno alcuni degli elementi 
metodologici e di analisi scientifica, utili a comprendere la generale 
portata del progetto in relazione al livello di tutela e garanzia dei diritti 
delle minoranze religiose e di convinzione, per poi passare all’analisi 
delle ripercussioni concrete di tale verifica nella specifica area 
dell’assistenza spirituale.  

Preliminarmente si osserva come l’opzione scientifica fondata 
sull’utilizzo di tecniche di misurazione dei diritti delle minoranze di 
religione e di convinzione pare inserirsi in una linea di ricerca sempre 
più diffusa, che si fonda sull’approccio proprio delle metodologie 
quantitative di ricerca sociale. Un tale approccio utilizza criteri numerici 
per la rappresentazione dello status quo relativo all’applicazione concreta 
di disposizioni internazionali sui diritti umani37.  

I risultati di tali indagini quantitative trovano sempre più spesso 
canali di diffusione mediante piattaforme di consultazione di dati, atte a 
fornire al decisore politico un utile strumento per lo sviluppo di strategie 

                                                             

35 I risultati del progetto aggiornati sono consultabili all’indirizzo 
atlasminorityrights.eu. 

36 In particolare, S. FERRARI, The Atlas of religious or belief minority rights in the EU 
countries, in Quad. dir. pol. eccl., 2, 2021, p. 251 ss.; ID., È possibile misurare i diritti delle 
minoranze religiose e di convinzione?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 10 del 
2023, p. 80 ss.; ID., Sette domande sui diritti delle minoranze di religione e di convinzione e 
sulla loro misurazione, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 8 del 2024, p. 31 ss. 

37 Sulla metodologia di ricerca propria delle scienze sociali, tra gli altri, M. 
CARDANO, G.L. VENTURINI, M. MANOCCHI, Ricerche sociali. Un’introduzione alla 
ricerca delle scienze sociali, Carocci, Roma, 2011; sulla specifica applicazione all’ambito 
dei diritti umani, A. PISANÒ, Origini ed evoluzione dell’approccio quantitativo ai diritti 
umani nel contributo di Human Rights Quarterly, 1979-2014, in Politica del diritto, 1, 2015, 
p. 177 ss; ID., Misurare i diritti umani. Le standards-based measures con approccio de facto, 
in Politica del diritto, 2, 2014, p. 297 ss.; ID., Perché misurare i diritti umani? Opportunità e 
problemi dell’applicazione delle metodologie quantitative ai diritti umani, in Ragion pratica, 1, 

2016, p. 159 ss.  



 

156 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

efficaci negli ambiti di analisi. In tal senso, le indagini di tipo quantitativo 
divengono strumenti al servizio di tecniche di protezione di diritti e 
valori fondativi degli ordinamenti sovraordinati di livello regionale e 
internazionale. Si pensi ai più noti indici di valutazione di tipologia e 
qualità della democrazia nei paesi membri delle Nazioni Unite e 
all’analisi degli indici di democraticità dei paesi membri dell’Unione 
europea38; si pensi, ancora, agli strumenti di analisi delle politiche di 
integrazione dei migranti, svolti su scala internazionale con attenzione 
alle politiche di diritto domestico39.  

Non ultimo, le tecniche di misurazione riguardano direttamente 
anche la categoria dei diritti umani40. L’Atlante dei diritti delle 
minoranze religiose e di convinzione si situa in questo ambito di ricerca 
che fa uso di metodologie interdisciplinari, così ponendosi all’interno 
della riflessione sulla sempre più diffusa necessità di un tale tipo di 
approccio entro i religious studies41. Ai fini del funzionamento della 

metodologia e dell’analisi della validità dei risultati, l’Atlante definisce 
preliminarmente l’oggetto della misurazione e il parametro per 
l’attribuzione del relativo punteggio. In tale ambito, il contenuto della 

                                                             

38 Il riferimento è al Democracy Index, annualmente prodotto dalla Economist 
Intelligence Unit, che compara analisi sulla condizione degli indicatori essenziali che la 

scienza politica individua per la individuazione di regimi democratici, quali la scelta 
dei proprio leader politici mediante regolari elezioni, il godimento delle libertà civili, la 
libera partecipazione politica, il regolare funzionamento delle istituzioni secondo le 
regole dello stato di diritto. L’indice è consultabile, nelle sue varianti, al link 
https://ourworldindata.org/grapher/demo cracy-index-eiu; sullo spazio dell’Unione europea, 

tra i cui valori fondanti l’art. 2 TUE indica, tra gli altri, la democrazia, P. GRAZIANO, 
M. QUARANTA, Studying Democracy in Europe: Conceptualization, Meausurement, and 
Indices, in Government and Opposition, 59, 2, 2024, p. 605 ss. 

39 Tra i più noti indici, si veda il Migrant Integration Policy Index (MIPEX), 
consultabile al link https://www.mipex.eu/; vastissima la letteratura in merito; tra gli altri, 
con riguardo al caso italiano, G. SCIORTINO, È possibile misurare l’integrazione degli 
immigrati?, Quaderni di sociologia e ricerca sociale, Università di Trento, 2015; N. 
CIBELLA, M. MAZZIOTTA, A. PARETO, V. TALUCCI, La misurazione 
dell’integrazione degli immigrati in Italia: metodologie a confronto, in Riv. it. ec. dem. stat., 4, 

2010, p. 119 ss.; sul piano europeo, A. DI BARTOLOMEO, S. KALANTARYAN, S. 
BONFANTI, Measuring integration of migrants a multivariate approach, Migration Policy 
Centre, INTERACT Research Report, Corridor Report, 1, 2015.  

40 Il riferimento è alla Human Rights Measurement Initiative, che unisce attività di 
advocacy e ricerca, i cui dati sono consultabili al link https://humanrightsmeasurement.org/. 
Sul punto, anche S. FERRARI, È possibile misurare, cit., p. 80. 

41 Tra gli altri, H. G. KIPPENBERG, Dynamics of the Human Rights Discourse on 
Freedom of Religion - Observed form the Religious Studies Angle, in Discourse Research and 
Religion. Disciplinary Use and Interdisciplinary Dialogues, a cura di J. JOHNSTON, K. VON 

STUCKRAD, De Gruyter, Berlin, 2021, p. 169 ss.; B. SMITH, Religious Studies and the Goal 
of Interdisciplinarity, Routledge, New York, 2020.  



 

157 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

ricerca si fa del tutto giuridica, indicando nella componente legislativa di 
diritto interno il campo di indagine e nell’insieme degli standard 
internazionali in materia di tutela delle minoranze religiose e di 
convinzione il principio di misurazione.  

Limitando in questa sede l’analisi agli aspetti essenziali posti dalle 
scelte metodologiche42, sembra opportuno soffermarsi su tre elementi, 
che riconducono la giuridicità del contenuto della ricerca alle riflessioni 
sul concetto di minoranza religiosa precedentemente condotte. Il primo 
riguarda la valutazione della sussistenza della categoria di minoranza 
religiosa, laddove la stessa non risulti presente nel diritto interno degli 
Stati oggetto di indagine. Al riguardo, sebbene in nessuno degli Stati 
membri dell’Unione europea presi in considerazione sia individuabile 
una norma che contenga una diretta indicazione della categoria di 
minoranza religiosa43 e sebbene, come autorevolmente sostenuto, 
l’esistenza - si aggiunge, o meno - di una norma in un ordinamento è dato 
rilevante, che determina la condizione del dibattito sulla effettività delle 
disposizioni44, nondimeno la tutela dei diritti delle minoranze religiose e 
di convinzione è dovere che incombe sugli Stati membri. Ciò sia qualora 
si intenda valorizzare più propriamente l’aspetto individuale del 
godimento dei diritti dei membri delle minoranze richiamate, sia qualora 
ci si riferisca alle organizzazioni collettive. In tal senso, l’assenza di 
disposizioni normative che attuino i diritti di libertà religiosa dei gruppi 
minoritari costituisce dato rilevante in funzione del rispetto degli 

obblighi derivanti dal diritto sovranazionale, ivi incluso il rispetto dei 
parametri previsti dal Trattato sull’Unione europea ai fini dell’adesione 
e del mantenimento dello status di Stato membro.  

La seconda riflessione attiene all’utilizzo degli standard 
internazionali quali criterio di valutazione dello stato di salute dei diritti 
delle minoranze in analisi. Anche in tal caso, l’utilizzo degli standard 
internazionali costituisce una prassi più che diffusa e come tale, adottata 
dalle stesse Nazioni Unite45. Standard di tutela e linee guida sono 

                                                             

42 Strumenti argomentativi più diffusi sulle principali questioni giuridiche poste dal 
progetto sono rinvenibili in S. FERRARI, Sette domande, cit. p. 40 ss. 

43 Per lo specifico del caso belga, in relazione alla specifica tutela delle minoranze 
ideologiche e filosofiche, P. FLORIS, Ateismo e costituzione, in Quad. dir. pol. eccl., 1, 2011, 
p. 87 ss.; S. BALDASSARRE, Gli atei sono una minoranza religiosa? La condizione giuridica 
dell’ateismo in Italia e in alcuni paesi dell’Unione europea, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., n. 13 del 2012, p. 67 ss.  

44 S. FERRARI, Sette domande, cit. p. 40.  
45 Si vedano, sul punto, le linee guida delle Nazioni Unite sui diritti delle Minoranze, 

al link https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Publications/MinorityRights 
_en.pdf; in dottrina, R. MEDDA-WINDISCHER, Nuove minoranze. Immigrazione tra 
diversità culturale e coesione sociale, Cedam, Padova, 2010, in particolare p. 23 ss. 



 

158 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

rinvenibili poi, a livello regionale, anche nella vasta produzione di 
organizzazioni intergovernative di matrice istituzionale dell’area 
europea46. La categoria degli standard internazionali sembra, pertanto, 
inserirsi nella riflessione su un diritto delle minoranze religiose e di 
convinzione che si caratterizza come dimensione multilivello di hard e 
soft law47. Un tale sistema complesso consente di effettuare analisi di tipo 

comparato, sebbene i modelli di relazione tra Stato e confessioni religiose 
possano differire tra loro. In questo senso, la tipologia di comparazione 
proposta da Atlas non sembra entrare nel merito della valutazione delle 
scelte di regolamentazione nazionale del fenomeno religioso. Essa si 
limita a compiere un’analisi di ciò che, a livello legislativo, è presente, 
valutandone la rispondenza al sistema globale di standard internazionali 
individuabili in materia. Un tale sistema pare poter dotare di un certo 
grado di oggettività l’analisi dello stato di salute dei diritti delle 
minoranze di religione e di convinzione, prescindendo da valutazioni, 
quanto meno in linea diretta, sui citati modelli interni. Ciò, come si vedrà, 
non significa non valutare, sebbene dal solo punto di vista della 
produzione legislativa, le scelte interne in quanto prodotto dei diversi 
modelli di relazione Stato - religioni. Si tratta, diversamente, di condurre 
tale valutazione sulla base dell’adesione ai richiamati standard 
internazionali, sul presupposto che gli stessi possano e debbano trovare 
applicazione all’interno di ogni modello prescelto.  

La terza riflessione attiene alla valutazione del grado di adesione 

allo standard internazionale e alle ripercussioni sullo stato di salute delle 
minoranze religiose e di convinzione nei diversi contesti paese. In questo 
senso, se il rispetto degli standard internazionali costituisce il minimo 
inderogabile, la metodologia di indagine di Atlas muove dal tentativo di 

                                                             

46 Il riferimento è, in particolare, al Consiglio d’Europa e alle Raccomandazioni del 
Comitato dei Ministri agli Stati membri, alle raccomandazioni e linee guida 
dell’Organizzazione per la Sicurezza e la Cooperazione in Europa, ma anche a 
raccomandazioni e pareri in ambito UE, oltre a report e casi di studio delle agenzie e 
organi UE in materia di diritti fondamentali.  

47 Sul graduale aumento di rilevanza di tali strumenti generali di tutela, in 
particolare per la costante attualizzazione di strumenti di livello internazionale, 
altrimenti a rischio di inadeguatezza con riferimento ai repentini cambiamenti in 
materia di diritti delle minoranze, F. PALERMO, Quanto è morbido il soft law? La tutela 
non giurisdizionale dei diritti delle minoranze nelle aree geogiuridiche europee, in Riv. dir. 
comp., 1, 2022, p. 74 ss.; in senso critico, sul rapporto tra efficacia di tali strumenti di 
ambito UE e diritto interno, A. ALGOSTINO, La soft law comunitaria e il diritto statale: 
conflitto tra ordinamenti o fine del conflitto democratico?, in costituzionalismo.it, 3, 2016, p. 

255 ss.; sulla specifico ambito del diritto ecclesiastico italiano, con particolare attenzione 
alla dimensione ultranazionale dei diritti, F. FRENI, Soft law e sistema delle fonti del 
diritto ecclesiastico italiano, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., settembre 2009, 

p. 1 ss.  



 

159 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

intercettare e premiare tutti quei comportamenti legislativamente 
previsti, che valorizzino la presenza delle minoranze religiose o di 
convinzione. Ciò mediante il riconoscimento di misure che promuovano 
la preservazione, la manifestazione e la diffusione delle specifiche 
identità di minoranza48. In questo senso, il comportamento promozionale 
è inteso quale valorizzazione degli assetti plurali degli ordinamenti 
statali, anche a partire dal riconoscimento di specificità proprie 
confessionali che, compatibili con l’ordine pubblico, incidano sul pieno 
godimento dei diritti di libertà religiosa delle minoranze. Nel prosieguo 
si vedranno alcuni esempi di applicazione di tale atteggiamento 
promozionale nell’ambito del diritto all’assistenza spirituale. In tale sede 
è opportuno rilevare come il concetto di promozione, a differenza di 
quello di protezione, rispetto o garanzia dei diritti, non è ricavabile 
direttamente da previsioni normative che impongono doveri di fare non 
fare agli Stati. Diversamente, il riferimento alla promozione pare 
solitamente riscontrarsi quale impegno degli Stati a porre in atto quelle 
condizioni che garantiscano ai gruppi minoritari il diritto di esprimere le 
loro specifiche identità49.  

Il tema della promozione apre necessariamente a valutazioni in 
ordine al rapporto tra principio di uguaglianza e tutela delle diversità. In 
questo senso, la promozione della diversità costituisce il portato del 
processo di integrazione europea e il principio di non discriminazione ne 
rappresenta lo strumento di tutela, attivabile anche in sede 

giurisdizionale50. Pare così potersi sostenere che la promozione delle 
diversità, anche di tipo religioso, costituisca un’attuazione del principio 
di uguaglianza in senso sostanziale51. Ne consegue che, nella 

                                                             

48 In tal senso, S. FERRARI, Sette domande, cit. p. 33 ss. 
49 Così, ad esempio, l’art. 5 della Framework convention for the protection of national 

minorities, il cui testo è consultabile al link https://www.coe.int/en/web/conventions/ cets-
number-/-abridged-title-known?module=treaty-detail&treatynum=157. Sul punto, S. 
FERRARI, Sette domande, cit., p. 34. La letteratura sulla convenzione richiamata è 
sterminata. Per tutti, J. RINGELHEIM, Minority Rights in a Time of Multiculturalism - The 
Evolving Scope of the Framework Convention on the Protection of National Minorities, in 
Human Rights Law Review, 10, 2010, pp. 99-128; O. DE SCHUTTER, The Framework 
Convention on The Protection of National Minorities And The Law Of The European Union, in 
Double Standard Pertaining to Minority Protection, a cura di K. HENRARD, Brill, Leiden, 

2010, p. 71 ss. Il richiamo al rispetto e alla promozione costituisce, inoltre, una costante 
nell’evoluzione dei trattati europei. Per una ricostruzione in dottrina, M. VENTURA, 
Non-discrimination and Protection of Diversity and Minorities, in The History of the European 
Union. Constructing Utopia, a cura di G. AMATO, L. REICHLIN, G. PASQUINO, E. MOAVERO-
MILANESI (a cura di), The History of the European Union. Constructing Utopia, Hart 

Publishing, Oxford, p. 239 ss.  
50 M. VENTURA, Non-discrimination, cit., in particolare p. 247 ss. 
51 Per una ricostruzione del ruolo della giurisprudenza della Corte di Giustizia 



 

160 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

metodologia di comparazione della promozione delle minoranze 
religiose propria di Atlante, gli Stati membri che attuano misure di 
promozione delle diversità appaiono premiati, rispetto a sistemi che 
optano per un’applicazione del principio di uguaglianza di tipo formale.  

Si rende, così, necessario trovare una forma di bilanciamento tra 
prerogative interne e valori condivisi, che non prescinda dalla 
comprensione delle connotazioni storiche e giuridiche alla base delle 
scelte degli Stati in ordine alle modalità di regolazione del fenomeno 
religioso52, ma che continui a fondarsi sulla ricerca di attuazione del 
principio pluralista53.  
 
 
3 - L’assistenza spirituale nelle strutture separate. International 

standards e giurisprudenza europea nel sistema di valutazione dei 
comportamenti degli Stati membri 

 
L’assistenza spirituale nelle strutture separate costituisce uno dei campi 
di maggiore analisi dello stato di salute della libertà religiosa e del suo 
esercizio da parte delle minoranze di religione o di convinzione54. A sua 
volta, il diritto all’assistenza spirituale può essere soggetto a diversi limiti 
e prescrizioni, in dipendenza dello statuto giuridico goduto da una 
specifica minoranza religiosa o di convinzione nel contesto del diritto 
statuale55. In questo senso, il livello di riconoscimento delle minoranze 

                                                             

nell’affermazione del diritto antidiscriminatorio come strumento per l’attuazione di 
una visione non soltanto formale del principio di uguaglianza, M. DE VOS, The 
European Court of Justice and the march towards substantive equality in European Union anti-
discrimination law, in International Journal of Discrimination and The Law, 1, 2020, p. 62 ss.  

52 Con riguardo al ruolo e funzione del principio di laicità si veda, da ultimo, A. 
FERRARI, Laicità come neutralità e laicità come relazione. Uno sguardo comparativo alle 
laicità di Francia, Belgio, Italia e Spagna, in Quad. dir. pol. eccl., 1, 2024, p. 45 ss.; sul tema, 
fondamentale M. VENTURA, La laicità dell’Unione Europea. Diritti, mercato, religione, 
Torino, Giappichelli, 2001.  

53 Tra gli altri, A. FUCCILLO, Superare la sola eguaglianza formale: verso la libertà 
religiosa delle opportunità, in Le proiezioni civili delle religioni tra libertà e bilateralità. Modelli 
di disciplina giuridica, a cura di A. FUCCILLO, Editoriale Scientifica, Napoli, 2017, p. 57 ss; 
S. FERRARI, La libertà di religione nell’epoca della diversità, in Quad. dir. pol. eccl., 1, 2018, 
p. 283 ss.; M. PARISI, Uguaglianza nella diversità. Identità religiose e democrazia 
costituzionale, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 19 del 2018, p. 1 ss.  

54 Per uno sguardo globale sull’assistenza spirituale nello spazio dei Paesi europei, 
J.R. TRETERA, Z. HORÁK (a cura di), Spiritual Care in Public Institutions in Europe, Verlag 
Berliner Wissenschafts, 2019; G. ROBBERS (a cura di), State and Church, cit.; sugli studi 

inerenti ai modelli di cappellania nelle istituzioni pubbliche, C. SWIFT, M. COBB, A. 
TODD, (a cura di), A Handbook of Chaplaincy Studies. Understanding Spiritual Care in Public 
Places, New York, Routledge, 2016. 

55 S. FERRARI, Perché è necessaria una legge sulla libertà religiosa? Profili e prospettive di 



 

161 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

religiose come collettività può incidere sul godimento dei diritti di tipo 
individuale. Allo stesso tempo e specularmente, il tema dell’assistenza 
spirituale ha trovato una nuova centralità grazie alla presenza diffusa di 
religioni diverse dalla maggioranza quale dato trasversale nel contesto 
dell’Unione europea. Ciò in considerazione dei flussi migratori che, 
avendo interessato pressoché tutta la regione, hanno recato con loro 
anche la migrazione di culture e fedi56.  

Quel che rende particolarmente rilevante l’ambito dell’assistenza 
spirituale nelle strutture separate è la specifica condizione di limitazione 
del diritto di libertà di movimento, e in generale, la compressione dei 
diritti di libertà individuale delle persone che vi risiedono57. In questo 
senso, è possibile sostenere che l’esercizio del diritto all’assistenza 
spirituale nelle strutture separate è perseguibile soltanto con la 
cooperazione delle istituzioni coinvolte.  

L’Atlante dei diritti delle minoranze religiose o di convinzione 
prende in esame l’esercizio del diritto all’assistenza spirituale nelle 
strutture detentive, in quelle sanitare e nelle strutture militari. L’analisi è 
condotta applicando uno schema che si ripete per le tre tipologie di 
strutture, sul presupposto di una loro uniformità di base in relazione a 
questioni di esercizio minimo del diritto: le visite da parte dei 
rappresentanti confessionali, la possibilità di partecipare a funzioni 
religiose, il diritto alla manifestazione della propria appartenenza 
religiosa.  

L’ambito del diritto all’assistenza spirituale nelle strutture 
separate è circostanziato dalla sussistenza di diversi standard 
internazionali. Più diffusa in tal senso è la produzione di linee guida e 
raccomandazioni relative al caso delle istituzioni carcerarie, per le quali 
occorre, in particolare, riferirsi agli standard minimi sul trattamento dei 
detenuti emanati dalle Nazioni Unite. Adottate per la prima volta nel 
1955 dal primo Congresso delle Nazioni Unite sul Trattamento dei 
Detenuti e sottoposte a un lavoro di aggiornamento da parte della 
Agenzia per la Droga e il Crimine, l’attuale versione degli standard 
adottata dall’Assemblea Generale nel 2015 è anche nota come Nelson 

                                                             

un progetto di legge in Italia, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 21 del 2017, 

p. 1 ss. 
56 Declinato, in particolare, sulla cura dei pazienti al tempo della diversità religiosa, 

E. MARTINELLI, Identità religiosa e assistenza spirituale del paziente, La cura del paziente e 
la diversità spirituale. Per una medicina interculturale, a cura di G. BONIOLO, E. MARTINELLI, 

Mimesis, Milano, p. 17 ss. 
57 N. FIORITA, Credere dietro le sbarre: libertà religiosa ed eguaglianza in carcere, in Gli 

stranieri, 3, 2010, p. 7 ss.  



 

162 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Mandela Rules58. Sottolineando la natura non vincolante degli standard, 

l’Assemblea generale richiama la varietà dei sistemi legali dei Paesi 
Membri, riconoscendo la necessità che gli stessi applichino le Mandela 
Rules conformemente al diritto interno. In tal senso, l’osservazione 
preliminare n. 1 ricorda che le Rules non intendono descrivere nel 
dettaglio uno specifico modello di struttura detentiva. Esse sono dirette, 
sulla base di un generale consenso relativo alla concezione 
contemporanea di cosa sia ritenuto accettabile in termini di detenzione, 
alla descrizione dei principi e delle buone pratiche generalmente 
accettate nel trattamento dei detenuti e nella gestione degli istituti di 
pena59.  

Dal punto di vista dei contenuti qui rilevanti, si osserva come la 
tutela universalistica di stampo internazionale si declini nuovamente in 
termini primariamente individuali, non risultando alcun riferimento alla 
categoria delle minoranze, nemmeno tra i gruppi cosiddetti vulnerabili60. 

                                                             

58 United Nations Standard Minimum Rules for the Treatment of Prisoners, consultabili al 
link https://www.unodc.org/documents/justice-and-prison-reform/Nelson_Mandela_Rules-E-
ebook.pdf. Il testo approvato, la cui versione finale è frutto del lavoro del Gruppo di 

Esperti nominati per la redazione, evocativamente riuniti nella fase finale dei lavori a 
Cape Town nel marzo del 2015, accoglie la raccomandazione dello stesso Gruppo di 
denominare le direttive “’Mandela Rules’, to honour the legacy of the late President of 
South Africa, Nelson Rolihlahla, who spent 27 years in prison in the course of his 
struggle for global human rights, equality, democracy and the promotion of a culture 
of peace” (p. 5, punto 6).  

59 Così K. McCALL-SMITH, United Nations Standards Minimum Rules for the 
Treatment of Prisoners (Nelson Mandela Rules), in Int. leg. mat., 55, 2015, p. 1180 ss. 

60 La Rule 11 che si occupa di gruppi vulnerabili espressamente riconosce e indica 

particolari trattamenti che attengono alla tutela delle donne e dei giovani, in entrambi i 
casi indicando l’opportunità di agire sull’organizzazione penitenziaria meditante 
misure di separazione degli spazi detentivi. La riconducibilità diretta delle minoranze 
alla categoria della vulnerabilità è tema discusso. Se, in linea generale, il concetto di 
vulnerabilità è utilizzato teleologicamente per consentire l’attribuzione a persone e 
categorie individuabili come vulnerabili di livelli di protezione superiore, allo stesso 
tempo tale tecnica è sovente oggetto di critica, per il rischio di reiterazione di visioni 
stereotipate e paternaliste dei gruppi che presentano elementi di diversità rispetto alle 
maggioranze. Il dibattito scientifico sul tema presenta alcuni filoni di riflessione che 
attengono ai concetti di engagement e agency dei gruppi di minoranza, come di tecniche 
di ricostruzione della categoria con uno sguardo di tipo intersezionale. Sul punto, W. 
ROGERS, M. MEEK LANGE, Rethinking the Vulnerability of Minority Population in 
Research, in American Journal of Public Health, 4, 2013, p. 2141 ss.; C.E.A. PAULA, A.P. 
DA SILVA, C.L.M. BITTAR, Legislative vulnerability of minority groups, in Ciência & 
Saúde Coletiva, 22, 2017, p. 3841 ss.; D.M. MERTENS, Tranformative research methods to 
increase social impact for vulnerable groups and cultural minorities, in Int. Journ. of Qual. 
Meth., 2021, vol. 20, p. 1 ss..; F. MACIOCE, The Vulnerable Groups and Their Legal Value, 
in F. MACIOCE, The Politics of Vulnerable Groups. Implications for Philosophy, Law, and 
Political Theory, Palgrave Macmillan, London, 2022, p. 31 ss.; C. BALDWIN, Do 



 

163 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Il fattore religioso è, diversamente, preso in considerazione con riguardo 
al generale richiamo al principio di non discriminazione dei detenuti 
sulla base dell’appartenenza religiosa e in considerazione 
dell’essenzialità del rispetto di quest’ultima61.  

All’esercizio concreto della libertà religiosa dei detenuti è poi 
dedicata un’apposita sezione, in cui prende corpo il più ampio tema 
dell’assistenza spirituale. Elemento essenziale a tal fine è il 
riconoscimento del ruolo della cappellania e, più ampiamente, 
dell’assistenza spirituale da parte di personale qualificato, appartenente 
alla confessione religiosa del detenuto. Allo scopo, lo standard 
internazionale prende in considerazione la densità numerica delle 
appartenenze confessionali, riconoscendo la necessità di una figura 
pastorale quando il numero dei detenuti sia ritenuto sufficiente e di una 
figura a tempo pieno, laddove il numero dei detenuti sia tale da 
giustificarlo e le condizioni da consentirlo62. La funzione ministeriale così 
individuata trova, poi, circostanziate le proprie attività nella regolare 
celebrazione di funzioni religiose e nell’effettuazione di visite pastorali 
in privato, quando opportuno. Seguono, infine, due disposizioni di 

                                                             

Vulnerable Groups within Ethnic, Religious or Linguistic Minorities Need Special Standards?, 
in Double Standards Pertaining to Minority Protection, a cura di K. HENRARD, De Gruyter, 
Berlin, 2010, p. 243 ss.; A. LIMANTÉ, A. TEREŠKINAS, Definition of Vulnerable Groups, 
in Legal Protection of Vulnerable Groups in Lithuania, Latvia, Estonia and Poland. Trends and 
Perspective, a cura di A. LIMANTE, D. PÛRAITÉ-ANDRIKIENÉ, Springer, Berlin, 2022, p. 3 
ss.; L. PERONI, A. TIMMER, Vulnerable Groups: The Promise of and emerging concept in 
European Human Rights Convention law, in Int. Journal of Const. Law, 11, 2013, p. 1056 ss.; 

sulla prospettiva intersezionale negli studi sui gruppi vulnerabili, AA. VV., 
Vulnerability and vulnerable groups from an intersectionality perspective, in International 
Journal of Disaster Risk Deduction, vol. 50, 2020, p. 1 ss.; sull’applicazione del concetto di 
intersezionalità all’ambito delle minoranze, in particolare religiose, V. FABRETTI, I. 
VALENZI, Se l’interpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversità e minoranze religiose 
nella topologia delle categorie sociali e giuridiche, in Il senso impervio. Vette e abissi 
dell’interpretazione estrema, a cura di M. LEONE, Aracne, Roma, p 315 ss.; sull’utilizzo del 
concetto di intersezionalità nelle riflessioni del gruppo di studio riguardante forme e 
modi di applicazione del diritto dell’Unione europea, D. FERRARI, Il concetto, cit., p. 

274 ss.; sul dibattito circa l’uso della categoria di minoranza religiosa e la riconducibilità 
al concetto di vulnerabilità, si veda S. FERRARI, Sette domande, cit., p. 34 ss.  

61 Così la Rule 2. Si veda H. BIELEFELDT, N. GHANEA, M. WIENER, Freedom of 
Religion or Belief. An International Law Commentary, Oxford University Press, Oxford, 

2016, in particolare p. 390 ss.; sul generale divieto di discriminazione, M. BARBERA, S. 
BORELLI, Principio di eguaglianza e divieti di discriminazione, in La tutela 
antidiscriminatoria. Fonti, strumenti, interpreti, a cura di M. BARBERA, A. GUARISO, 
Giappichelli, Torino, 2019, p. 5 ss. 

62 Così la Rule 65 par. 1: “If the prison contains a sufficient number of prisoners of 
the same religion, a qualified representative of that religion shall be appointed or 
approved. If the number of prisoners justifies it and conditions permit, the arrangement 
should be on a full-time basis”.  



 

164 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

chiusura che prevedono, rispettivamente, il diritto di ogni detenuto di 
qualsivoglia religione di ricevere o non ricevere una visita da parte di un 
rappresentante religioso.  

Il tema che appare, pertanto, nella sua centralità è quello del diritto 
a un’assistenza spirituale qualificata, religiosamente plurale, ad accesso 
volontario. Nondimeno, lo standard internazionale riconosce la necessità 
di dotare di particolari strumenti l’assistenza spirituale per gruppi 
religiosi omogenei e numericamente significativi, senza tuttavia limitare 
l’esercizio dello stesso diritto per tutti i detenuti, anche se membri di 
minoranze religiose. Tali indicazioni offrono elementi di interpretazione 
importanti per delineare la condizione di tale diritto negli ordinamenti 
nazionali. Quello che nel progetto Atlas viene brevemente indicato come 

“il diritto al cappellano”63 è, pertanto, un sistema complesso, che tiene 
conto del peso delle maggioranze e della appartenenza dei singoli a 
minoranze religiose o di convinzione, queste indirettamente riconosciute 
tramite il servizio di assistenza pastorale loro reso.  

Al riguardo, a partire dall’adesione agli standard, il diritto di 
ricevere un’assistenza spirituale qualificata è articolato tenendo conto 
delle modalità della sua erogazione negli Stati membri dell’Unione 
europea64. Queste sono generalmente riconducibili a tre modelli. Si tratta 
della presenza permanente del cappellano nelle strutture separate; del 
diritto ai rappresentanti religiosi di accedere regolarmente a tali 
strutture; del diritto di questi ultimi di accedere quando il detenuto lo 

richieda. Anche il sostegno economico alla presenza del servizio di 
cappellania costituisce elemento di valutazione, in particolare del peso 
della maggioranza confessionale. Come si vedrà nel prosieguo, la 

                                                             

63 Nella metodologia applicata, che prevede la somministrazione di questionari di 
contenuto giuridico a esperti e tecnici della materia presenti nei vari paesi analizzati, il 
riferimento è al “right to receive spiritual assistance in prison” e corrisponde a un set di 

domande racchiuse nel Cluster A del questionario, consultabile al link 
https://atlasminority 
rights.eu/filemanager/pdf/SPIRITUAL%20ASSISTANCE_Questionnaire%20DEF040324.pd
f. 

64 In particolare sull’assistenza spirituale nelle strutture detentive, J.M. MARTÍNEZ-
ARIÑO, A.L. ZWILLING (a cura di), Religion and prison: An Overview of Contemporary 
Europe, Springer, Cham, 2020; sul diritto ecclesiastico in ottica comparata, A. 
LICASTRO, Il diritto statale delle religioni nei paesi dell’Unione europea. Lineamenti di 
comparazione, Giuffrè, Milano, 2012, in particolare p. 17 ss.; già F. MARGIOTTA 
BROGLIO, La sfida della libertà di religione o convinzione del Trattato costituzionale 
dell’Unione Europea, in Riv. stud. pol. int., 2005, p. 265 ss.; sull’assistenza spirituale nella 
giurisprudenza della CEDU, di recente M. DEL DEO, Comunità separate. La libertà 
religiosa dei detenuti nella giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’uomo alla prova 
dell’emergenza pandemica. Il margine di apprezzamento degli Stati e il diritto dei soggetti privati 
della libertà personale di manifestare il proprio credo, in Quad. dir. pol. eccl., 3, 2023, p. 933 ss. 



 

165 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

questione che si pone all’attenzione del decisore politico riguarda la 
capacità o meno degli Stati di adeguare la rispondenza del trattamento 
riservato al più ampio numero di minoranze di religione e di convinzione 
agli standard richiesti, tenuto conto delle importanti trasformazioni delle 
presenze religiose in atto nel contesto europeo65.  

Diritto individuale e indiretto riconoscimento dell’esercizio 
collettivo della libertà religiosa sono poi indicati nella successiva Rule 66, 
che espressamente individua il soddisfacimento dei bisogni religiosi dei 
detenuti nelle forme della partecipazione alle funzioni religiose 
all’interno delle strutture detentive e nel possesso di testi sacri66. Sebbene 
non espressamente previsto, lo standard richiamato pare aprire alla 
possibile valutazione della presenza di luoghi di culto, o spazi in altro 
modo individuati, adibiti alle funzioni religiose. Come si vedrà, il tema 
degli spazi adeguati allo svolgimento della pratica del culto è centrale nel 
riconoscimento della storicità delle presenze confessionali negli Stati 
membri, così come nella ricerca di un nuovo livello di garanzia in una 
situazione di nuovo pluralismo religioso e culturale67. 

Anche la produzione di soft law nel contesto del Consiglio 
d’Europa muove dal riconoscimento e affermazione dei medesimi diritti 
di libertà religiosa e, nel suo contesto, di assistenza spirituale, per le 
persone detenute. La Raccomandazione 2 del 2006 del Comitato dei 
Ministri, al generale riconoscimento in apertura dei diritti umani dei 
detenuti, accompagna una specifica previsione in materia di libertà di 

pensiero, coscienza e religione68. Si tratta di una disposizione che non 
presenta variazioni sostanziali rispetto allo standard ONU, se non per 
una più marcata indicazione di valutazione di praticabilità delle misure. 
Tale elemento introduce una generale riflessione sui criteri secondo i 
quali la libertà religiosa trova condizione di pieno esercizio. Sul punto, 

                                                             

65 Nello specifico del contest italiano, sul ruolo dei ministri di culto nelle strutture 
separate, M. CARNÌ, I ministri di culto delle confessioni religiose di minoranza: problematiche 
attuali, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 1 del 2015, p. 10 ss. 

66 Rule 66: “so far as practicable, every prisoner shall be allowed to satisfy the needs 
of his or her religious life by attending the services provided in the prison and having 
in his or her possession the books of religious observance and instruction of his or her 
denomination”.  

67 Anche in tal caso, per una panoramica ampia sugli spazi per preghiere e funzioni 
negli istituti di pena degli Stati europei, J.M. MARTÍNEZ-ARIÑO, A.L. ZWILLING (a cura 
di), Religion and prison, cit. Con riguardo alla metodologia di Atlas, la tematica è 

affrontata nel questionario con un set di domande che compongono il Cluster B, 
denominato “right to have worship/meeting places in prison”.  

68 Reccomendation of the Council of Europe Committee of Ministers to Member States on the 
European Prison Rules (Rec (2006)2, Article 29.2 - 29.3 
(https://rm.coe.int/09000016809ee581). 



 

166 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

essenziale è l’analisi della giurisprudenza della Corte europea dei diritti 
dell’uomo, non solo per l’interpretazione del riconoscimento del diritto 
alla libertà religiosa e delle modalità del suo esercizio, ma soprattutto per 
la determinazione di cosa la stessa Corte ritenga meritevole di 
protezione69. In questo senso, il pieno riconoscimento dei diritti degli 
appartenenti a minoranze religiose può o meno risentire di spazi di 
compressione e ciò sia con riguardo alla praticabilità delle richieste, che 
per l’attribuzione alle stesse di un valore eminentemente religioso. Il 
tema è presente e torna con maggior forza se si analizzano gli standard 
relativi a quello che Atlas definisce il diritto alla manifestazione della 
propria appartenenza confessionale e che si sostanzia nel diritto ai 
simboli religiosi e nel diritto al cibo conforme o non proibito dal proprio 
credo70. Concentrandoci in questa sede esclusivamente sul secondo 
aspetto71, lo standard di valutazione in materia è determinato dalla 
Raccomandazione del Consiglio d’Europa prima richiamata, secondo cui 
il regime alimentare dei detenuti dovrebbe essere erogato tenendo conto, 
oltre che dell’età, della salute e delle condizioni fisiche della persona, 
anche della sua religione e cultura72. Anche in tal caso essenziale è il 
contributo della Corte europea dei diritti dell’uomo, che in più occasioni 
ha rilevato come l’osservanza di regimi alimentari dovuti al rispetto di 
regole religiose o filosofiche rientri in una pratica protetta dall’art. 9 della 
CEDU73, circostanziando tuttavia il godimento di tale diritto alla 

                                                             

69 Sul punto, in particolare, J. TEMPERMAN, Freedom of Religion or Belief in Prison: A 
Critical Analysis of the European Court of Human Rights’ Jurisprudence, in Oxford Journal of 
law and Religion, vol. 6, 1, 2017, p. 48 ss.; R. BOTTONI, I. VALENZI, The Right of 
Religious or Belief Minorities and Their Members in Prison: The European Space, in Freedom 
of Religion and Religious Diversity. State Accomodation of Religious Minorities, a cura di 
MD.L. HOSSAIN BHUIYAN, A. BLACK. Routledge, London, 2024, in particolare p. 127 ss. 

70 Si tratta del set di domande individuate sotto il cluster G (consultabile al link 
https://atlasminorityrights.eu/filemanager/pdf/SPIRITUAL%20ASSISTANCE_Questionnaire
%20DEF040324.pdf). 

71 E rimandando il tema dei simboli religiosi a successivi approfondimenti tematici. 
In dottrina, da ultimo, C. CIANITTO, Minoranze e simboli religiosi: I sikh tra identità e 
cittadinanza, Giappichelli, Torino, 2024; A. LICASTRO, Simboli religiosi e «valori 
occidentali»: diritto, religione, integrazione, in Ordines, 1, 2019, p. 113 ss.; S. MANCINI, M. 
ROSENFELD, Sotto il velo della tolleranza. Un confronto tra il trattamento dei simboli 
religiosi di maggioranza e di minoranza nella sfera pubblica, in Ragion pratica, 2, 2012, p. 421 
ss.; A. NEGRI, G. RAGONE, M TOSCANO, L. VANONI (a cura di), I simboli religiosi nella società 
contemporanea, , Giappichelli, Torino, 2022. 

72 Reccomendation of the Council of Europe Committee of Ministers to Member States on the 
European Prison Rules (Rec (2006)2, Article 22.1 

73 Così nei casi Jakóbski v. Poland e Vartic v. Romania, secondo cui “providing food to 

a prisoner compatible with his or her religious beliefs is important since observing 
dietary rules can be considered a direct expression of beliefs in the sense of Article 9 of 
the Convention”, entrambi in Guide on the case-law of the European Convention on Human 



 

167 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

valutazione di non eccessiva gravosità della misura per la struttura 
carceraria74. La materia del diritto a regimi alimentari religiosamente 
orientati, o quantomeno non vietati dalla propria religione o 
convinzione, costituisce un tema ampiamente dibattuto in dottrina, con 
importante produzione giurisprudenziale. Al riguardo, la definizione 
della linea di confine tra quanto considerabile religiosamente motivato e 
quanto non lo sia, riverbera sul possibile riconoscimento di pieni diritti 
alle minoranze di religione o di convinzione e sugli obblighi gravanti 
sugli Stati. Sul punto, se i dati prodotti dalla ricerca sembrano non 
registrare questioni problematiche con riguardo alla somministrazione 
di cibo non vietato dalle regole alimentari religiosamente orientate, 
diversamente la somministrazione di cibo conforme a tali regole sembra 

costituire ancora un’eccezione. Sussistono, al riguardo, anche esperienze 
nazionali di ricorso ad accordi con le istituzioni rappresentative di alcune 
delle minoranze religiose presenti negli Stati, volti alla preparazione, al 
di fuori delle strutture carcerarie, del cibo conforme alle regole religiose. 
Il dato risulta, tuttavia, frammentato e difficilmente mappabile, stante la 
pluralità dei sistemi di riconoscimento dei rapporti con le minoranze 
religiose vigenti nei diversi paesi.  

Gli standard in materia di assistenza spirituale delle persone in 
condizione di detenzione, come evidente, rappresentano la parte più 
consistente delle indicazioni e linee guida ricavabili nell’ambito 
dell’intera area. Tale motivazione, unitamente alla maggiore 

frammentarietà delle indicazioni in materia di strutture sanitarie su scala 
europea, pare aver reso preferibile, in una prima fase applicativa della 
ricerca, attenersi a una prassi di applicazione estensiva degli standard 
internazionali valevoli per le carceri alle altre strutture separate. Ciò sul 
presupposto metodologico consistente nella riproduzione delle 
medesime domande per l’intera area di indagine. Si rileva, peraltro come 
quest’ultima non fornisca, al momento, dati sulle questioni che più da 
vicino riguardano la cura spirituale e il rispetto dei precetti religiosi nella 
somministrazione delle cure sanitarie. Il dato costituisce un evidente 
limite della ricerca, che tuttavia pare doversi connettere alla maggiore 
rilevanza, nel settore sanitario, degli accordi territoriali con aziende 
anche di natura privata, elemento che, nella stretta logica della 

                                                             

Rights: Prisoners’ rights, 31 August 2022, p. 16 ss.  
74 M.C. MAFFEI, The Right to ‘Special Food’ under art. 9 of the European Convention on 

Human Rights, in Dir. um. dir. int., 6, 2012, p. 101 ss.; A. CHIZZONITI, La tutela della 
diversità: cibo, diritto e religione, in Dir. eccl., 1-2, 2010, p. 17 ss.; S.I. CAPASSO, La tutela 
della libertà religiosa nelle carceri, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 19 del 

2016, in particolare p. 9 ss.  



 

168 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

mappatura dei dati legislativi, non consente di addivenire a risultati 
oggettivamente verificabili.  

Un ultimo riferimento è all’assistenza spirituale nelle strutture 
militari, nelle quali rileva, in particolare, il diritto all’esenzione dal lavoro 
in occasione delle specifiche festività previste dalla confessione di 
minoranza. Anche in tal caso, i dati sembrano indicare, seppur ancora 
solo in via generale, una tendenziale centralità della questione. A essa si 
riconnette una debolezza del sistema di tutela ogni qualvolta si prendano 
in considerazione le sole festività delle confessioni religiose 
maggioritarie.  
 
 
4 - Il diritto all’assistenza spirituale negli Stati membri Ue: spunti per 

un’analisi comparata  

 
 
Illustrate le principali questioni inerenti all’applicazione della 
metodologia di Atlas alla tematica dell’assistenza spirituale, è possibile 
procedere con l’analisi di alcuni dei dati più rilevanti che emergono dalla 
ricerca, traendo qualche conclusione in punto di diritto. Una 
comparazione tra situazioni statali così circostanziata ha lo scopo di 
individuare punti di forza e di debolezza sui quali è possibile formulare 
buone pratiche di tutela dei diritti o, al contrario, indicazioni di possibili 
rischi. Al riguardo, il quadro generale sullo stato di salute dell’assistenza 
spirituale nei paesi analizzati è dato da risultati aggregati che interessano 
l’intera area, comprensiva cioè delle tre tipologie di strutture separate in 
cui il diritto all’assistenza spirituale è esercitato. L’analisi aggregata 
mostra un quadro piuttosto chiaro della situazione europea, mentre una 
lettura disaggregata dei dati consente di comprendere i maggiori punti 
di criticità sui quali intervenire.  

In questo senso, la valutazione delle misure promozionali in atto 
negli Stati membri dell’Unione europea attualmente analizzati75 
individua un primo blocco critico di paesi, che si posizionano al livello 
inferiore della scala della promozione dei diritti. Si tratta della Grecia, 
della Spagna, dell’Italia e di Cipro, i cui risultati si discostano di poco, in 
positivo, dal mero rispetto degli standard internazionali e non 
differiscono tra loro in maniera significativa, formando così un gruppo 
omogeneo di comparazione76. All’opposto, paesi come la Francia, il 

                                                             

75 L’elenco completo è consultabile al link https://atlasminorityrights.eu/countries/index. 
php. 

76 Nella metodologia di Atlas, in considerazione del fatto che il rispetto degli 

standard internazionali costituisce, in termini numerici, l’attribuzione di un punteggio 



 

169 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Belgio e il Portogallo mostrano i risultati migliori in termini 
promozionali, ponendosi così nella fascia più alta77.  

Il dato disaggregato mostra subito questioni giuridiche centrali, 
che ineriscono alle modalità con cui tali Stati provvedono 
all’organizzazione dell’assistenza spirituale. I quattro paesi che si 
posizionano ai livelli più bassi condividono, infatti, l’erogazione di uno 
stabile servizio di cappellania, organizzato e finanziato dallo Stato, 
esclusivamente per gli individui appartenenti alle maggioranze 
religiose78. Se il dato, legato a motivazioni storico - giuridiche, non 
implica di per sé una violazione degli standard internazionali in materia, 
l’esclusione delle minoranze di religione o di convinzione da un servizio 
di cappellania continuativo comporta un evidente disallineamento con 
riguardo alla nuova demografia religiosa europea. Il dato negativo 
emerge anche se comparato con le linee guida indicate a livello 
internazionale, che richiedono un’assistenza spirituale più stabile in 
presenza di gruppi religiosi numericamente significativi. È, ad esempio, 
il caso dell’Italia, in cui la presenza di alcune confessioni religiose di 
minoranza, a partire dall’Islam, si è fatta numericamente cospicua e 
comporterebbe la necessità di ripensare l’organizzazione dell’assistenza 
spirituale, in particolar modo negli istituti penitenziari79. Riflessioni 

                                                             

pari a 0, i paesi richiamati oscillano uniformemente tra il punteggio 0,14 e il punteggio 
0,16. Ciò significa che il livello promozionale dei diritti è di poco superiore al mero 
rispetto dello standard internazionale. Sul punto, per l’assistenza spirituale, si vedano 
le infografiche presenti sulla piattaforma Atlas al link 
https://atlasminorityrights.eu/areas/Spiritual-assistance.php#guide. 

77 Nel caso dei paesi richiamati, la misurazione delle attività promozionali si attesta 
in maniera sostanzialmente uniforme intorno al valore 0,30. Per le infografiche 
https://atlasminorityrights.eu/areas/Spiritual-assistance.php#guide. 

78 Un quadro della demografia religiosa dei Paesi analizzati è rinvenibile sulla 
piattaforma Atlas nella sezione dedicata all’illustrazione delle specificità delle singole 
realtà nazionali. Oltre a una descrizione del background storico e della condizione delle 

minoranze religiose o di convinzione, la sezione ospita infografiche sulla popolazione 
religiosa a partire dai dati del World Religion Database. Esemplificativamente, per ciò che 
attiene alla Grecia, si veda il link https://atlasminorityrights.eu/countries/Greece.php# 
opendivdemo.  

79 Per la questione della presenza musulmana nelle carceri italiane, M.K. 
RHAZZALI, Religious Care in the Reinvented European Imamate Muslim and Their Guides 
in Italian Prison, in Religious Diversity in Prison. Challenges and Implications for 
Rehabilitation, a cura di I. BECCI, O. ROY CHAM, Springer, 2015, p. 117 ss.; sulla questione 
della diversità religiosa in Italia, tra gli altri, F. ALICINO, Italy: Tested by New Religious 
Diversity - Religion in the Prison System, in Religion and Prison, cit., p. 219 ss.; si veda, 
inoltre, S. ANGELETTI, L’accesso dei ministri di culto islamici negli istituti di detenzione, 
tra antichi problemi e prospettive di riforma. L’esperienza del Protocollo tra Dipartimento 
dell’amministrazione penitenziaria e UCOII, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 

24 del 2018, p. 1 ss.  



 

170 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

similari paiono riscontrarsi negli altri paesi richiamati, che condividono 
una presenza maggioritaria ancora determinante, ma in mutamento80. In 
tutti questi casi, al riconoscimento di una particolare condizione di favore 
alle religioni di maggioranza corrisponde il particolare statuto legale loro 
riconosciuto. I sistemi, cioè, che privilegiano la tutela delle maggioranze 
religiose paiono premiare lo statuto confessionale prima del diritto 
individuale, con la conseguenza di far discendere l’accesso all’assistenza 
spirituale dei singoli dalla condizione di riconoscimento giuridico della 
relativa confessione. È l’approccio cosiddetto istituzionale 
all’interpretazione del fenomeno religioso, che rischia di far prevalere i 
rapporti di forza tra Stato e confessioni religiose sulla tutela della 
dimensione umana81.  

Diversamente, gli Stati che si pongono al livello più alto della 
graduatoria devono tale posizionamento a sistemi legali che consentono 
a un largo numero di minoranze religiose di ricevere un’assistenza 
spirituale qualificata e stabile da parte di un rappresentante della propria 
confessione. Così per Francia e Portogallo, che riconoscono tale diritto 
alle confessioni religiose registrate e per il Belgio, che lo attribuisce alle 
confessioni religiose dotate di riconoscimento da parte dello Stato82. Con 

                                                             

80 Sulla situazione in Spagna, J. MARTINEZ-ARIÑO, Spain: Religion in Prisons - 
Socio-Legal Perspecitves, in Religion and Prison, cit., p. 339 ss.; per la situazione greca, V. 

ARTINOPOULOU, E. KAMARAKIS, Prison Conditions in Greece, Antigone edizioni, 
Roma, 2019; per Cipro, A. DAYIOǦLU, H. METE, Cyprus, in Yearbook of Muslims in 
Europe, Brill, Leiden, 2014, p. 153 ss.  

81 In questo senso, per lo spazio italiano, R. MAZZOLA, Religioni dietro le sbarre. 
Alcune questioni di diritto di libertà religiosa nel sistema carcerario italiano, in Dir. rel., 2, 2017, 
p. 443 ss.; anche E. OLIVITO, “Se la montagna non viene a Maometto”. La libertà religiosa 
in carcere alla prova del pluralismo e della laicità, in costituzionalismo.it, 2, 2015, p. 8 ss.; per 
la questione greca, K. KYRIAZOPOULOS, The “Prevailing Religion” in Greece: Its 
Meaning And Implications, in Journal of Church and State, 3, 2001, p. 511ss.; E.A. 
DIAMANTOPOULOU, Religious Freedom in the light of the relationship between the 
Orthodox Church and the nation in contemporary Greece, in International Journal for the Study 
of the Christian Church, 12, 2012, p. 164 ss.; per la Spagna, tra gli altri, J. MARTÍNEZ 
TORRÓN, Religious Freedom and Democratic Changes In Spain, in BYU L. Rev., 2006, p. 
777 ss.; A. MOTILLA, Religious Pluralism in Spain: Striking the Balance Between Religious 
Freedom and Constitutional Rights, in BYU L. Rev., 2004,p. 575 ss.; per Cipro, A.C. 
EMILIANIDES, State and Church in Cyprus, in G. ROBBERS (a cura di), State and Church, 
cit. p. 282 ss.; ID., Religion and Law in Cyprus, Wolters Kluwer, Alphen aan den Rijin, 

2019.  
82 Per il caso francese si vedano le riflessioni di F. MESSNER, The status of spiritual 

assistance in France, in Spiritual care in public institutions, a cura di J. TRETERA, Z. HORAK 
Berliner Wissenschafts Verlag, Berlin, 2019, p. 39 ss.; per il Portogallo, V. CANAS, State 
and Church in Portugal, in State and Church, cit., p. 483 ss.; in controtendenza con le 

indicazioni di legge, per uno sguardo sulla prassi, A.P. DORES, N. PONTES, R. 
LOUREIRO, Prison conditions in Portugal, Antigone Edizioni, Roma, 2013, p. 27 ss.; per 



 

171 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

una precauzione interpretativa essenziale: i risultati si riferiscono al 
rilevamento di dati legislativi e non alla loro applicazione concreta. In tal 
senso, l’attribuzione del punteggio elevato è effettuata 
indipendentemente dall’esercizio concreto di tale diritto da parte di tutte 
le confessioni che vi hanno accesso.  

Nella fascia intermedia si collocano, infine, numerosi Stati, in 
dipendenza di fattori quali il numero delle minoranze religiose con 
accesso alla cappellania stabile o ad ulteriori requisiti, come il sostegno 
dei costi del servizio di assistenza spirituale a carico dello Stato ovvero 
con oneri sostenuti delle stesse minoranze83.  

Più complessa è la mappatura concernente il diritto a uno spazio 
appositamente adibito alle funzioni religiose all’interno delle strutture 
separate. Al riguardo gli standard internazionali non indicano 
espressamente la sussistenza di un diritto in tal senso, rimandando alla 
più ampia soddisfazione del bisogno di pratica religiosa, anche 
attraverso la partecipazione alle celebrazioni e agli atti di culto alla cui 
erogazione provvedono le amministrazioni delle strutture separate84. Al 
riguardo, il primo dato parificante la condizione di tutti gli Stati è 
l’assenza del riconoscimento di un diritto delle minoranze religiose di 
vedersi assegnato uno spazio riservato, in forma permanente ed 
esclusiva, alle pratiche del culto. In senso opposto, il diritto ad avere uno 
spazio per la pratica religiosa, come essenzialmente previsto dagli 
standard internazionali, costituisce esemplificazione del cosiddetto peso 

della maggioranza, con riconoscimento del diritto che segue storicità e 
diffusione del credo maggioritario. Esemplificativo il caso italiano, in cui 
l’obbligatorietà del cappellano ai fini dell’assicurazione della 
celebrazione del culto cristiano cattolico postula la necessaria presenza 
di un luogo di culto esclusivamente a ciò adibito85.  

                                                             

la situazione belga, A. OVERBEEKE, J. VRIELINK, Belgium, in, Religious assistance in 
public institutions, a cura di R. BALODIS, M. RODRÍGUEZ BLANCO, Editorial Comares, 
Granada, 2018, p. 53 ss.  

83 È il caso, ad esempio, dell’Austria, dove sebbene il diritto sia riconosciuto a tutte 
le minoranze religiose, i costi sono a carico dello Stato soltanto per un numero limitato 
di esse. Una ricostruzione del sistema legislativo austriaco in materia, con riferimento 
alle fonti del diritto individuale all’assistenza individuale e alla legislazione per 
specifiche confessioni (nella forma concordataria per la chiesa cattolica e di atto federale 
per sei dei maggiori gruppi confessionali) è rinvenibile in W. REISS, Austria: 
Management of Religious Diversity in Prisons, in, Religion and Prison, cit., in particolare p. 

15 ss.  
84 In questo senso essenzialmente la Rule n. 66 delle Mandela Rules e l’art. 29, par. 2 

della Raccomandazione Rec(2006) del Comitato dei Ministri gli Stati membri in materia 
di regolamentazione della vita carceraria. 

85 Così l’art. 26 della legge 26 luglio 1975, n. 354 sull’ordinamento penitenziario, per 
cui “I detenuti e gli internati hanno libertà di professare la propria fede religiosa, di 



 

172 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Cionondimeno, si rileva come la necessità di garantire il 
pluralismo religioso e la pratica del culto entro le strutture separate abbia 
favorito la ricerca di soluzioni differenziate, essenzialmente riconducibili 
a due modelli. Nel maggior numero dei casi analizzati le strutture 
separate orientano la scelta verso la messa a disposizione di spazi adibiti 
al culto differenziato sulla base delle esigenze della popolazione. Tale 
tipologia di spazi ospita la presenza di simboli religiosi, libri sacri e 
celebrazioni liturgiche, la cui fruizione avviene separatamente. 
Un’opzione di tal tipo comporta un certo grado di negoziazione degli 
spazi e di interazione tra istituzioni pubbliche e rappresentanti delle 
differenti confessioni religiose di minoranza86.  

Il secondo modello attiene alla sperimentazione di spazi multifede 
o stanze del silenzio. In questo caso la tipologia di utilizzo degli spazi 
prevede una compresenza delle esperienze religiose, ovvero una messa 
a disposizione di spazi neutri. Il caso degli ospedali italiani mostra, ad 
esempio, una sempre più ramificata attività associativa, condotta di 
concerto con le aziende ospedaliere e il Servizio sanitario nazionale, per 
lo studio e la messa in opera di stanze del silenzio nei principali plessi 
ospedalieri italiani87. Sebbene qualche esperienza sia registrabile anche 
nelle strutture carcerarie88, il diverso impatto delle misure di gestione 

                                                             

istruirsi in essa e di praticarne il culto. Negli istituti è assicurata la celebrazione dei riti 
del culto cattolico. A ciascun istituto è addetto almeno un cappellano. Gli appartenenti 
a religione diversa dalla cattolica hanno diritto di ricevere, su loro richiesta, l’assistenza 
dei ministri del proprio culto e di celebrarne i riti”. In dottrina, A. FABBRI, L’esercizio 
della libertà religiosa in carcere, tra garanzie di sicurezza e finalità rieducative: l’esperienza 
islamica, in Democrazia e sicurezza - Democracy and Security Review, 3, 2021, p. 96 ss. 

86 Sul punto, ancora essenziali i rilievi sulla funzione dello spazio e della spazialità 
in ambito carcerario ai fini del riconoscimento dei diritti delle stesse minoranze religiose 
contenuti in M. ROSATI, V. FABRETTI, L’assistenza religiosa in carcere. Diritti e diritto 
al culto negli istituti di pena del Lazio, Rapporto di ricerca Centre for the Study and 

Documentation of Religions and Political Institutions in Post-Secular Societies, CSPS, 
2012, in particolare p. 59 ss. 

87 Si veda, al riguardo, A. BONARDI, Le Stanze del Silenzio e dei Culti: lo stato dell’arte 
in Italia, in Dialoghi mediterranei, n. 52, 2021. In senso più ampio, si segnala la 
costituzione, nel giugno del 2016, del Gruppo nazionale di lavoro per la “Stanza del 
silenzio e dei Culti”, coordinata dal Prof. Vincenzo Pace, che si occupa, oltre che della 
diffusione e approfondimento della pratica delle stanze del silenzio in Italia, anche della 
mappatura delle strutture pubbliche che ospitano una tale tipologia di strutture. La 
mappatura interviene a sostegno di una generale lacunosità delle fonti in materia, a 
partire dalla messa a disposizione dei protocolli di intesa per l’installazione delle stanze 
del silenzio nelle varie realtà territoriali italiane. Inoltre, S. COGLIEVINA, L’assistenza 
spirituale e gli spazi per il culto negli ospedali dell’Italia pluriconfessionale, tra modelli 
consolidati e nuovi strumenti, in Dir. eccl., 1-2, 2018, p. 279 ss.  

88 In particolare, A. BONARDI, M. EL FASI, Stanze del Silenzio e dei Culti nelle Carceri: 
un’esperienza a Parma, in Dialoghi mediterranei, n. 64, 2023.  



 

173 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

della presenza multireligiosa non sembra, tuttavia, ancora consentire un 
pieno sviluppo di tale pratica al di fuori dell’esperienza ospedaliera. Se 
si osserva la situazione spagnola, la questione della gestione degli spazi 
per la preghiera si differenzia tra strutture carcerarie insediate 
precedentemente al 1978 e, pertanto, in una situazione di condizione di 
privilegio riconosciuta alla Chiesa cattolica e le strutture costruite 
successivamente. Sebbene la situazione sia altamente diversificata, è 
possibile individuare una linea di continuità che vede le cappelle 
cattoliche per lo più trasformate in spazi polifunzionali, come tali, adibiti 
anche, ma non esclusivamente, al culto di altre confessioni religiose89. 
Tuttavia, rimane irrisolta la questione della simbologia sacra di tali spazi, 
per lo più mantenuta come in origine, tema che apre a valutazioni sulla 
opportunità o meno di scelte maggiormente neutrali90. Diversamente, 
nelle strutture carcerarie di nuova costruzione, la scelta è per lo più 
orientata verso l’assenza di specifici luoghi di preghiera, ovvero in favore 
della costruzione di stanze del silenzio. 

Su di un altro piano, il caso svedese mostra una diffusione 
consistente dell’utilizzo di spazi di preghiera differenti da quelli della 
maggioranza. In tal senso, il maggior numero delle cappellanie 
ospedaliere mette a disposizione locali alternativi, a disposizione di 
tutti91. In senso opposto, i risultati delle indagini riferite alla condizione 
austriaca individuano, con particolare riguardo alla situazione 
ospedaliera, l’assenza di spazi neutrali, a fronte di una predominanza di 

assegnazione al gruppo religioso tradizionalmente maggioritario. Ne 
consegue una diffusa presenza di cappelle cattoliche e una scarsa 
disponibilità di spazi di preghiera per le comunità ortodosse e 
islamiche92.  

La condizione dei diritti agli spazi religiosi per le minoranze 
costituisce, a oggi, un tema aperto. I dati forniti dal progetto Atlante 
mostrano una situazione non solo variegata, ma anche di difficile 
misurazione. Ciò è dovuto alla scarsa presenza di legislazione in materia, 
cui sopperisce un generale ricorso alla prassi convenzionale, per lo più 

                                                             

89 J. MARTINEZ-ARIÑO, Spain: Religion in Prisons, cit., p. 350. 
90 In senso contrario, R. BOBROWICZ, Multi-Faith Spaces Uncover Secular Premises 

Behind the Multi-Faith Paradigm, in Religions, 9, 2018, p. 37 ss. 
91 R. BOBROWICZ, The Politics of Multi-faith. The Limits of Legible Religion in Europe, 

Brill, Leiden, 2025, p. 110; T. BIDDINGTON, Multi-faith Space: History, Development, 
Desing and Practice, Jessica Kingsley Publishers, London, 2020, p. 46.  

92 R. WOLFRAM, E. TROYER, Management of Religious diversity in state institutions 
in Austria, in Reimagining Faith and Management, a cura di E. PIO, R. KILPATRICK, T. PRATT 

Routledge, London, 2021, p. 229.  



 

174 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

territoriale, che rende complesso il reperimento e la mappatura delle 
fonti93.  

La questione dell’alimentazione religiosamente orientata 
all’interno delle strutture separate costituisce altra area di analisi presa 
in considerazione dal progetto94. Gli essenziali standard internazionali in 
materia richiamano alla necessità della somministrazione di cibo che 
prenda in considerazione le generali condizioni della persona, tra le quali 
si annovera l’appartenenza religiosa95. Sul punto la Corte Europea dei 
Diritti dell’Uomo ha avuto modo di tornare reiteratamente, sia per la 
chiara riconduzione della materia delle regole alimentari all’interno della 
tutela offerta dall’art. 9 della Convenzione Europea, sia per una puntuale 
analisi delle situazioni coperte da tale tutela96. Al riguardo, la situazione 
dei paesi europei oggetto di analisi tende a non differenziare particolari 
situazioni di carenza. Ciò in considerazione del fatto che, coerentemente 
con gli standard internazionali in materia, le strutture pubbliche 
adeguano i propri obblighi nel senso della somministrazione di cibo non 
proibito, più che di cibo conforme alle regole alimentari religiosamente 
definite, qualora ciò non costituisca un incombente eccessivo per le stesse 
strutture. Se si osserva il dato a partire dalla erogazione di cibo conforme 
alle regole religiose alimentari, la prospettiva cambia, essendo garantito 
tale diritto in rari casi e principalmente mediante accordo con le singole 
confessioni religiose97. 

 
5 - Osservazioni conclusive. Verso una riforma condivisa 

dell’approccio alla tutela dei diritti delle minoranze di religione e 
convinzione 

 

                                                             

93 Ne consegue che, nell’attività di misurazione e costruzione dell’indice della 
promozione, il progetto Atlas ha scelto di applicare un coefficiente pari a 0,50 per 
riequilibrare un dato poco ponderabile ma con un peso importante nella 
determinazione della media globale del posizionamento dei paesi considerati.  

94 Si tratta dei dati analizzati nel cluster G dei questionari, consultabili al link 
https://atlasminorityrights.eu/filemanager/pdf/SPIRITUAL%20ASSISTANCE_Questionnaire
%20DEF040324.pdf.  

95 Così l’art. 22.1 della Raccomandazione Rec (2006) 2 del Consiglio d’Europa 
prevede che “Prisoners shall be provided with a nutritious diet that takes into account 
their age, health, physical condition, religion, culture and the nature of their work”.  

96 Sul punto, R. BOTTONI, I. VALENZI, The Rights of Religious, cit., in particolare p. 
129 ss., con analisi della principale giurisprudenza della Corte EDU in materia.  

97 Si veda il caso italiano relativo all’intesa stipulata con l’Unione delle Comunità 
ebraiche in Italia di cui alla legge n. 101 del 1989 che, all’art. 7, secondo comma, prevede 
che le comunità ebraiche si facciano carico sul territorio di provvedere a fornire pasti 
kosher nelle strutture detentive, sostenendone gli oneri.  



 

175 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

I dati raccolti e analizzati mediante la metodologia del progetto Atlas 

sembrano suggerire la necessità di una seria riforma del sistema di tutela 
dell’assistenza spirituale nei paesi dell’area del Sud Europa. Il diritto alla 
cappellania in forma stabile e continuativa, riservato alle sole 
maggioranze confessionali appare, a oggi, sproporzionato con riguardo 
agli importanti cambiamenti della demografia religiosa in atto. Il rischio 
di sperequazione nel godimento dei diritti connessi all’assistenza 
spirituale sembra, nell’ottica del progetto, segnalare finanche il rischio di 
un comportamento discriminatorio nei confronti delle minoranze 
religiose98. Alla questione della demografia religiosa sembra, poi, doversi 
strettamente connettere il tema del riconoscimento degli statuti legali 
delle minoranze religiose e di convinzione. Il dato emerge 
all’osservazione della distribuzione di dette minoranze su un’ipotetica 
scala di misurazione della promozione dei diritti. Un tale esercizio vede 
le Belief organizations posizionarsi al livello più basso, unitamente a realtà 

che il progetto ha inteso includere nella mappatura dei diritti, come 
Scientology99. L’assenza di riconoscimento di tali realtà entro la categoria 

di minoranza religiosa o, in senso più ampio, di confessione, comporta 
l’automatica esclusione dal godimento di un cospicuo numero di diritti 
strettamente connessi allo statuto giuridico riconosciuto dagli Stati. Non 
è un caso che il Belgio, con il riconoscimento delle organizzazioni 
filosofiche e non confessionali, abbia ottenuto, al riguardo, un risultato 
premiante. Ancora diversa la situazione di Scientology, che oscilla tra la 

generale problematica afferente al concetto giuridico di religione e ai 
criteri di identificazione di una confessione religiosa100 e la necessità 
d’intervento della stessa Corte Europea dei diritti dell’uomo101. Al 
contempo, la più recente presenza di alcune realtà religiose fortemente 

                                                             

98 In senso ampio, S. FERRARI, Perché è necessaria una legge sulla libertà religiosa? 
Profili e prospettive di un progetto di legge in Italia, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., n. 21 del 2017, p. 1 ss.; ID., Le minoranze religiose escluse. Introduzione al tema, in Stato, 
Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 13 del 2021, p. 3 ss. 

99 I dati del Promotion Index segnalano un punteggio per Scientology pari a 0.03 e delle 
Belief Organizations pari a 0.04, a fronte, in via esemplificativa, del dato delle comunità 

islamiche, che si assesta su un punteggio di 0.19. I dati integrali sono consultabili al link 
https://atlasminorityrights.eu/areas/Spiritual-assistance.php#infografiche.  

100 Su cui già F. ONIDA, Nuove problematiche religiose per gli ordinamenti laici 
contemporanei: Scientology e il concetto giuridico di religione, in Quad. dir. pol. eccl., 1, 1998, 

p. 279 ss.  
101 Il riferimento è al caso Church of Scientology Moscow v. Russia, n. 18147/02 del 5 

aprile 2007, sul quale si veda G. CAROBENE, L’affaire di Scientology. La qualificazione in 
via giudiziaria di una confessione nel contesto ‘europeo’ della libertà di religione, in Stato, Chiese 
e pluralismo confessionale, cit., aprile 2008, p. 1 ss.; EAD., La Chiesa di Scientology. 
Narrazione religiosa e configurazione giuridica, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 

n. 13 del 2021, p. 91 ss.  



 

176 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

legate ai flussi migratori, come nel caso del sikhismo, comporta una 
generale minore promozione dei diritti102. Ciò anche in considerazione 
della consistenza numerica poco elevata che, come nel caso delle 
comunità Hindu, costituisce un elemento di penalizzazione generalizzato 
in tutti i paesi oggetto di analisi103. Allo stesso tempo, si osserva come nei 
paesi dove è presente una forte maggioranza confessionale, alla minore 
promozione delle minoranze religiose corrisponde una generale 
condizione di trattamento giuridico parificato al mero rispetto degli 
standard minimi. In questo senso, il rischio di ricadere nella situazione 
di indistinzione e anonimato104 che si voleva superata sembra, non solo 
per la situazione italiana, non poi così remoto. In generale va, infatti, 
affermandosi un livellamento verso il basso del trattamento riservato alle 
minoranze e una generale difficoltà alla promozione dei diritti di queste 
ultime su di un piano di parità.  

Se osservato con riferimento al più ampio tema dello statuto 
giuridico delle minoranze religiose nel contesto europeo, il progetto Atlas 

offre, pertanto, alcuni spunti di analisi non indifferenti. Nella legittima 
diversificazione dei modelli di relazione tra Stato e confessioni religiose, 
la questione del rispetto degli standard internazionali in materia di tutela 
e promozione delle minoranze religiose pare, infatti, dover trovare una 
sua sintesi. Del pari, il concetto di promozione dei diritti delle minoranze 
acquista una sua utilità se rapportato con gli scarsi risultati del 
riconoscimento di quei diritti da parte degli Stati, in particolare dove 

presente una maggioranza religiosa storica. In tal senso, ponendo in 
questione il mero approccio egualitario in favore di un affermato diritto 
alla differenza, l’ottica promozionale pare svolgere una funzione 
propulsiva nella ricerca di policies di inclusione e maggior tutela delle 
minoranze.  

Rimane la necessità di porre in essere un sistema di tutele che non 
prescinda dalle specificità storiche e confessionali proprie di ogni Stato, 
ma che sia in grado di andare incontro alle nuove esigenze di tutela di 
quelle realtà religiose, che stanno trasformando in senso plurale il tessuto 
sociale europeo. La promozione dei diritti delle minoranze religiose, 
nell’ottica della più ampia tutela dei diritti umani, sembra poter 
suggerire una chiave di lettura in tal senso. 

 

                                                             

102 Nella scala del Promotion Index le comunità sikh si assestano sul punteggio di 0.05.  
103 Parimenti le comunità Hindu si posizionano su un punteggio di 0.06. 
104 G. PEYROT, Significato e portata delle intese, in Le intese tra Stato e confessioni 

religiose. Problemi e prospettive, a cura di C. MIRABELLI, Giuffrè, Milano, 1979, p. 49 ss.  



 

177 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 8 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 

  


