
 

 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Maria Letizia Cavuoto 
(dottoranda di ricerca nel “Dottorato di Interesse Nazionale in Studi religiosi” 

presso l’Università degli Studi di Pisa) 

 
 

Il ruolo delle religioni nella costruzione della pace:  
l'eredità duratura dell'enciclica Pacem in terris * 

 
The Role of religions in peacebuilding:  

The enduring legacy of the encyclical Pacem in terris * 

 
 
ABSTRACT: Le religioni hanno da sempre svolto un ruolo centrale nei processi 
di costruzione della pace. In questo contesto, il magistero pontificio di Giovanni 
XXIII ha acquisito un rilievo particolare, soprattutto attraverso l’enciclica Pacem 
in Terris, pubblicata nel 1963, in un periodo segnato da intense tensioni 
internazionali. Il documento afferma principi quali la dignità della persona, i 
diritti e i doveri fondamentali, e la cooperazione tra i popoli. Il presente 
contributo si propone di analizzare se, e in quale misura, tali principi siano stati 
recepiti e ulteriormente sviluppati nei successivi magisteri pontifici, nonché 
l’incidenza che essi hanno avuto nei rapporti tra le confessioni religiose e gli 
ordinamenti giuridici statali. Dall’analisi dei testi magisteriali e delle fonti 
normative italiane e internazionali emerge un crescente riconoscimento 
giuridico della rilevanza pubblica delle religioni nella promozione della “pace 
positiva”. Particolare attenzione è riservata all’ordinamento costituzionale 
italiano e all’evoluzione del diritto internazionale in materia di peacebuilding. 
 
ABSTRACT: Religions have always played a central role in peacebuilding 
processes. In this context, the pontifical magisterium of John XXIII acquired 
particular significance, especially through the encyclical Pacem in Terris, 
published in 1963 in a period marked by intense international tensions. The 
document affirms principles such as the dignity of the person, fundamental 
rights and duties, and cooperation among peoples. This contribution aims to 
analyse whether, and to what extent, such principles have been received and 
further developed in subsequent pontifical magisteria, and the impact they 
have had on the relationship between religious denominations and state legal 
systems. From the analysis of magisterial texts and normative sources at both 
Italian and international levels, a growing juridical recognition emerges of the 
public relevance of religions in promoting “positive peace”. Particular attention 
is devoted to the Italian constitutional system and to the evolution of 
international law in the field of peacebuilding. 

 
SOMMARIO: 1. La religione tra conflitti e pace - 2. La pace possibile nella Pacem 
in terris - 3. Il dialogo come metodo - 4. Verso un nuovo umanesimo - 5. La Pacem 
in terris di fronte alle sfide contemporanee. 

 



 

26 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
1 - La religione tra conflitti e pace 

 
Le religioni hanno sempre giocato un ruolo complesso e, talvolta, 
contraddittorio nel panorama globale. Da un lato, esse sono state forze 
potenti di mediazione, solidarietà e speranza, offrendo risposte alle 
angosce umane e ispirando innumerevoli sforzi per la costruzione della 
pace. Dall'altro, non si può ignorare come le credenze religiose siano state 
spesso usate per giustificare conflitti, oppressioni e violenze, 
legittimando guerre o alimentando divisioni sociali e culturali.  

Negli anni successivi alla perdita del così detto “potere 
temporale” determinata, sia dalla debellatio dello Stato pontificio e dalla 
sua annessione al nascente Regno d’Italia (1870) sia dalla Legge delle 
Guarentigie (1871), la Chiesa cattolica accanto alle tematiche “politiche” si 

è aperta gradualmente e progressivamente alle problematiche “sociali”. 
La loro trattazione anche da parte del magistero pontificio ha portato la 
Chiesa all’elaborazione di una vera e propria “dottrina sociale”, 
contenente punti e spunti di grande interesse specialmente per la 
comunità internazionale. 

Nel corso dei secoli, la Chiesa cattolica ha gradualmente 
sviluppato una visione più ampia e inclusiva delle tematiche sociali e, in 
particolare, della pace1, a partire dalla fine del XIX secolo con il 
pontificato di Leone XIII2. E ha rinnovato in modo significativo il suo 
interesse per le problematiche che riguardano la società politica 
contemporanea, in particolare i diritti umani, nella seconda metà del XX 
secolo. Tale cambiamento di rotta è avvenuto soprattutto, sia grazie alla 
significativa accelerazione data dal pontificato di Giovanni XXIII 
“convinto che la Chiesa stessa doveva adattare il suo messaggio, la sua 
organizzazione e i suoi metodi pastorali al mondo profondamente 

mutato”3 (tanto da coniare «il dibattutissimo termine 

                                                             

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Il testo è frutto della rielaborazione e dell'approfondimento dei contenuti anticipati 

con l'intervento tenuto in occasione della Seventh Annual Conference 2024 di EuARe 

(European Academy of Religion), svoltasi a Palermo dal 20 al 23 maggio, nell'ambito 
della sessione organizzata dal curriculum ‘Diritto e Religione’ del DREST, intitolata 
"War, Peace and Religions". 

1 Cfr. G. MINOIS, La Chiesa e la guerra. Dalla bibbia all’era atomica, Dedalo, Bari, 2003. 
2 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto e fenomeno religioso, 4ᵃ ed., Giappichelli, 

Torino, 2024, p. 43. 
3 H. JEDIN, Il Concilio Vaticano II, in Storia della Chiesa. La Chiesa nel XX secolo, Jaca 

Book, Milano, 1995, p. 108. 



 

27 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

“aggiornamento”»4) sia dai principi enunciati durante i lavori del 
Concilio Ecumenico Vaticano II5.  

Giovanni XXIII, in un pontificato non lungo6, salì al soglio - 
nell’ottica di chi si riporta alle attese del tempo in cui fu eletto - per essere 
un “papa di transizione”7; ma segnò il rinnovamento di una Chiesa che 
“nei semi di pace”8 gettati nell’enciclica Pacem in terris, datata 11 aprile 

1963, ha trovato documento che ha avuto un impatto significativo, non 
solo per il suo contenuto, ma anche per il momento in cui fu pubblicato. 

Il Pontefice decise di promulgare l'enciclica a Concilio Vaticano II 
iniziato9, avviato nel 1962, un evento di straordinaria rilevanza per la 
Chiesa cattolica e per il dialogo ecumenico e interreligioso. Non è del 
tutto chiaro se egli intendesse utilizzarla per orientare esplicitamente i 
lavori conciliari; tuttavia, è indubbio che ogni enciclica papale possieda 
il potenziale di influenzare le discussioni e di orientare il pensiero dei 
partecipanti al processo di riforma. I documenti pontifici, infatti, sono 
portatori di una “forza intrinseca” e di un “peso specifico”, capaci di 
incidere significativamente sulle dinamiche ecclesiali. Al tempo stesso, 
però, essi possono rappresentare un ostacolo per coloro che, senza una 
motivazione profondamente ponderata, scelgono di opporsi 
all'accoglimento del magistero10. 

                                                             

4 H. JEDIN, Il Concilio Vaticano II, cit. Il termine “aggiornamento” assunse il 

significato di aprire le finestre della Chiesa verso il mondo, al fine di riconciliarsi con 
esso, servirlo e adattare il messaggio cristiano alle esigenze della cultura 
contemporanea. Sul significato del termine “aggiornamento” per il magistero della 
Chiesa cattolica, cfr. G. ALBERIGO, J.P. JOSSUA, Il Vaticano II e la Chiesa, Paideia, 
Brescia, 1985; E. CATTANEO (a cura di), Il Concilio vent'anni dopo, 2, L'ingresso della 
categoria “storia”, Ave, Roma, 1985; N. GALANTINO (a cura di), Il Concilio vent'anni dopo, 
3, Il rapporto Chiesa-mondo, Ave, Roma, 1986; C. GHIDELLI, Attualità del Vaticano II, 
Elledici, Torino, 1993; M. RONCALLI, Giovanni XXIII: l'aggiornamento, in Humanitas 78 
(5-6/2023), pp. 815-832. 

5 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto, cit., pp. 101-102. 
6 Il pontificato di Giovanni XXIII, come noto, durò 4 anni e 218 giorni, dal 4 novembre 

1958 al 3 giugno 1963. 
7 In senso critico, cfr. A. MELLONI, Persino la luna. 11 ottobre 1962. Come papa 

Giovanni XXIII aprì il concilio, Utet, Torino, 2022, p. 25 ss. 
8 Cfr. FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all'incontro promosso dal pontificio consiglio 

della giustizia e della pace nel 50° anniversario della “Pacem in terris”, 3 ottobre 2013, in AAS 

105 (2013), pp. 913-915. 
9 Il giorno di inizio del Concilio Ecumenico Vaticano II, come noto, è stato stabilito 

l’11 ottobre 1962, mediante la Lettera Apostolica Consilium emanata motu proprio dal 
Sommo Pontefice Giovanni XXIII il 2 febbraio 1962, in AAS 54 (1962), p. 65. 

10 In questo senso, D. CASTELLANO, Diritto naturale e pace, in Lettera enciclica di 
Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti 1963-2023, a cura di M. 
BERTOLISSI, con Nota introduttiva di R. CIAMBERRI, con Prefazione di A. MELLONI, 



 

28 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Per cogliere la portata storica e politica della Pacem in terris giova 

ricordare che un anno prima della sua promulgazione, nel 1962, si era 
verificata la “crisi di Cuba”, uno dei momenti più critici della Guerra 
Fredda, che aveva messo il mondo intero sull'orlo di una guerra nucleare. 
La tensione tra Stati Uniti e Unione Sovietica aveva raggiunto livelli 
estremi, e la minaccia di un conflitto globale era palpabile11.  

Giovanni XXIII fu ben consapevole di questa realtà e vide la pace 
come una necessità urgente. Accorato e forte l’appello già prima della 
promulgazione dell’enciclica Pacem in terris si inserisce in questo contesto 
storico, facendo un appello alle istituzioni internazionali e a ogni “animo 
retto” per evitare la guerra. Il Papa, con grande lucidità, denunciò i 
pericoli imminenti e ribadì l'importanza di un dialogo pacifico e della 
cooperazione tra le nazioni, sottolineando come la pace non dovesse 
essere solo un desiderio, ma un obiettivo concreto e raggiungibile12. 

Papa Giovanni XXIII, poco prima della sua morte, delineava i 
principi che avrebbero dovuto rendere la Chiesa cattolica un punto di 
riferimento centrale per la promozione della pace a livello globale13.  

Questa enciclica rappresenta un momento di svolta rispetto alle 
posizioni adottate nel passato, ponendosi in netta antitesi con l’approccio 
conflittuale del XVI secolo. In un'epoca segnata dalla Guerra Fredda, 
dalle tensioni ideologiche e dalla minaccia nucleare, la Pacem in terris si 
affermò come un appello universale alla pace e alla collaborazione tra 
popoli e nazioni, basato su principi di giustizia, solidarietà e rispetto 

reciproco14.  

                                                             

Jovene, Napoli, 2023, p. 85. 
11 Cfr. R. DE CARLI, Il Concilio Vaticano II nel contesto internazionale della Guerra 

Fredda, in Diacronie, n. 26 del 2016; A. MELLONI, L’altra Roma. Politica e S. Sede durante 
il Concilio Vaticano II (1959 1965), il Mulino, Bologna, 2000.  

12 Cfr. GIOVANNI XXIII, Litt. Enc. Pacem in terris de pace omnium gentium in veritate, 
iustitia, caritate, libertate constituenda, [Venerabilibus fratribus Patriarchis, Primatibus, 
Archiepiscopis, Episcopis aliisque locorum Ordinariis pacem et communionem cum Apostolica 
Sede habentibus, clero et christifidelibus totius orbis itemque universis bonae voluntatis 
hominibus], 11 aprile 1963, in AAS, 55 (1963), pp. 257-304. Per la versione italiana, cfr. 
L’Osservatore romano, 11 aprile 1963; La Civiltà cattolica, 114 (1963), II, p. 105 ss. 

13 Cfr. A. CANAVERO, Le aperture al mondo: Giovanni XXIII e le grandi potenze, in AA. 
VV., L'ora che il mondo sta attraversando: Giovanni XXIII di fronte alla storia: atti del 
convegno, Bergamo, 20-21 novembre 2008, a cura di G.G. MERLO, F. MORES, Edizioni di 
Storia e Letteratura, Roma, 2009, p. 227 ss.; R. DE CARLI, Il Concilio Vaticano II, cit.; A. 
GIOVAGNOLI (a cura di), Pacem in terris tra azione diplomatica e guerra globale, Guerini, 
Milano, 2003; D. MENOZZI, Chiesa, pace e guerra nel Novecento. Verso una delegittimazione 
religiosa dei conflitti, il Mulino, Bologna, 2008; G. ZIZOLA, Giovanni XXIII. La fede e la 
politica, Laterza, Roma-Bari, 2000. 

14 Per comprendere il rilievo internazionale dell’enciclica, giova ricordare che il 1° 



 

29 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

 
 

2 - La pace possibile nella Pacem in terris 

 
La Pacem in terris si caratterizza per una struttura narrativa articolata e 
per un linguaggio che coniuga una visione giusnaturalistica tradizionale 
con una rivoluzione concettuale. Essa abbandona il tono esclusivamente 
ecclesiastico per rivolgersi non solo ai fedeli cattolici, ma a “tutti gli 
uomini di buona volontà”15, rendendo universale il suo messaggio di 
pace, giustizia e libertà. 

Questo approccio si basa su un linguaggio inclusivo e diretto, che 
articola i principi fondamentali di dignità, diritti e doveri, e giustifica il 
perseguimento della pace attraverso un rigoroso rispetto del diritto 
naturale e della solidarietà universale, ponendo alla base di una 
“convivenza ordinata e feconda”, che tende quindi alla pace,  

 
“il principio che ogni essere umano è persona cioè una natura dotata 
di intelligenza e di volontà libera; e quindi è soggetto di diritti e di 
doveri che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla 
sua stessa natura: diritti e doveri che sono perciò universali, 
inviolabili, inalienabili”16. 

 

                                                             

marzo 1936 Giovanni XXIII fu insignito del “Premio Balzan per la Pace” per il suo 
impegno per la pace, accompagnato da una donazione significativa, consegnata dal 
Presidente della Repubblica Antonio Segni. L'evento attirò l'attenzione della stampa 
internazionale, con numerosi articoli pubblicati su testate prestigiose, tra cui quotidiani 
francesi, tedeschi, il londinese Times, oltre a testate americane come il New York Herald, 
il Time, il Washington Post, e persino la Pravda. Il conferimento del Premio fu occasione 

per Giovanni XXIII per «far risonare ancora una volta il Nostro invito, qual è contenuto 
nella Lettera enciclica del Giovedì Santo, Pacem in terris, richiamante alle sorgenti, alla 

tutela e al consolidamento della pace tra i popoli. Pace fondata non sul timore, sul 
sospetto, sulla diffidenza reciproca; assicurata non sulla minaccia di terribili distruzioni, 
che sarebbero la rovina totale del genere umano, creato per dare gloria a Dio, e per la 
mutua edificazione nell'amore fraterno; ma stabilita sul retto ordine dei rapporti umani, 
“ordine fondato sulla verità, costruito secondo giustizia, vivificato e integrato dalla 
carità, e posto in atto nella libertà”», GIOVANNI XXIII, Discorso al Presidente della 
Repubblica Italiana S.E. l'on. Antonio Segni in occasione del solenne conferimento del Premio 
Balzan 1962 per l'umanità, la pace e la fratellanza fra i popoli, 11 maggio 1963, in AAS, 55 

(1963), p. 457. 
15 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., inscriptio. 
16 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 5. 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


 

30 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Evoluzione, questa, già pienamente riconosciuta 
dall’ordinamento italiano17, che con la Costituzione repubblicana del 
1948 ha assunto come principio ispiratore la centralità della persona 
umana, in quanto portatrice di una propria ed intrinseca dignità e 
identità, elevandola a valore essenziale dell’intero assetto ordinamentale.  

L’articolo 2 della Costituzione italiana, in tale prospettiva, 
attribuisce alla persona una precedenza logica e assiologica che rovescia 
l’impostazione statalista pregressa, subordinando l’istituzione statale al 
servizio dei bisogni primari dell’uomo18, inteso quale fondamento primo 
e fine ultimo della convivenza giuridica19.  

Il principio così enunciato non si limita a un’affermazione di 
principio, ma si traduce in un vincolo sostanziale che attraversa l’intero 
assetto ordinamentale, il cui fondamento risiede nella dignità intrinseca 

                                                             

17 Sul tema dell’evoluzione dei diritti fondamentali nell’ordinamento italiano, cfr. P. 
LILLO, Diritti fondamentali e libertà della persona, 3ᵃ ed., Giappichelli, Torino, 2024, p. 25 

ss.  
 
18 Sull’affermarsi di un processo di relativizzazione dell’esclusività ordinamentale e 

di ridimensionamento delle pretese di sovranità assoluta cfr. S. BERLINGÒ, Fonti del 
diritto ecclesiastico, in Dig. disc. pubbl., VI, Torino, 1991, p. 455, con rinvio alle fonti ivi 
indicate; cfr. anche G. BERTI, Profili dinamici della sovranità, in Studi in onore di Lorenzo 
Spinelli, IV, Mucchi, Modena, 1989, cit., p. 1283 ss., ove si sottolinea la qualificazione 

della libertà come elemento vitale della stessa sovranità. 
19 Il principio personalista, quale fondamento dell’assetto costituzionale 

repubblicano, segna la rottura definitiva con ogni concezione della sovranità intesa 
come dominio illimitato dell’autorità statuale. La centralità della persona umana, intesa 
come titolare di diritti inviolabili preesistenti rispetto a qualunque attribuzione 
normativa, si riflette in un assetto in cui la sovranità si configura come funzione 
ordinata a garantire condizioni di effettivo sviluppo della libertà, anche nella 
dimensione relazionale e comunitaria, cfr. G. DALLA TORRE, Il primato della coscienza. 
Laicità e libertà nell’esperienza giuridica contemporanea, Edizioni Studium, Roma, 1992, p. 

26 e p. 188. Entro tale quadro si colloca la prospettiva ricostruita da G. BERTI, 
Interpretazione costituzionale. Lezioni di diritto pubblico, Cedam, Padova, 1990, pp. 54 ss. e 

89 ss., il quale individua nell’interpretazione costituzionale un vincolo immanente di 
legittimità sostanziale per l’esercizio del potere. A presidio di questo impianto, l’intero 
sistema si struttura come ordinamento teleologicamente finalizzato alla garanzia dei 
diritti fondamentali, in una logica di strumentalità dell’autorità pubblica, cfr.  S. 
GHERRO, Riserva o concorso di giurisdizione?, in Dir. eccl., 1994, I, p. 118. 

Nell’elaborazione dottrinale, il principio personalista trova costante riscontro nella 
correlazione con la solidarietà e il pluralismo, intesi quali proiezioni relazionali della 
dignità cfr., per tutti, A. BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto pubblico, il Mulino, 
Bologna, 2016, p. 146 ss.; P. CARETTI, U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e pubblico, 
Giappichelli, Torino, 2014, p. 479 ss.; T. MARTINES, Diritto pubblico, Giuffrè, Milano, 
2015, p. 446 ss.; C. MORTATI, Istituzioni di diritto pubblico, Cedam, Padova, 1991, p. 157; 
P. LILLO, Diritti fondamentali e libertà della persona, cit., p. 10 ss. 



 

31 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

della persona umana20: ne discendono tanto il riconoscimento dei diritti 
inviolabili, radicati nella persona quale qualità originaria, quanto la 
previsione dei doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e 
sociale, quali corollari di una dimensione relazionale che salda 
autonomia individuale e responsabilità collettiva.  

Tale configurazione, pur collocandosi su un piano distinto e 
autonomo, converge verso l’orizzonte etico-universale delineato dalla 
Pacem in terris, che riafferma la medesima centralità della persona quale 

fondamento e misura di giustizia, libertà e pace, rivolgendosi a tutti gli 
uomini di buona volontà quali destinatari di un ordine ispirato a una 
convivenza ordinata e feconda. 

Su questo stesso fondamento si innesta l’articolo 3 della 
Costituzione italiana che consolida e rafforza il principio personalista 
(art. 2 Cost.), fissando l’eguaglianza quale regola di coerenza e razionalità 
dell’intero sistema giuridico nonché presidio invalicabile contro ogni 
forma di discriminazione arbitraria. La clausola di eguaglianza 
sostanziale (art. 3 co. 2 Cost), che vincola la Repubblica a rimuovere 
ostacoli di ordine economico e sociale capaci di comprimere di fatto la 
libertà e la pari dignità dei cittadini, conferma la funzione strumentale 
dell’apparato statale alla realizzazione delle condizioni essenziali per lo 
sviluppo integrale della persona, quale fulcro irrinunciabile di coesione 
e giustizia. 

In questa prospettiva, l’art. 3, co. 2 Cost., impegna lo Stato a 

promuovere «un pieno sviluppo ed una completa esplicazione della 
personalità umana»21, valorizzando al contempo le potenzialità 
espansive dell’art. 2 Cost. e delle altre disposizioni sui diritti di libertà 
(artt. 13 ss. Cost.), le quali, lungi dal fornire un catalogo chiuso, 

                                                             

20 Sulla centralità assunta dalla dignità dell’uomo quale principio ispiratore 
dell’impianto costituzionale italiano, cfr. E. DENNINGER, Diritti dell’uomo e Legge 
fondamentale, a cura e con saggio introduttivo di C. Amirante, Torino, 1998, p. 46 ss.; G. 

SILVESTRI, La parabola della sovranità. Ascesa, declino e trasfigurazione di un 
concetto, in Riv. dir. cost., 1996, p. 63 ss. Sul riconoscimento espresso della dignità 
umana quale valore costituzionale essenziale, come attestano anche gli artt. 3, 36 e 41 
Cost., cfr. G. Alpa, Il diritto di essere se stessi, Milano, 2021, p. 164 ss.; M. OLIVETTI, 
Diritti fondamentali, Giappichelli, Torino, 2018, p. 178 ss.; A. RUGGERI, A. SPADARO, 
Dignità dell’uomo e giurisprudenza costituzionale (prime notazioni), in Pol. dir., 1991, 3, p. 
345 ss. Sulla centralità della dignità umana come presupposto valoriale di tutto l’assetto 
dei diritti di libertà, cfr. C. CARDIA, La metamorfosi dei diritti umani. Dal nuovo Sinai di 
Hannah Arendt alla nuova Torre di Babele, in J.T. Martin de Agar (a cura di), Diritti umani, 
speranza e delusioni, Edusc, Roma, 2015, p. 14 ss.; U. VINCENTI, Diritti e dignità umana, 

Laterza, Roma-Bari, 2009. 
21 Cfr. P. LILLO, Diritti fondamentali e libertà della persona, cit., p. 115. 



 

32 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

estendono la garanzia costituzionale anche a diritti non espressamente 
enumerati, ma riconosciuti come espressione dei diritti inviolabili della 
persona22. 

In tal modo, dignità, solidarietà ed eguaglianza si compongono in 
un disegno organico che, pur radicato entro i confini di un quadro 
normativo interno, trova ideale corrispondenza in quell’orizzonte 
universale delineato, anni più tardi, dalla Pacem in terris, ove la pace si 
configura quale esito ordinato di una convivenza giusta e solidale, 
fondata sul riconoscimento effettivo della persona quale misura ultima e 
limite permanente di ogni potere. 

La Pacem in terris passa in rassegna i diritti e i doveri in capo a tutti 
gli esseri umani - sia pure in modo meno sistematico rispetto al 

nostro costituente, che opera come legislatore di diritto positivo - e lo fa 
necessariamente adottando un approccio prevalentemente, ma non 
esclusivamente, giusnaturalistico23. 

È nella seconda parte dell'enciclica che si manifesta il suo impatto 
rivoluzionario. Giovanni XXIII amplia l'appello alla pace oltre i confini 
della comunità cattolica, rivolgendosi a “tutti gli uomini di buona 
volontà”, indipendentemente dalla fede o dall'appartenenza culturale, 
rendendo l’enciclica un documento senza tempo e universalmente 
rilevante. 

Questo invito all'umanità intera a collaborare per costruire un 
mondo più giusto e pacifico segnò una svolta nella prospettiva della 

Chiesa, che da allora cominciò a promuovere la cultura della pace come 
“obiettivo desideratissimo”24. Il concetto di costruzione della pace, 
benché formalizzato solo decenni dopo, trova nella Pacem in terris, molte 
delle sue intuizioni fondamentali. 

L’enciclica, infatti, sembra essere capace di trascendere quel 
passato in cui poteri pubblici delle comunità politiche contribuivano a 
questo obiettivo attraverso strumenti diplomatici e giuridici, basati su 
principi di diritto naturale e internazionale. E sembra confrontarsi con le 
trasformazioni storiche e l’emergere di sfide globali come la sicurezza e 
la pace mondiale che hanno reso insufficienti le strutture e i metodi 
tradizionali, evidenziando una crisi strutturale nel sistema politico 

                                                             

22 Si pensi, ad esempio, al diritto alla riservatezza, all’onore, alla reputazione, cfr. F. 
MODUGNO, I «nuovi diritti» nella Giurisprudenza Costituzionale, Giappichelli, Torino, 

1995, p. 19 ss. 
23 In questo senso cfr. M. DELLA TORRE, Enciclica e costituzione, in Lettera enciclica 

di Giovanni XXIII, cit., pp. 199-209.  
24 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 62. 



 

33 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

internazionale25: in questo senso, l’enciclica aveva accolto la sfida di 
parlare di pace in un mondo diviso e provato dai conflitti.  

La visione della pace che propone la Pacem in terris non porta con 
sé una mera assenza di conflitto26, quanto piuttosto un più complesso 
ordine positivo e armonioso, fondato sulla giustizia sociale, sul rispetto 
dei diritti umani e orientato verso uno sviluppo integrale della società 
civile contemporanea.  

Giovanni XXIII identifica le caratteristiche dell’animo umano in 
quattro pilastri fondamentali, su cui si fonda la stessa enciclica, come 
essenziali per la pace: verità, giustizia, libertà e amore27. Tali principi non 
sono intesi solo come valori etici, ma come basi concrete per la 
costruzione di una pace stabile e duratura, sia all'interno delle nazioni 
che nei rapporti internazionali28.  

L’idea di costruzione della pace e i pilastri fondamentali 
individuati per raggiungere la pace delineati dal Pontefice sono 
“rivoluzionari” per il contesto dell’epoca e, poi, di straordinaria attualità 
quando diverse e numerose interpretazioni del concetto di costruzione 
della pace e delle diverse prospettive sulle sue componenti si sono 
avvicendate sul piano internazionale. Gli insegnamenti dell’enciclica 
orientano la costruzione della pace superando la dicotomia guerra-pace, 
e muovendo verso la concettualizzazione di “pace positiva” che, come 
noto, è stata teorizzata più di trent'anni fa29 con l’intento di favorire la 
                                                             

25 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 69-70. 
26 In questo senso, successivamente il Catechismo della Chiesa cattolica, in cui il 

rispetto e lo sviluppo della vita umana sono a fondamento della pace che «non è la 
semplice assenza della guerra e non può ridursi ad assicurare l'equilibrio delle forze 
contrastanti. La pace non si può ottenere sulla terra senza la tutela dei beni delle 
persone, la libera comunicazione tra gli esseri umani, il rispetto della dignità delle 
persone e dei popoli, l'assidua pratica della fratellanza. È la “tranquillità dell'ordine”. È 
“frutto della giustizia” (Is 32,17) ed effetto della carità», Catechismo della Chiesa Cattolica, 

Parte III, Sezione II, Capitolo II, Articolo V, n. 2304. 
27 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 18-19. Cfr. sul punto 

GIOVANNI PAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXXVI Giornata mondiale della 
Pace 1° gennaio 2003, in AAS, 95 (2003), pp. 339-406; ID., Pacem in terris: un impegno 
permanente, in AA. VV., Pace! Voci a confronto sulla Lettera enciclica «Pacem in terris» di 
Giovanni XXIII, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi), 2003, specialmente pp. 83-84. 

28 La Pacem in terris ottenne una notevole eco a livello internazionale tanto da essere 
pubblicata anche su Riv. dir. internaz., 1963, p. 317 ss. Sul contributo di Giovanni XXIII 
in ambito internazionale cfr. P. BENVENUTI, Una rilettura dell'enciclica Pacem in Terris 
a cinquanta anni dalla sua pubblicazione con l'attenzione rivolta ai profili di vita di relazione 
internazionale, in G. DALLA TORRE, C. MIRABELLI (a cura di), Verità e metodo in 
giurisprudenza, Libreria editrice vaticana, Città del Vaticano, 2014, pp. 95-114; U. 
VILLANI, La Pacem in terris e il diritto internazionale, in La Società, 2003, pp. 253 ss. 

29 Nel 1969, a opera del sociologo e matematico norvegese John Galtung (1930-2024), 



 

34 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

creazione di strutture capaci di affrontare le cause profonde dei conflitti 
per promuovere una pace duratura e sostenere le capacità locali di 
gestione dei conflitti, di trascendere il conflitto e «tentare di andare oltre, 
“disarticolando” il conflitto dal suo stato attuale e “riarticolandolo” 
altrimenti»30.  

La costruzione della pace, come processo complesso e 
multidimensionale, ha trovato una fondamentale evoluzione in ambito 
giuridico-normativo a livello internazionale. Le Nazioni Unite hanno 
evidenziato un bisogno sempre più marcato di dimostrare la propria 
capacità di garantire la pace e la sicurezza globale, tutelare la giustizia e 
i diritti umani, e favorire, come indicato nel loro Statuto, lo sviluppo 
sociale e condizioni di vita migliori in un contesto di maggiore libertà31.  

Tali istanze sono state positivamente tradotte dalle Nazioni Unite 
che hanno introdotto il concetto di costruzione della pace intesa come 
peacebuilding e, cioè, come insieme di azioni orientate a consolidare la 

pace e prevenire ricadute nei conflitti, sottolineando l’importanza di 
affrontare le cause profonde che generano instabilità32.  
                                                             

il “padre degli studi sulla pace”, che, non soddisfatto della concezione diffusa di pace 
come semplice “assenza di guerra”, propose una definizione più ampia e significativa, 
identificando la pace come l’opposto della violenza, da lui descritta come “insulti 
evitabili alla vita”. In questa prospettiva, la pace diventa l’arte di prevenire tali insulti. 
Con questa ridefinizione, Galtung arricchì il discorso sulla pace introducendo il 
concetto di “pace positiva”, intesa non solo come assenza di guerra, ma come presenza 
della giustizia. In altre parole, secondo Galtung la pace non si ottiene con mezzi violenti, 
ma può essere appresa e insegnata. Per questo propone mezzi pacifici come empatia, 
diritti, welfare, empowerment, partecipazione politica e cooperazione internazionale, che 

definiscono la “pace positiva”: non solo assenza di guerra, ma costruzione attiva di 
condizioni per ridurre la violenza in ogni forma. Con la sua “formula della pace”, 
Galtung enfatizza l’uso complementare di strumenti pacifici per indebolire i fattori che 
favoriscono la violenza (patogeni) e rafforzare quelli che promuovono la pace 
(sanogeni), anticipando possibili dinamiche distruttive e superando visioni 
dicotomiche del conflitto, cfr. J. GALTUNG, Affrontare il conflitto. Trascendere e 
trasformare, Pisa University Press, Pisa, 2008, p. 104 ss.  

30 J. GALTUNG, La trasformazione dei conflitti con mezzi pacifici, traduzione italiana di 

C. TOSCANA, Centro studi Sereno Regis, Torino, 2006, p. 25.  
31 Cfr. B. BOUTROS-GHALI, An agenda for peace. Preventive diplomacy, Peacemaking 

and Peace-keeping. Report of the Secretary-General pursuant to the statement adopted by the 
Summit Meeting of the Security Council on 31 January 1992, UN Doc. A/47/277 - S/24111, 
17 giugno 1992, in United Nations Digital Library (https://digitallibrary.un.org), p. 39. Per 
la traduzione italiana, cfr. Un’Agenda per la Pace. Diplomazia Preventiva - Pacificazione - 
Mantenimento della Pace, in Pace, diritti dell’uomo, diritti dei popoli, VI (1992), n. 2, p. 55. 

32 Giova ricordare che il rapporto fornisce ulteriori definizioni dei termini 
strettamente interconnessi alla gestione dei conflitti e, in particolare definisce la 
“diplomazia preventiva”, come un insieme di iniziative finalizzate a prevenire 
l’insorgere di conflitti tra le parti, a evitare che controversie già esistenti degenerino in 



 

35 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Tale nozione, sviluppata nel tempo dalle stesse Nazioni Unite, ha 
ampliato questa prospettiva, definendo il peacebuilding come un’attività 
che, nel contesto post-conflitto, mira a ricostruire le fondamenta della 
pace e a fornire strumenti per garantire la sostenibilità di lungo periodo33. 
Il peacebuilding, nella sua continua evoluzione, è stato delineato dalle 
Nazioni Unite come un insieme di misure finalizzate a rafforzare le 
capacità nazionali nella gestione dei conflitti e a porre le basi per uno 
sviluppo pacifico e duraturo34.  

In questa cornice, emerge la rilevanza anticipatrice della Pacem in 
terris, che già nel 1963 aveva inaugurato una visione della pace non 
limitata alla mera assenza di conflitto, ma intesa come ordine positivo e 
armonioso fondato su giustizia sociale, diritti umani e sviluppo 
integrale35. Giovanni XXIII, con lungimiranza, non si limitò a condannare 
la guerra, ma propose un cambio di paradigma che invitava le nazioni e 
le comunità a superare le divisioni ideologiche e a collaborare per il bene 
comune36. Questo approccio ha ispirato non solo il pensiero delle Nazioni 

                                                             

scontri violenti e a limitare la diffusione di conflitti laddove si verifichino; la 
“pacificazione” (peace-making), che si riferisce ad azioni mirate a condurre le parti in 

conflitto verso un accordo, utilizzando strumenti pacifici, come quelli previsti dal 
Capitolo VI dello Statuto delle Nazioni Unite, quali negoziati e mediazioni: il 
“mantenimento della pace” (peace-keeping), che consiste nel dispiegamento sul campo 
di forze delle Nazioni Unite, previo consenso delle parti interessate. Tale intervento, che 
può coinvolgere personale militare, di polizia e civile, ha lo scopo di prevenire nuovi 
conflitti e creare condizioni di stabilità favorevoli alla costruzione della pace, cfr. B. 
BOUTROS-GHALI, An agenda for peace, cit., p. 8 ss. In questa sede appare utile 

soffermarsi sul concetto di costruzione della pace dopo il conflitto. 
33 Cfr. Report of the Panel on United Nations Peace Operations, UN Doc. A/55/305 - 

S/2000/809 (in https://peacekeeping.un.org). 
34 In questo contesto di evoluzione, si inserisce anche l’introduzione del concetto di 

“sustaining peace”, che arricchisce e completa il quadro del peacebuilding. Questa nuova 
dimensione mira a consolidare gli sforzi di sistematizzazione, approfondendo l’azione 
per affrontare in modo duraturo le cause profonde dei conflitti. Si tratta di un approccio 
che, oltre a concentrarsi sulla fine immediata della violenza, punta alla creazione di 
condizioni stabili e durature per la pace, rafforzando le strutture che la rendono 
possibile nel lungo periodo, cfr. Report of the advisory group of experts for the 2015 review 
of the united nations peacebuilding architecture, The challenge of sustaining peace, in United 
Nations Digital Library (https://digitallibrary.un.org), 2015. 

35 In argomento cfr. C.M. PETTINATO, Dalla “guerra giusta” all’ecologia umana della 
pace: la giustificazione della guerra nel magistero pontificio degli ultimi decenni, in Diritto e 
religioni, n. 2-2017, p. 695 ss.  

36 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, n. 4. Per un approfondimento 

sull’evoluzione del concetto di pace nella Chiesa cattolica si vedano, tra gli altri, AA. 
VV., Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle armi” alla “Pacem in terris”, a cura di M. 
FRANZINELLI, R. BOTTONI, il Mulino, Bologna, 2005; P. PICOZZA, Considerazioni sulla 
pace nel pensiero cattolico: dal concetto di guerra giusta alle prospettive di superamento, in Dir. 



 

36 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Unite sul peacebuilding, ma anche l’evoluzione dell’insegnamento sociale 

della Chiesa, che continua a rinnovarsi e a risuonare con forza nelle sfide 
contemporanee.  

Dal successore di Papa Roncalli, Papa Paolo VI che ha declinato la 
pace non solo come possibile, se autenticamente desiderata, ma come 
imperativo morale37, sino a Papa Francesco, infatti, il tema della pace ha 
pervaso in modo profondo e costante il magistero pontificio, divenendo 
una pietra angolare dell'insegnamento della Chiesa universale. 
L’enciclica “Fratelli Tutti” di Papa Francesco, ad esempio, rappresenta 
un’esplicita continuazione di questa tradizione, evidenziando come la 
pace richieda una visione globale integrata. Papa Francesco sottolinea la 
necessità di affrontare questioni quali il cambiamento climatico, le 
migrazioni forzate, le disuguaglianze economiche e le nuove forme di 
conflitto, che minacciano oggi la coesione sociale e la stabilità 
internazionale. 

Il concetto di pace delineato dalla Pacem in terris si rivela quindi 
straordinariamente attuale, fornendo una base etica e spirituale per 
affrontare le dinamiche di un mondo globalizzato e interdipendente. La 
proposta di Giovanni XXIII di costruire un ordine mondiale fondato sulla 
dignità umana e sulla solidarietà rimane un punto di riferimento cruciale 
per superare frammentazioni e conflitti.  

La trasformazione della Chiesa cattolica in un’epoca di profonde 
evoluzioni geopolitiche trova qui un documento chiave, capace di 
ispirare non solo credenti ma anche attori laici. L’invito della Pacem in 
terris a una collaborazione universale, capace di abbracciare credenti e 
non credenti, si riflette oggi nelle molteplici iniziative per il dialogo 
interreligioso e interculturale, essenziali per una pace autentica e 
duratura. 

La costruzione della pace come delineata dalla Pacem in terris, 

trova forti punti di contatto anche nell’ambito dell’ordinamento italiano, 
con i principi sanciti all’interno della Costituzione.  

L’articolo 11 della Costituzione italiana, infatti, sebbene sia di 
molto anteriore rispetto all'enciclica Pacem in terris, esprime comunque in 
modo chiaro lo stesso concetto di pace38, dichiarando che “l’Italia ripudia 

                                                             

eccl., I, 1987, pp. 950-971; G. FILIBECK, L’Enciclica Pacem in Terris e il Vangelo della Pace, 
in Justitia, 55 (2002), n. 1, pp. 105-115. 

37 Cfr. PAOLO VI, Messaggio per la celebrazione della VI Giornata della Pace (1° gennaio 
1973), 8 dicembre 1972, in AAS, 65 (1973), pp. 668-673. 

38 Cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione sulla pace intorno ad un suggestivo incrocio 
temporale: il sessantesimo dell’enciclica e il settantacinquesimo dall’entrata in vigore della 
costituzione italiana, in Lettera enciclica di Giovanni XXIII, cit., p. 111 ss. 



 

37 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

la guerra come strumento di offesa alla libertà degli altri popoli e come 
mezzo di risoluzione delle controversie internazionali” e impegnandosi 
a favorire “le organizzazioni internazionali rivolte a garantire la pace e 
la giustizia tra le Nazioni”. Questa disposizione - seppure, come 
vedremo più avanti, non possa leggersi in modo separato e isolato 
dall’ordinamento costituzionale che lo racchiude - non solo esprime un 
rifiuto categorico della guerra, ma tende a proporre una visione proattiva 
di pace positiva, in linea con il messaggio dell’enciclica di Giovanni 
XXIII: la promozione di un ordine mondiale giusto e armonioso.  

Il collegamento con le norme internazionali è altrettanto 
significativo.  

La visione offerta dalla Pacem in terris si integra perfettamente con 

gli strumenti e le norme del diritto internazionale, dai principi della 
Carta delle Nazioni Unite, che promuovono il mantenimento della pace 
e della sicurezza internazionale, agli impegni sanciti dalla Dichiarazione 

Universale dei Diritti Umani e dai successivi trattati sui diritti 
fondamentali. La forza intrinseca del principio della pace, o, meglio, del 
diritto alla pace emerge con l’approvazione da parte dell’Assemblea 
delle Nazioni Unite della Dichiarazione sul diritto dei popoli alla pace 
approvata il 12 novembre del 1984, la quale, oltre a proclamare 
“solennemente che i popoli del nostro pianeta hanno un sacro diritto alla 
pace” (art. 1), afferma che la salvaguardia di questo diritto, nonché la 
promozione della sua realizzazione “costituiscono obbligo fondamentale 

di ciascuno Stato” (art. 2). 
L’articolo 11 della Costituzione italiana rafforza ulteriormente 

questa prospettiva, dichiarando il ripudio della guerra come mezzo di 
offesa e impegnando l’Italia a promuovere la pace attraverso la 
cooperazione internazionale e il sostegno a istituzioni multilaterali 
orientate alla giustizia. In questo intreccio tra “dottrina sociale” della 
Chiesa cattolica, diritto internazionale e principi costituzionali italiani, 
emerge una visione della pace come obiettivo politico, ma anche come 
progetto etico e spirituale che richiede l’impegno congiunto di tutte le 
comunità umane per superare le barriere che dividono e costruire una 
società globale più giusta, solidale e sostenibile. 

 
 

3 - Il dialogo come metodo  

 
Il dialogo ha costituito un elemento cardine del magistero di Giovanni 
XXIII, sin dall’idea del Concilio Vaticano II, a partire dal quale la Chiesa 
cattolica, precedentemente poco incline al fenomeno ecumenico, ha 
assunto un ruolo attivo nella promozione dell’unità visibile della 



 

38 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

cristianità, affrontando il tema in numerosi documenti e avviando 
iniziative interconfessionali sia bilaterali che plurilaterali. Indetto nel 
1961 da Giovanni XXIII con la costituzione apostolica Humanae Salutis, il 
Concilio ha enfatizzato, tra le altre cose, la necessità del 
ricongiungimento tra le diverse confessioni cristiane39. 

Benché il termine “dialogo” non venga mai esplicitamente 
menzionato, esso pervade e ispira profondamente l'intera enciclica, 
emergendo attraverso l’uso di espressioni come “promuovere”, 
“favorire” e altre che riflettono un dinamismo operativo. Queste scelte 
terminologiche si collocano in perfetta continuità con l’appello di 
Giovanni XXIII “Promouvoir, favoriser, accepter des pourparlers, à tous 
les niveaux et en tout temps, est une règle de sagesse et de prudence qui 
attire les bénédictions du Ciel et de la terre”40. 

La costruzione della pace nel mondo si fonda sul metodo del 
dialogo. Questa scelta non è solo una tecnica di comunicazione, ma un 
principio morale e un percorso di crescita personale e collettiva. 
Attraverso il dialogo, la Chiesa individua un mezzo per superare le 
barriere che dividono le persone, le nazioni, le culture e le religioni. Il 
dialogo non implica solo parlare, ma ascoltare, comprendere e creare un 
terreno comune che faciliti la coesistenza pacifica. L’adozione della 
cultura della pace diviene così, cultura della vita e del dialogo con gli 
altri41. 

L’enciclica Pacem in Terris evidenzia che la pace autentica non può 

essere imposta attraverso la forza, e tale sarebbe - ridotta a mero suon di 
parole - se non radicata nell’„ordine fondato sulla verità, costruito 
secondo giustizia, vivificato e integrato dalla carità e posto in atto nella 
libertà”42. Essa richiama l’importanza di un’interazione tra individui e 
comunità che vada oltre una mera vicinanza formale o accordi di 
convenienza. La costruzione della pace richiede un impegno profondo e 
genuino, fondato su relazioni basate sulla fiducia, sulla comprensione 
reciproca e sul perseguimento del bene comune, superando 
compromessi superficiali privi di sostanza reale43.  

                                                             

39 Cfr. P. LILLO, Profili giuridici degli accordi ecumenici, in Diritto e religioni, n. 2-2007, 
pp. 138-139; A. MELLONI, L’altra Roma. Politica e S. Sede durante il Concilio Vaticano II 
(1959 1965), cit., pp. 26 ss. 

40 GIOVANNI XXIII, Message pour la paix, 25 ottobre 1962, in AAS, 54 (1962), pp. 861-

862. 
41 Cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione, cit., p. 109 ss. 
42 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 89.  
43 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 61.  



 

39 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La “pace giusta”, in altre parole, emerge in un dialogo in cui si 
pongono domande, quando dal “passato-normativo”, si procede verso il 
“futuro-descrittivo”44; tra questi due poli, procedendo nel dialogo, si 
arriva alla trascendenza del conflitto. Il dialogo diviene così strumento 
per esplorare il conflitto45 e le differenze vengono rispettate e valorizzate 
attraverso un dialogo sincero, che pone al centro l’uomo come soggetto 
portatore di dignità e diritti inalienabili. 

Giovanni XXIII, formulando l’invito a tutti gli “uomini di buona 
volontà” a riconoscere che ogni essere umano, a prescindere dalla 
propria origine, credo o appartenenza, come parte di un'unica famiglia 
umana, manifesta la necessità di instaurare rapporti basati, nella pratica, 
sulla fiducia reciproca e sulla cooperazione, piuttosto che sul sospetto o 
sul conflitto46, mostrandosi capace così di esprimere “una vocazione al 
dialogo tale da trascendere i confini della cristianità per parlare a nome 
delle persone e delle comunità in cerca della pace”47.  

La Chiesa cattolica, ispirata anche dai principi enunciati 
nell'enciclica Pacem in terris, ha progressivamente intensificato il proprio 

impegno nel promuovere un ordine internazionale fondato sulla 
giustizia, sulla solidarietà e sul rispetto della dignità umana. Mediante la 
definizione di accordi multilaterali volti a promuovere la solidarietà e la 
cooperazione in molteplici ambiti, nonché attraverso il contributo 
all'elaborazione delle principali “Carte internazionali sui diritti umani”48, 
essa ha cercato di affermare la centralità della pace come valore 

universale e irrinunciabile. Questo impegno si inserisce nella più ampia 
riflessione sul ruolo delle religioni nella costruzione di un mondo più 
armonioso, in cui le differenze culturali e spirituali non siano fonte di 
conflitto, ma occasione di dialogo e arricchimento reciproco. 

In questa prospettiva, il ruolo delle religioni nella costruzione 
della pace è centrale.  

                                                             

44 Cfr. J. GALTUNG, Affrontare il conflitto, cit., p. 205 ss. 
45 Cfr. J. GALTUNG, La trasformazione dei conflitti, cit., p.7. 
46 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, n. 61. In argomento cfr. E. COMBI, E. 

MONTI, Fede e società. Introduzione all’etica sociale, Milano, Centro Ambrosiano, 2005, 
pp. 90 ss.; R. RYBKA, Il contributo del Pontefice Giovanni XXIII allo sviluppo della moderna 
concezione del bene comune, in Angelicum, n. 85/2008, pp. 835 ss. 

47 A. LAMBERTI, Pacifismo e personalismo nel magistero della chiesa e nella costituzione: 
da Papa Giovanni XXIII alla “sfida” del conflitto russo-ucraino, in Lettera enciclica di Giovanni 
XXIII, cit., p. 288. 

48 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto, cit., p. 45. Per specifici approfondimenti, 
cfr. G. BARBERINI, L’ostpolitik della Santa Sede. Un dialogo lungo e faticoso, il Mulino, 
Bologna, 2007, p. 325 ss. 



 

40 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Il ruolo della Chiesa cattolica nella costruzione della pace è stato 
solennemente ribadito dall'istituzione della Giornata Mondiale della Pace, 
voluta da Papa Paolo VI nel 1968, in continuità con il magistero 
giovanneo, e celebrata ogni anno il primo giorno di gennaio, con l’intento 
di  
 

“incontrare l'adesione di tutti i veri amici della pace, come fosse 
iniziativa loro propria, ed esprimersi in libere forme, congeniali 
all'indole particolare di quanti avvertono quanto bella e quanto 
importante sia la consonanza d'ogni voce nel mondo per 
l'esaltazione di questo bene primario, che è la pace, nel vario 
concerto della moderna umanità”49. 

 

A partire dagli ultimi pontificati, la Chiesa ha cercato di 
rispondere alle sfide poste dalla crisi delle grandi ideologie del XIX 
secolo, ponendosi come interlocutore privilegiato per promuovere una 
visione di pace che non si limiti all’assenza di guerra, ma che abbracci la 
costruzione di relazioni giuste e solidali tra i popoli. In questa 
prospettiva, la parola “pace” assume un significato che va ben oltre la 
semplice assenza di guerra; implica creare una realtà in cui la dignità e i 
diritti di ogni persona siano pienamente rispettati, permettendo a 
ciascuno di realizzarsi in modo completo e autentico50. Questo approccio, 
profondamente radicato nell’antropologia cristiana, sottolinea il valore 
intrinseco della persona umana e il dovere delle istituzioni internazionali 
di promuovere un “bene comune” globale. Le religioni, secondo questa 
prospettiva, non solo hanno una responsabilità morale nella prevenzione 
dei conflitti, ma rappresentano anche una forza propulsiva per favorire 

                                                             

49 PAOLO VI, Messaggio per la celebrazione della I Giornata della Pace 1° gennaio 1968, 8 

dicembre 1967, in AAS 59 (1967), pp. 1097-1102. La Giornata Mondiale della Pace, 

istituita da Papa Montini come invito universale a riflettere sul valore imprescindibile 
della pace, sembra aver significativamente contribuito alla sensibilizzazione globale, 
favorendo una convergenza di intenti anche in ambito internazionale. Non è 
improbabile che tale iniziativa abbia ispirato l’Assemblea Generale delle Nazioni Unite 
a proclamare, nel 1981, con la Risoluzione A/RES/36/67 (https://documents-dds-
ny.un.org/doc/RESOLUTION/GEN /NR0/406/93/PDF/NR040693.pdf?OpenElement), la 
propria Giornata Internazionale della Pace. Quest’ultima, fissata originariamente per il 
terzo martedì di settembre e successivamente, dal 2001, stabilita al 21 settembre di ogni 
anno tramite la Risoluzione A/RES/55/282 (https://documents-dds-
ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N00/576/07/PDF/N0057 607.pdf?OpenElement), rappresenta 
un’occasione per rafforzare la volontà di pace tra le nazioni e i popoli. La sua finalità, 
espressa in modo solenne, include il richiamo alla cessazione di tutte le ostilità e della 
violenza a livello globale, invitando le nazioni a promuovere concretamente l’armonia 
e il dialogo. 

50 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXVI Giornata 
mondiale della Pace 1° gennaio 1993, 8 dicembre 1992, in AAS, 85 (1993), p. 430. 



 

41 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

la riconciliazione e il superamento delle divisioni; contribuendo così alla 
realizzazione di una pace autentica e duratura. 

In questo contesto si inserisce lo storico incontro di preghiera 
interreligiosa svoltosi ad Assisi sotto il pontificato di Giovanni Paolo II; 
evento che, per la prima volta, riunì i rappresentanti delle grandi 
tradizioni religiose del mondo in un comune impegno per la pace. 
Questo storico momento, celebrato il 27 ottobre 1986, segnò l'avvio di un 
nuovo paradigma di dialogo tra le religioni, fondato sulla fraternità e sul 
rispetto reciproco51. Giovanni Paolo II coniò l'espressione “Spirito di 
Assisi” per descrivere questa inedita esperienza, divenuta un modello di 
riferimento per la cooperazione interreligiosa al servizio della 
riconciliazione e della costruzione della pace universale52. 

Il dialogo interreligioso, quindi, non è un compromesso teologico, 
ma un invito a riconoscere le risorse spirituali e morali che ogni 
tradizione porta alla causa della pace. In altre parole, e come si noterà nei 
magisteri pontifici più recenti, “il dialogo interreligioso diventa uno 
strumento della sana cooperatio per il bene comune dell’umanità”53.  

Questa prospettiva di pace delineata nel messaggio giovanneo 
viene rilanciato con rinnovata intensità54 e interpretato nell’invito alla 
fraternità, intesa come via privilegiata per costruire quella “amicizia 
sociale”, a partire dalle istituzioni sociali e, quindi, anche dalle religioni, 
che rappresenta al contempo condizione essenziale e base solida per il 
raggiungimento della pace55. 

La Pacem in terris sottolinea l’importanza di creare istituzioni, 
basate sul dialogo, che favoriscano la cooperazione internazionale e la 

                                                             

51 Benedetto XVI in occasione del 25° anniversario della Giornata mondiale di preghiera 
per la pace sottolineò come “in quell’occasione i leader delle grandi religioni del mondo 
hanno testimoniato come la religione sia un fattore di unione e di pace, e non di 
divisione e di conflitto”, Messaggio per la celebrazione della giornata mondiale della pace (1° 
gennaio 2011), 16 dicembre 2010, in AAS, 103 (2011), p. 55. 

52 In argomento cfr. R. BURIGANA, La pace di Assisi 27 ottobre 1986: il dialogo tra le 
religioni trent'anni dopo, Terra santa, Milano, 2016; F. GUARINO, Insegnare la pace ai 
giovani secondo lo «spirito di Assisi» Edizioni Segno, Tavagnacco (UD), 2023.  

53 Così A. FERRARI, La reciproca collaborazione a servizio della persona umana tra la 
Chiesa cattolica e gli Stati dopo il Concilio Ecumenico Vaticano II e gli accordi di Villa Madama, 
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (https://www.statoechiese.it), n. 
13 del 2023, p. 34.  

54 Cfr. L.F. CAPOVILLA, Testimonianza, in Palmiro Togliatti e Papa Giovanni. 
Cinquant’anni dopo il discorso. Il destino dell’uomo e l’enciclica Pacem in terris, a cura di F. 

MORES, R. TERZI, Ediesse, Roma, 2014. 
55 Cfr. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti. Enciclica sulla fraternità e l’amicizia sociale, 

in AAS 112 (2020), pp. 723-800. 



 

42 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

giustizia sociale con l’obiettivo non tanto di risoluzione immediata dei 
conflitti, quanto con l’idea di gettare le basi per una pace duratura.  

In altre parole, l’enciclica tende a riconoscere un nuovo ordine 
mondiale basato sulla collaborazione e sull’equilibrio tra diritti e doveri 
che viene richiesto a fronte dell’interdipendenza tra le nazioni nel senso 
che  

 
“le une si inseriscono progressivamente sulle altre fino a diventare 
ciascuna quasi parte integrante di un’unica economia mondiale; e il 
progresso sociale, l’ordine, la sicurezza, e la pace all’interno di 
ciascuna comunità politica è in rapporto vitale con il progresso 
sociale, l’ordine, la sicurezza, la pace di tutte le altre comunità 
politiche”56.  

 
Tale approccio, seppure possa apparire utopico, offre una visione 

concreta di come la politica e le istituzioni possono essere orientate al 
“bene comune” attraverso il dialogo. 

La sensibilità sul metodo dialogico ha trovato una spinta anche a 
livello europeo con l’art. 17, par. 3, del Trattato sul Funzionamento 
dell’Unione Europea (TFUE) che prevede un vero e proprio “obbligo per 
le istituzioni europee”57 di mantenere un “dialogo aperto, trasparente e 

                                                             

56 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 68.  
57 F. MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunità religiose o “filosofiche” nel 

Trattato di Lisbona, in Le confessioni religiose nel diritto dell’Unione Europea, a cura di L. De 

Gregorio, il Mulino, Bologna, 2012, p. 45. Per approfondimenti, cfr. F. COLOMBO, 
Interpreting Article 17 TFEU: New Openings towards a European Law and Religion System, 
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), n. 1 del 2020; D. 
DURISOTTO, Istituzioni europee e libertà religiosa. CEDU e UE tra processi di integrazione 
europea e rispetto delle specificità nazionali, ESI, Napoli, 2016; C. HONORATI, Commento 
a: Articolo 17 TFUE - rispetto dello status della Chiesa e delle associazioni religiose, in F. Pocar, 
M.C. Baruffi (a cura di), Commentario breve al Trattato dell’Unione Europea, CEDAM, 
Padova, 2014; A. LICASTRO, Unione europea e «status» delle confessioni religiose tra tutela 
dei diritti umani fondamentali e salvaguardia delle identità costituzionali, Giuffrè, Milano, 
2014, p. 197 ss.; ID., L’influenza della Carta di Nizza sui sistemi nazionali europei di disciplina 
del fenomeno religioso: verso un diritto ecclesiastico dell’Unione?, in AA.VV., La Carta dei diritti 
dell’Unione Europea e le altre Carte (ascendenze culturali e mutue implicazioni), a cura di L. 
D’Andrea, G. Moschella, A. Ruggeri, A. Saitta, Giappichelli, Torino, 2016, pp. 325-336; 
L. LIONELLO, voce Il dialogo tra l’Unione europea e le organizzazioni religiose, in Dizionario 
di dottrina sociale della Chiesa, Vita e Pensiero, Milano 2022, pp. 59-66; M. LUGATO, 
L’Unione europea e le Chiese: l’art. 17 TFUE nella prospettiva del principio di attribuzione, del 
rispetto delle identità nazionali e della libertà religiosa, in Quad. dir. pol. eccl., n. 2/2014; V. 
MARANO, L’art. 17 TFUE e il ruolo delle Chiese in Europa, in Ephemerides iuris canonici, 
2015; F. MARGIOTTA BROGLIO, M. ORLANDI, Articolo 17 del Trattato sul 
funzionamento dell’Unione europea, in Trattati dell’Unione europea, a cura di A. Tizzano, 
Giuffrè, Milano, 2014, p. 454 ss.; S. MONTESANO, Brevi riflessioni sull’art. 17 TFUE e 
sul progetto di Direttiva del Consiglio recante disposizioni in materia di divieto di 



 

43 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

regolare” con le chiese, le associazioni o comunità religiose, nonché con 
le organizzazioni filosofiche e non confessionali. 

Tale disposizione, coerente con i principi europei di democrazia 
partecipativa (art. 11 TUE)58 e pluralismo (art. 2 TUE), configura un 
vincolo procedimentale volto a garantire un confronto stabile e regolato 
con soggetti collettivi portatori di visioni etiche, spirituali, culturali o 
filosofiche. 

In tal senso, questi attori rientrano a pieno titolo nel più ampio 
genus della “società civile organizzata”59, e sono riconosciuti come 
interlocutori istituzionali co-legittimati a concorrere alla definizione 
dell’interesse generale, estendendo la sfera partecipativa ben oltre i 
confini confessionali tradizionali60. 

                                                             

discriminazione, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), n. 18 del 
2015 ; M. PARISI, La tutela giurisdizionale del fenomeno religioso in Europa, in G. Macrì, M. 
Parisi, V. Tozzi, Diritto ecclesiastico europeo, Laterza, Roma-Bari, 2006, p. 190 ss.; M. 

VENTURA, L’articolo 17 TFUE come fondamento del diritto e della politica ecclesiastica 
dell’Unione europea, in Quad. dir. pol. eccl., 2/2014. 

58 In tale prospettiva, l’art. 17, par. 3 TFUE si configura come una 
specificazione del principio generale di “dialogo trasparente, aperto e regolare” sancito 
dall’art. 11 TUE, ribadendo la rilevanza delle comunità di fede nel complesso sistema 
partecipativo dell’Unione. Il rapporto tra le due disposizioni può dunque essere 
interpretato in termini di genere a specie: se l’art. 11 TUE delinea un paradigma 
partecipativo esteso alle “associazioni rappresentative e la società civile”, l’art. 17, par. 
3 TFUE ne rappresenta una declinazione applicativa nel settore delle relazioni tra 
l’Unione e le comunità di fede, riaffermando la centralità del dialogo come strumento 
di interazione. Sul tema cfr. S. MONTESANO, Brevi riflessioni sull’art. 17 TFUE e sul 
progetto di Direttiva del Consiglio recante disposizioni in materia di divieto di discriminazione, 
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), 2015. 

59 Nel più ampio genus di società civile la Commissione delle Comunità 

europee afferma espressamente che “le chiese e le comunità religiose hanno un 
particolare contributo da apportare”, cfr. Commissione delle Comunità europee, La 
governance Europea - Un libro bianco, COM/2001/0428 def., in Gazzetta Ufficiale delle 
Comunità europee, C 329, C 287 del 12.10.2001, p. 1–29. In particolare, per società civile si 

intendolo le organizzazioni sindacali e le associazioni padronali (le “parti sociali”), le 
organizzazioni non governative, le associazioni professionali, le organizzazioni di 
carità, le organizzazioni di base, le organizzazioni che cointeressano i cittadini nella vita 
locale e comunale, con un particolare contributo delle chiese e delle comunità religiose, 
cfr. Parere del Comitato economico e sociale, Il ruolo e il contributo della società civile 
organizzata nella costruzione europea, in Gazzetta Ufficiale delle Comunità europee, C 329 del 
17.11.1999, p. 30. 

60 Cfr. R. MAZZOLA, Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose 
nell’Unione Europea tra speranze disilluse e problemi emergenti, cit., p. 8. secondo cui “la     
natura doverosamente aperta del dialogo, richiesta dalla norma del Trattato, comporta 

infatti che nessun gruppo, tanto confessionale quanto filosofico sia a priori escluso dagli 
incontri con le istituzioni dell’Unione”. 



 

44 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

L’art 17 par. 3 TFUE, pur non esente da difficoltà applicative61, non 
si riduce a uno spazio di ascolto meramente simbolico, ma si configura 
come strumento di effettiva realizzazione della democrazia 
partecipativa, integrando le relazioni tra istituzioni e società civile in un 
quadro procedurale vincolato, concepito come risposta strutturale alla 
“super-diversità”62 sociale.  

In questa prospettiva, il dialogo, inteso come metodo di confronto 
regolato, assume rilevanza giuridica quale strumento idoneo a garantire 
che la definizione dell’interesse generale non resti appannaggio esclusivo 
delle istituzioni, ma si alimenti del contributo di comunità organizzate, 
espressione di valori plurali63. 

                                                             

61 Giova qui evidenziare come le difficoltà applicative si manifestino almeno 
sotto due profili: sul piano soggettivo, la mancanza di un riconoscimento uniforme a 
livello dell’Unione lascia ai singoli Stati ampi margini di discrezionalità 
nell’individuare le Chiese, le comunità religiose e le organizzazioni filosofiche 
legittimate al dialogo, con possibili conseguenze in termini di esclusione o 
disomogeneità ; sul piano oggettivo, la previsione si caratterizza per l’assenza di limiti 
tematici prestabiliti, consentendo alle istituzioni europee e ai soggetti legittimati di 
definire di comune accordo l’agenda del dialogo: tale apertura, se da un lato amplia lo 
spazio partecipativo, dall’altro richiede un costante bilanciamento con la competenza 
nazionale, poiché ai sensi dei paragrafi 1 e 2 dello stesso art. 17 TFUE, l’Unione è tenuta 
a «rispettare e non pregiudicare lo status di cui le Chiese e le associazioni o comunità 
religiose godono negli Stati membri in virtù del diritto nazionale» e, allo stesso modo, 
quello delle «organizzazioni filosofiche e non confessionali», evitando di dare forma a 
un vero e proprio “diritto ecclesiastico europeo”, cfr. D. DURISOTTO, Unione europea, 
chiese e organizzazioni filosofiche non confessionali (art. 17 TFUE), in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale (www.statoechiese.it), 27 giugno 2016, p. 36 ss. Sulla possibile 
prefigurazione di un “diritto ecclesiastico europeo” cfr. N.  COLAIANNI, Diritto 
pubblico delle religioni.  Eguagliana e differenze nello Stato costituzionale, il Mulino, 
Bologna,2012; G. CIMBALO, Verso un “Diritto ecclesiastico” della Comunità europea, in 
L’incidenza del diritto dell’Unione europea sullo studio delle discipline giuridiche nel 
cinquantesimo della firma del Trattato di Roma, a cura di L.S.  Rossi, G.  Di Federico, 

Editoriale Scientifica, Napoli, 2008, p. 230 ss. Più in generale, sui problemi relativi all’art 
17 TFUE cfr. F. MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunità religiose o "filosofiche" 
nel Trattato di Lisbona, in Le confessioni religiose nel diritto dell'Unione europea, a cura di L. 
De Gregorio, Bologna, il Mulino, 2012, p. 33 ss.; R. MAZZOLA, Confessioni, 
organizzazioni filosofiche e associazioni religiose nell’Unione Europea tra speranze disilluse e 
problemi emergenti, cit.; J. PASQUALI CERIOLI, Il fattore religioso nel diritto dell’Unione 
europea, in M. LUGLI, J. PASQUALI CERIOLI, I. PISTOLESI, Elementi di diritto 
ecclesiastico europeo, Torino, Giappichelli, 2012, 2ª ed., p. 3 ss., sul punto p. 18 ss. 

62 L’espressione è stata usata per la prima volta da S. Vertovec, Super-diversity 
and Its Implications, in Ethnic and Racial Studies, 2007, pp. 1.024-1.054. Sulla necessità di 
metodi nuovi in ragione di tale “super-diversità”, cfr. P. CONSORTI, Da “Diritto 
ecclesiastico” a “Diritto e religione”, in Coscienza e Libertà, n. 65 del 2023. 

63 Sul carattere “inclusivo” del dialogo di cui all’art. 17 par. 3 TUE cfr. M. 
TOSCANO, La decisione del Mediatore europeo del 25 gennaio 2013: un passo avanti verso 



 

45 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Il metodo dialogico, così concepito, consolida la legittimazione 
democratica e la responsabilità condivisa, contribuendo a una governance 
aperta che supera la rigida dicotomia tra autorità pubblica e società civile. 

In tale cornice, la disposizione contribuisce a delineare un modello 
di democrazia sostanziale, nel quale l’interlocuzione regolata e 
permanente si configura come presidio di coesione, convivenza pacifica 
e valorizzazione delle differenze, esprimendo una convergenza – pur su 
piani distinti – con l’orizzonte di pace, giustizia e fraternità evocato dalla 
Pacem in terris. 

Alla luce di ciò, il dialogo richiamato dall’enciclica si mostra di 
straordinaria attualità in un contesto segnato da tensioni e fratture, non 
soltanto come ideale etico, ma come principio operativo che interpella la 
responsabilità collettiva di istituzioni e società civile. 

È un invito a superare la logica della contrapposizione e del 
sospetto, radicando nella prassi giuridica e politica una cultura 
dell’incontro e del riconoscimento reciproco.  

La sfida per l’umanità resta quella di tradurre tale visione in un 
impegno concreto, volto a costruire un ordine fondato su pace, giustizia 
e fraternità, nella consapevolezza che ogni autentico dialogo rappresenta 
un vincolo di coesione e di solidarietà universale. 

 
4 - Verso un nuovo umanesimo  

 
La riflessione sulla guerra e la sua intrinseca irrazionalità - seppure nella 
volontà di eliminare la dicotomia guerra-pace in favore di nuova visione 
della costruzione della pace come “pace positiva” - ha accompagnato il 
pensiero umano per secoli, vedendo nella Pacem in terris un importante 
punto di sviluppo. L’enciclica costituisce importante paradigma per la 
comprensione dell'interazione tra conflitto, giustizia e pace in un mondo 

sempre più interdipendente. A distanza di sessant'anni, il suo messaggio 
conserva una straordinaria attualità, specialmente di fronte alla 
persistente minaccia dei conflitti armati. 

All’apparenza, questo passaggio sembra inserirsi in continuità con 
i contenuti precedenti dell’enciclica; anche qui viene richiamato un 

                                                             

un’applicazione efficace dell’art. 17 del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea?, in 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), 10 febbraio 2014, pp. 5-6. 



 

46 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

“segno dei tempi”64, mutuato dalla tradizione evangelica65, per 
interpretare le dinamiche della storia e prevedere le direzioni del futuro, 
quasi come a indicare una conclusione evidente che in quel periodo 
storico, stesse maturando una sempre più diffusa consapevolezza tra le 
nazioni che le controversie internazionali non dovessero trovare 
soluzione nel ricorso alle armi, bensì nel dialogo e nella via del 
negoziato66.  

Tale evidenza sembra essere poco in linea con l'epoca, segnata 
dalla Guerra Fredda e dalla corsa agli armamenti nucleari, in cui 
l’auspicio di Giovanni XXIII “suonava più come un auspicio che non un 
dato di realtà”67. 

Questo richiamo, tuttavia, sembra non essere accompagnato da 
una condanna in termini assoluti e diretti della guerra, concentrandosi 
piuttosto sull'idea che “riesce quasi impossibile pensare che nell’era 
atomica la guerra possa essere utilizzata come strumento di giustizia”68 
e, pertanto, sembrerebbe richiamare un concetto tradizionale, secondo 
cui la guerra viene intesa come un mezzo potenzialmente idoneo a 
realizzare la giustizia. 

L'aggressione armata, in quanto tale, non giustifica moralmente 
una risposta bellica difensiva; anche qualora tutti i criteri per una guerra 
difensiva fossero soddisfatti, la guerra risulterebbe al massimo 
“giustificabile”, ma non “giusta”69. In questo senso, la guerra sarebbe 
estranea alla ragione e ciò comporterebbe implicazioni che vanno ben 

oltre una sua semplice “impensabilità”, giustificando la sua esclusione 
dalla storia facendo leva su un principio di universale umanità. 

L’enciclica riflette su una tensione tra l’ideale della pace e la realtà 
della deterrenza, alla luce della quale, in un mondo dominato dal 

                                                             

64 Tre sono, come noto, i “segni dei tempi”; i fenomeni che nella Pacem in terris 

vengono individuati come caratterizzanti l’epoca moderna e che richiedono un 
“aggiornamento” della dottrina sociale della Chiesa cattolica. In primo luogo, “l’ascesa 
economica-sociale delle classi lavoratrici” (21), in secondo luogo, “l’ingresso della 
donna nella vita pubblica” (22), e, infine, “la famiglia umana” la quale presenta rispetto 
al passato recente una “configurazione sociale-politica profondamente trasformata” 
(23). 

65 Il riferimento è all’invito di Gesù ai Farisei a saper interpretare i segni dei tempi 
(Mt 16,3) per conoscere “l'ora messianica” o “il segno di Giona” (Lc 11,29), cioè, la 
presenza salvifica di Dio nella storia. 

66 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 67. 
67 P. CONSORTI, L’irrazionalità della guerra, in Lettera enciclica di Giovanni XXIII, cit., 

p. 128. 
68 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 67. 
69 Cfr. P. CONSORTI, L’irrazionalità della guerra, cit., p. 135. 



 

47 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

“timore”, gli armamenti sono giustificati non tanto per l’aggressione, 
quanto piuttosto come strumenti dissuasivi. La deterrenza, quindi, 
diviene un compromesso razionale che non consente il governo delle 
relazioni umane alla scoperta dei vincoli di “comune umanità” che li 
legano.  

L’analisi della guerra mette in luce una contraddizione 
fondamentale: mentre essa è talvolta giustificata come mezzo per 
raggiungere obiettivi di giustizia o sicurezza, inevitabilmente mina le 
basi stesse della dignità umana. Come evidenziato nella Pacem in terris, 
l’orrore suscitato dall’idea stessa delle devastazioni nucleari testimonia 
l’impossibilità di considerare la guerra uno strumento accettabile nell’era 
moderna.  

Un simile approccio trova saldo riscontro nella Costituzione 
italiana che “ripudia” tout court la guerra sia come strumento di 
violazione della libertà degli altri popoli, sia come mezzo per risolvere le 
controversie internazionali (art. 11). Tale formulazione sembra essere 
certamente più “accattivante”, in quanto utilizza un termine “ripudio” 
che non appartiene al lessico normativo costituzionale, quanto piuttosto 
a una categoria morale70, rispetto alla impensabilità della guerra Pacem in 
terris71; sembra assumere un valore prescrittivo, segnando il 
superamento, già qualche anno prima della promulgazione 
dell’enciclica, del paradigma della “guerra giusta”, ma questo non è del 
tutto vero.  

La disposizione dell’articolo 11 della Costituzione italiana, che 
sancisce il ripudio della guerra, infatti, deve essere letta in combinato 
disposto con l’articolo 52, il quale afferma che “la difesa della Patria è 
sacro dovere del cittadino”72, tendendo a una legittimazione della guerra 
di difesa, finalizzata alla protezione dei confini nazionali73. Inoltre, tale 
articolo si inserisce nel più ampio sistema di difesa delineato dalla 

                                                             

70 Sulla scelta terminologica in Assemblea costituente, cfr. M. BENVENUTI, Il 
principio del ripudio della guerra nell’ordinamento costituzionale italiano, Jovene, Napoli, 

2010, p. 33 ss. 
71 Cfr. P. CONSORTI, L’irrazionalità della guerra, cit., p. 129. 
72 La Corte costituzionale più volte si è soffermata sull’art. 52 Cost., sottolineando 

non solo la liceità, ma anche la doverosità della difesa. Questo concetto si inserisce nel 
contesto dei conflitti armati, dove la capacità di difesa può configurarsi come un vero e 
proprio conflitto armato. Si vedano le sentenze della Corte costituzionale, n. 106 del 
2009 (in www.cortecostituzionale.it), n. 110 del 1998, n. 86 del 1977, n. 82 del 1976 (in 
www.giurcost.org). 

73 Sulla non esclusione a opera dell’art. 11 Cost. dell’attività bellica di legittima difesa 
cfr. G. MARAZZITA, Guerra vietata, legittima e necessaria, in Federalismi.it, 22/2022, p. 
78 ss. 



 

48 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Costituzione, che prevede precisi passaggi: la deliberazione della guerra 
da parte del Parlamento, l’attribuzione al Governo dei poteri necessari e 
la proclamazione ufficiale dello stato di guerra da parte del Presidente 
della Repubblica, con la possibilità di prorogare per legge la durata delle 
Camere (artt. 78, 87 e 60)74. La giustificazione della guerra di difesa, 
pertanto, permane nell’ordinamento italiano, rivelando una resistenza 
non solo concettuale all'abbandono totale dell'opzione bellica. 

Il magistero della Chiesa, dal 1963 a oggi, ha compiuto passi 
significativi verso una condanna più esplicita della guerra.  

Papa Francesco, nell’enciclica “Fratelli Tutti”, segna una netta 
rottura con la tradizione, affermando che oggi è sempre più difficile 
sostenere i criteri razionali che, in passato, venivano usati per giustificare 
una guerra come “giusta” ed elevando l’appello “mai più la guerra”75. 
Francesco propone un paradigma di pace basato su giustizia, solidarietà 
e perdono, riaffermando che la pace non può essere costruita con 
strumenti bellici. Questo approccio rifiuta qualsiasi giustificazione della 
guerra, inclusa quella di difesa, e sposta l'attenzione della Chiesa 
cattolica e, e per estensione, data la dimensione universale della sua 
missione, dell’intera comunità globale, verso l’edificazione della pace 
mediante la promozione di una cultura improntata al dialogo e alla 
cooperazione. 

La costruzione della pace diviene un processo complesso, 
laborioso e “artigianale”76 per integrare le diverse realtà, investendo 

risorse nella creazione di relazioni internazionali pacifiche, anziché nella 
produzione di armamenti. 

Alla luce di queste riflessioni, la guerra, tradizionalmente 
concepita come strumento per ristabilire l’ordine e la giustizia, si rivela 
invece il principale ostacolo alla loro realizzazione, richiedendo, come la 
Pacem in terris chiarisce, il riconoscimento e il rispetto della dignità 

umana, un obiettivo che la guerra contraddice intrinsecamente. Il dialogo 
diventa, quindi, l’unica via per costruire una pace autentica e duratura.  

                                                             

74 Per una ricostruzione sistematica, cfr. M. CAVINO, Il governo della guerra, in 
Quaderni costituzionali, fasc. 4, dicembre 2022. 

75 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti, cit., n. 258. Giova ricordare che anche 

Sant'Agostino, autore della teoria della “guerra giusta” che oggi alla luce del magistero 
pontificio di Francesco è definitivamente superata, affermò che «dare la morte alla 
guerra con la parola, e raggiungere e ottenere la pace con la pace e non con la guerra, è 
di maggiore gloria che darla agli uomini con la spada», cfr. Epistula 229, 2: PL 33, 1020. 
In argomento, P. CONSORTI, Guerra giusta? Fra teologia e diritto, in Rivista di diritto 
costituzionale, 2004, pp. 69-100. 

76 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti, cit., n. 217. 



 

49 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Tuttavia, il cammino verso questa meta è complesso e richiede una 
revisione delle strutture di potere che perpetuano la logica del conflitto. 
La creazione di istituzioni internazionali competenti e dotate di autorità 
effettiva, come suggerito nella Pacem in terris, rappresenta un passo 
essenziale in questa direzione. 

Il disarmo, promosso dalla Chiesa cattolica e da numerosi 
organismi internazionali, pertanto è una priorità per garantire un futuro 
di pace. La deterrenza nucleare, sebbene considerata un male necessario 
durante la Guerra Fredda, è oggi riconosciuta come una minaccia per la 
sicurezza globale. L’accumulo di armi non solo aumenta il rischio di 
conflitti accidentali o intenzionali, ma distoglie risorse vitali dallo 
sviluppo umano e dalla lotta contro la povertà.  

La Pacem in terris invita le nazioni a rinunciare alla corsa agli 
armamenti e a lavorare per il disarmo generale e completo77. Sebbene tale 
obiettivo sembri ancora lontano, esso costituisce un elemento 
imprescindibile per superare la logica della guerra e costruire un ordine 
mondiale fondato sulla giustizia e sulla solidarietà. 

La costruzione della pace non può essere delegata esclusivamente 
ai governi o alle organizzazioni internazionali. Richiede il 
coinvolgimento attivo di ogni individuo e comunità. L’educazione alla 
pace, promossa dalla Pacem in terris, è fondamentale per trasformare le 
mentalità e superare le divisioni culturali, religiose e politiche. Papa 
Giovanni XXIII, con il suo appello “a tutti gli uomini di buona volontà”, 

sottolinea la responsabilità collettiva nella costruzione di un mondo 
pacifico. Questo messaggio risuona con particolare forza nell’attuale 
contesto globale, caratterizzato da crescenti tensioni geopolitiche e sfide 
transnazionali come il cambiamento climatico e le migrazioni forzate. 

L’impensabilità della guerra o, meglio, l’irrazionalità della 
guerra78 come illustrata nella Pacem in terris, ci sollecita a ripensare 

radicalmente il nostro approccio ai conflitti e alla pace. Il superamento 
della guerra non è solo un imperativo morale, ma una necessità pratica 
per garantire la sopravvivenza dell’umanità in un’era segnata dalle armi 
di distruzione di massa. 

L’enciclica di Papa Giovanni XXIII rappresenta un punto di 
partenza per un nuovo umanesimo, basato sulla dignità, la giustizia e la 
solidarietà. Questo approccio richiede coraggio e visione, ma offre la 
promessa di un futuro in cui la pace “disarmata e disarmante umile e 

                                                             

77 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 59-60.  
78 Cfr. P. CONSORTI, Sull’irrazionalità della guerra, cit., specialmente pp. 127-131. 

Così anche L. EINAUDI, La guerra e l’unità europea, Edizioni di comunità, Milano, 1950. 



 

50 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

perseverante”79, non sia solo un’aspirazione, ma una realtà concreta per 
tutti i popoli. 

 
 

5 - La Pacem in terris di fronte alle sfide contemporanee 

 
La Pacem in terris rappresenta un pilastro fondamentale 
dell'insegnamento sociale cattolico e un manifesto per la costruzione 
della pace mondiale80. Nonostante siano trascorsi oltre sessant'anni dalla 
sua pubblicazione, la sua rilevanza non solo resiste al tempo, ma si 
amplifica dinanzi alle complessità del mondo contemporaneo. 

L'enciclica, frutto della visione profetica di Giovanni XXIII, 
propone il dialogo come strumento cardine per edificare una pace 
autentica e duratura. In un'apertura rivoluzionaria, il Pontefice indirizza 
il suo messaggio non solo ai cattolici, ma a “tutti gli uomini di buona 
volontà”, delineando un orizzonte universale che trascende le 
appartenenze religiose e culturali per promuovere una cooperazione 
inclusiva e trasversale. 

In un contesto globale segnato da conflitti geopolitici, crisi 
climatiche e tensioni sociali, il dialogo emerge quale metodo 
insostituibile per affrontare e gestire i conflitti. In quest’ottica l'enciclica 
invita le nazioni a privilegiare il confronto e il negoziato rispetto all’uso 
della forza; un principio che riecheggia nei moderni trattati 

internazionali e nell’operato delle organizzazioni multilaterali, come le 
Nazioni Unite. A tale visione si intreccia l’enfasi sui diritti umani, 
riconosciuti dall’enciclica, ma prima dall’ordinamento costituzionale 
italiano e internazionale, come universali e inviolabili. La dignità umana 
è posta da Giovanni XXIII al cuore della pace; un valore che si riflette 
nelle principali carte dei diritti, tra cui la Dichiarazione Universale del 
194881, e che trova oggi riscontro nella società, sul piano nazionale, 
europeo e internazionale, non solo sul tema della pace generalmente 

                                                             

79 LEONE XIV, Benedizione Apostolica "Urbi Et Orbi" Primo Saluto Del Santo Padre 
Leone XIV, 8 maggio 2025, in www.vatican.va.  

80 In questo senso, cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione, cit., p. 111. 
81 Così il Preambolo della Dichiarazione Universale dei diritti umani «considerato 

che il riconoscimento della dignità inerente a tutti i membri della famiglia umana e dei 
loro diritti, uguali ed inalienabili, costituisce il fondamento della libertà, della giustizia 
e della pace nel mondo». In argomento D. MENOZZI, Chiesa e diritti umani. Legge 
naturale e modernità politica dalla Rivoluzione francese ai nostri giorni, il Mulino, Bologna, 
2012.  



 

51 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

inteso, quanto sulla tutela delle singole libertà, come la tutela delle 
minoranze, la parità di genere e la libertà religiosa. 

Le sfide poste dalla globalizzazione e dalle migrazioni 
internazionali richiamano con urgenza la necessità di una governance 
globale basata su principi etici universali, secondo lo spirito delineato 
dalla Pacem in terris. In definitiva, lo spirito dell’enciclica è il dialogo che, 

se ben strutturato, può prevenire il radicalismo, la polarizzazione e lo 
scontro, può promuovere la convivenza pacifica e rafforzare una cultura 
del rispetto reciproco.  

Parimenti, la condanna della guerra, rivela un orientamento di 
straordinaria attualità: Giovanni XXIII, sottolineando l’impensabilità 
della guerra, fornisce una lettura chiara della incompatibilità, per la 
natura stessa della guerra, con l’umanità, esortando al disarmo e 
all’adozione di forme di difesa fondate sulla nonviolenza. Questo 
richiamo trova eco nell’attuale scenario internazionale, caratterizzato da 
conflitti asimmetrici, terrorismo e proliferazione nucleare, dove il 
disarmo resta una delle sfide più pressanti.  

L'enciclica offre una base morale al movimento per l'eliminazione 
delle armi di distruzione di massa e ispira soluzioni diplomatiche nelle 
crisi contemporanee, come quelle che coinvolgono attualmente 
l’Ucraina82. 

La Pacem in terris si pone, altresì, come punto cardine per 
affrontare problematiche emergenti, quali la crescente disuguaglianza 

economica, il cambiamento climatico e l’instabilità politica. La crisi 
climatica, in particolare, amplifica le tensioni globali legate all’accesso 
alle risorse, provocando migrazioni forzate e conflitti, e richiede politiche 
che integrino giustizia sociale, sostenibilità ambientale e solidarietà 
internazionale, in piena sintonia con l’insegnamento dell’enciclica83.  

                                                             

82 Per un approfondimento sul tema si vedano, tra gli altri, AA. VV., Nazioni, religioni 
e chiese nel conflitto russo-ucraino, a cura di A. GIANFREDA, Rubbettino, Soveria Mannelli, 
2024; A. LAMBERTI, Pacifismo e personalismo, cit. 

83 In questo solco il magistero pontifico di Papa Francesco, che con l’enciclica 
“Laudato si’” ha posto l’attenzione sulle tematiche ambientali sottolineando l'urgenza 
di una “conversione ecologica integrale”, FRANCESCO, Lett. enc. Laudato sì, in AAS, 

107 (2015), pp. 847-945. Proprio in questa prospettiva, in occasione della Giornata 
Mondiale della Pace del 1° gennaio 2025, ha anche rilanciato un appello, già formulato 
da S. Paolo VI e Benedetto XVI, esortando a destinare “almeno una percentuale fissa del 
denaro impiegato negli armamenti per la costituzione di un Fondo mondiale che elimini 
definitivamente la fame e faciliti nei Paesi più poveri attività educative e volte a 
promuovere lo sviluppo sostenibile, contrastando il cambiamento climatico”, cfr. 
FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della XXXVI Giornata mondiale della Pace 1° 
gennaio 2025 (in www.vatican.va). Si vedano anche PAOLO VI, Lett. enc. Popolorum 



 

52 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29577 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

L'enciclica rimane, dunque, una fonte di ispirazione inesauribile 
per affrontare le sfide del presente. I suoi principi, imperniati sulla 
dignità umana, sul dialogo e sulla solidarietà, offrono un orientamento 
prezioso per costruire un ordine globale più giusto e pacifico.  

Tuttavia, concretizzare questa visione richiede un impegno 
continuo nell’adattamento delle strategie e nella cooperazione 
internazionale. Il dialogo inteso, sia come metodo, sia come valore, 
costituisce una delle eredità più potenti di Giovanni XXIII e, in un mondo 
profondamente frammentato, la sua chiamata alla fratellanza universale 
risuona con un’urgenza rinnovata.  

La pace, infatti, non è solo un obiettivo da raggiungere, ma un 
cammino da percorrere insieme, con coraggio e determinazione84. 

 
 

 

                                                             

Progressio, 26 marzo 1967, in AAS, 59 (1967), pp. 257-299; BENEDETTO XVI, Discorso al 
Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede, 9 gennaio 2006, in AAS, 98 (2006), pp. 
45-53; ID., Esort. ap. postsin. Sacramentum caritatis, 22 febbraio 2007, in AAS, 99 (2007), 

p. 107 ss.  
84 L’eredità della Pacem in terris si riflette oggi in una molteplicità di iniziative che, 

sebbene maturate in ambiti laici, ne incarnano lo spirito e ne traducono i principi in 
azioni concrete. Un esempio particolarmente significativo è rappresentato dalla recente 
revisione statutaria dell’Università di Pisa, che nel 2025, con delibera unanime degli 
organi di governo, ha sancito l’incompatibilità tra la propria missione istituzionale e 
qualsivoglia forma di partecipazione alla ricerca finalizzata allo sviluppo, alla 
produzione o al perfezionamento di sistemi d’arma. Con tale innovazione, l’ateneo ha 
reso esplicito il proprio impegno inderogabile per la promozione della pace, la tutela 
dei diritti umani e la sostenibilità ambientale e sociale, riaffermando la centralità della 
conoscenza quale strumento di progresso etico e civile. L’articolo 1 del riformato statuto 
ribadisce il ruolo dell’università nella diffusione di una cultura di pace, mentre l’articolo 
2 eleva il ripudio della guerra a principio fondamentale, imponendo che ogni attività 
istituzionale sia conforme a tale valore. Di particolare rilevanza è l’introduzione del 
nuovo articolo 4, il quale dispone, in termini perentori, la preclusione dell’ateneo da 
qualsiasi forma di collaborazione con progetti scientifici direttamente o indirettamente 
connessi all’ambito bellico. Con questa determinazione, prima nel panorama 
accademico italiano, l’Università di Pisa si configura quale modello di riferimento per 
un’etica della ricerca fondata sulla responsabilità sociale, contribuendo a delineare un 
orizzonte accademico in cui il sapere si pone al servizio della giustizia, della solidarietà 
e della costruzione della pace, in piena sintonia con gli insegnamenti della Pacem in 
terris. In argomento, cfr. L.M. GUZZO, Università di Pisa. Nello statuto, pace e sviluppo 
sostenibile, in Adista Segni Nuovi, 7/2025. 


