2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Maria Letizia Cavuoto
(dottoranda di ricerca nel “Dottorato di Interesse Nazionale in Studi religiosi”
presso I'Universita degli Studi di Pisa)

Il ruolo delle religioni nella costruzione della pace:
l'eredita duratura dell'enciclica Pacem in terris *

The Role of religions in peacebuilding:
The enduring legacy of the encyclical Pacem in terris *

ABSTRACT: Le religioni hanno da sempre svolto un ruolo centrale nei processi
di costruzione della pace. In questo contesto, il magistero pontificio di Giovanni
XXIII ha acquisito un rilievo particolare, soprattutto attraverso 1'enciclica Pacem
in Terris, pubblicata nel 1963, in un periodo segnato da intense tensioni
internazionali. Il documento afferma principi quali la dignita della persona, i
diritti e i doveri fondamentali, e la cooperazione tra i popoli. Il presente
contributo si propone di analizzare se, e in quale misura, tali principi siano stati
recepiti e ulteriormente sviluppati nei successivi magisteri pontifici, nonché
I'incidenza che essi hanno avuto nei rapporti tra le confessioni religiose e gli
ordinamenti giuridici statali. Dall’analisi dei testi magisteriali e delle fonti
normative italiane e internazionali emerge un crescente riconoscimento
giuridico della rilevanza pubblica delle religioni nella promozione della “pace
positiva”. Particolare attenzione é riservata all’ordinamento costituzionale
italiano e all’evoluzione del diritto internazionale in materia di peacebuilding.

ABSTRACT: Religions have always played a central role in peacebuilding
processes. In this context, the pontifical magisterium of John XXIII acquired
particular significance, especially through the encyclical Pacem in Terris,
published in 1963 in a period marked by intense international tensions. The
document affirms principles such as the dignity of the person, fundamental
rights and duties, and cooperation among peoples. This contribution aims to
analyse whether, and to what extent, such principles have been received and
further developed in subsequent pontifical magisteria, and the impact they
have had on the relationship between religious denominations and state legal
systems. From the analysis of magisterial texts and normative sources at both
Italian and international levels, a growing juridical recognition emerges of the
public relevance of religions in promoting “positive peace”. Particular attention
is devoted to the Italian constitutional system and to the evolution of
international law in the field of peacebuilding.

SOMMARIO: 1. La religione tra conflitti e pace - 2. La pace possibile nella Pacem
in terris - 3. Il dialogo come metodo - 4. Verso un nuovo umanesimo - 5. La Pacem
in terris di fronte alle sfide contemporanee.

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

1 - Lareligione tra conflitti e pace

Le religioni hanno sempre giocato un ruolo complesso e, talvolta,
contraddittorio nel panorama globale. Da un lato, esse sono state forze
potenti di mediazione, solidarieta e speranza, offrendo risposte alle
angosce umane e ispirando innumerevoli sforzi per la costruzione della
pace. Dall'altro, non si puo ignorare come le credenze religiose siano state
spesso usate per giustificare conflitti, oppressioni e violenze,
legittimando guerre o alimentando divisioni sociali e culturali.

Negli anni successivi alla perdita del cosi detto “potere
temporale” determinata, sia dalla debellatio dello Stato pontificio e dalla
sua annessione al nascente Regno d’Italia (1870) sia dalla Legge delle
Guarentigie (1871), la Chiesa cattolica accanto alle tematiche “politiche” si
¢ aperta gradualmente e progressivamente alle problematiche “sociali”.
La loro trattazione anche da parte del magistero pontificio ha portato la
Chiesa all’elaborazione di una vera e propria “dottrina sociale”,
contenente punti e spunti di grande interesse specialmente per la
comunita internazionale.

Nel corso dei secoli, la Chiesa cattolica ha gradualmente
sviluppato una visione pitt ampia e inclusiva delle tematiche sociali e, in
particolare, della pace!, a partire dalla fine del XIX secolo con il
pontificato di Leone XIII2. E ha rinnovato in modo significativo il suo
interesse per le problematiche che riguardano la societa politica
contemporanea, in particolare i diritti umani, nella seconda meta del XX
secolo. Tale cambiamento di rotta e avvenuto soprattutto, sia grazie alla
significativa accelerazione data dal pontificato di Giovanni XXIII
“convinto che la Chiesa stessa doveva adattare il suo messaggio, la sua
organizzazione e i suoi metodi pastorali al mondo profondamente
mutato”3  (tanto da  coniare «l  dibattutissimo  termine

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper.

11 testo & frutto della rielaborazione e dell'approfondimento dei contenuti anticipati
con l'intervento tenuto in occasione della Seventh Annual Conference 2024 di EuARe
(European Academy of Religion), svoltasi a Palermo dal 20 al 23 maggio, nell'ambito
della sessione organizzata dal curriculum ‘Diritto e Religione’ del DREST, intitolata
"War, Peace and Religions".

L Cfr. G. MINOIS, La Chiesa e la guerra. Dalla bibbia all’era atomica, Dedalo, Bari, 2003.
2 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto e fenomeno religioso, 4* ed., Giappichelli,
Torino, 2024, p. 43.
3 H. JEDIN, Il Concilio Vaticano Il, in Storia della Chiesa. La Chiesa nel XX secolo, Jaca
Book, Milano, 1995, p. 108.
26

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

“aggiornamento”»4) sia dai principi enunciati durante i lavori del
Concilio Ecumenico Vaticano II5.

Giovanni XXIII, in un pontificato non lungo¢, sali al soglio -
nell’ottica di chi si riporta alle attese del tempo in cui fu eletto - per essere
un “papa di transizione”?; ma segno il rinnovamento di una Chiesa che
“nei semi di pace”8 gettati nell’enciclica Pacem in terris, datata 11 aprile
1963, ha trovato documento che ha avuto un impatto significativo, non
solo per il suo contenuto, ma anche per il momento in cui fu pubblicato.

Il Pontefice decise di promulgare l'enciclica a Concilio Vaticano II
iniziato%, avviato nel 1962, un evento di straordinaria rilevanza per la
Chiesa cattolica e per il dialogo ecumenico e interreligioso. Non & del
tutto chiaro se egli intendesse utilizzarla per orientare esplicitamente i
lavori conciliari; tuttavia, € indubbio che ogni enciclica papale possieda
il potenziale di influenzare le discussioni e di orientare il pensiero dei
partecipanti al processo di riforma. I documenti pontifici, infatti, sono
portatori di una “forza intrinseca” e di un “peso specifico”, capaci di
incidere significativamente sulle dinamiche ecclesiali. Al tempo stesso,
pero, essi possono rappresentare un ostacolo per coloro che, senza una
motivazione profondamente ponderata, scelgono di opporsi
all'accoglimento del magisteroto.

4 H. JEDIN, II Concilio Vaticano 1I, cit. Il termine “aggiornamento” assunse il
significato di aprire le finestre della Chiesa verso il mondo, al fine di riconciliarsi con
esso, servirlo e adattare il messaggio cristiano alle esigenze della cultura
contemporanea. Sul significato del termine “aggiornamento” per il magistero della
Chiesa cattolica, cfr. G. ALBERIGO, ].P. JOSSUA, II Vaticano II e la Chiesa, Paideia,
Brescia, 1985; E. CATTANEO (a cura di), Il Concilio vent'anni dopo, 2, L'ingresso della
categoria “storia”, Ave, Roma, 1985; N. GALANTINO (a cura di), Il Concilio vent'anni dopo,
3, Il rapporto Chiesa-mondo, Ave, Roma, 1986; C. GHIDELLI, Attualita del Vaticano II,
Elledici, Torino, 1993; M. RONCALLI, Giovanni XXIII: I'aggiornamento, in Humanitas 78
(5-6/2023), pp. 815-832.

5 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto, cit., pp. 101-102.

¢ Il pontificato di Giovanni XXIII, come noto, duro 4 anni e 218 giorni, dal 4 novembre
1958 al 3 giugno 1963.

7 In senso critico, cfr. A. MELLONI, Persino la luna. 11 ottobre 1962. Come papa
Giovanni XXIII apri il concilio, Utet, Torino, 2022, p. 25 ss.

8 Cfr. FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all'incontro promosso dal pontificio consiglio
della giustizia e della pace nel 50° anniversario della “Pacem in terris”, 3 ottobre 2013, in AAS
105 (2013), pp. 913-915.

9 Il giorno di inizio del Concilio Ecumenico Vaticano II, come noto, & stato stabilito
I'11 ottobre 1962, mediante la Lettera Apostolica Consilium emanata motu proprio dal
Sommo Pontefice Giovanni XXIII il 2 febbraio 1962, in AAS 54 (1962), p. 65.

10 In questo senso, D. CASTELLANO, Diritto naturale e pace, in Lettera enciclica di
Giovanni XXIII Pacem in terris. Costituzioni e Carte dei diritti 1963-2023, a cura di M.
BERTOLISSL, con Nota introduttiva di R. CTAMBERRI, con Prefazione di A. MELLONI,

27

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Per cogliere la portata storica e politica della Pacem in terris giova
ricordare che un anno prima della sua promulgazione, nel 1962, si era
verificata la “crisi di Cuba”, uno dei momenti piu critici della Guerra
Fredda, che aveva messo il mondo intero sull'orlo di una guerra nucleare.
La tensione tra Stati Uniti e Unione Sovietica aveva raggiunto livelli
estremi, e la minaccia di un conflitto globale era palpabilel!.

Giovanni XXIII fu ben consapevole di questa realta e vide la pace
come una necessita urgente. Accorato e forte I'appello gia prima della
promulgazione dell’enciclica Pacem in terris si inserisce in questo contesto
storico, facendo un appello alle istituzioni internazionali e a ogni “animo
retto” per evitare la guerra. Il Papa, con grande lucidita, denuncio i
pericoli imminenti e ribadi 1'importanza di un dialogo pacifico e della
cooperazione tra le nazioni, sottolineando come la pace non dovesse
essere solo un desiderio, ma un obiettivo concreto e raggiungibilel2.

Papa Giovanni XXIII, poco prima della sua morte, delineava i
principi che avrebbero dovuto rendere la Chiesa cattolica un punto di
riferimento centrale per la promozione della pace a livello globale1s.

Questa enciclica rappresenta un momento di svolta rispetto alle
posizioni adottate nel passato, ponendosi in netta antitesi con ’approccio
conflittuale del XVI secolo. In un'epoca segnata dalla Guerra Fredda,
dalle tensioni ideologiche e dalla minaccia nucleare, la Pacem in terris si
affermo come un appello universale alla pace e alla collaborazione tra
popoli e nazioni, basato su principi di giustizia, solidarieta e rispetto
reciprocol4.

Jovene, Napoli, 2023, p. 85.

11 Cfr. R. DE CARLI, Il Concilio Vaticano II nel contesto internazionale della Guerra
Fredda, in Diacronie, n. 26 del 2016; A. MELLONI, L’altra Roma. Politica e S. Sede durante
il Concilio Vaticano II (1959 1965), il Mulino, Bologna, 2000.

12 Cfr. GIOVANNI XXIII, Litt. Enc. Pacem in terris de pace omnium gentium in veritate,
iustitia, caritate, libertate constituenda, [Venerabilibus fratribus Patriarchis, Primatibus,
Archiepiscopis, Episcopis aliisque locorum Ordinariis pacem et communionem cum Apostolica
Sede habentibus, clero et christifidelibus totius orbis itemque universis bonae voluntatis
hominibus], 11 aprile 1963, in AAS, 55 (1963), pp. 257-304. Per la versione italiana, cfr.
L’Osservatore romano, 11 aprile 1963; La Civilta cattolica, 114 (1963), 11, p. 105 ss.

13 Cfr. A. CANAVERO, Le aperture al mondo: Giovanni XXIII e le grandi potenze, in AA.
VV., L'ora che il mondo sta attraversando: Giovanni XXIII di fronte alla storia: atti del
convegno, Bergamo, 20-21 novembre 2008, a cura di G.G. MERLO, F. MORES, Edizioni di
Storia e Letteratura, Roma, 2009, p. 227 ss.; R. DE CARLI, II Concilio Vaticano 11, cit.; A.
GIOVAGNOILI (a cura di), Pacem in terris tra azione diplomatica e guerra globale, Guerini,
Milano, 2003; D. MENOZZI, Chiesa, pace e guerra nel Novecento. Verso una delegittimazione
religiosa dei conflitti, il Mulino, Bologna, 2008; G. ZIZOLA, Giovanni XXIII. La fede e la
politica, Laterza, Roma-Bari, 2000.

14 Per comprendere il rilievo internazionale dell’enciclica, giova ricordare che il 1°

28

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

2 - La pace possibile nella Pacem in terris

La Pacem in terris si caratterizza per una struttura narrativa articolata e
per un linguaggio che coniuga una visione giusnaturalistica tradizionale
con una rivoluzione concettuale. Essa abbandona il tono esclusivamente
ecclesiastico per rivolgersi non solo ai fedeli cattolici, ma a “tutti gli
uomini di buona volonta”5, rendendo universale il suo messaggio di
pace, giustizia e liberta.

Questo approccio si basa su un linguaggio inclusivo e diretto, che
articola i principi fondamentali di dignita, diritti e doveri, e giustifica il
perseguimento della pace attraverso un rigoroso rispetto del diritto
naturale e della solidarieta universale, ponendo alla base di una
“convivenza ordinata e feconda”, che tende quindi alla pace,

“il principio che ogni essere umano € persona cioe una natura dotata
di intelligenza e di volonta libera; e quindi e soggetto di diritti e di
doveri che scaturiscono immediatamente e simultaneamente dalla
sua stessa natura: diritti e doveri che sono percio universali,
inviolabili, inalienabili”16.

marzo 1936 Giovanni XXIII fu insignito del “Premio Balzan per la Pace” per il suo
impegno per la pace, accompagnato da una donazione significativa, consegnata dal
Presidente della Repubblica Antonio Segni. L'evento attiro l'attenzione della stampa
internazionale, con numerosi articoli pubblicati su testate prestigiose, tra cui quotidiani
francesi, tedeschi, il londinese Times, oltre a testate americane come il New York Herald,
il Time, il Washington Post, e persino la Pravda. Il conferimento del Premio fu occasione
per Giovanni XXIII per «far risonare ancora una volta il Nostro invito, qual & contenuto
nella Lettera enciclica del Giovedi Santo, Pacem in terris, richiamante alle sorgenti, alla
tutela e al consolidamento della pace tra i popoli. Pace fondata non sul timore, sul
sospetto, sulla diffidenza reciproca; assicurata non sulla minaccia di terribili distruzioni,
che sarebbero la rovina totale del genere umano, creato per dare gloria a Dio, e per la
mutua edificazione nell'amore fraterno; ma stabilita sul retto ordine dei rapporti umani,
“ordine fondato sulla verita, costruito secondo giustizia, vivificato e integrato dalla
carita, e posto in atto nella liberta”», GIOVANNI XXIII, Discorso al Presidente della
Repubblica Italiana S.E. 'on. Antonio Segni in occasione del solenne conferimento del Premio
Balzan 1962 per I'umanitd, la pace e la fratellanza fra i popoli, 11 maggio 1963, in AAS, 55
(1963), p. 457.
15 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., inscriptio.
16 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 5.
29

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html

2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Evoluzione, questa, gia pienamente riconosciuta
dall’ordinamento italiano'’, che con la Costituzione repubblicana del
1948 ha assunto come principio ispiratore la centralita della persona
umana, in quanto portatrice di una propria ed intrinseca dignita e
identita, elevandola a valore essenziale dell’intero assetto ordinamentale.

L’articolo 2 della Costituzione italiana, in tale prospettiva,
attribuisce alla persona una precedenza logica e assiologica che rovescia
I'impostazione statalista pregressa, subordinando 1’istituzione statale al
servizio dei bisogni primari dell’'uomo!s, inteso quale fondamento primo
e fine ultimo della convivenza giuridical®.

Il principio cosi enunciato non si limita a un’affermazione di
principio, ma si traduce in un vincolo sostanziale che attraversa l'intero
assetto ordinamentale, il cui fondamento risiede nella dignita intrinseca

17 Sul tema dell’evoluzione dei diritti fondamentali nell’ordinamento italiano, cfr. P.
LILLO, Diritti fondamentali e liberta della persona, 3* ed., Giappichelli, Torino, 2024, p. 25
Ss.

18 Sull’affermarsi di un processo di relativizzazione dell’esclusivita ordinamentale e
di ridimensionamento delle pretese di sovranita assoluta cfr. S. BERLINGO, Fonti del
diritto ecclesiastico, in Dig. disc. pubbl., VI, Torino, 1991, p. 455, con rinvio alle fonti ivi
indicate; cfr. anche G. BERTI, Profili dinamici della sovranita, in Studi in onore di Lorenzo
Spinelli, IV, Mucchi, Modena, 1989, cit., p. 1283 ss., ove si sottolinea la qualificazione
della liberta come elemento vitale della stessa sovranita.

19 I principio personalista, quale fondamento dell’assetto costituzionale
repubblicano, segna la rottura definitiva con ogni concezione della sovranita intesa
come dominio illimitato dell’autorita statuale. La centralita della persona umana, intesa
come titolare di diritti inviolabili preesistenti rispetto a qualunque attribuzione
normativa, si riflette in un assetto in cui la sovranita si configura come funzione
ordinata a garantire condizioni di effettivo sviluppo della liberta, anche nella
dimensione relazionale e comunitaria, cfr. G. DALLA TORRE, Il primato della coscienza.
Laicita e liberta nell’esperienza giuridica contemporanea, Edizioni Studium, Roma, 1992, p.
26 e p. 188. Entro tale quadro si colloca la prospettiva ricostruita da G. BERTI,
Interpretazione costituzionale. Lezioni di diritto pubblico, Cedam, Padova, 1990, pp. 54 ss. e
89 ss., il quale individua nell’interpretazione costituzionale un vincolo immanente di
legittimita sostanziale per I'esercizio del potere. A presidio di questo impianto, I'intero
sistema si struttura come ordinamento teleologicamente finalizzato alla garanzia dei
diritti fondamentali, in una logica di strumentalita dell’autorita pubblica, cfr. S.
GHERRO, Riserva o concorso di giurisdizione?, in Dir. eccl, 1994, 1, p. 118.
Nell’elaborazione dottrinale, il principio personalista trova costante riscontro nella
correlazione con la solidarieta e il pluralismo, intesi quali proiezioni relazionali della
dignita cfr., per tutti, A. BARBERA, C. FUSARO, Corso di diritto pubblico, il Mulino,
Bologna, 2016, p. 146 ss.; P. CARETTL U. DE SIERVO, Diritto costituzionale e pubblico,
Giappichelli, Torino, 2014, p. 479 ss.; T. MARTINES, Diritto pubblico, Giuffre, Milano,
2015, p. 446 ss.; C. MORTAT]I, Istituzioni di diritto pubblico, Cedam, Padova, 1991, p. 157;
P. LILLO, Diritti fondamentali e liberta della persona, cit., p. 10 ss.

30

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

della persona umana?’: ne discendono tanto il riconoscimento dei diritti
inviolabili, radicati nella persona quale qualita originaria, quanto la
previsione dei doveri inderogabili di solidarieta politica, economica e
sociale, quali corollari di una dimensione relazionale che salda
autonomia individuale e responsabilita collettiva.

Tale configurazione, pur collocandosi su un piano distinto e
autonomo, converge verso 1'orizzonte etico-universale delineato dalla
Pacem in terris, che riafferma la medesima centralita della persona quale
fondamento e misura di giustizia, liberta e pace, rivolgendosi a tutti gli
uomini di buona volonta quali destinatari di un ordine ispirato a una
convivenza ordinata e feconda.

Su questo stesso fondamento si innesta l'articolo 3 della
Costituzione italiana che consolida e rafforza il principio personalista
(art. 2 Cost.), fissando I'eguaglianza quale regola di coerenza e razionalita
dell’intero sistema giuridico nonché presidio invalicabile contro ogni
forma di discriminazione arbitraria. La clausola di eguaglianza
sostanziale (art. 3 co. 2 Cost), che vincola la Repubblica a rimuovere
ostacoli di ordine economico e sociale capaci di comprimere di fatto la
liberta e la pari dignita dei cittadini, conferma la funzione strumentale
dell’apparato statale alla realizzazione delle condizioni essenziali per lo
sviluppo integrale della persona, quale fulcro irrinunciabile di coesione
e giustizia.

In questa prospettiva, l'art. 3, co. 2 Cost., impegna lo Stato a
promuovere «un pieno sviluppo ed una completa esplicazione della
personalita umana»?!, valorizzando al contempo le potenzialita
espansive dell’art. 2 Cost. e delle altre disposizioni sui diritti di liberta
(artt. 13 ss. Cost.), le quali, lungi dal fornire un catalogo chiuso,

20 Sulla centralita assunta dalla dignita dell'uomo quale principio ispiratore
dell'impianto costituzionale italiano, cfr. E. DENNINGER, Diritti dell'uomo e Legge
fondamentale, a cura e con saggio introduttivo di C. Amirante, Torino, 1998, p. 46 ss.; G.
SILVESTRI, La parabola della sovranita. Ascesa, declino e trasfigurazione di un
concetto, in Riv. dir. cost., 1996, p. 63 ss. Sul riconoscimento espresso della dignita
umana quale valore costituzionale essenziale, come attestano anche gli artt. 3, 36 e 41
Cost., cfr. G. Alpa, 1l diritto di essere se stessi, Milano, 2021, p. 164 ss.; M. OLIVETT],
Diritti fondamentali, Giappichelli, Torino, 2018, p. 178 ss.; A. RUGGERI, A. SPADARO,
Dignita dell’uomo e giurisprudenza costituzionale (prime notazioni), in Pol. dir., 1991, 3, p.
345 ss. Sulla centralita della dignitd umana come presupposto valoriale di tutto I'assetto
dei diritti di liberta, cfr. C. CARDIA, La metamorfosi dei diritti umani. Dal nuovo Sinai di
Hannah Arendt alla nuova Torre di Babele, in ].T. Martin de Agar (a cura di), Diritti umani,
speranza e delusioni, Edusc, Roma, 2015, p. 14 ss.; U. VINCENT], Diritti e dignita umana,
Laterza, Roma-Bari, 2009.

2 Cfr. P. LILLO, Diritti fondamentali e liberta della persona, cit., p. 115.
31

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

estendono la garanzia costituzionale anche a diritti non espressamente
enumerati, ma riconosciuti come espressione dei diritti inviolabili della
persona??.

In tal modo, dignita, solidarieta ed eguaglianza si compongono in
un disegno organico che, pur radicato entro i confini di un quadro
normativo interno, trova ideale corrispondenza in quell’orizzonte
universale delineato, anni piu tardi, dalla Pacem in terris, ove la pace si
configura quale esito ordinato di una convivenza giusta e solidale,
fondata sul riconoscimento effettivo della persona quale misura ultima e
limite permanente di ogni potere.

La Pacem in terris passa in rassegna i diritti e i doveri in capo a tutti

gli esseri umani - sia pure in modo meno sistematico rispetto al
nostro costituente, che opera come legislatore di diritto positivo - e lo fa
necessariamente adottando un approccio prevalentemente, ma non
esclusivamente, giusnaturalistico?.

E nella seconda parte dell'enciclica che si manifesta il suo impatto
rivoluzionario. Giovanni XXIII amplia 1'appello alla pace oltre i confini
della comunita cattolica, rivolgendosi a “tutti gli uomini di buona
volonta”, indipendentemente dalla fede o dall'appartenenza culturale,
rendendo l'enciclica un documento senza tempo e universalmente
rilevante.

Questo invito all'umanita intera a collaborare per costruire un
mondo pilt giusto e pacifico segnd una svolta nella prospettiva della
Chiesa, che da allora comincio a promuovere la cultura della pace come
“obiettivo desideratissimo”2¢. Il concetto di costruzione della pace,
benché formalizzato solo decenni dopo, trova nella Pacem in terris, molte
delle sue intuizioni fondamentali.

L’enciclica, infatti, sembra essere capace di trascendere quel
passato in cui poteri pubblici delle comunita politiche contribuivano a
questo obiettivo attraverso strumenti diplomatici e giuridici, basati su
principi di diritto naturale e internazionale. E sembra confrontarsi con le
trasformazioni storiche e I'emergere di sfide globali come la sicurezza e
la pace mondiale che hanno reso insufficienti le strutture e i metodi
tradizionali, evidenziando una crisi strutturale nel sistema politico

22 Si pensi, ad esempio, al diritto alla riservatezza, all’onore, alla reputazione, cfr. F.
MODUGNO, [ «nuovi diritti» nella Giurisprudenza Costituzionale, Giappichelli, Torino,
1995, p. 19 ss.

2 In questo senso cfr. M. DELLA TORRE, Enciclica e costituzione, in Lettera enciclica
di Giovanni XXIII, cit., pp. 199-209.

24 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 62.

32

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

internazionale?: in questo senso, 1’enciclica aveva accolto la sfida di
parlare di pace in un mondo diviso e provato dai conflitti.

La visione della pace che propone la Pacem in terris non porta con
sé una mera assenza di conflitto, quanto piuttosto un pitt complesso
ordine positivo e armonioso, fondato sulla giustizia sociale, sul rispetto
dei diritti umani e orientato verso uno sviluppo integrale della societa
civile contemporanea.

Giovanni XXIII identifica le caratteristiche dell’animo umano in
quattro pilastri fondamentali, su cui si fonda la stessa enciclica, come
essenziali per la pace: verita, giustizia, liberta e amore?. Tali principi non
sono intesi solo come valori etici, ma come basi concrete per la
costruzione di una pace stabile e duratura, sia all'interno delle nazioni
che nei rapporti internazionalizs.

L’'idea di costruzione della pace e i pilastri fondamentali
individuati per raggiungere la pace delineati dal Pontefice sono
“rivoluzionari” per il contesto dell’epoca e, poi, di straordinaria attualita
quando diverse e numerose interpretazioni del concetto di costruzione
della pace e delle diverse prospettive sulle sue componenti si sono
avvicendate sul piano internazionale. Gli insegnamenti dell’enciclica
orientano la costruzione della pace superando la dicotomia guerra-pace,
e muovendo verso la concettualizzazione di “pace positiva” che, come
noto, e stata teorizzata pitt di trent'anni fa?? con l'intento di favorire la

25 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 69-70.

2% In questo senso, successivamente il Catechismo della Chiesa cattolica, in cui il
rispetto e lo sviluppo della vita umana sono a fondamento della pace che «non ¢ la
semplice assenza della guerra e non puo ridursi ad assicurare l'equilibrio delle forze
contrastanti. La pace non si puo ottenere sulla terra senza la tutela dei beni delle
persone, la libera comunicazione tra gli esseri umani, il rispetto della dignita delle
persone e dei popoli, 1'assidua pratica della fratellanza. E la “tranquillita dell'ordine”. E
“frutto della giustizia” (Is 32,17) ed effetto della carita», Catechismo della Chiesa Cattolica,
Parte 111, Sezione II, Capitolo II, Articolo V, n. 2304.

27 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 18-19. Cfr. sul punto
GIOVANNIPAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXX VI Giornata mondiale della
Pace 1° gennaio 2003, in AAS, 95 (2003), pp. 339-406; ID., Pacem in terris: un impegno
permanente, in AA. VV., Pace! Voci a confronto sulla Lettera enciclica «Pacem in terris» di
Giovanni XXI1II, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi), 2003, specialmente pp. 83-84.

28 La Pacem in terris ottenne una notevole eco a livello internazionale tanto da essere
pubblicata anche su Riv. dir. internaz., 1963, p. 317 ss. Sul contributo di Giovanni XXIII
in ambito internazionale cfr. P. BENVENUTI, Una rilettura dell'enciclica Pacem in Terris
a cinquanta anni dalla sua pubblicazione con I'attenzione rivolta ai profili di vita di relazione
internazionale, in G. DALLA TORRE, C. MIRABELLI (a cura di), Veritdi e metodo in
giurisprudenza, Libreria editrice vaticana, Citta del Vaticano, 2014, pp. 95-114; U.
VILLANYI, La Pacem in terris e il diritto internazionale, in La Societa, 2003, pp. 253 ss.

29 Nel 1969, a opera del sociologo e matematico norvegese John Galtung (1930-2024),

33
DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

creazione di strutture capaci di affrontare le cause profonde dei conflitti
per promuovere una pace duratura e sostenere le capacita locali di
gestione dei conflitti, di trascendere il conflitto e «tentare di andare oltre,
“disarticolando” il conflitto dal suo stato attuale e “riarticolandolo”
altrimenti».

La costruzione della pace, come processo complesso e
multidimensionale, ha trovato una fondamentale evoluzione in ambito
giuridico-normativo a livello internazionale. Le Nazioni Unite hanno
evidenziato un bisogno sempre pitt marcato di dimostrare la propria
capacita di garantire la pace e la sicurezza globale, tutelare la giustizia e
i diritti umani, e favorire, come indicato nel loro Statuto, lo sviluppo
sociale e condizioni di vita migliori in un contesto di maggiore liberta!.

Tali istanze sono state positivamente tradotte dalle Nazioni Unite
che hanno introdotto il concetto di costruzione della pace intesa come
peacebuilding e, cioe, come insieme di azioni orientate a consolidare la
pace e prevenire ricadute nei conflitti, sottolineando l'importanza di
affrontare le cause profonde che generano instabilitas2.

il “padre degli studi sulla pace”, che, non soddisfatto della concezione diffusa di pace
come semplice “assenza di guerra”, propose una definizione piti ampia e significativa,
identificando la pace come l'opposto della violenza, da lui descritta come “insulti
evitabili alla vita”. In questa prospettiva, la pace diventa I'arte di prevenire tali insulti.
Con questa ridefinizione, Galtung arricchi il discorso sulla pace introducendo il
concetto di “pace positiva”, intesa non solo come assenza di guerra, ma come presenza
della giustizia. In altre parole, secondo Galtung la pace non si ottiene con mezzi violenti,
ma pud essere appresa e insegnata. Per questo propone mezzi pacifici come empatia,
diritti, welfare, empowerment, partecipazione politica e cooperazione internazionale, che
definiscono la “pace positiva”: non solo assenza di guerra, ma costruzione attiva di
condizioni per ridurre la violenza in ogni forma. Con la sua “formula della pace”,
Galtung enfatizza 1'uso complementare di strumenti pacifici per indebolire i fattori che
favoriscono la violenza (patogeni) e rafforzare quelli che promuovono la pace
(sanogeni), anticipando possibili dinamiche distruttive e superando visioni
dicotomiche del conflitto, cfr. J. GALTUNG, Affrontare il conflitto. Trascendere e
trasformare, Pisa University Press, Pisa, 2008, p. 104 ss.

30 J. GALTUNG, La trasformazione dei conflitti con mezzi pacifici, traduzione italiana di
C. ToscANA, Centro studi Sereno Regis, Torino, 2006, p. 25.

31 Cfr. B. BOUTROS-GHALI, An agenda for peace. Preventive diplomacy, Peacemaking
and Peace-keeping. Report of the Secretary-General pursuant to the statement adopted by the
Summit Meeting of the Security Council on 31 January 1992, UN Doc. A/47/277 - S/24111,
17 giugno 1992, in United Nations Digital Library (httpsy/digitallibrary.un.org), p. 39. Per
la traduzione italiana, cfr. Un"Agenda per la Pace. Diplomazia Preventiva - Pacificazione -
Mantenimento della Pace, in Pace, diritti dell'uomo, diritti dei popoli, V1 (1992), n. 2, p. 55.

32 Giova ricordare che il rapporto fornisce ulteriori definizioni dei termini
strettamente interconnessi alla gestione dei conflitti e, in particolare definisce la
“diplomazia preventiva”’, come un insieme di iniziative finalizzate a prevenire
I'insorgere di conflitti tra le parti, a evitare che controversie gia esistenti degenerino in

34

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Tale nozione, sviluppata nel tempo dalle stesse Nazioni Unite, ha
ampliato questa prospettiva, definendo il peacebuilding come un’attivita
che, nel contesto post-conflitto, mira a ricostruire le fondamenta della
pace e a fornire strumenti per garantire la sostenibilita di lungo periodo.
Il peacebuilding, nella sua continua evoluzione, ¢ stato delineato dalle
Nazioni Unite come un insieme di misure finalizzate a rafforzare le
capacita nazionali nella gestione dei conflitti e a porre le basi per uno
sviluppo pacifico e duraturo3+.

In questa cornice, emerge la rilevanza anticipatrice della Pacem in
terris, che gia nel 1963 aveva inaugurato una visione della pace non
limitata alla mera assenza di conflitto, ma intesa come ordine positivo e
armonioso fondato su giustizia sociale, diritti umani e sviluppo
integrale3. Giovanni XXIII, con lungimiranza, non si limito a condannare
la guerra, ma propose un cambio di paradigma che invitava le nazioni e
le comunita a superare le divisioni ideologiche e a collaborare per il bene
comune3s. Questo approccio ha ispirato non solo il pensiero delle Nazioni

scontri violenti e a limitare la diffusione di conflitti laddove si verifichino; la
“pacificazione” (peace-making), che si riferisce ad azioni mirate a condurre le parti in
conflitto verso un accordo, utilizzando strumenti pacifici, come quelli previsti dal
Capitolo VI dello Statuto delle Nazioni Unite, quali negoziati e mediazioni: il
“mantenimento della pace” (peace-keeping), che consiste nel dispiegamento sul campo
di forze delle Nazioni Unite, previo consenso delle parti interessate. Tale intervento, che
puo coinvolgere personale militare, di polizia e civile, ha lo scopo di prevenire nuovi
conflitti e creare condizioni di stabilita favorevoli alla costruzione della pace, cfr. B.
BOUTROS-GHALI, An agenda for peace, cit., p. 8 ss. In questa sede appare utile
soffermarsi sul concetto di costruzione della pace dopo il conflitto.

3 Cfr. Report of the Panel on United Nations Peace Operations, UN Doc. A/55/305 -
S/2000/809 (in https://peacekeeping.un.org).

34 In questo contesto di evoluzione, si inserisce anche I'introduzione del concetto di
“sustaining peace”, che arricchisce e completa il quadro del peacebuilding. Questa nuova
dimensione mira a consolidare gli sforzi di sistematizzazione, approfondendo I'azione
per affrontare in modo duraturo le cause profonde dei conflitti. Si tratta di un approccio
che, oltre a concentrarsi sulla fine immediata della violenza, punta alla creazione di
condizioni stabili e durature per la pace, rafforzando le strutture che la rendono
possibile nel lungo periodo, cfr. Report of the advisory group of experts for the 2015 review
of the united nations peacebuilding architecture, The challenge of sustaining peace, in United
Nations Digital Library (httpsy/digitallibrary.un.org), 2015.

% In argomento cfr. CM. PETTINATO, Dalla “guerra giusta” all’ecologia umana della
pace: la giustificazione della guerra nel magistero pontificio degli ultimi decenni, in Diritto e
religioni, n. 2-2017, p. 695 ss.

3% Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, n. 4. Per un approfondimento
sull’evoluzione del concetto di pace nella Chiesa cattolica si vedano, tra gli altri, AA.
VV., Chiesa e guerra. Dalla “benedizione delle armi” alla “Pacem in terris”, a cura di M.
FRANZINELLI, R. BOTTONI, il Mulino, Bologna, 2005; P. PICOZZA, Considerazioni sulla

pace nel pensiero cattolico: dal concetto di guerra giusta alle prospettive di superamento, in Dir.
35

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Unite sul peacebuilding, ma anche I’evoluzione dell'insegnamento sociale
della Chiesa, che continua a rinnovarsi e a risuonare con forza nelle sfide
contemporanee.

Dal successore di Papa Roncalli, Papa Paolo VI che ha declinato la
pace non solo come possibile, se autenticamente desiderata, ma come
imperativo morale¥, sino a Papa Francesco, infatti, il tema della pace ha
pervaso in modo profondo e costante il magistero pontificio, divenendo
una pietra angolare dell'insegnamento della Chiesa wuniversale.
L’enciclica “Fratelli Tutti” di Papa Francesco, ad esempio, rappresenta
un’esplicita continuazione di questa tradizione, evidenziando come la
pace richieda una visione globale integrata. Papa Francesco sottolinea la
necessita di affrontare questioni quali il cambiamento climatico, le
migrazioni forzate, le disuguaglianze economiche e le nuove forme di
conflitto, che minacciano oggi la coesione sociale e la stabilita
internazionale.

Il concetto di pace delineato dalla Pacem in terris si rivela quindi
straordinariamente attuale, fornendo una base etica e spirituale per
affrontare le dinamiche di un mondo globalizzato e interdipendente. La
proposta di Giovanni XXIII di costruire un ordine mondiale fondato sulla
dignita umana e sulla solidarieta rimane un punto di riferimento cruciale
per superare frammentazioni e conflitti.

La trasformazione della Chiesa cattolica in un’epoca di profonde
evoluzioni geopolitiche trova qui un documento chiave, capace di
ispirare non solo credenti ma anche attori laici. L'invito della Pacem in
terris a una collaborazione universale, capace di abbracciare credenti e
non credenti, si riflette oggi nelle molteplici iniziative per il dialogo
interreligioso e interculturale, essenziali per una pace autentica e
duratura.

La costruzione della pace come delineata dalla Pacem in terris,
trova forti punti di contatto anche nell’ambito dell’ordinamento italiano,
con i principi sanciti all'interno della Costituzione.

L’articolo 11 della Costituzione italiana, infatti, sebbene sia di
molto anteriore rispetto all'enciclica Pacem in terris, esprime comunque in
modo chiaro lo stesso concetto di pace3$, dichiarando che “I'Italia ripudia

eccl., 1, 1987, pp. 950-971; G. FILIBECK, L’Enciclica Pacem in Terris e il Vangelo della Pace,
in Justitia, 55 (2002), n. 1, pp. 105-115.

37 Cfr. PAOLO VI, Messaggio per la celebrazione della VI Giornata della Pace (1° gennaio
1973), 8 dicembre 1972, in AAS, 65 (1973), pp. 668-673.

38 Cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione sulla pace intorno ad un suggestivo incrocio
temporale: il sessantesimo dell’enciclica e il settantacinquesimo dall’entrata in vigore della
costituzione italiana, in Lettera enciclica di Giovanni XXIII, cit., p. 111 ss.

36

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

la guerra come strumento di offesa alla liberta degli altri popoli e come
mezzo di risoluzione delle controversie internazionali” e impegnandosi
a favorire “le organizzazioni internazionali rivolte a garantire la pace e
la giustizia tra le Nazioni”. Questa disposizione - seppure, come
vedremo pitt avanti, non possa leggersi in modo separato e isolato
dall’ordinamento costituzionale che lo racchiude - non solo esprime un
rifiuto categorico della guerra, ma tende a proporre una visione proattiva
di pace positiva, in linea con il messaggio dell’enciclica di Giovanni
XXIII: la promozione di un ordine mondiale giusto e armonioso.

I collegamento con le norme internazionali & altrettanto
significativo.

La visione offerta dalla Pacem in terris si integra perfettamente con
gli strumenti e le norme del diritto internazionale, dai principi della
Carta delle Nazioni Unite, che promuovono il mantenimento della pace
e della sicurezza internazionale, agli impegni sanciti dalla Dichiarazione
Universale dei Diritti Umani e dai successivi trattati sui diritti
fondamentali. La forza intrinseca del principio della pace, o, meglio, del
diritto alla pace emerge con l'approvazione da parte dell’Assemblea
delle Nazioni Unite della Dichiarazione sul diritto dei popoli alla pace
approvata il 12 novembre del 1984, la quale, oltre a proclamare
“solennemente che i popoli del nostro pianeta hanno un sacro diritto alla
pace” (art. 1), afferma che la salvaguardia di questo diritto, nonché la
promozione della sua realizzazione “costituiscono obbligo fondamentale
di ciascuno Stato” (art. 2).

L’articolo 11 della Costituzione italiana rafforza ulteriormente
questa prospettiva, dichiarando il ripudio della guerra come mezzo di
offesa e impegnando I'Italia a promuovere la pace attraverso la
cooperazione internazionale e il sostegno a istituzioni multilaterali
orientate alla giustizia. In questo intreccio tra “dottrina sociale” della
Chiesa cattolica, diritto internazionale e principi costituzionali italiani,
emerge una visione della pace come obiettivo politico, ma anche come
progetto etico e spirituale che richiede I'impegno congiunto di tutte le
comunita umane per superare le barriere che dividono e costruire una
societa globale pit giusta, solidale e sostenibile.

3 - Il dialogo come metodo

Il dialogo ha costituito un elemento cardine del magistero di Giovanni
XXIII, sin dallidea del Concilio Vaticano 1I, a partire dal quale la Chiesa
cattolica, precedentemente poco incline al fenomeno ecumenico, ha

assunto un ruolo attivo nella promozione dell'unita visibile della
37

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

cristianita, affrontando il tema in numerosi documenti e avviando
iniziative interconfessionali sia bilaterali che plurilaterali. Indetto nel
1961 da Giovanni XXIII con la costituzione apostolica Humanae Salutis, il
Concilio ha enfatizzato, tra le altre cose, la necessita del
ricongiungimento tra le diverse confessioni cristiane®.

Benché il termine “dialogo” non venga mai esplicitamente
menzionato, esso pervade e ispira profondamente l'intera enciclica,
emergendo attraverso l'uso di espressioni come “promuovere”,
“favorire” e altre che riflettono un dinamismo operativo. Queste scelte
terminologiche si collocano in perfetta continuita con l'appello di
Giovanni XXIII “Promouvoir, favoriser, accepter des pourparlers, a tous
les niveaux et en tout temps, est une regle de sagesse et de prudence qui
attire les bénédictions du Ciel et de la terre”4.

La costruzione della pace nel mondo si fonda sul metodo del
dialogo. Questa scelta non e solo una tecnica di comunicazione, ma un
principio morale e un percorso di crescita personale e collettiva.
Attraverso il dialogo, la Chiesa individua un mezzo per superare le
barriere che dividono le persone, le nazioni, le culture e le religioni. Il
dialogo non implica solo parlare, ma ascoltare, comprendere e creare un
terreno comune che faciliti la coesistenza pacifica. L’adozione della
cultura della pace diviene cosi, cultura della vita e del dialogo con gli
altrisi.

L’enciclica Pacem in Terris evidenzia che la pace autentica non puo
essere imposta attraverso la forza, e tale sarebbe - ridotta a mero suon di
parole - se non radicata nell’,ordine fondato sulla verita, costruito
secondo giustizia, vivificato e integrato dalla carita e posto in atto nella
liberta”42. Essa richiama l'importanza di un’interazione tra individui e
comunita che vada oltre una mera vicinanza formale o accordi di
convenienza. La costruzione della pace richiede un impegno profondo e
genuino, fondato su relazioni basate sulla fiducia, sulla comprensione
reciproca e sul perseguimento del bene comune, superando
compromessi superficiali privi di sostanza reales.

3 Cfr. P. LILLO, Profili giuridici degli accordi ecumenici, in Diritto e religioni, n. 2-2007,
pp. 138-139; A. MELLONI, L’altra Roma. Politica e S. Sede durante il Concilio Vaticano 11
(1959 1965), cit., pp. 26 ss.

40 GIOVANNI XXIII, Message pour la paix, 25 ottobre 1962, in AAS, 54 (1962), pp. 861-
862.

41 Cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione, cit., p. 109 ss.

42 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 89.

43 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 61.

38

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

La “pace giusta”, in altre parole, emerge in un dialogo in cui si
pongono domande, quando dal “passato-normativo”, si procede verso il
“futuro-descrittivo”#; tra questi due poli, procedendo nel dialogo, si
arriva alla trascendenza del conflitto. Il dialogo diviene cosi strumento
per esplorare il conflitto* e le differenze vengono rispettate e valorizzate
attraverso un dialogo sincero, che pone al centro I'uomo come soggetto
portatore di dignita e diritti inalienabili.

Giovanni XXIII, formulando l'invito a tutti gli “uomini di buona
volonta” a riconoscere che ogni essere umano, a prescindere dalla
propria origine, credo o appartenenza, come parte di un'unica famiglia
umana, manifesta la necessita di instaurare rapporti basati, nella pratica,
sulla fiducia reciproca e sulla cooperazione, piuttosto che sul sospetto o
sul conflitto4, mostrandosi capace cosi di esprimere “una vocazione al
dialogo tale da trascendere i confini della cristianita per parlare a nome
delle persone e delle comunita in cerca della pace”+.

La Chiesa cattolica, ispirata anche dai principi enunciati
nell'enciclica Pacem in terris, ha progressivamente intensificato il proprio
impegno nel promuovere un ordine internazionale fondato sulla
giustizia, sulla solidarieta e sul rispetto della dignita umana. Mediante la
definizione di accordi multilaterali volti a promuovere la solidarieta e la
cooperazione in molteplici ambiti, nonché attraverso il contributo
all'elaborazione delle principali “Carte internazionali sui diritti umani”4,
essa ha cercato di affermare la centralita della pace come valore
universale e irrinunciabile. Questo impegno si inserisce nella piti ampia
riflessione sul ruolo delle religioni nella costruzione di un mondo pit
armonioso, in cui le differenze culturali e spirituali non siano fonte di
conflitto, ma occasione di dialogo e arricchimento reciproco.

In questa prospettiva, il ruolo delle religioni nella costruzione
della pace e centrale.

4 Cfr. J. GALTUNG, Affrontare il conflitto, cit., p. 205 ss.

45 Cfr.J. GALTUNG, La trasformazione dei conflitti, cit., p.7.

46 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, n. 61. In argomento cfr. E. COMBI, E.
MONTI, Fede e societd. Introduzione all’etica sociale, Milano, Centro Ambrosiano, 2005,
pp. 90 ss.; R.RYBKA, II contributo del Pontefice Giovanni XXIII allo sviluppo della moderna
concezione del bene comune, in Angelicum, n. 85/2008, pp. 835 ss.

47 A. LAMBERT], Pacifismo e personalismo nel magistero della chiesa e nella costituzione:
da Papa Giovanni XXIII alla “sfida” del conflitto russo-ucraino, in Lettera enciclica di Giovanni
XXIII, cit., p. 288.

48 Cfr. P. LILLO, Globalizzazione del diritto, cit., p. 45. Per specifici approfondimenti,
cfr. G. BARBERINI, L’ostpolitik della Santa Sede. Un dialogo lungo e faticoso, il Mulino,
Bologna, 2007, p. 325 ss.

39
DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

Il ruolo della Chiesa cattolica nella costruzione della pace e stato
solennemente ribadito dall'istituzione della Giornata Mondiale della Pace,
voluta da Papa Paolo VI nel 1968, in continuita con il magistero
giovanneo, e celebrata ogni anno il primo giorno di gennaio, con I'intento
di

“incontrare l'adesione di tutti i veri amici della pace, come fosse
iniziativa loro propria, ed esprimersi in libere forme, congeniali
all'indole particolare di quanti avvertono quanto bella e quanto
importante sia la consonanza d'ogni voce nel mondo per
l'esaltazione di questo bene primario, che e la pace, nel vario
concerto della moderna umanita”+.

A partire dagli ultimi pontificati, la Chiesa ha cercato di
rispondere alle sfide poste dalla crisi delle grandi ideologie del XIX
secolo, ponendosi come interlocutore privilegiato per promuovere una
visione di pace che non si limiti all’assenza di guerra, ma che abbracci la
costruzione di relazioni giuste e solidali tra i popoli. In questa
prospettiva, la parola “pace” assume un significato che va ben oltre la
semplice assenza di guerra; implica creare una realta in cui la dignita e i
diritti di ogni persona siano pienamente rispettati, permettendo a
ciascuno di realizzarsi in modo completo e autentico3. Questo approccio,
profondamente radicato nell’antropologia cristiana, sottolinea il valore
intrinseco della persona umana e il dovere delle istituzioni internazionali
di promuovere un “bene comune” globale. Le religioni, secondo questa
prospettiva, non solo hanno una responsabilita morale nella prevenzione
dei conflitti, ma rappresentano anche una forza propulsiva per favorire

49 PAOLO VI, Messaggio per la celebrazione della I Giornata della Pace 1° gennaio 1968, 8
dicembre 1967, in AAS 59 (1967), pp. 1097-1102. La Giornata Mondiale della Pace,
istituita da Papa Montini come invito universale a riflettere sul valore imprescindibile
della pace, sembra aver significativamente contribuito alla sensibilizzazione globale,
favorendo una convergenza di intenti anche in ambito internazionale. Non e
improbabile che tale iniziativa abbia ispirato I’ Assemblea Generale delle Nazioni Unite
a proclamare, nel 1981, con la Risoluzione A/RES/36/67 (https,/documents-dds-
ny.un.org/doc/RESOLUTION/GEN  /NR0/406/93/PDE/NR040693.pdf? OpenElement), la
propria Giornata Internazionale della Pace. Quest'ultima, fissata originariamente per il
terzo martedi di settembre e successivamente, dal 2001, stabilita al 21 settembre di ogni
anno tramite la Risoluzione A/RES/55/282 (httpsy/documents-dds-
ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N00/576/07/PDF/N0057 607.pdf? OpenElement), rappresenta
un’occasione per rafforzare la volonta di pace tra le nazioni e i popoli. La sua finalita,
espressa in modo solenne, include il richiamo alla cessazione di tutte le ostilita e della
violenza a livello globale, invitando le nazioni a promuovere concretamente 1'armonia
e il dialogo.

50 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXVI Giornata
mondiale della Pace 1° gennaio 1993, 8 dicembre 1992, in AAS, 85 (1993), p. 430.

40

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

la riconciliazione e il superamento delle divisioni; contribuendo cosi alla
realizzazione di una pace autentica e duratura.

In questo contesto si inserisce lo storico incontro di preghiera
interreligiosa svoltosi ad Assisi sotto il pontificato di Giovanni Paolo II;
evento che, per la prima volta, riuni i rappresentanti delle grandi
tradizioni religiose del mondo in un comune impegno per la pace.
Questo storico momento, celebrato il 27 ottobre 1986, segno l'avvio di un
nuovo paradigma di dialogo tra le religioni, fondato sulla fraternita e sul
rispetto reciprocosl. Giovanni Paolo II conio l'espressione “Spirito di
Assisi” per descrivere questa inedita esperienza, divenuta un modello di
riferimento per la cooperazione interreligiosa al servizio della
riconciliazione e della costruzione della pace universales2.

Il dialogo interreligioso, quindi, non & un compromesso teologico,
ma un invito a riconoscere le risorse spirituali e morali che ogni
tradizione porta alla causa della pace. In altre parole, e come si notera nei
magisteri pontifici pitt recenti, “il dialogo interreligioso diventa uno
strumento della sana cooperatio per il bene comune dell’umanita”ss.

Questa prospettiva di pace delineata nel messaggio giovanneo
viene rilanciato con rinnovata intensita’ e interpretato nell’invito alla
fraternita, intesa come via privilegiata per costruire quella “amicizia
sociale”, a partire dalle istituzioni sociali e, quindi, anche dalle religioni,
che rappresenta al contempo condizione essenziale e base solida per il
raggiungimento della pace®.

La Pacem in terris sottolinea 1'importanza di creare istituzioni,
basate sul dialogo, che favoriscano la cooperazione internazionale e la

51 Benedetto XVI in occasione del 25° anniversario della Giornata mondiale di preghiera
per la pace sottolined come “in quell’occasione i leader delle grandi religioni del mondo
hanno testimoniato come la religione sia un fattore di unione e di pace, e non di
divisione e di conflitto”, Messaggio per la celebrazione della giornata mondiale della pace (1°
gennaio 2011), 16 dicembre 2010, in AAS, 103 (2011), p. 55.

52 In argomento cfr. R. BURIGANA, La pace di Assisi 27 ottobre 1986: il dialogo tra le
religioni trent'anni dopo, Terra santa, Milano, 2016; F. GUARINO, Insegnare la pace ai
giovani secondo lo «spirito di Assisi» Edizioni Segno, Tavagnacco (UD), 2023.

5 Cosi A. FERRARI, La reciproca collaborazione a servizio della persona umana tra la
Chiesa cattolica e gli Stati dopo il Concilio Ecumenico Vaticano 11 e gli accordi di Villa Madama,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (https;/www.statoechiese.it), n
13 del 2023, p. 34.

54 Cfr. L.F. CAPOVILLA, Testimonianza, in Palmiro Togliatti e Papa Giovanni.
Cinguant’anni dopo il discorso. Il destino dell’'uomo e 'enciclica Pacem in terris, a cura di F.
MORES, R. TERZI, Ediesse, Roma, 2014.

55 Cfr. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti. Enciclica sulla fraternita e I’amicizia sociale,
in AAS 112 (2020), pp. 723-800.

41

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

giustizia sociale con 1’obiettivo non tanto di risoluzione immediata dei
conflitti, quanto con l'idea di gettare le basi per una pace duratura.

In altre parole, I'enciclica tende a riconoscere un nuovo ordine
mondiale basato sulla collaborazione e sull’equilibrio tra diritti e doveri
che viene richiesto a fronte dell’interdipendenza tra le nazioni nel senso
che

“le une si inseriscono progressivamente sulle altre fino a diventare
ciascuna quasi parte integrante di un’unica economia mondiale; e il
progresso sociale, 1'ordine, la sicurezza, e la pace all'interno di
ciascuna comunita politica & in rapporto vitale con il progresso
sociale, 'ordine, la sicurezza, la pace di tutte le altre comunita
politiche”56.

Tale approccio, seppure possa apparire utopico, offre una visione
concreta di come la politica e le istituzioni possono essere orientate al
“bene comune” attraverso il dialogo.

La sensibilita sul metodo dialogico ha trovato una spinta anche a
livello europeo con l'art. 17, par. 3, del Trattato sul Funzionamento
dell’'Unione Europea (TFUE) che prevede un vero e proprio “obbligo per
le istituzioni europee”® di mantenere un “dialogo aperto, trasparente e

56 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 68.

> F. MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunita religiose o “filosofiche” nel
Trattato di Lisbona, in Le confessioni religiose nel diritto dell’Unione Europea, a cura di L. De
Gregorio, il Mulino, Bologna, 2012, p. 45. Per approfondimenti, cfr. F. COLOMBO,
Interpreting Article 17 TFEU: New Openings towards a European Law and Religion System,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), n. 1 del 2020; D
DURISOTTO, Istituzioni europee e liberta religiosa. CEDU e UE tra processi di integrazione
europea e rispetto delle specificita nazionali, ESI, Napoli, 2016; C. HONORATI, Commento
a: Articolo 17 TFUE - rispetto dello status della Chiesa e delle associazioni religiose, in F. Pocar,
M.C. Baruffi (a cura di), Commentario breve al Trattato dell’Unione Europea, CEDAM,
Padova, 2014; A. LICASTRO, Unione europea e «status» delle confessioni religiose tra tutela
dei diritti umani fondamentali e salvaguardia delle identita costituzionali, Giuffre, Milano,
2014, p. 197 ss.; ID., L'influenza della Carta di Nizza sui sistemi nazionali europei di disciplina
del fenomeno religioso: verso un diritto ecclesiastico dell’Unione?, in AA.VV., La Carta dei diritti
dell’Unione Europea e le altre Carte (ascendenze culturali e mutue implicazioni), a cura di L.
D’Andrea, G. Moschella, A. Ruggeri, A. Saitta, Giappichelli, Torino, 2016, pp. 325-336;
L. LIONELLO, voce Il dialogo tra I'Unione europea e le organizzazioni religiose, in Dizionario
di dottrina sociale della Chiesa, Vita e Pensiero, Milano 2022, pp. 59-66; M. LUGATO,
L’Unione europea e le Chiese: I'art. 17 TFUE nella prospettiva del principio di attribuzione, del
rispetto delle identita nazionali e della liberta religiosa, in Quad. dir. pol. eccl., n. 2/2014; V.
MARANO, L’art. 17 TFUE e il ruolo delle Chiese in Europa, in Ephemerides iuris canonici,
2015; F. MARGIOTTA BROGLIO, M. ORLANDI, Articolo 17 del Trattato sul
funzionamento dell’'Unione europea, in Trattati dell’'Unione europea, a cura di A. Tizzano,
Giuffre, Milano, 2014, p. 454 ss.; S. MONTESANO, Brevi riflessioni sull’art. 17 TFUE e
sul progetto di Direttiva del Consiglio recante disposizioni in materia di divieto di
42

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

regolare” con le chiese, le associazioni o comunita religiose, nonché con
le organizzazioni filosofiche e non confessionali.

Tale disposizione, coerente con i principi europei di democrazia
partecipativa (art. 11 TUE)>® e pluralismo (art. 2 TUE), configura un
vincolo procedimentale volto a garantire un confronto stabile e regolato
con soggetti collettivi portatori di visioni etiche, spirituali, culturali o
tilosofiche.

In tal senso, questi attori rientrano a pieno titolo nel pit ampio
genus della “societa civile organizzata”*?, e sono riconosciuti come
interlocutori istituzionali co-legittimati a concorrere alla definizione
dell'interesse generale, estendendo la sfera partecipativa ben oltre i
confini confessionali tradizionali®.

discriminazione, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www .statoechiese.it), n. 18 del
2015 ; M. PARIS]I, La tutela giurisdizionale del fenomeno religioso in Europa, in G. Macri, M.
Parisi, V. Tozzi, Diritto ecclesiastico europeo, Laterza, Roma-Bari, 2006, p. 190 ss.; M.
VENTURA, L’articolo 17 TFUE come fondamento del diritto e della politica ecclesiastica
dell’Unione europea, in Quad. dir. pol. eccl., 2/2014.

5% In tale prospettiva, l'art. 17, par. 3 TFUE si configura come una
specificazione del principio generale di “dialogo trasparente, aperto e regolare” sancito
dall’art. 11 TUE, ribadendo la rilevanza delle comunita di fede nel complesso sistema
partecipativo dell’Unione. Il rapporto tra le due disposizioni pud dunque essere
interpretato in termini di genere a specie: se I'art. 11 TUE delinea un paradigma
partecipativo esteso alle “associazioni rappresentative e la societa civile”, 'art. 17, par.
3 TFUE ne rappresenta una declinazione applicativa nel settore delle relazioni tra
I"'Unione e le comunita di fede, riaffermando la centralita del dialogo come strumento
di interazione. Sul tema cfr. S. MONTESANO, Brevi riflessioni sull’art. 17 TFUE e sul
progetto di Direttiva del Consiglio recante disposizioni in materia di divieto di discriminazione,
in Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www.statoechiese.it), 2015.

5 Nel pitt ampio genus di societa civile la Commissione delle Comunita
europee afferma espressamente che “le chiese e le comunita religiose hanno un
particolare contributo da apportare”, cfr. Commissione delle Comunita europee, La
governance Europea - Un libro bianco, COM/2001/0428 def., in Gazzetta Ulfficiale delle
Comunita europee, C 329, C 287 del 12.10.2001, p. 1-29. In particolare, per societa civile si
intendolo le organizzazioni sindacali e le associazioni padronali (le “parti sociali”), le
organizzazioni non governative, le associazioni professionali, le organizzazioni di
carita, le organizzazioni di base, le organizzazioni che cointeressano i cittadini nella vita
locale e comunale, con un particolare contributo delle chiese e delle comunita religiose,
cfr. Parere del Comitato economico e sociale, Il ruolo e il contributo della societda civile
organizzata nella costruzione europea, in Gazzetta Ufficiale delle Comunita europee, C 329 del
17.11.1999, p. 30.

60 Cfr. R. MAZZOLA, Confessioni, organizzazioni filosofiche e associazioni religiose
nell’Unione Europea tra speranze disilluse e problemi emergenti, cit., p. 8. secondo cui “la
natura doverosamente aperta del dialogo, richiesta dalla norma del Trattato, comporta
infatti che nessun gruppo, tanto confessionale quanto filosofico sia a priori escluso dagli
incontri con le istituzioni dell'Unione”.

43

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

L’art17 par. 3 TFUE, pur non esente da difficolta applicative®!, non
si riduce a uno spazio di ascolto meramente simbolico, ma si configura
come strumento di effettiva realizzazione della democrazia
partecipativa, integrando le relazioni tra istituzioni e societa civile in un
quadro procedurale vincolato, concepito come risposta strutturale alla
“super-diversita” %2 sociale.

In questa prospettiva, il dialogo, inteso come metodo di confronto
regolato, assume rilevanza giuridica quale strumento idoneo a garantire
che la definizione dell'interesse generale non resti appannaggio esclusivo
delle istituzioni, ma si alimenti del contributo di comunita organizzate,
espressione di valori plurali®.

61 Giova qui evidenziare come le difficolta applicative si manifestino almeno
sotto due profili: sul piano soggettivo, la mancanza di un riconoscimento uniforme a
livello dell'Unione lascia ai singoli Stati ampi margini di discrezionalita
nell'individuare le Chiese, le comunita religiose e le organizzazioni filosofiche
legittimate al dialogo, con possibili conseguenze in termini di esclusione o
disomogeneita ; sul piano oggettivo, la previsione si caratterizza per 1'assenza di limiti
tematici prestabiliti, consentendo alle istituzioni europee e ai soggetti legittimati di
definire di comune accordo I'agenda del dialogo: tale apertura, se da un lato amplia lo
spazio partecipativo, dall’altro richiede un costante bilanciamento con la competenza
nazionale, poiché ai sensi dei paragrafil e 2 dello stesso art. 17 TFUE, I'Unione ¢ tenuta
a «rispettare e non pregiudicare lo status di cui le Chiese e le associazioni o comunita
religiose godono negli Stati membri in virtt del diritto nazionale» e, allo stesso modo,
quello delle «organizzazioni filosofiche e non confessionali», evitando di dare forma a
un vero e proprio “diritto ecclesiastico europeo”, cfr. D. DURISOTTO, Unione europea,
chiese e organizzazioni filosofiche non confessionali (art. 17 TFUE), in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale (www.statoechiese.it), 27 giugno 2016, p. 36 ss. Sulla possibile
prefigurazione di un “diritto ecclesiastico europeo” cfr. N. COLAIANNI, Diritto
pubblico delle religioni. Eguagliana e differenze nello Stato costituzionale, i1 Mulino,
Bologna,2012; G. CIMBALO, Verso un “Diritto ecclesiastico” della Comunita europea, in
L'incidenza del diritto dell’Unione europea sullo studio delle discipline giuridiche nel
cinquantesimo della firma del Trattato di Roma, a cura di L.S. Rossi, G. Di Federico,
Editoriale Scientifica, Napoli, 2008, p. 230 ss. Pit1 in generale, sui problemi relativi all’art
17 TFUE cfr. F. MARGIOTTA BROGLIO, Confessioni e comunita religiose o "filosofiche"
nel Trattato di Lisbona, in Le confessioni religiose nel diritto dell' Unione europea, a cura di L.
De Gregorio, Bologna, il Mulino, 2012, p. 33 ss; R. MAZZOLA, Confessioni,
organizzazioni filosofiche e associazioni religiose nell’Unione Europea tra speranze disilluse e
problemi emergenti, cit.; J. PASQUALI CERIOLI, I fattore religioso nel diritto dell’Unione
europea, in M. LUGLI, J. PASQUALI CERIOLI, I. PISTOLESI, Elementi di diritto
ecclesiastico europeo, Torino, Giappichelli, 2012, 2% ed., p. 3 ss., sul punto p. 18 ss.
62 [’espressione ¢ stata usata per la prima volta da S. Vertovec, Super-diversity
and Its Implications, in Ethnic and Racial Studies, 2007, pp. 1.024-1.054. Sulla necessita di
metodi nuovi in ragione di tale “super-diversita”, cfr. P. CONSORTI, Da “Diritto
ecclesiastico” a “Diritto e religione”, in Coscienza e Libertd, n. 65 del 2023.
63 Sul carattere “inclusivo” del dialogo di cui all’art. 17 par. 3 TUE cfr. M.
TOSCANO, La decisione del Mediatore europeo del 25 gennaio 2013: un passo avanti verso
44

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

Il metodo dialogico, cosi concepito, consolida la legittimazione
democratica e la responsabilita condivisa, contribuendo a una governance
aperta che supera la rigida dicotomia tra autorita pubblica e societa civile.

In tale cornice, la disposizione contribuisce a delineare un modello
di democrazia sostanziale, nel quale linterlocuzione regolata e
permanente si configura come presidio di coesione, convivenza pacifica
e valorizzazione delle differenze, esprimendo una convergenza - pur su
piani distinti - con I’orizzonte di pace, giustizia e fraternita evocato dalla
Pacem in terris.

Alla luce di cio, il dialogo richiamato dall’enciclica si mostra di
straordinaria attualita in un contesto segnato da tensioni e fratture, non
soltanto come ideale etico, ma come principio operativo che interpella la
responsabilita collettiva di istituzioni e societa civile.

E un invito a superare la logica della contrapposizione e del
sospetto, radicando nella prassi giuridica e politica una cultura
dellincontro e del riconoscimento reciproco.

La sfida per 'umanita resta quella di tradurre tale visione in un
impegno concreto, volto a costruire un ordine fondato su pace, giustizia
e fraternita, nella consapevolezza che ogni autentico dialogo rappresenta
un vincolo di coesione e di solidarieta universale.

4 - Verso un nuovo umanesimo

La riflessione sulla guerra e la sua intrinseca irrazionalita - seppure nella
volonta di eliminare la dicotomia guerra-pace in favore di nuova visione
della costruzione della pace come “pace positiva” - ha accompagnato il
pensiero umano per secoli, vedendo nella Pacem in terris un importante
punto di sviluppo. L’enciclica costituisce importante paradigma per la
comprensione dell'interazione tra conflitto, giustizia e pace in un mondo
sempre piu interdipendente. A distanza di sessant'anni, il suo messaggio
conserva una straordinaria attualita, specialmente di fronte alla
persistente minaccia dei conflitti armati.

All’apparenza, questo passaggio sembra inserirsi in continuita con
i contenuti precedenti dell’enciclica; anche qui viene richiamato un

un’applicazione efficace dell’art. 17 del Trattato sul funzionamento dell’Unione europea?, in
Stato, Chiese e pluralismo confessionale (www .statoechiese.it), 10 febbraio 2014, pp. 5-6.
45

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

“segno dei tempi”¢#4, mutuato dalla tradizione evangelica®, per
interpretare le dinamiche della storia e prevedere le direzioni del futuro,
quasi come a indicare una conclusione evidente che in quel periodo
storico, stesse maturando una sempre piu diffusa consapevolezza tra le
nazioni che le controversie internazionali non dovessero trovare
soluzione nel ricorso alle armi, bensi nel dialogo e nella via del
negoziato®s.

Tale evidenza sembra essere poco in linea con l'epoca, segnata
dalla Guerra Fredda e dalla corsa agli armamenti nucleari, in cui
"auspicio di Giovanni XXIII “suonava pit come un auspicio che non un
dato di realta”e”.

Questo richiamo, tuttavia, sembra non essere accompagnato da
una condanna in termini assoluti e diretti della guerra, concentrandosi
piuttosto sull'idea che “riesce quasi impossibile pensare che nell’era
atomica la guerra possa essere utilizzata come strumento di giustizia”68
e, pertanto, sembrerebbe richiamare un concetto tradizionale, secondo
cui la guerra viene intesa come un mezzo potenzialmente idoneo a
realizzare la giustizia.

L'aggressione armata, in quanto tale, non giustifica moralmente
una risposta bellica difensiva; anche qualora tutti i criteri per una guerra
difensiva fossero soddisfatti, la guerra risulterebbe al massimo
“giustificabile”, ma non “giusta”®. In questo senso, la guerra sarebbe
estranea alla ragione e cio comporterebbe implicazioni che vanno ben
oltre una sua semplice “impensabilita”, giustificando la sua esclusione
dalla storia facendo leva su un principio di universale umanita.

L’enciclica riflette su una tensione tra 1'ideale della pace e la realta
della deterrenza, alla luce della quale, in un mondo dominato dal

¢4 Tre sono, come noto, i “segni dei tempi”; i fenomeni che nella Pacem in terris
vengono individuati come caratterizzanti 1'epoca moderna e che richiedono un
“aggiornamento” della dottrina sociale della Chiesa cattolica. In primo luogo, “I'ascesa
economica-sociale delle classi lavoratrici” (21), in secondo luogo, “I'ingresso della
donna nella vita pubblica” (22), e, infine, “la famiglia umana” la quale presenta rispetto
al passato recente una “configurazione sociale-politica profondamente trasformata”
(23).

65 ]] riferimento e all'invito di Gesu ai Farisei a saper interpretare i segni dei tempi
(Mt 16,3) per conoscere “l'ora messianica” o “il segno di Giona” (Lc 11,29), ciog, la
presenza salvifica di Dio nella storia.

66 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 67.

67 P. CONSORT], L'irrazionalita della guerra, in Lettera enciclica di Giovanni XXIII, cit.,
p- 128.

68 GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., n. 67.

0 Cfr. P. CONSORT]I, L'irrazionalita della guerra, cit., p. 135.

46

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

“timore”, gli armamenti sono giustificati non tanto per 1’aggressione,
quanto piuttosto come strumenti dissuasivi. La deterrenza, quindi,
diviene un compromesso razionale che non consente il governo delle
relazioni umane alla scoperta dei vincoli di “comune umanita” che li
legano.

L’analisi della guerra mette in luce una contraddizione
fondamentale: mentre essa & talvolta giustificata come mezzo per
raggiungere obiettivi di giustizia o sicurezza, inevitabilmente mina le
basi stesse della dignita umana. Come evidenziato nella Pacem in terris,
I'orrore suscitato dall’idea stessa delle devastazioni nucleari testimonia
I'impossibilita di considerare la guerra uno strumento accettabile nell’era
moderna.

Un simile approccio trova saldo riscontro nella Costituzione
italiana che “ripudia” fout court la guerra sia come strumento di
violazione della liberta degli altri popoli, sia come mezzo per risolvere le
controversie internazionali (art. 11). Tale formulazione sembra essere
certamente piu “accattivante”, in quanto utilizza un termine “ripudio”
che non appartiene al lessico normativo costituzionale, quanto piuttosto
a una categoria morale”", rispetto alla impensabilita della guerra Pacem in
terris’l; sembra assumere un valore prescrittivo, segnando il
superamento, gia qualche anno prima della promulgazione
dell’enciclica, del paradigma della “guerra giusta”, ma questo non é del
tutto vero.

La disposizione dell’articolo 11 della Costituzione italiana, che
sancisce il ripudio della guerra, infatti, deve essere letta in combinato
disposto con l'articolo 52, il quale afferma che “la difesa della Patria e
sacro dovere del cittadino”72, tendendo a una legittimazione della guerra
di difesa, finalizzata alla protezione dei confini nazionali’3. Inoltre, tale
articolo si inserisce nel piu ampio sistema di difesa delineato dalla

70 Sulla scelta terminologica in Assemblea costituente, cfr. M. BENVENUTI, II
principio del ripudio della guerra nell’ordinamento costituzionale italiano, Jovene, Napoli,
2010, p. 33 ss.

71 Cfr. P. CONSORT], L'irrazionalita della Querra, cit., p. 129.

72 La Corte costituzionale pitl volte si & soffermata sull’art. 52 Cost., sottolineando
non solo la liceita, ma anche la doverosita della difesa. Questo concetto si inserisce nel
contesto dei conflitti armati, dove la capacita di difesa puo configurarsi come un vero e
proprio conflitto armato. Si vedano le sentenze della Corte costituzionale, n. 106 del
2009 (in www.cortecostituzionale.it), n. 110 del 1998, n. 86 del 1977, n. 82 del 1976 (in
www.giurcost.org).

73 Sulla non esclusione a opera dell’art. 11 Cost. dell’attivita bellica di legittima difesa
cfr. G. MARAZZITA, Guerra vietata, legittima e necessaria, in Federalismi.it, 22/2022, p.
78 ss.

47

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Costituzione, che prevede precisi passaggi: la deliberazione della guerra
da parte del Parlamento, I’attribuzione al Governo dei poteri necessari e
la proclamazione ufficiale dello stato di guerra da parte del Presidente
della Repubblica, con la possibilita di prorogare per legge la durata delle
Camere (artt. 78, 87 e 60)74. La giustificazione della guerra di difesa,
pertanto, permane nell’ordinamento italiano, rivelando una resistenza
non solo concettuale all'abbandono totale dell'opzione bellica.

Il magistero della Chiesa, dal 1963 a oggi, ha compiuto passi
significativi verso una condanna pit esplicita della guerra.

Papa Francesco, nell’enciclica “Fratelli Tutti”, segna una netta
rottura con la tradizione, affermando che oggi ¢ sempre piu difficile
sostenere i criteri razionali che, in passato, venivano usati per giustificare
una guerra come “giusta” ed elevando l'appello “mai pitt la guerra”7.
Francesco propone un paradigma di pace basato su giustizia, solidarieta
e perdono, riaffermando che la pace non puo essere costruita con
strumenti bellici. Questo approccio rifiuta qualsiasi giustificazione della
guerra, inclusa quella di difesa, e sposta l'attenzione della Chiesa
cattolica e, e per estensione, data la dimensione universale della sua
missione, dell’intera comunita globale, verso 1'edificazione della pace
mediante la promozione di una cultura improntata al dialogo e alla
cooperazione.

La costruzione della pace diviene un processo complesso,
laborioso e “artigianale””6 per integrare le diverse realta, investendo
risorse nella creazione di relazioni internazionali pacifiche, anziché nella
produzione di armamenti.

Alla luce di queste riflessioni, la guerra, tradizionalmente
concepita come strumento per ristabilire 1'ordine e la giustizia, si rivela
invece il principale ostacolo alla loro realizzazione, richiedendo, come la
Pacem in terris chiarisce, il riconoscimento e il rispetto della dignita
umana, un obiettivo che la guerra contraddice intrinsecamente. Il dialogo
diventa, quindi, 'unica via per costruire una pace autentica e duratura.

74 Per una ricostruzione sistematica, cfr. M. CAVINO, Il governo della guerra, in
Quaderni costituzionali, fasc. 4, dicembre 2022.

75 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti, cit., n. 258. Giova ricordare che anche
Sant' Agostino, autore della teoria della “guerra giusta” che oggi alla luce del magistero
pontificio di Francesco & definitivamente superata, affermo che «dare la morte alla
guerra con la parola, e raggiungere e ottenere la pace con la pace e non con la guerra, &
di maggiore gloria che darla agli uomini con la spada», cfr. Epistula 229, 2: PL 33, 1020.
In argomento, P. CONSORTI, Guerra giusta? Fra teologia e diritto, in Rivista di diritto
costituzionale, 2004, pp. 69-100.

76 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti, cit., n. 217.

48

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

Tuttavia, il cammino verso questa meta € complesso e richiede una
revisione delle strutture di potere che perpetuano la logica del conflitto.
La creazione di istituzioni internazionali competenti e dotate di autorita
effettiva, come suggerito nella Pacem in terris, rappresenta un passo
essenziale in questa direzione.

Il disarmo, promosso dalla Chiesa cattolica e da numerosi
organismi internazionali, pertanto € una priorita per garantire un futuro
di pace. La deterrenza nucleare, sebbene considerata un male necessario
durante la Guerra Fredda, e oggi riconosciuta come una minaccia per la
sicurezza globale. L’accumulo di armi non solo aumenta il rischio di
conflitti accidentali o intenzionali, ma distoglie risorse vitali dallo
sviluppo umano e dalla lotta contro la poverta.

La Pacem in terris invita le nazioni a rinunciare alla corsa agli
armamenti e a lavorare per il disarmo generale e completo”. Sebbene tale
obiettivo sembri ancora lontano, esso costituisce un elemento
imprescindibile per superare la logica della guerra e costruire un ordine
mondiale fondato sulla giustizia e sulla solidarieta.

La costruzione della pace non puo essere delegata esclusivamente
ai governi o alle organizzazioni internazionali. Richiede il
coinvolgimento attivo di ogni individuo e comunita. L’educazione alla
pace, promossa dalla Pacem in terris, € fondamentale per trasformare le
mentalita e superare le divisioni culturali, religiose e politiche. Papa
Giovanni XXIII, con il suo appello “a tutti gli uomini di buona volonta”,
sottolinea la responsabilita collettiva nella costruzione di un mondo
pacifico. Questo messaggio risuona con particolare forza nell’attuale
contesto globale, caratterizzato da crescenti tensioni geopolitiche e sfide
transnazionali come il cambiamento climatico e le migrazioni forzate.

L’'impensabilita della guerra o, meglio, lirrazionalita della
guerra’8 come illustrata nella Pacem in terris, ci sollecita a ripensare
radicalmente il nostro approccio ai conflitti e alla pace. Il superamento
della guerra non e solo un imperativo morale, ma una necessita pratica
per garantire la sopravvivenza dell’'umanita in un’era segnata dalle armi
di distruzione di massa.

L’enciclica di Papa Giovanni XXIII rappresenta un punto di
partenza per un nuovo umanesimo, basato sulla dignita, la giustizia e la
solidarieta. Questo approccio richiede coraggio e visione, ma offre la
promessa di un futuro in cui la pace “disarmata e disarmante umile e

77 Cfr. GIOVANNI XXIII, Lett. enc. Pacem in terris, cit., nn. 59-60.
78 Cfr. P. CONSORT]L, Sull’irrazionalita della guerra, cit., specialmente pp. 127-131.
Cosi anche L. EINAUDI, La guerra e I'unita europea, Edizioni di comunita, Milano, 1950.
49

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..; e pluralismo confessionale

perseverante””?, non sia solo un’aspirazione, ma una realta concreta per
tutti i popoli.

5 - La Pacem in terris di fronte alle sfide contemporanee

La Pacem in terris rappresenta un pilastro fondamentale
dell'insegnamento sociale cattolico e un manifesto per la costruzione
della pace mondiales?. Nonostante siano trascorsi oltre sessant'anni dalla
sua pubblicazione, la sua rilevanza non solo resiste al tempo, ma si
amplifica dinanzi alle complessita del mondo contemporaneo.

L'enciclica, frutto della visione profetica di Giovanni XXIII,
propone il dialogo come strumento cardine per edificare una pace
autentica e duratura. In un'apertura rivoluzionaria, il Pontefice indirizza
il suo messaggio non solo ai cattolici, ma a “tutti gli uomini di buona
volonta”, delineando wun orizzonte universale che trascende le
appartenenze religiose e culturali per promuovere una cooperazione
inclusiva e trasversale.

In un contesto globale segnato da conflitti geopolitici, crisi
climatiche e tensioni sociali, il dialogo emerge quale metodo
insostituibile per affrontare e gestire i conflitti. In quest’ottica 1'enciclica
invita le nazioni a privilegiare il confronto e il negoziato rispetto all’'uso
della forza; un principio che riecheggia nei moderni trattati
internazionali e nell'operato delle organizzazioni multilaterali, come le
Nazioni Unite. A tale visione si intreccia l'enfasi sui diritti umani,
riconosciuti dall’enciclica, ma prima dall’ordinamento costituzionale
italiano e internazionale, come universali e inviolabili. La dignita umana
e posta da Giovanni XXIII al cuore della pace; un valore che si riflette
nelle principali carte dei diritti, tra cui la Dichiarazione Universale del
194881, e che trova oggi riscontro nella societa, sul piano nazionale,
europeo e internazionale, non solo sul tema della pace generalmente

79 LEONE X1V, Benedizione Apostolica "Urbi Et Orbi" Primo Saluto Del Santo Padre
Leone X1V, 8 maggio 2025, in www.vatican.va.

80 In questo senso, cfr. F. CLEMENTI, Qualche annotazione, cit., p. 111.

81 Cosi il Preambolo della Dichiarazione Universale dei diritti umani «considerato
che il riconoscimento della dignita inerente a tutti i membri della famiglia umana e dei
loro diritti, uguali ed inalienabili, costituisce il fondamento della liberta, della giustizia
e della pace nel mondo». In argomento D. MENOZZI, Chiesa e diritti umani. Legge
naturale e modernita politica dalla Rivoluzione francese ai nostri giorni, il Mulino, Bologna,

2012.
50

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



2L, 6 Stato, Chiese

0..4 e pluralismo confessionale

inteso, quanto sulla tutela delle singole liberta, come la tutela delle
minoranze, la parita di genere e la liberta religiosa.

Le sfide poste dalla globalizzazione e dalle migrazioni
internazionali richiamano con urgenza la necessita di una governance
globale basata su principi etici universali, secondo lo spirito delineato
dalla Pacem in terris. In definitiva, lo spirito dell’enciclica e il dialogo che,
se ben strutturato, pud prevenire il radicalismo, la polarizzazione e lo
scontro, pud promuovere la convivenza pacifica e rafforzare una cultura
del rispetto reciproco.

Parimenti, la condanna della guerra, rivela un orientamento di
straordinaria attualita: Giovanni XXIII, sottolineando l'impensabilita
della guerra, fornisce una lettura chiara della incompatibilita, per la
natura stessa della guerra, con l'umanita, esortando al disarmo e
all’adozione di forme di difesa fondate sulla nonviolenza. Questo
richiamo trova eco nell’attuale scenario internazionale, caratterizzato da
conflitti asimmetrici, terrorismo e proliferazione nucleare, dove il
disarmo resta una delle sfide pitt pressanti.

L'enciclica offre una base morale al movimento per I'eliminazione
delle armi di distruzione di massa e ispira soluzioni diplomatiche nelle
crisi contemporanee, come quelle che coinvolgono attualmente
I"Ucrainas2.

La Pacem in terris si pone, altresi, come punto cardine per
affrontare problematiche emergenti, quali la crescente disuguaglianza
economica, il cambiamento climatico e linstabilita politica. La crisi
climatica, in particolare, amplifica le tensioni globali legate all’accesso
alle risorse, provocando migrazioni forzate e conflitti, e richiede politiche
che integrino giustizia sociale, sostenibilita ambientale e solidarieta
internazionale, in piena sintonia con I'insegnamento dell’enciclicas.

82 Per un approfondimento sul tema si vedano, tra gli altri, AA. VV., Nazioni, religioni
e chiese nel conflitto russo-ucraino, a cura di A. GIANFREDA, Rubbettino, Soveria Mannelli,
2024; A. LAMBERT], Pacifismo e personalismo, cit.

8 In questo solco il magistero pontifico di Papa Francesco, che con I'enciclica
“Laudato si'”” ha posto I'attenzione sulle tematiche ambientali sottolineando 'urgenza
di una “conversione ecologica integrale”, FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si, in AAS,
107 (2015), pp. 847-945. Proprio in questa prospettiva, in occasione della Giornata
Mondjiale della Pace del 1° gennaio 2025, ha anche rilanciato un appello, gia formulato
da S. Paolo VI e Benedetto XVI, esortando a destinare “almeno una percentuale fissa del
denaro impiegato negli armamenti per la costituzione di un Fondo mondiale che elimini
definitivamente la fame e faciliti nei Paesi piti poveri attivita educative e volte a
promuovere lo sviluppo sostenibile, contrastando il cambiamento climatico”, cfr.
FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della XXXVI Giornata mondiale della Pace 1°
gennaio 2025 (in www.vatican.va). Si vedano anche PAOLO VI, Lett. enc. Popolorum

51

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



By ,
{f‘@ Stato, Chiese

|
7

@}g e pluralismo confessionale

L'enciclica rimane, dunque, una fonte di ispirazione inesauribile
per affrontare le sfide del presente. I suoi principi, imperniati sulla
dignita umana, sul dialogo e sulla solidarieta, offrono un orientamento
prezioso per costruire un ordine globale pit giusto e pacifico.

Tuttavia, concretizzare questa visione richiede un impegno
continuo nell’adattamento delle strategie e nella cooperazione
internazionale. Il dialogo inteso, sia come metodo, sia come valore,
costituisce una delle eredita pitt potenti di Giovanni XXIII e, in un mondo
profondamente frammentato, la sua chiamata alla fratellanza universale
risuona con un’urgenza rinnovata.

La pace, infatti, non e solo un obiettivo da raggiungere, ma un
cammino da percorrere insieme, con coraggio e determinaziones4.

[oNole

Progressio, 26 marzo 1967, in AAS, 59 (1967), pp. 257-299; BENEDETTO XV1, Discorso al
Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede, 9 gennaio 2006, in AAS, 98 (2006), pp.
45-53; ID., Esort. ap. postsin. Sacramentum caritatis, 22 febbraio 2007, in AAS, 99 (2007),
p- 107 ss.

84 [eredita della Pacem in terris si riflette oggi in una molteplicita di iniziative che,
sebbene maturate in ambiti laici, ne incarnano lo spirito e ne traducono i principi in
azioni concrete. Un esempio particolarmente significativo & rappresentato dalla recente
revisione statutaria dell’Universita di Pisa, che nel 2025, con delibera unanime degli
organi di governo, ha sancito I'incompatibilita tra la propria missione istituzionale e
qualsivoglia forma di partecipazione alla ricerca finalizzata allo sviluppo, alla
produzione o al perfezionamento di sistemi d’arma. Con tale innovazione, l'ateneo ha
reso esplicito il proprio impegno inderogabile per la promozione della pace, la tutela
dei diritti umani e la sostenibilita ambientale e sociale, riaffermando la centralita della
conoscenza quale strumento di progresso etico e civile. L’articolo 1 del riformato statuto
ribadisce il ruolo dell'universita nella diffusione di una cultura di pace, mentre l’articolo
2 eleva il ripudio della guerra a principio fondamentale, imponendo che ogni attivita
istituzionale sia conforme a tale valore. Di particolare rilevanza & 'introduzione del
nuovo articolo 4, il quale dispone, in termini perentori, la preclusione dell’ateneo da
qualsiasi forma di collaborazione con progetti scientifici direttamente o indirettamente
connessi all’ambito bellico. Con questa determinazione, prima nel panorama
accademico italiano, I'Universita di Pisa si configura quale modello di riferimento per
un’etica della ricerca fondata sulla responsabilita sociale, contribuendo a delineare un
orizzonte accademico in cui il sapere si pone al servizio della giustizia, della solidarieta
e della costruzione della pace, in piena sintonia con gli insegnamenti della Pacem in
terris. In argomento, cfr. LM. GUZZO, Universita di Pisa. Nello statuto, pace e sviluppo
sostenibile, in Adista Segni Nuovi, 7/2025.

52

DO https:/ /doi.org/10.54103/1971-8543 / 29577

Rivista telematica (https;/riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025 ISSN 1971- 8543



