
 

________________________ 
 

* Contributo sottoposto a valutazione - Peer reviewed paper. 
Contributo parzialmente anticipato con la pubblicazione dello scritto “Pellicole 

blasfeme. Il vilipendio delle confessioni religiose sui grandi schermi” nel volume “Le religioni 
al cinema. Dalla censura alla classificazione”, a cura di A. FUCCILLO, Merita edizioni, 

Torino, 2025. 
DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

 
Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Federico Gravino 
(assegnista di Ricerca in Nuovi movimenti religiosi tra istanze di inclusione e 

reazioni giuridiche nell’Università degli Studi di Firenze, Dipartimento di 
Scienze Giuridiche) 

 
 

Le religioni sul set cinematografico:  
gli artt. 403-404 c.p. nelle trame della sceneggiatura * 

 
Religions on the film set: 

articles 403-404 of the Criminal Code in the plots of the screenplay * 

 
 
ABSTRACT: Le religioni sono spesso protagoniste sui grandi schermi. I ruoli 
che interpretano variano a seconda della centralità che l’elemento religioso 
riveste nella sceneggiatura. Dalle pellicole che rappresentano una 
fenomenologia del sacro a quelle in cui l’elemento di fede è soltanto una 
comparsa, la connessione tra cinema e religioni è stretta. Questo rapporto può 
sollevare problemi giuridici quando la sceneggiatura offende una confessione 
religiosa mediante vilipendio di persone o di cose. In questo caso la libertà di 
espressione artistica del cineasta può entrare in conflitto con la tutela della 
confessione religiosa e del sentimento religioso dello spettatore. Gli organi 
giudiziari sono chiamati al bilanciamento di queste libertà di pari livello 
costituzionale al fine di trasformare l’antagonismo a volte presente sul set 
cinematografico in co-protagonismo. 
 
Religions are often protagonists on the big screen. The roles they play vary 
according to the centrality of the religious element in the script. From films that 
represent a phenomenology of the sacred to those in which the element of faith 
is only an appearance, the connection between cinema and religions is close. 
This relationship can raise legal problems when the script offends a religious 
denomination by vilifying people or things. In this case the freedom of artistic 
expression of the filmmaker can conflict with the protection of the religious 
denomination and the religious sentiment of the viewer. The judges are called 
to balance these freedoms of equal constitutional level in order to transform the 
antagonism sometimes present on the film set into co-protagonism. 

 
 
SOMMARIO: 1. Le religioni attrici sui grandi schermi - 2. Blasfemia 
cinematografica: quando il cineasta offende il sentimento religioso dello 
spettatore - 3. La censura alla regia: il reato di vilipendio della religione dello 



 

126 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Stato nella settima arte - 4. Giudici in platea tra pluralismo confessionale e libertà 
di espressione artistica - 5. L’art. 19 Cost. e l’art. 33 Cost. in scena: da antagonisti 
a coprotagonisti. 

 
 
1 - Le religioni attrici sui grandi schermi 

 
L’elemento religioso è presente in modo diffuso nelle opere 
cinematografiche italiane e straniere1. Questa connessione può sollevare 
problemi giuridici quando il regista fa proprie le norme religiose per 
definire, scandire e montare i contenuti della sceneggiatura.  

Il legame tra religione e settima arte è risalente nel tempo2. Fin 
dall’invenzione del cinematografo nel 18953 le pellicole hanno proiettato, 
seppure con tecniche rudimentali4, quadri biblici e sceneggiature a 
sfondo cristiano5. La produzione cinematografica era così incentivata 
dalla funzione “salvifica” del film “che consente allo spettatore di trarre 

                                                             

1 Per un approfondimento si rinvia ampiamente a M. WRIGHT, Religion and Film. 
An Introduction, I.B. Tauris, London-New York, 2007; S. CORTELLAZZO, M. QUAGLIA (a 
cura di), Cinema e religione. Forme di spiritualità e di fede, Celid, Torino, 2008. 

2 P. CATTORINI, Teologia del cinema. Immagini rivelate, narrazioni incarnate, etica della 
visione, EDB, Bologna, 2020, p. 54 ss.; un’approfondita analisi, a partire dalle origini, 

della connessione tra cinema e religione, che sembrerebbero essere nate insieme, è 
offerta da L. ZORDAN, Filmare l’invisibile. Linguaggio cinematografico ed esperienze 
religiose, in Annali di studi religiosi, 4, 2004, p. 129. 

3 Per un approfondimento sulla nascita del cinema si rinvia a S. BERNARDI, 
L’avventura del cinematografo. Storia di un’arte e di un linguaggio, Marsilio editore, Venezia, 
2020; F. DI GIAMMATTEO, Storia del cinema, Marsilio editore, Venezia, 2019. 

4 Cfr. S. PERUGINI, Testimoni di fede, trionfatori di audience. La fiction religiosa italiana 
anni Novanta e Duemila: storie di santi, papi e preti esemplari, Effatà editrice, Cantalupa 
(TO), 2011, p. 29, ricorda che il primo film dei fratelli Lumière dal titolo Vues représentant 
la vie et la passion de Jésus Christ è stato proiettato nel 1897. La pellicola era composta da 

13 quadri che rappresentavano l’adorazione dei Magi, la fuga in Egitto, l’arrivo a 
Gerusalemme, il tradimento di Giuda, la resurrezione di Lazzaro, l’ultima cena, 
l’arresto di Gesù, la flagellazione, l’incoronazione di spine, la crocifissione, il calvario, 
il sepolcro e la resurrezione. 

5 La stretta connessione tra cinema e personaggi della Sacra Scrittura è stata il frutto 
della matrice cristiana che caratterizzava la società contemporanea alla scoperta del 
cinematografo. Sul punto, L. BAUGH, La rappresentazione di Gesù nel cinema: problemi 
teologici, problemi estetici, in Gregorianum, 4, 2001, p. 719 ss.; S. SOCCI, L’ombra oscura 
della religione, Cadmo, Fiesole, 2002, p. 10 ss.; A.L. LUCANO, Cultura e religione nel 
cinema, Edizioni Rai Radiotelevisione Italiana, Torino, 1975, p. 36, ricorda che il primo 
film cristiano è stato I.N.R.I. del 1923 per la regia di Robert Wiene. 



 

127 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

benefici dalla visione di storie sacre“6 o di “dare concretezza alla nozione 
astratta della divinità“7. 

La trasformazione della società in senso multireligioso8 ha 
contribuito ad ampliare i contenuti delle rappresentazioni artistiche e, in 
particolare, di quelle proiettate sul grande schermo9. Sono numerosi i 
film che “rappresentano una fenomenologia del sacro”10 e sono 
potenziali strumenti di conversione religiosa dello spettatore11. La 
pellicola diventa così una modalità di comunicazione della fede e di 
accesso al trascendente12, “un cammino esistenziale che deve essere 
difeso dalla riduzione al virtuale, a un universo puramente digitale che 
espunge la questione dal senso”13.  

In alcuni casi, il tema religioso è al centro della sceneggiatura e 
muove le trame di ogni scena del film14. Possibili esempi sono I Dieci 
Comandamenti di Cecil DeMille15, il genere western che dà forma a passi 

                                                             

6 Cfr. C. FAVA, La storia del cinema e il «Libro dei Libri», in AA.VV., Il cinema e la Bibbia. 
Atti del Convegno internazionale organizzato da BIBLIA, Morcelliana, Brescia, 1999, p. 26 

ss. 
7 C. FORD, Le cinéma au service de la Foi, Plon, Paris, 1953, p. 86. 
8 Sul punto si rinvia ampiamente a M. d’ARIENZO, Pluralismo religioso e dialogo 

interculturale. L’inclusione giuridica delle diversità, Pellegrini editore, Cosenza, 2023. 
9 Cfr. P. CIACCIO, Dalla censura al pluralismo: l’evoluzione del rapporto tra cinema e 

religione, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2, 2020, p. 395 ss., il quale evidenzia 

che la pluralità contenutistica del cinema è possibile solo se esiste nella società una 
realtà religiosa plurale. 

10 Cfr. P. SCHRADER, Il trascendente del cinema, Donzelli editore, Roma, 2002, p. 28. 
11 A titolo esemplificativo si citano i film Cielo sulla palude del 1949 del regista 

Augusto Genina, incentrato sulla canonizzazione di Maria Goretti e avente a oggetto 
unicamente il mistero religioso, e La tunica per la regia di Henry Koster del 1953, il cui 

protagonista vive una profonda conversione al Cristianesimo a seguito del suo 
trasferimento in Palestina. Sul punto, A. BAZIN, Che cosa è il cinema?, Garzanti, Milano, 
1986, p. 321 ss. 

12 Cfr. A. JOIN-LAMBERT, S. GORIELY, Cinéma, religion et spiritualité, in 
Ephemerides Theologicae Lovanienses, 4, 2008, p. 537 ss. 

13 Cfr. E.M. CAMPANI, Cinema e sacro. Divinità, magia e mistero sul grande schermo, 

Gremese editore, Roma, 2003, p. 19, la quale approfondisce la tematica in relazione 
all’opera cinematografica Marcellino, pane e vino, proiettato in Italia nel 1955 per la regia 

di Ladislao Vajda. 
14 Per l’analisi di alcune opere cinematografiche “cristologiche” si rinvia 

ampiamente a D. VIGANÒ, Gesù e la macchina da presa. Dizionario ragionato dal cinema 
cristologico, Lateran University Press, Roma, 2005. 

15 Cfr. M. DI DONATO, L’evocazione del trascendente nel cinema, in Cinema e religioni, 

a cura di S. BOTTA, E. PRINZIVALLI, Carocci, Roma, 2010, p. 25 ss., il quale evidenzia che 
l’opera fu prodotta dapprima nel 1923 in bianco e nero e versione muta, poi nel 1956 a 
colori e con sonoro. La sceneggiatura, che vede protagonisti gli Ebrei in fuga dal mar 
Rosso, è stata scritta perché, per dirla con le parole del regista, “quelli che l’avranno 



 

128 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

tratti da alcuni libri dell’Antico Testamento (Esodo, Giosuè, Giudici), Il 
mestiere delle armi del 2001 di Ermanno Olmi16, The Passion of the Christ di 
Mel Gibson del 2004.  

Questa prospettiva coinvolge anche le confessioni religiose 
diverse dalla cattolica. Il riferimento è alle pellicole Il destino del regista 
egiziano Youssef Chahine del 1997, con cui sono descritti diversi aspetti 
dell’Islam attraverso le vicende quotidiane del protagonista17, Storia di un 
Buddha di Roberto Loto del 2020, il cui attore principale supera gli eventi 

negativi e i fallimenti della propria vita grazie all’esercizio della pratica 
buddhista, e Non sei invitata al mio Bat Mitzvah, edito nel 2023 per la regia 
di Sammi Cohen, che vede protagonista la dodicenne Stacy alle prese con 
i preparativi della festa ebraica18. 

In altri casi, il fattore religioso non è un elemento essenziale della 
trama ma costituisce una presenza costante all’interno del film attraverso 
scene girate in luoghi di culto oppure evocative di tradizioni e costumi 
che hanno la loro origine nella componente di fede. La Dolce Vita di 
Federico Fellini proiettato nel 1960 si apre con la ripresa della statua di 
Cristo che vola sulla città di Roma trasportata da un elicottero e si 
sviluppa attraverso alcune scene che descrivono la falsa apparizione 
della Madonna e altre che sono girate all’interno di una chiesa19; il codice 
culturale e giuridico induista fa da sfondo alla pellicola Water di Deepa 
Metha del 2003 con la rappresentazione delle vicende che coinvolgono la 
bambina protagonista rimasta vedova all’età di 6 anni20; la trama di 
Amazing Grace del regista Michael Apted, proiettata sui grandi schermi 

                                                             

visto escano dalla sala non soltanto distratti e con gli occhi ancora pieni di questo grande 
spettacolo, ma anche penetrati dallo Spirito di Verità. Questo film renderà ancora più 
viva allo spirito umano la profonda intimità con lo Spirito di Dio”. La trascrizione 
completa dell’intervista rilasciata da Cecil De Mille è riportata da A. AYFRE, Contributi 
a una teologia dell’immagine, Edizioni Paoline, Roma, 1966, p. 144 ss. 

16 Il film affronta la tematica del martirio come unica modalità di relazione con Dio. 
Per un approfondimento si rinvia a G. LETTIERI, Il mestiere delle armi di Ermanno Olmi, 
in AA.VV., Pagine in cielo. Leggere le fedi attraverso la letteratura e il cinema, Edizioni Com 

Nuovi Tempi, Roma, 2007, p. 10 ss. 
17 La pellicola è analizzata da R. BARCELLONA, A proposito di cinema e religioni: Il 

destino di Youssef Chahine, in Le forme e la storia, 1, 2013, p. 145 ss. 
18 Ulteriori esempi sono consultabili nella sezione Cinema e religioni, che è tra i Focus 

organizzati dal Centro Astalli e per il cui approfondimento si rinvia al sito 
www.centroastalli.it. 

19 Cfr. P. BERTETTO, Fellini, la religione, lo spettacolo, in Cinema e religioni, cit., p. 99 

ss. 
20 Per un approfondimento dell’interazione tra diritto, religione e cinema nella 

pellicola in esame si rinvia a L. DE GREGORIO, Matrimoni, codici culturali, linguaggi 
religiosi: prime note, in Diritto e Religioni, 1, 2022, p. 267 ss. 



 

129 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

dal 2006, narra la conversione religiosa del protagonista 
all’anglicanesimo che ne orienta l’agire privato e pubblico come deputato 
del Parlamento britannico; lo scenario della pellicola Timbuktu del 2014 
per la regia del maliano Adberrahmane Sissako è rappresentato dal 
fondamentalismo religioso jihadista che governa le vite dei protagonisti 
attraverso obblighi, divieti, restrizioni e il costante giudizio dei tribunali 
islamici; protagonisti del film The harvest del 2017 per la regia di Paco 
Mariani sono alcuni fedeli Sikh i quali, insoddisfatti della condizione 
sociale legata all’attività di braccianti agricoli, si ritrovano all’interno del 
loro luogo di culto (Gurdawara) aiutati da una mediatrice culturale a 
studiare la lingua italiana e a conoscere i loro diritti come lavoratori; 
Conclave del 2024 di Edward Berger, girato prevalentemente nella 

Cappella Sistina, è interamente incentrato sulle dinamiche istituzionali e 
non che precedono l’elezione del Romano Pontefice e che rimandano 
all’applicazione della normativa canonica in materia21. 

Le religioni interpretano il ruolo di comparsa quando sono 
soltanto un arredo di scena. In questi casi il fattore religioso si pone come 
elemento residuale della pellicola e la sua assenza non incide sulla trama 
dell’opera cinematografica. Il riferimento è a pellicole come Hala del 
regista Minhal Baig, proiettato in America nel 2019, la cui trama è 
soltanto lambita dal fattore religioso per la circostanza che la 
protagonista indossa l’hjiab nella narrazione degli eventi che riguardano 
la sua famiglia; la sceneggiatura del film A casa tutti bene del 2018 per la 

regia di Gabriele Muccino sviluppa le relazioni conflittuali di una 
famiglia romana riunitasi in occasione della celebrazione delle nozze 
d’oro in una chiesa; nella commedia di Gennaro Nunziante Che bella 
giornata del 2011 la ricerca di un’occupazione lavorativa da parte del 
protagonista è caratterizzata da costanti richiami a realtà e simboli di 
fede (presenza del clero cattolico e di ministri di culto di altre confessioni 
religiose, amministrazione del sacramento del battesimo, terrorismo di 
matrice islamica, dress code religiosi); il protagonista del film The Brutalist 
del 2024 per la regia di Brady Corbet prega per due volte in una sinagoga. 

Anche se in “ruoli” diversi, le religioni sono attrici sul grande 
schermo. Questa presenza interroga il giurista quando la 
rappresentazione dei precetti religiosi è impropria oppure quando la 
pellicola o parti di essa direttamente o indirettamente offendono una 

                                                             

21 Il riferimento è a GIOVANNI PAOLO II, Cost. ap. Universi Dominici Gregis circa la 

vacanza della Sede apostolica e l’elezione del Romano Pontefice, aggiornata secondo le 
modifiche apportate dal Sommo Pontefice Benedetto XVI con la Lettera apostolica motu 
proprio Data normas nonnullas del 22 febbraio 2013, del 22 febbraio 1996, il cui testo 
integrale è consultabile sul sito www.vatican.va. 



 

130 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

confessione religiosa o sono ritenute offensive per il sentimento religioso 
dello spettatore. 

  
 
2 - Blasfemia cinematografica: quando il cineasta offende il sentimento 

religioso dello spettatore 

 
La relazione tra cinema e religioni coinvolge anche il diritto22. Talvolta, 
la notorietà raggiunta da alcune pellicole non dipende dalla trama, né 
dalla qualità della regia o del montaggio, ma dalla rappresentazione di 
scene blasfeme o che in qualche modo ledono la religiosità dello 
spettatore. In questo senso la rassegna che segue non ha pretese di 
completezza ma può essere strumentale alla individuazione dei confini 
tra libertà di espressione artistica e tutela del sentimento religioso23. 

I film che rappresentano fenomeni paranormali o del genere 
esorcista contengono spesso scene che espongono il cineasta all’accusa di 
vilipendio della religione cattolica: l’inquadratura di un crocifisso alla 
rovescia evocativo del satanismo24 oppure l’associazione di questo 
simbolo a dinamiche di tipo sessuale25, a rappresentazioni blasfeme 
dell’immagine di Dio26 o al binomio sacralità-erotismo27.  

                                                             

22 Cfr. G. CERRINA FERONI, Cinema e Diritto. Spunti per una lettura delle società 
multiculturali attraverso la cinematografia, in Cinema e diritto. La comprensione della 
dimensione giuridica attraverso la cinematografia, a cura di O. ROSELLI, Giappichelli, Torino, 

2020, p. 49 ss. 
23 Cfr. S. WHYATT, O. REITOV, Arts. Protecting and Promoting Artistic Freedom, 

Foundation University of Hildesheim, Hildesheim, 2019, p. 70 ss. 
24 A titolo di esempio si ricordano i film The Exorcism of Emily Rose proiettato in Italia 

nel 2005 per la regia di Scott Derrickson, The Omen (Il presagio) del 2006 a opera del 
regista statunitense John Moore e The Nun - La vocazione del male girato nel 2018 da Corin 

Hardy. Per un approfondimento della cinematografia in materia si rinvia a T. PIRES, 
Esorcismo e possessione nell’Italia contemporanea: un’analisi storico-antropologica, in 
Diacronie. Studi di storia contemporanea, 2, 2019, p. 1 ss. 

25 Tra i film in oggetto un possibile riferimento è a L’esorcista di William Friedkin del 

1973. 
26 Si pensi alla pellicola Come in uno specchio di Ingmar Bergman del 1961 in cui Dio 

è rappresentato come un enorme ragno con gli occhi di donna. 
27 Un possibile riferimento è il film Racconti immorali, proiettato nel 1974 per la regia 

del polacco Borowczyk. La protagonista è una giovane ragazza la cui profonda 
devozione a Dio si trasforma in un’attrazione fisica per gli oggetti di culto presenti in 
una chiesa. 



 

131 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Le stesse problematiche sono sollevate da numerose produzioni 
cinematografiche, principalmente riferite alla Chiesa cattolica28, note per 
la presenza di bestemmie e di un linguaggio ingiurioso.  

La protagonista del film L’anticristo del 1974 per la regia di Alberto 
De Martino utilizza spesso un linguaggio ingiurioso poiché vittima di 
azioni demoniache. In Novecento di Bernardo Bertolucci, proiettato nel 

1976, la bestemmia pronunciata dal piccolo Olmo ha causato l’accusa di 
blasfemia al regista da parte del Pretore di Salerno29. Ne L’ora di religione, 

edito nel 2002 dal cineasta Marco Bellocchio, l’ingiuria che connota uno 
dei personaggi del film sarebbe giustificata da una patologia mentale; Il 
cattivo tenente del regista Abel Ferrara del 1992 è passato alla storia per la 
presenza di una scena in cui una “pecorella smarrita” bestemmia 
ripetutamente e a gran voce per il senso di abbandono che avverte da 
parte di Dio30; nella pellicola Totò che visse due volte, per la regia di Daniele 
Ciprì e Franco Maresco del 1998, la figura di Cristo è rappresentata da 
Totò (diminutivo di ‘Salvatore’), un uomo che si distingue per un 
continuo turpiloquio e comportamenti di estrema volgarità tanto da 
coinvolgere i suoi “apostoli” in un’ultima cena allietata dalla presenza di 
spogliarelliste31. 

Si parla di blasfemia cinematografica anche per i film in cui sono 
protagoniste religioni diverse dalla cattolica.  

                                                             

28 Cfr. F. RUOZZI, Piccolo manuale di blasfemia audiovisiva. Dal Mistero Buffo televisivo 
a South Park, in Blasfemia, diritti e libertà. Una discussione dopo le stragi di Parigi, a cura di 

A. MELLONI, F. CADEDDU, F. MELONI, il Mulino, Bologna, 2015, p. 93 ss. 
29 Pretura di Salerno, ord. 30 settembre 1976, n. 503. Il film fu poi dissequestrato dalla 

Procura della Repubblica di Bolzano con ordinanza n. 723 del 1976. I testi integrali dei 
provvedimenti sono consultabili sul sito www.cinecensura.com. 

30 La produzione cinematografica accusata di vilipendio della religione cattolica è 
copiosa. A titolo esemplificativo si rinvia ulteriormente al film Habemus Papam di Nanni 
Moretti del 2011, denunciato per violazione dell’art. 278 c.p. in quanto la denigrazione 
della figura del Pontefice è stata equiparata alla lesione dell’onore e del prestigio del 
Presidente della Repubblica quale Capo di Stato (sull’interpretazione della norma si 
rinvia alle riflessioni di P. CONSORTI, La legge italiana e le offese al papa, 5 febbraio 2017, 
il cui testo integrale è consultabile sul sito www.people.unifi.it); il film Benedetta del 2021 
del regista Verhoven ritrae la figura di Gesù come un guerriero violento dedito 
all’utilizzo della spada, nonché due suore che utilizzano la statua raffigurante la 
Madonna come un giocattolo per il compimento di atti sessuali; la pellicola brasiliana 
A Primeira Tentaça̧o de Cristo del 2019 per la regia di Van Der Put raffigura Gesù come 
un omosessuale coinvolto in una relazione amorosa dalla quale si fa volutamente 
distrarre dal compimento della sua missione, gli Apostoli sono un gruppo di alcolisti e 
la Vergine Maria è una donna povera e priva di pudore. 

31 Per un approfondimento della trama, fortemente accusata di blasfemia, si rinvia a 
R. CUTRI, A. DI ROCCO, Visioni proibite. I film vietati dalla censura italiana (dal 1969 a 
oggi), Lindau, Torino, 2015, p. 47 ss. 



 

132 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Tra le pellicole ritenute blasfeme dai fedeli ebraici il riferimento 
principale è a L’ebreo errante del 1947 per la regia di Goffredo 
Alessandrini, che ha messo in scena l’orrore della Shoah 
rappresentandolo come l’occasione di riscatto per un popolo che 
attraverso la sofferenza poteva ritornare alla purezza. In relazione 
all’Islam32, il film statunitense Innocence of Muslims, del regista Alan 

Roberts del 2012, è stato giudicato come anti-islamico33 perché ritrae 
diffusamente Maometto come un uomo pieno di vizi, dedito a perdizioni 
di vario genere e propenso a compiere azioni illegali. Il film The Lady of 
Heaven del 2022 di Eli King, violando gli ḩadi̧th che proibiscono la 
rappresentazione di figure sacre34, ha subito l’accusa di blasfemia35 e la 
censura da parte del Centre Cinématographique Marocain, in quanto la 

pellicola, la cui protagonista è Fatima bint Muhammad ultima figlia del 
Profeta, “rappresenta una flagrante falsificazione di fatti accertati della 
storia dell’Islam”36.  

Parimenti, molti fedeli induisti hanno ritenuto “un assalto diretto 
alle credenze religiose di un miliardo di indù tolleranti” la scena tratta 
dal film Oppenheimer, edito nel 2023 per la regia di Christopher Nolan, in 
cui il protagonista durante una scena di intimità recita alla sua amante il 
versetto “Sono diventato la morte, il distruttore dei mondi” del Bhagavad Gītā 
(11.32), testo sacro per l’Induismo37, al punto che il Ministro della 
Diffusione e dell’Informazione dell’India ne ha chiesto la censura.  

La visione di queste pellicole, che in qualche misura dissacrano o 

dileggiano le religioni, può originare un conflitto tra la libertà di 
espressione artistica del regista e la libertà religiosa dello spettatore che 
si sente leso dalla proiezione. Quando poi questo contrasto si sviluppa 

                                                             

32 In merito alla relazione tra cinema e Islam, A. HUSSAIN, Film and the Introduction 
to Islam Course, in Teaching Religion and Film, edited by G.J. WATKINS, Oxford University 
Press, Oxford, 2008, p. 141 ss. 

33 Cfr. M. BULMER, J. SOLOMOS, Muslims, Migration and Citizenship: Processes of 
Inclusion and Exclusion, Taylor & Francis, London, 2018, p. 8 ss. 

34 Sul punto si rinvia diffusamente a V. VACCA, S. NOJA, M. VALLARO (a cura di), Detti 
e fatti del profeta dell’islam raccolti da Al-Buhari, Utet, Torino, 2023; G. SALE, La questione 
delle immagini nell’Islam, in La civiltà cattolica, 3890, 2012, p. 133 ss. 

35 La disciplina giuridica del reato di blasfemia nell’Islam è analizzata da V. 
FRONZONI, Libertà di espressione, satira e tutela del sentimento religioso nell’Islam e nella 
diaspora, tra blasfemia ed apostasia, in Libertà di espressione. Diritto di satira e tutela del 
sentimento religioso, a cura di A. PICCIONE, Iscom, Roma, 2021, p. 93 ss. 

36 Il provvedimento di censura adottato dal Centro cinematografico marocchino, 
presieduto da re Mohammed VI, è stato reso noto con un comunicato stampa dell’11 
giugno 2022. Il testo integrale è consultabile sul sito www.ccm.ma. 

37 Il Ministro dell’Informazione e della Diffusione dell’India, Anurag Thakur, ha 
chiesto la censura della scena in esame.  



 

133 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

sul ‘grande schermo’ dell’ordinamento giuridico italiano, il potenziale 
antagonismo tra gli artt. 19 e 33 Cost. interroga su quanto il cineasta sia 
realmente libero di esprimere la propria arte o se questa libertà debba 
essere compressa dinanzi alla tutela di altri diritti fondamentali, come 
quello di libertà religiosa38.  
 
 
3 - La censura alla regia: il reato di vilipendio della religione dello Stato 

nella settima arte 

 
Già da tempo il legislatore ha prestato attenzione al rapporto tra cinema 
e religione39.  

Attraverso la censura40, poi superata dal sistema di 
autoclassificazione dei film basato sul principio di autoregolamentazione 

                                                             

38 Cfr. A. FUCCILLO, Proteggere per promuovere: la Cassazione «scuda» il sentimento 
religioso, in Diritto e Religioni, 2, 2021, p. 258 ss., il quale afferma che l’arte non può 

prevalere sulla tutela del sentimento religioso e incontra il limite penale dell’offesa. 
39 Il controllo realizzato dalle istituzioni statali sul rispetto del sentimento religioso 

da parte delle produzioni cinematografiche è approfondito da C. DE FIORES, Cinema 
e Costituzione. Profili storici e giuridici della liberta̧ di espressione cinematografica, Mimesis, 

Milano, 2024, p. 32 ss. 
40 Cfr. D. LOPRIENO, Libertà dell’arte vs. libertà religiosa. Il caso della censura 

cinematografica, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 
(https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), gennaio 2009, p. 1 ss., la quale rileva che la 

censura entra per la prima volta nell’ordinamento italiano con la legge 25 giugno 1913, 
n. 785 (così detta legge Facta) e il Regio Decreto di attuazione 31 maggio 1914, n. 532, 
che attribuivano al Ministro degli interni la vigilanza sulla produzione delle pellicole 
cinematografiche al fine di evitare la violazione dei numerosi divieti imposti (spettacoli 
offensivi della morale, del buon costume, della pubblica decenza, dei privati cittadini, 
contrari alla reputazione e al decoro nazionale o all’ordine pubblico, idonei a turbare i 
buoni rapporti internazionali, offensivi del decoro e del prestigio delle istituzioni e 
autorità pubbliche, dei funzionari e degli agenti della forza pubblica, scene truci, 
repugnanti o di crudeltà, anche se a danno di animali, delitti o suicidi impressionanti, 
azioni perverse o fatti idonei a incentivare il delitto ovvero a turbare gli animi o eccitare 
al male); G. FRANZELLA, Delitti imperfetti. Il cinema e la censura dalle origini al social web, 
Youcanprint Self-Publishing, Tricase (LE), 2013, p. 92 ss., ricorda che l’elenco dei divieti 
fu ampliato dal Regio Decreto 22 aprile 1920, n. 531, che includeva tra quelle censurabili 
anche le pellicole offensive del Regio Esercito e della Regia Armata. 

Circa la disciplina in materia si rinvia, ex plurimis, a S. FOIS, voce Censura, in 
Enciclopedia del Diritto, vol. VI, Giuffrè, Milano, 1960, p. 721 ss.; R. ZACCARIA, voce 
Censura, Cinematografica e Cinematografia, in Enciclopedia Giuridica, vol. VI, Treccani, 
Roma, 1988, p. 1 ss.; A. BARIN, L’evoluzione del linguaggio cinematografico, in Che cosa è il 
cinema, a cura di A. BARIN, Giuffrè, Milano, 1991, p. 77 ss.; N. BASSI, La censura 
cinematografica fra valori costituzionali e giurisdizione di merito del giudice amministrativo, in 
Rivista Trimestrale di diritto pubblico, 4, 2013, p. 921 ss.; R. CURTI, A. DI ROCCO, Visioni 



 

134 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

delle società di produzione41, una speciale Commissione costituita presso 
il Ministero del turismo e dello spettacolo valutava preventivamente se 
la pellicola costituiva un ‘pericolo morale’ per il pubblico e rispettava il 
buon costume e il sentimento religioso della popolazione (artt. 1, primo 
comma, e 9, l. 21 aprile 1962, n. 161)42. In caso di esito positivo veniva 
concesso il nulla osta alla proiezione; diversamente le pellicole subivano 

un provvedi-mento di divieto43 o di modifica di alcune scene44.  
                                                             

proibite. I film vietati dalla censura italiana (1947-1968), Lindau, Torino, 2014; V. FRAJESE, 
La censura in Italia. Dall’Inquisizione alla Polizia, Editori Laterza, Bari, 2014; A.G. 
MURATORE, L’arma più forte. Censura e ricerca del consenso nel cinema del ventennio 
fascista, Luigi Pellegrini editore, Cosenza, 2017.  

41 Circa il superamento della censura a opera della legge 14 novembre 2016, n. 220, e 
del d.lgs. 7 dicembre 2017, n. 203, che ha introdotto il sistema di autoclassificazione dei 
film al fine di realizzare un bilanciamento tra la tutela dei minori e la libertà di 
manifestazione del pensiero e dell’espressione artistica (art. 2, secondo comma), si 
rinvia a M. IMMORDINO, A. CONTIERI, La disciplina giuridica dello spettacolo, 

Giappichelli, Torino, 2023, p. 463 ss. Inoltre, con decreto 18 ottobre 2021, n. 2839, il 
Ministero della Cultura, Direzione generale cinema e audiovisivo, ha approvato il 
Regolamento di funzionamento della Commissione per la classificazione delle opere 
cinematografiche istituita dal d.lgs. n. 203 del 2017. I testi completi del Decreto citato e 
di quello del 14 giugno 2024, n. 208, con cui è stata nominata la Commissione in carica, 
sono consultabili sul sito www.cinema.cultura.gov.it. Per un approfondimento, A. 
CONTIERI, La censura cinematografica oggi: dalla revisione alla classificazione dei film, in 
Nuove Autonomie, 3, 2022, p. 737 ss., riporta che il sistema vigente onera il produttore di 

munire il film presentato delle icone di avvertimento con le quali il film è classificato 
attraverso il consiglio o la proibizione per fasce d’età (opere aperte a tutti, opere non 
adatte ai minori di anni 6, opere non adatte minori di anni 10, opere vietate ai minori di 
anni 14, opere vietate ai minori di anni 18) oppure attraverso i contenuti sensibili 
(violenza, uso di armi, uso di sostanze stupefacenti o alcol, sesso, linguaggio e 
turpiloquio, discriminazione e incitamento all’odio). 

42 Cfr. N. CANZIAN, Storia di un lungo addio: la censura cinematografica nell’esperienza 
italiana, in MediaLaws, 1, 2024, p. 32 ss.; in merito al primo sistema di censura introdotto 
dalla Chiesa cattolica si rinvia a T. SUBINI, I cattolici e l’osceno: tra censura amministrativa 
e revisione cinematografica, in Arabeschi. Rivista internazionale di studi su letteratura e 
visualità, 6, 2015, p. 64 ss. 

43 Circa l’impugnativa del provvedimento e i possibili esiti processuali si veda V.A. 
BALDI, Schermi proibiti. La censura in Italia 1947-1988, Marsilio editore, Venezia, 2003, 
p. 10 ss. 

44 Cfr. R. VIRGILIO, La censura cinematografica: libertà dello spettatore, tutela dei minori 
e censura economica, in Aedon. Rivista di arti e diritto online, 1, 2000, il cui testo integrale è 
consultabile sul sito www.aedon.mulino.it. In merito si evidenzia il giudizio di revisione 
relativo al film Il Figlio di d’Artagnan del 1950 del cineasta Riccardo Freda, che riceveva 

dall’Ufficio Centrale per la cinematografia presso la Presidenza del Consiglio dei 
Ministri parere positivo alla proiezione in pubblico “a condizione che sia eliminata la 
scena, nel finale, nella quale si vede un frate che, fatto il segno di croce dell’assoluzione, 
si avventa contro l’avversario”. Il testo integrale del Parere dell’8 marzo 1950 è 
consultabile sul sito www.cinecensura.com. 



 

135 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Durante e dopo la vigenza del principio confessionista45 il 
legislatore ha assunto di fatto il ruolo di regista delle opere 
cinematografiche. Di frequente i film sono stati accusati di vilipendio 
della religione dello Stato ai sensi dell’abrogato art. 402 c.p.46, in quanto 
lesivi di quel “patrimonio morale del popolo italiano la cui 
conservazione ed il cui potenziamento contribuisce all’unità ed alla 
elevazione spirituale della collettività organizzata nello Stato”47.  

Con parere del 19 dicembre 1949 l’allora Ufficio Centrale per la 
cinematografia presso la Presidenza del Consiglio dei Ministri, deputato 
per legge all’esame preventivo dei film da proiettare, ha negato il nulla 
osta alla diffusione della pellicola Adamo ed Eva del 1949, diretta dal 
regista Mario Mattoli, nonostante la revisione favorevole in primo grado, 
perché  

 

“il soggetto del film, la sua impostazione ed il suo intero 
svolgimento appaiono chiaramente offensivi della coscienza 
religiosa popolare e, come tali, contrari all’ordine pubblico; che 
scene ed episodi essenziali costituiscono, altresì, offesa evidente alla 
morale, al buon costume ed alla pubblica decenza”48. 

 

Lo stesso esito procedimentale ha segnato il film Racconti 

immorali girato nel 1974 dal regista polacco Walerian Borowczyk. Sia 
la VII Commissione di Revisione cinematografica in I grado che la V 
Commissione in Appello hanno ritenuto che  

 

«il film, in ciascuno degli episodi che lo compongono, si palesa 
nettamente contrario al buon costume, configurandosi come opera, 
nel suo complesso, intenzionalmente e vistosamente pornografica. 
In tal senso l’episodio “Teresa filosofa” si risolve, in una chiave 
d’isteria religiosa, nella rappresentazione di una personalità 
dominata dalla perversione e della violenza, impegnata in una 
vicenda di sterminio e di corruzione sadica, nella ricerca di 

                                                             

 45 Per un approfondimento, ex plurimis P.A. D’AVACK, Trattato di diritto 
ecclesiastico, I, Parte generale, Giuffrè, Milano, 1978, p. 389 ss.; C. CARDIA, La riforma del 
concordato. Dal confessionismo alla laicità dello Stato, Einaudi, Torino, 1990, p. 37 ss.; G. 

CASUSCELLI, Il diritto penale, in Nozioni di diritto ecclesiastico, a cura di G. CASUSCELLI, 

5ª ed., Giappichelli, Torino, 2015, p. 359 ss. 
46 Con sentenza 13 novembre 2000, n. 508, la Corte costituzionale ha dichiarato 

l’illegittimità costituzionale di questa norma. 
47 M. CONDORELLI, Garanzie costituzionali di libertà e di eguaglianza e tutela penale dei 

culti, in Il Diritto ecclesiastico, II, 1959, p. 82. 
48 UFFICIO CENTRALE PER LA CINEMATOGRAFIA PRESSO LA PRESIDENZA DEL 

CONSIGLIO DEI MINISTRI, Parere del 19 dicembre 1949, il cui testo integrale è 
consultabile sul sito www.cinecensura.com. 



 

136 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

godimenti anormali e cruenti»49. 
 

L’episodio La ricotta di Pier Paolo Pasolini50, presente all’interno 
del film Ro.Go.Pa.G. del 196351, ha causato al regista la censura e il 
sequestro della pellicola da parte del Tribunale di Roma, nonché la 
condanna in primo grado per violazione dell’abrogato art. 402 c.p.52. 
L’opera rappresentava la Passione di Cristo attraverso una trama 
sviluppata sulle vicende del personaggio Stracci che portava in scena il 
ladrone alla sinistra di Cristo e moriva sulla croce a causa di una ricotta 
indigesta53. L’autorità giudiziaria ha ritenuto che l’episodio in esame  

 

«ha pubblicamente vilipeso la religione dello Stato, rappresentando 
con il pretesto di descrivere una ripresa cinematografica, alcune 
scene della Passione di Cristo, dileggiandone la figura e i valori con 
il commento musicale, la mimica, il dialogo e le altre manifestazioni 
sonore, nonché tenendo per vili simboli e persone della religione 
cattolica […] La locuzione “Religione dello Stato” non può non 

                                                             

49 I decreti della VII Commissione in I grado del 3 ottobre 1975 e della V 
Commissione in grado di appello del 29 novembre 1975 sono consultabili sul sito 
www.cinecensura.com. 

50 Cfr. P. CIACCIO, Dalla censura al pluralismo: l’evoluzione del rapporto tra cinema e 
religione, cit., p. 395 ss., il quale rileva che la produzione cinematografica di Pasolini è 

sempre stata contestata, talvolta per i contenuti e talvolta per l’orientamento sessuale 
del regista che, per tale motivo, non era degno di parlare di Cristo. Ogni suo film 
risultava per la società dell’epoca una provocazione intollerabile. 

51 Il film completo è la raccolta di quattro episodi, ciascuno dei quali è stato girato 
da un regista diverso: Rossellini per “Illibatezza”, Godard per “Il nuovo mondo”, Pasolini 
per “La ricotta” e Gregoretti per “Il pollo ruspante”. 

52 Sulla vicenda processuale in esame si rinvia a G. CERRINA FERONI, V. 
FEDERICO, Libertà di espressione artistica e sentimento religioso. Profili costituzionali 
comparati, in Le arti e la dimensione giuridica, a cura di O. ROSSELLI, il Mulino, Bologna, 

2020, p. 95 ss., le quali ricordano che il provvedimento del Tribunale di Roma è stato 
annullato dalla sentenza di assoluzione della Corte di Appello di Roma del 6 maggio 
1964 con cui è stata affermata l’insussistenza del fatto di reato in quanto non vi è stata 
una disapprovazione da parte del pubblico che aveva assistito alla proiezione ed è stato 
rilevato che “le varie scene irriverenti che si avvicendano nell’intera opera non sono il 
mezzo scelto da Pasolini per offendere il culto cattolico, bensì il modo necessario per 
rappresentare certi fenomeni o situazioni sociali che intendeva comunicare al 
pubblico”. Il testo completo del provvedimento è consultabile nella Rivista Il diritto 
ecclesiastico, II, 1964, p. 302 ss. Tuttavia, con sentenza 24 febbraio 1967, n. 328, la Corte 

di Cassazione ha annullato la decisione di II grado dichiarando l’estinzione del reato 
per amnistia. 

53 Nel film diverse scene e diversi elementi sono direttamente riferibili alla religione 
cattolica. Per un approfondimento si rinvia a T. SUBINI, Pier Paolo Pasolini. La ricotta, 
Lindau, Torino, 2009, p. 50 ss.; E. PASSANNANTI, La ricotta. Il sacro trasgredito. Il cinema 
di Pier Paolo Pasolini e la censura religiosa, in La nuova gioventù? L’eredità intellettuale di Pier 
Paolo Pasolini, a cura di E. PATTI, Edizioni Joker, Novi Ligure (AL), 2009, p. 107 ss. 



 

137 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

intendersi atteso l’attuale regime democratico, se non nel 
significato, alieno da ogni incrostazione confessionista, di religione 
cui lo Stato Italiano attribuisce una posizione di preminenza, in 
considerazione che essa è professata dalla maggioranza degli 
italiani; nel significato cioè di religione della maggioranza 
dell’elemento personale dello Stato, vale a dire del suo popolo»54. 

 

Su questa scia molti film proiettati sotto la vigenza dell’art. 402 c.p. 
sono stati censurati55, perché ritenuti offensivi della religione cattolica e 
della religiosità della maggioranza della popolazione. Questa 
impostazione ha di fatto limitato e compresso la libertà di espressione 
artistica che la Costituzione italiana aveva intanto proclamato. 
 
 
4 - Giudici in platea tra pluralismo confessionale e libertà di 

espressione artistica 

 
Il sistema della censura vigente fino all’entrata in vigore della legge 14 
novembre 2016, n. 220, e del d.lgs. 7 dicembre 2017, n. 203, che ha 
introdotto il sistema di autoclassificazione dei film56, ha sollecitato i 
giudici a ‘sedere in platea’ e visionare le opere cinematografiche al fine 
di valutare se esse concretamente fossero lesive del sentimento religioso 
o se invece costituissero una modalità di esercizio della libertà di 
espressione artistica del regista.  

Il film Viridiana del 1961 del regista Luis Buñuel, incentrato sulla 
storia di una novizia che in prossimità della professione temporanea 
intraprendeva una relazione amorosa con alcuni parenti57, è stato accolto 
con grande sdegno da parte del pubblico e della stampa italiani58. Queste 
accuse, in un primo momento accolte dal Tribunale di Milano con un 

                                                             

54 Trib. Roma, sent. 7 marzo 1963, n. 5640, il cui testo integrale è consultabile nella 
Rivista Il Diritto ecclesiastico, II, 1963, p. 118 ss.  

55 Una rassegna esaustiva è presentata da D. LOPRIENO, Libertà dell’arte vs. libertà 
religiosa. Il caso della censura cinematografica, in La libertà di manifestazione del pensiero e la 
libertà religiosa nelle società multiculturali, a cura di N. FIORITA, D. LOPRIENO, Firenze 
University Press, Firenze, 2009, p. 109 ss. 

56 Cfr. A. FUCCILLO, Il fenomeno religioso tra protocolli e prassi della Commissione per la 
classificazione delle opere cinematografiche del Ministero della Cultura, in Le religioni al 
cinema. Dalla censura alla classificazione, a cura di A. FUCCILLO, Merita edizioni, Torino, 
2025, p. 1 ss. 

57 B. CLAUSI, Viridiana, o della santità impossibile, in Cinema e religioni, a cura di S. 

BOTTA, E. PRINZIVALLI, Carocci, Roma, 2010, p. 113 ss. 
58 Una rassegna delle principali critiche è consultabile in F. DI GIAMMATTEO, 

Palinodia di un ex neorealista, in L’occhio anarchico del cinema. Luis Buñuel, a cura di V. 
CORDELLI, L. DE GIUSTI, Il Castoro, Milano, 2001, p. 25 ss. 



 

138 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

provvedimento di sequestro della pellicola59, sono state poi respinte dal 
Tribunale di Roma che ha giudicato il film un’opera d’arte e ha dichiarato 
il non luogo a procedersi per insussistenza sia dell’elemento oggettivo 
che soggettivo del reato di cui alla norma che sarà dichiarata 
incostituzionale qualche anno dopo60:  

 

«Nella trama, nella sceneggiatura e nei dialoghi del film non si 
evidenzia alcun “vilipendio” della religione di Stato. 
L’atteggiamento del film verso la religione cattolica non è né di 
disprezzo, né di ignoranza degli immanenti e altissimi valori 
attribuiti alla religione dai suoi fedeli, né di negazione delle sue 
virtù etico-sociali. Al contrario, nel film si evidenzia un giudizio 
critico che, pur nutrito di un simbolismo di cattivo gusto, appare al 
tempo stesso colmo di profondo amore del regista per la sua terra e 
di un anelito di libertà e di protesta. In definitiva, il problema posto 
dal film può senza dubbio essere condiviso o respinto, ma la 
polemica anti-cattolica, che senza dubbio s’intravede, appare 
sporadicamente e non raggiunge mai i limiti dell’offesa»61.  

 

L’accusa di vilipendio della religione dello Stato è stata sollevata 
anche nei confronti dell’opera cinematografica I tabù, proiettato nel 1963 
per la regia di Romolo Marcellini. I motivi del rinvio a giudizio sono stati 
fondati sull’accostamento tra scene di sesso e quelle in cui si 
amministrava il sacramento dell’Eucaristia. Tuttavia, il Tribunale di 
Roma ha assolto il cineasta perché il fatto non costituisce reato, in quanto  
 

“la sequenza non contiene alcunché di offensivo per i riti e i simboli 
della religione e perché il semplice fatto del suo inserimento in un 
film, a parziale contenuto osceno, non può indurre a ritenere 
esistente la volontà dell’imputato di vilipendere la religione”62.  

 

                                                             

59 Trib. Milano, ord. 25 gennaio 1963, il cui testo integrale è consultabile nella Rivista 
Il Foro italiano, 2, 1963, p. 203, ha disposto il sequestro perché “l’opera, nel suo 

complesso, offende la religione di Stato mediante la negazione di validità dei precetti 
religiosi e l’irrisione dei simboli della religione stessa”. 

60 Cfr. A. FARASSINO, Tutto il cinema di Luis Buñuel, Baldini & Castoldi, Milano, 
2000, p. 87, evidenzia che l’opera cinematografica poté partecipare al festival di Cannes 
dopo che il regista sostituì la scena finale ritenuta immorale; V. SÁNCHEZ-BIOSCA, 
Luis Buñuel. Viridiana, Lindau, Torino, 2000, p. 62 ss., riporta uno stralcio dell’intervista 

rilasciata dal cineasta il quale dichiarò che il film accusato di blasfemia non era contro 
la religione e che certe immagini considerate invenzioni irriguardose erano solo il frutto 
dell’osservazione della realtà. 

61 Trib. Roma, decr. 16 febbraio 1963. Il testo completo del provvedimento è 
consultabile in Il Foro italiano, 2, 1963, p. 207 ss. 

62 Trib. Roma, sent. 23 dicembre 1963, il cui testo integrale è consultabile nella Rivista 
Il Diritto ecclesiastico, II, 1964, p. 328 ss. 



 

139 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Allo stesso esito giudiziario è approdato il film Nostra signora dei 

turchi, proiettato nel 1968 per la regia di Carmelo Bene. Il Tribunale di 
Venezia ha ritenuto che “è da escludere la sussistenza del delitto di cui 
all’art. 402 c.p. in relazione ad un’opera cinematografica che pur 
contenendo riferimenti a fatti religiosi, non dileggia i riti e i dogmi della 
religione cristiana” (sent. 10 marzo 1969)63. 

Quest’ultima posizione è stata sostenuta per il film I diavoli per la 
regia di Russell del 197164. Con sentenza del 21 ottobre 1971 il Tribunale 
di Milano ha escluso che  

 

“la rappresentazione di un episodio storico condotta nel sostanziale 
rispetto dei fatti documentati tramandati, pur eseguita secondo la 
personale sensibilità dell’artista, e che investe un costume religioso 
tramandato, possa essere ritenuta offensiva per la religione”65. 

 

La perpetrazione del reato di vilipendio alla religione di Stato è 
stata esclusa per la pellicola Je vous salue, Marie del regista francese Jean-
Luc Godard del 198566. Il Tribunale di Bologna ha ritenuto che  
 

“in conseguenza della legge 25 marzo 1985 (che ratifica ed esegue 
l’accordo del 18 febbraio 1984) […] lo Stato deve rapportarsi nei 
confronti del fenomeno religioso da una prospettiva di maggiore 
neutralità: non si parla di agnosticismo o indifferenza, ma solo che 
lo Stato si deve ritenere libero da quei profili di preminenza 

                                                             

63 Per un approfondimento si rinvia a D. LOPRIENO, Libertà dell’arte vs. libertà 
religiosa. Il caso della censura cinematografica, cit., p. 8 ss. 

64 La pellicola rappresenta la Francia del 1600 soggetta al potere di un cardinale che 
sfrutta le debolezze del sovrano per governare sul Paese. Tra gli ausiliari del prelato 
nella realizzazione del piano cospiratorio vi sono alcune suore, la cui moralità e 
vocazione sono messe profondamente in dubbio per la presenza di scene in cui 
compiono atti autoerotici e ricercano piacere fisico connesso a elementi sacri, come la 
crocifissione. 

65 Trib. Milano, sent. 21 ottobre 1971, il cui testo integrale è consultabile nella Rivista 
Il Foro italiano, 2, 1971, pp. 121-122.  

66 Cfr. G. CERRINA FERONI, V. FEDERICO, Libertà di espressione artistica e 
sentimento religioso. Profili costituzionali comparati, cit., p. 102 ss., le quali ricordano che la 
proiezione della pellicola in esame nelle sale cinematografiche italiane è stata causa di 
grande clamore da parte del pubblico, a causa di alcune scene che rivisitavano 
l’Annunciazione e la Vergine Maria. Tuttavia, il film ha ottenuto il visto della VII 
sezione della Commissione di revisione cinematografica che, con decreto del 17 aprile 
1985, “esprime parere favorevole alla concessione del nulla osta di proiezione in 
pubblico con il divieto ai minori degli anni 14 perché […] il film può turbare la 
sensibilità infantile. Questo perché produce un’alterazione delle consuete immagini 
attraverso le quali normalmente avvengono aspetti della socializzazione infantile nel 
costume odierno”. Il testo completo del visto è consultabile sul sito 
www.cinema.cultura.gov.it. 



 

140 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

attraverso i quali, rispetto ad altri culti, doveva essere riguardato 
quello cattolico”67. 
 

Parimenti, la pellicola L’ultima tentazione di Cristo, diretta da 
Martin Scorsese nel 1988, è stata ritenuta offensiva di alcuni dei dogmi 
della fede cattolica. Cristo vive un rapporto tormentato con Dio dal quale 
si sente abbandonato nel compimento della missione che gli è stata 
affidata. Dalla rappresentazione della natura sia umana che divina del 
protagonista emerge il ritratto di una figura debole che cede alle 
tentazioni del demonio e si abbandona alla sfera sessuale, tanto da 
sposarsi due volte e procreare. Nonostante l’acceso dibattito che ha 
seguito la proiezione del film in Italia, il Tribunale di Venezia ha concluso 
per la non rilevanza dei fatti, in quanto il vilipendio comporta  
 

“la volontà di arrecare offesa, una manifestazione sostanzialmente 
dispregiativa, un’esposizione al ludibrio e allo scherno con 
manifestazioni oltraggiose nei confronti dei valori etico-spirituali 
della religione cattolica. […] Le varie scene incriminate non 
integrano la fattispecie ex art. 402 c.p. in quanto esse sono solo una 
personale rappresentazione del regista della vicenda umana di 
Gesù e della sua lotta per accettare, e far accettare, il messaggio 
evangelico di cui era portatore”68.  

 

Giudicato in primo grado dalla III Commissione come “offensivo 
del buon costume, quale inteso dall’art. 21 Cost., perché contrario ai 
sentimenti etico-sociali religiosi della comunità ed al comune modo di 
sentire la stessa, secondo l’id quod plerumque accidit”, il film Il ritorno 
per la regia di Jens Jørgen Thorsen del 199369 ha ricevuto in seguito il 
nulla osta alla proiezione in pubblico con divieto di visione ai minori di 
anni 18 dalla Commissione d’Appello, anche se l’opera non è stata mai 
di fatto proiettata nelle sale cinematografiche italiane. 

Un articolato iter giudiziario ha coinvolto la pellicola Totò che visse 
due volte del 1998, già ricordata. A seguito della censura in primo grado 
e del divieto ai minori di anni 18 in appello, decretati dalle Commissioni 
di Revisione Cinematografica del Dipartimento dello Spettacolo presso 
la Presidenza del Consiglio dei Ministri70, in sede giudiziaria i registi e la 

                                                             

67 Trib. Bologna, sent. 27 luglio 1985, il cui testo integrale è consultabile nella Rivista 
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 2, 1986, p. 383 ss. 

68 Trib. Venezia, sent. 8 ottobre 1988, il cui testo integrale è consultabile nella Rivista 
Il Foro italiano, 2, 1988, p. 705 ss.  

69 La trama del film narra del ritorno di Gesù sulla terra per redimere il mondo. 
Oggetto di censura è stata, in particolare, la scena che ritrae il protagonista in un’ultima 
cena caratterizzata da festini e risse in Piazza San Pietro. 

70 In primo grado la Commissione di revisione cinematografica del Dipartimento 



 

141 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

società produttrice del film sono stati assolti dal Tribunale di Roma 
dall’accusa di vilipendio di oggetto di culto ex art. 404 c.p. per 
insussistenza del fatto, in quanto “manca in sostanza una cosa che sia 
realmente ed effettivamente oggetto di culto o consacrata ovvero 
destinata all’esercizio del culto” e da vilipendio di religione di Stato ex 
402 c.p. perché “il fatto non è più previsto come reato”71. Parimenti la 
Corte di Appello di Roma, adita dalla Presidenza del Consiglio dei 
Ministri, ha ritenuto che  
 

«non sono oggetto di culto “cose”, che costituiscono imitazioni o 
duplicazioni delle cose stesse a fini di rappresentazione 
cinematografica, in quanto la tutela dell’art. 404 c.p. è di natura reale 
e fa riferimento alle “cose” non in quanto simboli ma in quanto, in 
senso concreto, oggetto di venerazione o preghiera […]. Essere 
“cosa” oggetto di culto significa, in sostanza, essere una di quelle 
“cose” che formano, realmente, oggetto di culto o che, comunque, 
hanno una sorta di destinazione al culto e nei cui riguardi la 
religione accorda, sempre in senso concreto, tributo, venerazione, 
adorazione e preghiera»72. 

 

Tra i banchi degli imputati è finito anche il film Paradise: Faith del 
regista austriaco Ulrich Seidl del 2012. La scena che ha destato scalpore, 

                                                             

dello Spettacolo decretava il divieto di distribuzione nelle sale italiane in quanto, tra le 
altre motivazioni, “il film esprime un esplicito atteggiamento di disprezzo verso il 
sentimento religioso in generale e quello cristiano in particolare, disconoscendo al 
“sacro” e alle sue componenti (dogmi e riti) le ragioni di valore e di pregio ad esso 
riconosciute dalla comunità. Difatti il diritto di esprimere opinioni dissacratorie o 
miscredenti trova un limite non superabile nel rispetto dovuto al sentimento religioso 
della collettività” (Decr. 13 marzo 1998). A seguito di ricorso avverso detto 
provvedimento, la Commissione di revisione di II grado ha ritenuto che “la valutazione 
di I grado relativa al vilipendio della religione non è competenza della Commissione 
che ha il solo compito di stabilire se il film è visibile, dovendosi sul punto pronunciare 
l’autorità giudiziaria cui spetta per legge l’espressione di tale ipotesi”. Pertanto, il nulla 
osta è stato concesso anche se con il divieto di visione per i minori di anni 18 a causa 
delle “ripetute scene di rapporti sessuali e di violenza di vario genere che possono 
turbare la sensibilità dei predetti minori” (Decr. 16 marzo 1998). Il Decreto ministeriale 
di appello veniva impugnato innanzi al T.A.R. del Lazio per “eccesso di potere per 
travisamento ed erronea valutazione dei fatti, sviamento, ingiustizia manifesta e difetto 
di motivazione”. Il Tribunale Amministrativo rigettava il ricorso, condividendo la 
decisione della Commissione di revisione di II grado. Uguale esito processuale era dato 
dalla sentenza 24 febbraio 2000, n. 1005, del Consiglio di Stato. I testi completi dei 
provvedimenti sono consultabili sul sito www.cinecensura.com. 

71 Trib. Roma, sent. 01 ottobre 2001, il cui testo integrale è consultabile sul sito 
www.dejure.it. 

72 C. App. Roma, sez. III pen., sent. 16 febbraio 2004, n. 1288, il cui testo integrale è 
consultabile sul sito www.dejure.it. 



 

142 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

e ha determinato il ricorso all’autorità giudiziaria per violazione dell’art. 
404 c.p., ritraeva la protagonista in un atto di autoerotismo con un 
crocifisso. La querelle si è chiusa nello stesso anno con un decreto di 
archiviazione del Tribunale di Venezia sul presupposto che “il film è 
un’opera d’arte e dunque non è offensivo”73. 

Benché non protagonisti di vicende giudiziarie, anche alcuni film 
di più recente produzione sono stati criticati per presunte lesioni del 
sentimento religioso degli spettatori. L’opera cinematografica La Scuola 

Cattolica del 2021 per la regia di Stefano Mordini, vietata ai minori di anni 
diciotto dalla Terza Sezione della Commissione di revisione 
cinematografica74, è stata accusata di “generalizzare banalmente e di 
trascurare, con una lettura superficiale, l’ispirazione etica degli istituti 
cattolici”75. Al confine tra satira e blasfemia è la pellicola Santocielo di 
Salvo Ficarra e Valentino Picone del 2023, incentrata sulla decisione presa 
in un Paradiso caotico da un Dio imbranato di inviare, in occasione di un 
secondo diluvio universale, un nuovo Messia ma questo segno di 
salvezza incontra alcuni imprevisti (la scena dell’Annunciazione 
ambientata in un pub, la gravidanza affidata a un uomo, la nascita di un 
Messia di sesso femminile, l’innamoramento tra l’angelo e una suora). La 
Commissione Film della Conferenza episcopale italiana ha giudicato il 
film come  

“una storia stiracchiata poco convincente e senza una chiara 
traiettoria. Il problema nel film è la sequela di stereotipi disseminati 
qua e là con poco controllo ed originalità, che banalizzano il tema 
affrontato”76.  

Accuse di vilipendio alla religione cattolica sono state mosse 
anche al film Parthenope di Paolo Sorrentino del 2024 per la scena che 
ritrae la protagonista nuda e ornata soltanto dei gioielli del Tesoro di San 
Gennaro77 nel momento di compiere un atto sessuale con il vescovo di 

                                                             

73 Per un approfondimento si rinvia a M. PENASSO, Cinecensura: 100 anni di revisione 
cinematografica in Italia, in Historia Magistra. Rivista di storia critica, 2, 2015, p. 117 ss. 

74 Circa i motivi del divieto e la vicenda giudiziaria che vede protagonisti la casa di 
distribuzione della pellicola Warner Bros. e l’organo ministeriale, M. CORSALINI, 
(Non) è stata la mano di Dio. Il film “La Scuola Cattolica” vietato ai minorenni dalla 
Commissione di revisione cinematografica, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 7, 

2022, p. 29 ss. 
75 La citazione è tratta dalla pagina ufficiale dell’Ufficio Nazionale per l’Educazione, 

la Scuola e l’Università della Conferenza episcopale italiana e il cui testo integrale è 
consultabile sul sito www.educazione.chiesacattolica.it. 

76 La scheda tecnica completa contenente la valutazione pastorale è consultabile sul 
sito www.commissionefilmcei.it. 

77 Sui profili canonistici del Tesoro di San Gennaro si rinvia ampiamente ad A. 



 

143 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

Napoli. A giudizio della Commissione Film della Conferenza episcopale 
italiana la ripresa “appare come una scivolata gratuita e grottesca che sa 
di cattivo gusto oltre che di mancanza di rispetto”78. 

La relazione ossimorica tra libertà di espressione artistica e tutela 
della libertà religiosa emerge con chiarezza già in un contesto sociale e 
culturale, come quello contemporaneo o di poco successivo all’entrata in 
vigore della Costituzione, caratterizzato da una certa omologazione 
confessionale. I provvedimenti di censura delle Commissioni di 
Revisione Cinematografica avallati dalle decisioni della magistratura lo 
hanno evidenziato. Tuttavia, il pluralismo confessionale che permea non 
solo la società ma anche la produzione normativa79 non consente più una 
rigida bipartizione tra pellicole blasfeme e non, favorendo una 
sovrapposizione tra libertà di pari tutela costituzionale che i giudici-
spettatori hanno il dovere di appianare. 
 
 
5 - L’art. 19 Cost. e l’art. 33 Cost. in scena: da antagonisti a 
coprotagonisti 

 
La connessione tra la settima arte e le religioni pone un problema di 
definizione dei confini tra libertà di espressione artistica (art. 33, primo 
comma, Cost.)80 e tutela della libertà religiosa (art. 19 Cost.)81. 

                                                             

GUARINO (a cura di), La Cappella del Tesoro di San Gennaro. Identità civile e dimensione 
religiosa, Jovene, Napoli, 2017. 

78 La Commissione Film della Conferenza episcopale italiana ha affermato che il film 
richiede la presenza di un pubblico adulto. La scheda tecnica completa contenente la 
valutazione pastorale è consultabile sul sito www.commissionefilmcei.it. 

79 Cfr. A. MASTROPIETRO, Solo un diritto interculturale ci può salvare? Prospettive e 
problemi di corologia giuridica, in Calumet - intercultural law and humanities review 
(www.calumet-review.com), 14, 2022, p. 75 ss.  

80 Sulla libertà artistica quale declinazione della libertà di manifestazione del 
pensiero (art. 21 Cost.), G.G. CARBONI, Le forme di tutela della libertà artistica nel diritto 
comparato, in Diritto pubblico comparato ed europeo, 1, 2019, p. 37 ss., il quale sottolinea che 

la creazione artistica non è funzionale al mero scambio di informazioni che si verifica 
tramite l’esercizio della libertà di pensiero, ma si caratterizza per la presenza di valori 
estetici, emozionali e dal forte carattere anche irrazionale. 

81 Cfr. P. FLORIS, Libertà religiosa e libertà di espressione artistica, in Quaderni di diritto 
e politica ecclesiastica, 1, 2008, p. 175 ss., la quale ricorda l’omicidio del regista olandese 
Van Gogh, ucciso nel 2004 per la produzione del film Submission che denunciava la 

condizione delle donne musulmane, e anche la proiezione nel 2007 in America del film 
September Dawn di Cain la cui sceneggiatura, che ritraeva la strage di 120 migranti diretti 

verso la California a opera di fedeli della Chiesa di Gesù Cristo dei Santi degli ultimi 
Giorni, è stata accusata di vilipendio della religione mormone; F. BOESPFLUG, La 
caricatura e il sacro, Vita e Pensiero, Milano, 2007, p. 8 ss., analizza il caso delle vignette 



 

144 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La produzione di un film può ledere il sentimento religioso dello 
spettatore che in quell’opera percepisce come ridicolizzati o offesi i 
principi del gruppo religioso cui appartiene. La tutela costituzionale 
riconosciuta a questi diritti fondamentali di pari rango impone 
un’operazione di bilanciamento82 per distinguere i casi di esercizio 
legittimo della libertà di cui all’art. 33 Cost. da quelli che invece sono 
realmente offensivi di una fede religiosa e dell’identità del fedele83. 

Se è vero che la manifestazione del pensiero è libera84, salvo il 
limite del buon costume (art. 21, sesto comma, Cost.)85, e si eleva a 
“diritto primario che si aggiunge e si affianca alle altre guarentigie 
costituzionali, ma sembrerebbe che di queste essa rappresenti la 
premessa, vale a dire il presupposto necessario”86, è altrettanto vero che 
la libertà artistica proclamata dall’art. 33, primo comma, Cost. non può 
essere, almeno formalmente, compressa87. Tuttavia, “in assenza di cause 
di limitazione varranno le regole generali, ovvero i limiti derivanti da 
altri valori di rango costituzionale”88, tra i quali è possibile annoverare la 
libertà religiosa. 
                                                             

satiriche pubblicate dal giornale danese Jyllands-Posten che nel 2005 diffonde 12 
caricature di Maometto, causando l’indignazione delle comunità musulmane presenti 
in Europa; per una prospettiva comparativa, C. CIANITTO, Quando la parola ferisce: 
blasfemia e incitamento all’odio religioso nella società contemporanea, Giappichelli, Torino, 
2016, p. 95 ss. 

82 Una precisa analisi della giurisprudenza sul tema è presentata da G. PINO, Diritti 
della personalità e libertà di creazione artistica: il difficile bilanciamento, in Giurisprudenza di 
merito, 2, 2000, p. 301 ss. 

83 Cfr. N. MARCHEI, “Sentimento religioso» e bene giuridico. Tra giurisprudenza 
costituzionale e novella legislativa, Giuffrè, Milano, 2006, p. 4 ss. 

84 Circa l’inesistenza di limiti alla libertà di espressione, anche quando diventa libertà 
di dissacrazione, A. CAZZULLO, Le mille matite della libertà, in AA.V V., Noi e l’islam. 
Religione, politica, cultura. Le voci di un confronto, Corriere della Sera, Milano, 2015, p. 75 
ss. 

85 Per un approfondimento della giurisprudenza costituzionale che qualifica la 
libertà di manifestazione del pensiero come il più alto dei diritti primari e fondamentali 
della Costituzioni, C. CARUSO, La libertà di espressione in azione. Contributo a una teoria 
costituzionale del discorso pubblico, Bononia University Press, Bologna, 2013, p. 216 ss. 

86 M. PARISI, Satira e religioni nel prisma della libertà di espressione. Verso una 
ridefinizione dei confini della manifestazione del pensiero?, in Quaderni di diritto e politica 
ecclesiastica, 2, 2015, p. 390. 

87 Sulla disciplina costituzionale dell’arte, che è possibile esercitare nella libertà 
totale, si rinvia a S. FOIS, Principi costituzionali e libera manifestazione del pensiero, Giuffrè, 
Milano, 1957, p. 90 ss.; F. RIMOLI, La libertà dell’arte nell’ordinamento italiano, Cedam, 

Padova, 1992, p. 247 ss. 
88 A. CRISMANI, Libertà dell’arte e limiti del diritto, in Diritto, economia e società. In 

ricordo di Luisa Cusina, a cura del DIPARTIMENTO DI SCIENZE POLITICHE E SOCIALI 

DELL’UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI TRIESTE, Eut, Trieste, 2018, p. 57. 



 

145 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La tutela del sentimento religioso individuale89 e collettivo90 deve 
rappresentare un argine per la manifestazione della libertà di espressione 
artistica91. Tuttavia, appare arduo individuare i criteri in forza dei quali 
un’opera cinematografica sia una mera modalità di esercizio di questa 
libertà oppure sia potenzialmente lesiva del diritto di cui all’art. 19 Cost. 

Questa difficoltà sembra essere stata superata dai giudici 
statunitensi nella vicenda che ha visto protagonista l’episodio Il miracolo 
nel film L’Amore per la regia di Roberto Rossellini e proiettato in Italia nel 
1948. Il New York State Board of Regents aveva definito la pellicola come 
sacrilega perché rappresentava con toni blasfemi l’Immacolata 
Concezione e la Motion Picture Association of America (MPAA) ne aveva 
proibito la visione in quanto il film violava uno Statuto di New York che 
legittimava il divieto di film per specifici motivi92. Il caso Joseph Burstyn, 
Inc. v. Wilson è giunto dinanzi alla Suprema Corte degli Stati Uniti 
d’America che, con la sentenza 26 maggio 1952, n. 52293, nota come The 

Miracle Decision94, ha affermato l’incostituzionalità di una restrizione 
preventiva sulle opinioni religiose e l’impossibilità di censurare un film 
da un punto di vista religioso in quanto  
 

“esso è una modalità di esercizio della libertà di espressione 
protetta dal Primo emendamento e nella prospettiva della libertà di 
parola uno Stato non ha alcun legittimo interesse a proteggere una 
qualsiasi religione, o tutte le religioni, da espressioni a loro 
sgradite”95. 

                                                             

89 Una possibile nozione è stata enunciata dalla Corte costituzionale che, con sent. n. 
440 del 1995, ha evidenziato il particolare legame emotivo tra l’individuo e la propria 
credenza sul senso ultimo della vita. Pertanto, il sentimento religioso individuale è stato 
inteso come valore afferente alla coscienza religiosa del singolo e appartenente in egual 
misura a tutti i credenti. 

90 In merito al sentimento religioso collettivo quale intesa della società intorno al 
valore sociale della religione si rinvia a V. PACILLO, I delitti contro le confessioni religiose 
dopo la legge 24 febbraio 2006, n. 85. Problemi e prospettive di comparazione, Giuffrè, Milano, 

2007, p. 19 ss. 
91 Cfr. A. FUCCILLO, Diritto, Religioni, Culture. Il fattore religioso nell’esperienza 

giuridica, Giappichelli, Torino, 2025, p. 259 ss. 
92 Per un approfondimento si rinvia a L. WITTERN-KELLER, R.J. HABERSKI, The 

Miracle Case. Film Censorship and the Supreme Court, University Press of Kansas, Kansas, 

2008, p. 69 ss. 
93 Il testo integrale della sentenza è consultabile sul sito www.case.law.vlex.com. 
94 Cfr. M. BERNSTEIN, Controlling Hollywood. Censorship and Regulation in the Studio 

Era, The Athlone Press, London, 2000, p. 203 ss. 
95 La sentenza è analizzata da T. EASTLAND, Freedom of Expression in the Supreme 

Court. The defining cases, Rowman & Littlefield Publishers, Lanham (Maryland), 2000, p. 
203 ss. 



 

146 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

La protezione legislativa italiana96, entrata in vigore a seguito dei 
diversi rilievi di incostituzionalità sollevati dal giudice delle leggi97, ha 
delineato la tutela penale del sentimento religioso “come corollario del 
diritto costituzionale di libertà religiosa”98. Essa richiede nella condotta 
(definita in modo piuttosto generico99) dell’agente il dolo generico, ossia 

                                                             

96 In attuazione del principio di eguale libertà delle confessioni religiose e del 
principio supremo di laicità, la riforma del Codice penale a opera della legge 24 febbraio 
2006, n. 85, recante Modifiche al codice penale in materia di reati di opinione, ha abrogato 
l’art. 402 c.p. (Vilipendio della religione dello Stato) e l’art. 406 c.p. (Delitti contro i culti 
ammessi nello Stato) e ha esteso a tutte le confessioni religiose la tutela di cui all’art. 403 
c.p. (Offese a una confessione religiosa mediante vilipendio di persone), art. 404 c.p. 
(Offese a una confessione religiosa mediante vilipendio o danneggiamento di cose) e 
art. 405 c.p. (Turbamento di funzioni religiose del culto di una confessione religiosa). 
Inoltre, il reato di cui all’art. 724 c.p. (Bestemmia e manifestazioni oltraggiose verso i 
defunti) è stato depenalizzato. Sul punto la dottrina è assai copiosa. Ex plurimis si rinvia 
ad A.G. CHIZZONITI, La tutela penale delle confessioni religiose: prime note alla legge n. 85 
del 2006 “Modifiche al codice penale in materia di reati d’opinione”, in Quaderni di diritto e 
politica ecclesiastica, 2, 2006, p. 437 ss.; M. MANTOVANI, L’oggetto tutelato nelle fattispecie 
penali in materia di religione, in Indice penale, 9, 2006, p. 239 ss.; M. ROMANO, Principio 
di laicità dello Stato, religioni, norme penali, in Rivista italiana di diritto e procedura penale, 2-
3, 2007, p. 493 ss.; N. MARCHEI, La protezione penale della religione tra tutela del sentimento 
religioso e tutela dell’identità, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1, 2008, p. 153 ss.; 
A. GIANFREDA, Diritto penale e religione tra modelli nazionali e giurisprudenza di 
Strasburgo (Italia, Regno Unito e Francia), Giuffrè, Milano, 2012, p. 58 ss.; F. LONGO, 
Vilipendere una confessione religiosa è ancora reato? Profili applicativi dell’art. 403 c.p., in 
Giurisprudenza penale, 11, 2018, p. 1 ss.; P. CONSORTI, Diritto e religione. Basi e 
prospettive, Laterza, Bari, 2023, p. 279 ss.; A. LICASTRO, Corso di diritto ecclesiastico, 

Giuffrè, Milano, 2024, p. 199 ss. 
97 Corte cost., sent. n. 188 del 1975, n. 440 del 1995, n. 329 del 1997, n. 508 del 2000, n. 

327 del 2002, n. 168 del 2005. Sul punto si rinvia a F.C. PALAZZO, La tutela della religione 
tra eguaglianza e secolarizzazione (a proposito della dichiarazione di incostituzionalità della 
bestemmia), in Cassazione penale, 1, 1996 p. 47 ss.; G. CASUSCELLI, «L’evoluzione della 
giurisprudenza costituzionale» in materia di vilipendio della religione, in Quaderni di diritto e 
politica ecclesiastica, 3, 2001, p. 1119 ss.; M.C. IVALDI, La tutela penale in materia religiosa 
nella giurisprudenza, Giuffrè, Milano, 2004; R. MAZZOLA, Diritto penale e libertà religiosa 
dopo le sentenze della Corte costituzionale, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, 1, 2005, 
p. 65 ss.; D. PULITANÒ, Laicità e diritto penale, in Rivista italiana di diritto e procedura 
penale, 1, 2006, p. 55 ss.; L. LACROCE, La tutela penale del sentimento religioso nella 
giurisprudenza della Corte di Cassazione, in Il Diritto ecclesiastico, 3-4, 2012, p. 663 ss. 

98 A.G. CHIZZONITI, Multiculturalismo, libertà religiosa e norme penali, in Laicidad y 
Libertades, 6, 2006, p. 113; R. BOTTA, La tutela penale del sentimento religioso nella 
giurisprudenza della Corte costituzionale, in Diritto ecclesiastico e Corte costituzionale, a cura 

di R. BOTTA, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 2006, p. 29 ss., ha precisato che il 
legislatore penale ha inteso tutelare “da vilipendi in sé e per sé e nei suoi contenuti una 
religione, una fede o un convincimento religioso”. 

99 L’art. 403 c.p. punisce la pubblica offesa di una confessione religiosa mediante 
vilipendio di chi la professa (primo comma) o di ministro di culto (secondo comma). La 



 

147 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

l’intenzione di offendere una confessione religiosa mediante vilipendio 
di chi la professa (art. 403, primo comma, c.p.), di un ministro di culto 
(art. 403, secondo comma, c.p.) o di cose che formino oggetto di culto o 
siano consacrate al culto o siano destinate necessariamente all’esercizio 
del culto (art. 404 c.p.)100. 

L’opera cinematografica potrebbe integrare una delle fattispecie 
previste se, oltre alla realizzazione della condotta tipizzata dal 
legislatore, si provasse in giudizio la volontà del regista di “tenere a vile” 
una confessione religiosa. Diversamente, la finalità meramente artistica 
del cineasta dovrebbe consentire di escludere l’ipotesi delittuosa e, di 
conseguenza, la proiezione della pellicola non si esporrebbe ad accuse 
pur contenendo scene che ledono di fatto la religiosità degli spettatori.  

In diverse occasioni l’antagonismo che ha coinvolto le libertà in 
esame sui grandi schermi ha necessitato di un’operazione di 
bilanciamento da parte degli organi giudicanti.  

Tra i criteri invocati la Corte di Cassazione ha fatto leva sulla 
concretezza della lesione (sia della condotta che del destinatario) 
scaturita dall’esercizio di un diritto a danno dell’altro:  
 

“in materia religiosa la critica è lecita quando si traduca 
nell’espressione motivata e consapevole di un apprezzamento 
diverso e talora antitetico, mentre trasmoda in vilipendio quando, 
attraverso un giudizio sommario e gratuito, manifesti un 
atteggiamento di disprezzo”101.  

 

In questa prospettiva anche i giudici di merito, pronunciandosi in 
merito alla pubblicazione di un articolo di giornale dal titolo “Strage in 
un giornale a Parigi. Questo è l’Islam”, hanno ritenuto che una lesione 

soltanto astratta non sia idonea a invocare una tutela della libertà 
religiosa, in quanto  
 

“il delitto di cui all’art. 403 c.p. richiede che l’offesa sia rivolta a 
persone determinate che professano la religione o a un ministro di 
culto, non essendo sufficiente un epiteto offensivo rivolto alla 

                                                             

fattispecie di cui all’art. 404 c.p. si configura mediante vilipendio con espressioni 
ingiuriose (primo comma) e punisce chiunque pubblicamente e intenzionalmente 
distrugge, disperde, deteriora, rende inservibili o imbratta cose che formino oggetto di 
culto o siano consacrate al culto o siano destinate necessariamente all’esercizio del culto. 

100 Sui limiti della riforma del 2006, che non qualifica più la religione come oggetto 
autonomo di tutela se non tramite un’aggressione a persone o cose, M. PELISSERO, 
Osservazioni critiche sulla legge in tema di reati di opinione; occasioni mancate e incoerenze 
sistematiche (II), in Diritto penale e processo, 10, 2006, p. 1197 ss. 

101 Cass., sez. III, sent. n. 1952 del 2016, il cui testo integrale è consultabile sul sito 
www.dejure.it. 



 

148 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

generalità indifferenziata di un determinato credo o al credo 
religioso in quanto tale”102.  

 

Pertanto, dovrebbe ritenersi che lo spettatore possa invocare la 
tutela se, dopo aver assistito alla proiezione, ritenga di essere stato leso 
nella propria libertà religiosa oppure l’offesa sia stata rivolta alla 
categoria di fedeli alla quale egli appartiene e non a una indistinta 
generalità103.  

Questa posizione è stata sostenuta altresì dai giudici europei in 
relazione ai profili risarcitori derivanti dalla lesione di una libertà 
fondamentale. La Corte Europea dei Diritti dell’Uomo ha affermato 
infatti che  
 

“viola l’art. 10 della Convenzione la condanna penale a una 
sanzione pecuniaria sproporzionata per la pronuncia di espressioni 
blasfeme, qualora l’autorità giudiziaria nazionale non contemperi la 
libera manifestazione del proprio diritto di critica con l’altrui libertà 
religiosa e le dichiarazioni del ricorrente non siano state idonee a 
suscitare indignazione giustificata o tali da incitare all’odio o a 
turbare in altro modo la pace religiosa e la tolleranza”104. 
 

Un diverso orientamento ha ritenuto prevalente invece la libertà 
religiosa anche in presenza di “offese genericamente riferite alla 
indistinta generalità dei fedeli, tutelando la norma il sentimento religioso 
e non la persona (fisica o giuridica) offesa in quanto appartenente a una 
determinata confessione religiosa” (Cass., sent. n. 10535 del 2008; sent. n. 
1952 del 2017; sent. n. 1253 del 2024). Secondo questa interpretazione la 
tutela delineata dall’ordinamento giuridico avrebbe a oggetto la libertà 
religiosa collettiva, cioè dei fedeli senza alcuna distinzione, superando la 
posizione giurisprudenziale, avallata dalla dottrina maggioritaria, che ha 
affermato la configurabilità del reato quando l’offesa è riferita a una o 

                                                             

102 Trib. Milano, sez. X, sent. 10 luglio 2018, n. 8539, il cui testo integrale è consultabile 
sul sito www.dejure.it. 

103 In senso conforme si è pronunciato il Tribunale di Latina che, con sent. 24 ottobre 
2006, n. 1725, ha escluso la punibilità di alcune vignette satiriche raffiguranti il Papa e 
altri ministri di culto in atti sessuali espliciti in quanto esse erano state pubblicate su un 
sito a carattere erotico e come tale difficilmente visitato dai fedeli, cioè da persone che 
avrebbero potuto sentirsi offese dalle caricature erotiche ivi raffigurate. Sul punto si 
rinvia a U. ADAMO, «Senza distinzione … di religione». Libertà di manifestazione del 
pensiero e tutela del sentimento religioso, in Consulta online, 1, 2018, p. 50 ss. 

104 Corte Europea dei Diritti dell’Uomo, sez. I, sent. 15 settembre 2022, n. 8257, il cui 
testo integrale è consultabile sul sito www.dejure.it. Per un commento si rinvia a F. 
D’ARCANGELO, Libertà di espressione e persecuzione penale della blasfemia secondo la Corte 
EDU, in Cassazione penale, 1, 2023, p. 299 ss. 



 

149 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

più persone determinate o determinabili105. In tal senso, sarebbe 
sufficiente che la pellicola proiettata nelle sale cinematografiche contenga 
una o più scene che dileggiano una confessione religiosa per legittimare 
l’applicazione delle norme penali a protezione del sentimento religioso 
di una certa collettività di persone, a prescindere dalla effettiva visione 
della pellicola e della lesione che concretamente lo spettatore ritiene di 
aver subito. 

Una possibile linea di demarcazione tra le libertà ‘in scena’ è stata 
tracciata dall’interpretazione secondo la quale la tutela del diritto di cui 
all’art. 19 Cost. prevale quando l’espressione di scherno o offensiva 
“costituisce ad un tempo ingiuria al credente (e perciò lesione della sua 
personalità) e oltraggio ai valori etici di cui si sostanzia ed alimenta il 
fenomeno religioso, oggettivamente riguardato”106. 

Le ricostruzioni giurisprudenziali esaminate sembrano favorire 
l’adesione a quell’orientamento che ritiene sussistere il vilipendio in 
presenza di effettive ragioni offensive che giustifichino le incriminazioni, 
in quanto  

 

“l’interesse che si mira a salvaguardare, per giustificare il ricorso 
alla forma qualitativamente più grave di reazione dell’ordinamento 
(la sanzione penale), deve risultare significativamente rilevante, 
apprezzabile e, quindi, meritevole di protezione alla luce del 
complessivo assetto di valori delineato dalla Costituzione”107.  
 

Si potrebbe parlare dunque di proiezioni cinematografiche degli 
artt. 403-404 c.p. quando lo spettatore si ritenga concretamente leso nel 
suo sentimento religioso, non essendo rilevante che la pellicola offenda 

                                                             

105 Cfr. F. BASILE, I delitti contro il sentimento religioso: tra incriminazione dell’opinione 
e tutela della libertà di manifestazione del pensiero, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 
cit., n. 21 del 2018, p. 1 ss.; N. MARCHEI, La tutela penale del sentimento religioso dopo la 
novella: il caso Oliviero Toscani, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 3 del 2020, 

p. 25 ss. 
106 Prevale invece la libertà di manifestazione del pensiero, riferibile in modo 

estensivo anche alla libertà di espressione artistica, quando “il vilipendio non si 
confonde né con la discussione su temi religiosi, così a livello scientifico come a livello 
divulgativo, né con la critica e la confutazione pur se vivacemente polemica; né con 
l’espressione di radicale dissenso da ogni concezione richiamantesi a valori religiosi 
trascendenti, in nome di ideologie immanentistiche o positivistiche od altre che siano”. 
Sul punto, Cass., III sez. pen., sent. 13 ottobre 2015, n. 41044; Cass., III sez. pen., sent. 17 
gennaio 2017, n. 1952. 

107 A. LICASTRO, Il “nuovo” volto delle norme penali a tutela del sentimento religioso 
nella cornice dei così detti “reati di opinione”, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 
n. 2 del 2020, p. 58. 



 

150 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29580 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 9 del 2025              ISSN 1971- 8543 

direttamente la confessione religiosa alla quale egli appartiene, ossia 
“quel sentimento inteso nella sua dimensione collettiva”108. 

Senza dubbio la libertà di espressione artistica non può essere 
esercitata violando “le regole-base di convivenza civile, il rispetto 
‘ordinario’ dovuto alla persona, alla dignità delle sue componenti 
identitarie, comprese quelle religiose”109. Parimenti, la libertà religiosa 
non dovrebbe costituire un argine all’esercizio della libertà di 
espressione artistica del regista110, se esercitata nel rispetto dei diritti 
fondamentali dell’uomo. È opportuno quindi che l’attività di 
bilanciamento alla quale i giudici sono costantemente chiamati 
contribuisca al passaggio dal ruolo di antagoniste che spesso caratterizza 
le libertà rappresentate sul grande schermo a quello di coprotagoniste111. 
Sul presupposto che “nessun diritto è tiranno nei confronti degli altri”112 
e poiché si tratta di “due beni giuridici destinati ad una convivenza mite, 
senza sopraffazioni dell’uno rispetto all’altro, com’è necessario in una 
società in cui devono convivere fedi, culture e tradizioni diverse”113, 
entrambe le libertà mirano allo sviluppo della personalità dell’uomo.  

 

 

                                                             

108 F. BASILE, A cinque anni dalla riforma dei reati in materia di religione: un commento 
teorico-pratico degli artt. 403, 404 e 405 c.p., in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., 

maggio 2011, p. 14. 
109 P. FLORIS, Libertà religiosa e libertà di espressione artistica, cit., p. 194. 
110 Sul punto si è già pronunciata la Corte di Cassazione (sent. n. 12744 del 1998) la 

quale, in riferimento a un caso di diffamazione di un gruppo di Testimoni di Geova, ha 
ritenuto che il reato in oggetto “non può essere escluso in base alla tesi secondo la quale 
in materia religiosa il diritto di manifestare il proprio pensiero sarebbe privo di limiti, 
perché siffatta tesi è inaccettabile, dato il fondamentale principio, imprescindibile per 
la civile convivenza, del bilanciamento dei valori e dei diritti della Costituzione”. 

111 In tal senso, C. SALAZAR, Le “relazioni pericolose” tra libertà di espressione e libertà 
di religione: riflessioni alla luce del principio di laicità, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., gennaio 2008, p. 5 ss., evidenzia che ciascuna delle libertà in scena 
tutela il diritto alla diversità. 

112 Corte cost., sent. 9 maggio 2013, n. 85, il cui testo integrale è consultabile sul 
portale www.dejure.it. Per un approfondimento si rinvia a L. BUTTI, Non esistono diritti 
tiranni. Come orientarsi tra diritti in conflitto, Mimesis, Milano, 2023, p. 84 ss. 

113 N. COLAIANNI, Diritto di satira e libertà di religione, in Stato, Chiese e pluralismo 
confessionale, cit., maggio 2008, p. 3. 


