
 

___________________________ 

* Contributo sottoposto a valutazione dei pari -  Peer-reviewed paper 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/29828 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025                ISSN 1971- 8543 

Antonio Viana 
(professore ordinario di Diritto Canonico nell’ Università di Navarra, Facoltà di 

Diritto Canonico) 

 

 

Profili attuali del principio “Prima sedes a nemine iudicatur”  

 
Current profiles of the principle “Prima sedes a nemine iudicatur” * 

 

 
ABSTRACT. L'origine e la trasmissione storica del principio Prima sedes a nemine 

iudicatur sono ben note alla scienza del diritto canonico. Tuttavia è necessario 

approfondire il contenuto costituzionale di questo principio, in quanto non 

giustifica qualsiasi modo di esercitare la potestà primaziale. Il contenuto e la 

finalità della potestà del Romano Pontefice, alla luce della teologia e del diritto 

canonico contemporanei, spiegano la portata e i limiti nell'applicazione del Prima 

sedes a nemine iudicatur. 

 

ABSTRACT The origin and historical transmission of the principle Prima sedes a 

nemine iudicatur are well known to the science of canon law. But it is necessary to 

deepen the constitutional content of this principle, as it does not justify any way of 

exercising primacy. The content and purpose of the power of the Roman Pontiff, 

in the light of contemporary Theology and Canon law, explain the scope and limits 

in the application of the Prima sedes a nemine iudicatur. 

 

 
SOMMARIO- 1. La sensibilità sociale attorno all'esercizio del governo - 2. Due 

recenti casi giudiziari in cui è stato invocato il principio del “prima sedes a nemine 

iudicatur”: il cosiddetto “processo del secolo” nella Città del Vaticano (2023); la 

controversia Cuatrecasas versus Martínez Sanz - 3. Importanza di approfondire il 

contenuto diaconale e spirituale del primato del Papa - 4. Il principio “prima sedes 

a nemine iudicatur” e le cause di cessazione nell'ufficio del Romano Pontefice: 

Trasmissione e significato del principio “prima sedes a nemine iudicatur”; 

 

 Contributo sottoposto a valutazione -Peer reviewed paper.  

Articolo elaborato nell'ambito del Gruppo di ricerca Purpose and Models of Governance in 

the Church, finanziato congiuntamente dalla Pontificia Università della Santa Croce e 

dall'Università di Navarra. Il dottore Andrea Miccichè ha dato aiuto nella revisione del 

testo italiano. 



 

65 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Collegamento del principio “prima sedes a nemine iudicatur” con le cause di 

cessazione nell'ufficio del Romano Pontefice - 5. Il discorso sui limiti della potestà 

primaziale - 6. La promozione effettiva della collegialità episcopale - 7. Prudente 

deconcentrazione organica dell'esercizio del potere - 8. Rispetto della legittima 

diversità e prudente promozione della vita associativa. 

 

 

1 - La sensibilità sociale attorno all'esercizio del governo 

 

L'esigenza di allineare l'attività di governo alle sue finalità è 

particolarmente sentita nella società civile a tutti i livelli: nelle 

organizzazioni economiche e imprenditoriali, nei partiti politici e nei 

gruppi di lavoratori, nella vita delle università e degli enti assistenziali non 

governativi, nelle federazioni sportive. In particolare, il controllo, la 

responsabilità e la trasparenza sono sempre più implementati nelle molte 

istituzioni statali impersonali, come garanzia di servizio ai cittadini e 

prevenzione della temuta corruzione amministrativa. I rappresentanti 

politici sono chiamati a fornire informazioni adeguate, a mostrare 

rettitudine, onestà e buone pratiche. Ciò ha diverse manifestazioni politiche 

e legali. Se per caso, le spiegazioni per le situazioni irregolari non sono 

soddisfacenti, l'ordinamento giuridico prevede diversi meccanismi di 

revisione delle attività, che possono portare a chiedere le dimissioni del 

titolare della carica pubblica in questione. Inoltre, la convocazione di libere 

elezioni presidenziali, parlamentari o comunali dà la possibilità che il 

rappresentante pubblico non meriti più la fiducia dei cittadini. Come disse 

saggiamente il filosofo Karl Popper, la democrazia non è una forma di 

governo perfetta, ma è l'unica che consente regolarmente la sostituzione 

pacifica dei governanti1. Per chi ha la fortuna di vivere in democrazie 

avanzate, il non poter sostituire un governante non solo personalmente 

corrotto, ma anche inadatto per incapacità personale o gravi errori 

nell'azione di governo, è semplicemente insopportabile. 

La forma di governo della Chiesa non è democratica, nel senso che 

non segue il principio della sovranità popolare, e questo per ragioni 

teologiche legate alla posizione capitale di Gesù Cristo, rappresentato 

visibilmente da coloro che sono a capo della Chiesa universale e delle 

 

1 K. POPPER, Un repaso de mi teoría de la democracia, in Politics. Revista de Ciencia Política, 

18 (1988), pp. 43-53, 47 (https://revistapolitica.uchile.cl/index.php/RP/article/view/54338). 



 

66 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Chiese particolari. Tuttavia, ci sono ancora condizioni molto importanti 

nell'esercizio del governo e del potere. Alcune derivano dal diritto divino, 

naturale e positivo; altre sono acquisizioni storiche che controbilanciano 

eventuali tentazioni o manifestazioni di personalismi autoritari o dispotici: 

dalle approvazioni o licenze richieste, all'intervento degli organi collegiali, 

alle consultazioni obbligatorie e alle votazioni prescritte.  

In effetti, la storia del diritto canonico offre non pochi precedenti di 

controlli sull'azione del governo. Così, pur con i suoi limiti, la 

configurazione del capitolo cattedrale come organo collegiale consultivo, 

ma anche talvolta determinante nell'esercizio della potestà del vescovo 

diocesano, ne è un buon esempio. Inoltre, nonostante gli eccessi storici del 

conciliarismo, il principio teologico della collegialità episcopale evoca una 

reale partecipazione dei vescovi al governo della Chiesa universale, sempre 

in comunione con il Capo del Collegio, ma con un coinvolgimento che non 

si limita al consiglio occasionale. Anche il Collegio cardinalizio ha svolto 

relativamente un compito consultivo e collaborativo con il Romano 

Pontefice, compatibilmente con la libertà decisionale del Papa. Allo stesso 

modo, il diritto della vita religiosa è stato storicamente plasmato da vari 

strumenti di controllo dell'azione di governo dei superiori locali e generali, 

soprattutto attraverso vari collegi e strumenti capitolari. 

All'indomani del Concilio Vaticano II si è potuto sottolineare che 

l'appassionata sensibilità della Chiesa per la difesa dei diritti umani nella 

società civile dovrebbe andare di pari passo con un adeguato 

riconoscimento dei diritti dei fedeli nell'ordinamento canonico2. Una ferma 

difesa dei diritti di tutti ad extra e una debole tutela ad intra delle esigenze 

di giustizia dei christifideles sarebbero contraddittorie. Giustamente è stato 

detto che le famose “peculiarità del diritto canonico” non potrebbero 

sostenere una tale possibile contraddizione.  

Oggi l'asserito diritto al buon governo della Chiesa comprende 

contenuti più ampi che in passato, anche se forse non si tratta di una 

questione di ampiezza ma di consapevolezza del significato3. Il 

 

2 Cfr. P. LOMBARDÍA, Los derechos fundamentales del cristiano en la Iglesia y en la sociedad, 

in E. CORECCO, N. HERZOG, A. SCOLA (eds.), Les drois fondamentaux du chrétien dans l'Église 

et dans la Société. Actes du IVe Congrès International du Droit Canonique, éd. Universitaires, 

Fribourg Suisse, 1981, p. 15 ss., in particolare pp. 24 e 25. 
3 Cfr. per tutti E. BAURA, Il "buon governo": diritti e doveri dei fedeli e dei pastori, in GRUPPO 

ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO CANONICO-ASSOCIAZIONE CANONISTICA ITALIANA (a cura di), 



 

67 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

raggiungimento della maturità dei laici, la consapevolezza che tutti i fedeli 

(e non solo i membri della gerarchia) sono corresponsabili della missione; il 

progredire dei sistemi politici secolari che difendono più efficacemente i 

cittadini da eventuali abusi di potere (progresso che non manca di 

influenzare la mentalità dei fedeli, che sono membri delle due città); 

l'apertura della codificazione canonica del XX secolo, in accordo con 

l'ecclesiologia del Vaticano II, al riconoscimento dei diritti dei fedeli che non 

siano una mera concessione dell'autorità; l'affermazione della sinodalità, 

che esprime la matura responsabilità condivisa da tutti i fedeli: tutti questi 

fatti e principi guida favoriscono un più ampio riconoscimento delle sfere 

di solidarietà e libertà dei fedeli all'interno della comunione ecclesiale, che 

non può non avere conseguenze giuridiche sull'esercizio del governo della 

Chiesa.  

L'ordinamento canonico è più di un semplice insieme di regole 

composto da varie disposizioni slegate tra loro, accumulate secondo le 

necessità o gli interessi pastorali dei governanti in ogni circostanza, quasi 

una semplice disciplina “inevitabile” per l'ordine della comunione 

ecclesiale. Se il diritto della Chiesa si esprime nel proprio ordinamento, 

secondo la tradizione storica, è perché armonizza rapporti giuridici e 

strutture orientate alla salvezza delle anime. Per questo motivo, ammette 

strumenti che facilitano la realizzazione della giustizia e la reazione agli 

abusi e alle possibili arbitrarietà. Questo è da aspettarsi dalla Chiesa come 

realtà misteriosa e complessa in cui si integrano elementi umani e divini, 

perché l'esercizio dell'autorità deve essere inteso prima di tutto come un 

servizio ai fratelli, esercitato nel nome di Gesù Cristo4.  

In questo saggio tratterò alcuni aspetti che oggi possono essere messi 

in luce su un principio tradizionale espressivo del primato del Vescovo di 

Roma, trasmesso con la formula prima sedes a nemine iudicatur. C'è la 

 

Il governo nel servizio della comunione ecclesiale, Quaderni della Mendola 25, Glossa, Milano, 

2017, pp. 3-30. 
4 Lo Spirito Santo alimenta la vita della Chiesa, che esiste come “una sola complessa 

realtà risultante di un duplice elemento, umano e divino. Per una analogia che non è senza 

valore, quindi, è paragonata al mistero del Verbo incarnato. Infatti, come la natura assunta 

serve al Verbo divino da vivo organo di salvezza, a lui indissolubilmente unito, così in 

modo non dissimile l'organismo sociale della Chiesa serve allo Spirito di Cristo che la 

vivifica, per la crescita del corpo (cfr. Ef 4,16)” (Ecclesia terrestris et Ecclesia coelestibus bonis 

ditata, non ut duae res considerandae sunt, sed unam realitatem complexam efformant, quae 

humano et divino coalescit elemento): CONCILIO VATICANO II, Cost. Lumen gentium, n. 8. 



 

68 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

tentazione di interpretarlo al di fuori della razionalità canonica, come se la 

provenienza dal Romano Pontefice possa giustificare qualsiasi decisione, 

anche lesiva del bene comune o dei diritti fondamentali dei fedeli. In questo 

senso, è essenziale interrogarsi sul contenuto dell'ufficio primaziale. Per 

seguire una metodologia induttiva e non limitarsi a considerazioni 

teologiche o canoniche di ordine generale, vale la pena esaminare due casi 

penali in cui è stato invocato il principio prima sedes a nemine iudicatur. 

 

2 - Due recenti casi giudiziari in cui è stato invocato il principio del 

“prima sedes a nemine iudicatur” 

 

Il cosiddetto “processo del secolo” nella Città del Vaticano (2023) 

 

Un caso specifico che vale la pena considerare, in funzione dell'oggetto del 

nostro studio, è il processo celebrato dal Tribunale di prima istanza dello 

Stato della Città del Vaticano con sentenza del 16 dicembre 2023. Si tratta 

del cosiddetto “processo del secolo”, con grande risonanza mediatica, 

perché per la prima volta nella storia della giustizia vaticana un cardinale 

(Angelo Becciu), insieme ad altre otto persone, è stato processato e 

condannato per reati finanziari. Al momento in cui scriviamo, la sentenza è 

stata appellata.  

Senza entrare nel merito della controversia, ci interessano le 

implicazioni, almeno indirette, del caso in relazione al principio “prima sedes 

a nemine iudicatur”5. Nel corso del procedimento sono state denunciate 

quelle che appaiono come gravi anomalie. Infatti, Papa Francesco, con 

quattro rescritti ex audientia emessi a partire dal luglio 2019, ha sospeso ad 

personam le norme processuali dello Stato vaticano e lo ha fatto ampliando i 

poteri dell'accusa; in altre parole, al promotore di giustizia è stato dato il 

potere di derogare alle disposizioni vigenti, di utilizzare strumenti 

d'indagine non previsti dalla legislazione ordinaria (come l'intercettazione 

delle comunicazioni elettroniche), di valutare autonomamente le opportune 

modalità di acquisizione, utilizzo e conservazione delle prove, e persino di 

 

5 Cfr. G. BONI (con la collaborazione di M. GANARIN e A. TOMER), Il "processo del 

secolo" in Vaticano e le violazioni del diritto, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 

(https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), n. 5 del 2024, pp. 33 ss. Questo studio è stato 

ampliato e pubblicato in una recente monografia: G. BONI, M. GANARIN, A. TOMER, Il 

«processo Becciu». Un'analisi critica, Marietti, Bologna, 2025.  



 

69 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

ottenere una proroga dei termini previsti per tali attività, in base alle 

esigenze dell'attività d'indagine. Tutto questo con il processo già in corso6. 

Va inoltre ricordato che i quattro rescripta ex audientia7 sono stati conservati 

come documenti di conoscenza riservata fino al giugno 2021, cioè, due anni 

dopo la loro emissione.  

Questi fatti sono stati portati alla luce dalla difesa dell'imputato, che 

ha sostenuto la nullità del procedimento e dell'intero processo penale, e 

sono stati commentati criticamente dalla dottrina canonica. Si ritiene che sia 

stato limitato il diritto di difesa, con una lesione dell'uguaglianza delle parti 

a grave svantaggio delle persone coinvolte, con una mancanza di 

informazione e la trasgressione del principio di legalità processuale; in 

breve, una grave violazione degli elementi essenziali di un giusto processo 

(legalità, contraddittorio, uguaglianza). Questo comporta l’inosservanza di 

principi giuridici universali e persino una possibile violazione del diritto 

divino naturale. 

Per quanto riguarda il nostro studio, vale la pena notare che nel caso 

in questione si è verificata una collisione tra l'esercizio del potere papale e 

il diritto dei fedeli a un giusto processo. Va ricordato che i giudici dello Stato 

Vaticano dipendono gerarchicamente dal Papa, che può rimuoverli 

dall'incarico; non sono cioè né indipendenti né permanenti nel loro ufficio8; 

 

6 Cfr. una sintesi in G. BONI, M. GANARIN, A. TOMER, Il «processo Becciu», cit., p. 95. 
7 Il rescriptum ex audientia Sanctissimi è un atto amministrativo con cui normalmente un 

cardinale comunica per iscritto la volontà pontificia espressa oralmente in udienza. Cfr. E. 

MAZZUCHELLI, Rescriptum ex audientia, in J. OTADUY, A. VIANA, J. SEDANO (eds.), 

Diccionario General de Derecho Canónico, vol. VI, Thomson Reuters-Aranzadi, Cizur Menor, 

2012, pp. 959-962 (di seguito: DGDC). 
8 Paolo Cavana scrive: “Secondo la legislazione vigente nello Stato [Vaticano], essa 

prevede che i magistrati debbano esercitare i loro poteri con imparzialità e che, 

nell'esercizio delle loro funzioni, siano soggetti soltanto alla legge (art. 2, primo e secondo 

comma, N. CCCLI - Legge sull'ordinamento giudiziario dello Stato della Città del Vaticano). 

Tuttavia essa prevede altresì che essi dipendano gerarchicamente dal Sommo Pontefice 

(art. 1, primo comma, cit.), che li nomina liberamente, designando ciascuno al proprio 

ufficio (art. 8, primo comma, cit.), e può revocarli ad libitum (art. 2, terzo comma; art. 10, 

quarto comma, cit.): non godono quindi della così detta inamovibilità, che costituisce una 

garanzia di indipendenza ampiamente recepita negli ordinamenti contemporanei”: P. 

CAVANA, Osservazioni sul processo vaticano contro il cardinale Becciu e altri imputati, in Stato, 

Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 4 del 2023, p. 19. Vedasi da ultimo il m.p. di 

Francesco, 27 marzo 2024, che modifica alcuni aspetti della legge del 16 marzo 2020 

sull'ordinamento giudiziario dello Stato della Città del Vaticano: in L'Osservatore romano 19 



 

70 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

tuttavia, questa situazione non è del tutto incompatibile con l'indipendenza 

giudiziaria, in quanto si tratta di professionisti altamente qualificati e il 

Papa non interviene mai, di fatto, nel procedimento, poiché vi è una chiara 

deconcentrazione organica a favore dei magistrati9. Tuttavia, il principio di 

professionalità dei giudici vaticani è stato intaccato dal m.p. di Papa 

Francesco del 12 aprile 202310: questa norma ha mutato la tradizione di 

nominare giudici della Corte di Cassazione vaticana i cardinali membri del 

Tribunale della Segnatura Apostolica; infatti, con l'art. 19 della nuova legge, 

la Corte di Cassazione è costituita da quattro cardinali nominati per cinque 

anni dal Papa, e da due o più giudici nominati per tre anni11. 

Inoltre, la prassi del non intervento papale è stata alterata proprio dal 

“processo del secolo” attraverso i citati rescritti di Papa Francesco, perché in 

questo modo i poteri del promotore di giustizia sono stati rafforzati ad 

casum con facoltà straordinarie, a scapito degli imputati e della parità delle 

parti nel processo12. 

 

aprile 2024, p. 7, e in Bollettino Sala Stampa della Santa Sede, 19 aprile 2024, N190424d. Sulla 

norma del 2024, cfr. G. BONI, M. GANARIN, A. TOMER, Qualche “aggiustamento” alla 

disciplina dei magistrati vaticani. Criticità della Lettera Apostolica in forma di “Motu Proprio” del 

Sommo Pontefice Francesco recante modifiche alla Legge sull’ordinamento giudiziario, alla Legge 

recante disposizioni per la dignità professionale e il trattamento economico dei magistrati ordinari 

del Tribunale e dell’Ufficio del Promotore di giustizia e al Regolamento Generale del Fondo Pensioni 

del 27 marzo 2024, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 9 del 2024, pp. 1-23. 
9 Cfr. G. BONI, M. GANARIN, A. TOMER, Qualche “aggiustamento”, p. 20; G. BONI et 

al., Il “processo del secolo”, cit., p. 118. 
10 In L'Osservatore romano, 12 aprile 2023, p. 8. 
11 Geraldina Boni scrive che tale riforma presenta aspetti di irrazionalità: “vuoi per il 

numero pari di membri che non previene situazioni di stallo nella fase decisoria dovute 

virtualmente alla parità dei voti espressi dai giudici; vuoi per avere estromesso dalla Corte 

di Cassazione i porporati di un Tribunale apostolico che potevano bene assicurare il 

raccordo unitario tra l'ordinamento vaticano e l'ordinamento canonico quale prima fonte 

normativa e primo criterio interpretativo che informa il rapporto di strumentalità tra la 

Città del Vaticano e la Santa Sede”: G. BONI et al., Il "processo del secolo", cit., p. 79; sulle 

conseguenze del m.p. del 12 aprile 2023, cfr. ibidem, pp. 78-86. 
12 Scrive Paolo Cavana: “Al di là dei loro effetti concreti sulla posizione degli imputati, 

l'emanazione nel corso del processo di simili provvedimenti da parte dell'organo sovrano, 

oltre a esporre inutilmente quest'ultimo - e l'ufficio che ricopre - a prevedibili critiche, ha 

potenzialmente arrecato un grave vulnus all'indipendenza e alla stessa imparzialità dei 

giudici. Infatti, tenendo conto del quadro normativo sopra richiamato, ovvero del 

giuramento di fedeltà che i magistrati vaticani sono tenuti a prestare al Pontefice e dei 

poteri che a questi competono su di essi, tra cui quello di nomina e di revoca ad libitum, è 



 

71 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

I giudici dello Stato Vaticano sono tenuti ad applicare il diritto 

canonico, che è di primaria applicazione in tale Stato, come riconosciuto 

dalla legislazione e dalla giurisprudenza13. A questo proposito, va ricordato 

che il diritto a un giusto processo è un diritto fondamentale espressamente 

sancito dal diritto canonico (can. 221 del CIC) e trova il suo fondamento non 

solo nel diritto positivo ma anche nel diritto divino naturale. Come dice 

Geraldina Boni,  
 

«Nello "Stato petrino", infatti, [...], il Sommo Pontefice, pur godendo 

della potestà di tutti i poteri, non è legibus solutus, non è, quindi, titolare 

di un potere superiorem non recognoscens, perché questo incontra un 

limite "non rimovibile né superabile": il diritto divino, naturale e 

positivo, "cui l'ordinamento giuridico vaticano è ontologicamente 

aperto", in quanto - lo rimembriamo ancora una volta - l'ordinamento 

canonico è "la prima fonte normativa e il primo criterio di riferimento 

interpretativo" (art. 1, primo comma, della Legge 1º ottobre 2008, n. 

LXXI)"»14. 
 

È chiaro che in questo caso c'è un conflitto tra il contenuto delle 

disposizioni ex audientia Sanctissimi e un diritto fondamentale dei fedeli 

interessati. Il conflitto non può essere risolto semplicemente invocando la 

pienezza della potestà pontificia, senza considerare il suo contenuto 

diaconale e spirituale, poiché l'esercizio di questa potestà si riferisce alla 

“giusta comprensione del primato del Romano Pontefice nell'ordinamento 

canonico” e vaticano15. La sola invocazione del primato non può mascherare 

le possibili ingiustizie pratiche, a causa della dignità e dell'importanza del 

diritto di difesa in un giusto processo. Pertanto, non basta che il supremo 

potere papale sia intervenuto per giustificare qualsiasi azione, come se la 

sua volontà sovrana illimitata fosse sufficiente. Il diritto divino positivo 

determina la posizione suprema del Romano Pontefice; il rispetto dello 

stesso diritto divino - naturale e positivo - ispira e guida il suo potere come 

 

evidente che tali rescripta erano in grado non solo di condizionare fortemente la valutazione 

dei giudici circa la loro legittimità e quella dei poteri da essi conferiti al Promotore di 

giustizia ma anche di esercitare su di essi una forte pressione in ordine allo stesso esito del 

processo”: P. CAVANA, Osservazioni sul processo vaticano, cit., pp. 21 e 22. 
13 G. BONI et al., Il "processo del secolo", cit., p. 8, passim. 
14 G. BONI et al., Il "processo del secolo", cit., pp. 58 e 59, citando Giuseppe dalla Torre e 

Piero Antonio Bonnet. 
15 G. BONI et al., Il "processo del secolo", cit., p. 38 ss. 



 

72 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Vicario di Cristo. Per queste ragioni, la ratio auctoritatis non è sufficiente a 

giustificare possibili azioni contrarie ai requisiti di un giusto processo. 

Naturalmente, di fronte a possibili violazioni della giustizia da parte di 

disposizioni pontificie di vario genere, esiste sempre almeno il diritto di 

petizione da parte dei fedeli interessati (can. 212, § 2), che può provocare un 

esame, un ripensamento o addirittura una modifica di tali misure da parte 

del Papa stesso. 

 

La controversia Cuatrecasas versus Martínez Sanz 

 

Un secondo esempio processuale di interesse per il nostro studio è il 

contenzioso Cuatrecasas contro Martínez Sanz, noto anche come “caso 

Gaztelueta”, dal nome del centro educativo dell'Opus Dei situato a Leioa, 

vicino alla città di Bilbao (Spagna). Questo caso è iniziato nel lontano 2011 

e le sue manifestazioni legali sono ancora in corso16. 

Nel novembre 2011, la Procura per i Minorenni ha aperto 

un'indagine preliminare per bullismo nei confronti di Juan Cuatrecasas, un 

alunno minorenne della scuola Gaztelueta. La Procura ha agito perché 

l'ispettore scolastico del Governo Basco aveva ricevuto, nell'ottobre 2011, 

una denuncia per bullismo da parte dei compagni di classe dell'alunno alla 

Gaztelueta e di abusi da parte di un insegnante della scuola. Gli abusi 

sarebbero avvenuti negli anni scolastici 2008-2009 e 2009-2010. 

Nel 2012 il caso è stato pubblicato dalla stampa locale, insistendo 

sulla possibilità di abusi sessuali. Da quel momento in poi, le indagini si 

sono svolte parallelamente ai media, tanto che il caso è diventato un caso 

mediatico: prima sulla stampa locale e poi sui media di tutta la Spagna. In 

generale, i media hanno preso per vera la versione dell'accusatore 

dell'insegnante. A seguito delle informazioni pubblicate, nel gennaio 2013 

l'Alta Procura del Paese Basco ha aperto un'inchiesta e, dopo otto mesi di 

indagini, lo stesso organo ha deciso di chiudere il procedimento per 

mancanza di prove. 

 

16 Seguo in particolare la sintesi molto più dettagliata offerta dal professor F. SIMÓN, 

Dictamen sobre la noticia de la apertura de un nuevo procedimiento penal canónico en el “Caso 

Cuatrecasas-Martínez”, del 9 novembre 2022. Il parere è stato inviato al Nunzio di Sua 

Santità in Spagna ed è stato pubblicato in diversi luoghi su Internet e sul sito 

https://unav.academia.edu/FSY/Briefs. 



 

73 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Nonostante ciò, e spinto dalla copertura mediatica del caso, il 15 

dicembre 2014 il padre dell'alunno ha deciso di rivolgersi a Papa Francesco 

per presentare una denuncia. Appena due settimane dopo, il 29 dicembre, 

Francesco è voluto intervenire personalmente e, in una lettera indirizzata al 

mittente, ha espresso la sua comprensione e ha annunciato l'apertura di “un 

processo canonico all'educatore e alla scuola” (sic)17. Secondo la volontà di 

Papa Francesco, il 7 gennaio 2015, la Congregazione per la Dottrina della 

Fede è stata incaricata di condurre un'indagine preliminare sui fatti 

denunciati dalla famiglia alla Santa Sede. Si trattava di un'indagine 

canonica preliminare per determinare, ai sensi del can. 1717 del CIC, se 

dovesse essere aperto un procedimento penale. 

Si noti qui la gravità dell'intervento: senza aver prima ascoltato le 

accuse e la versione dell'accusato, è stata disposta un'indagine nei confronti 

di un fedele laico per presunti abusi sessuali, estendendo l'indagine alla 

scuola in cui lavorava. Inoltre, è stata affidata alla Congregazione per la 

Dottrina della Fede, il che implicava che l'eventuale reato fosse uno di quelli 

riservati a quel dicastero della Curia romana. Questa decisione 

contraddiceva la necessaria parità delle parti e, inoltre, un'azione penale per 

abusi da parte di un laico non aveva alcuna base giuridica nel diritto 

canonico del 2014 al di fuori della volontà pontificia. Infatti, nella 

legislazione penale canonica precedente alla riforma del 2021, l'unico reato 

di abuso esistente, tipizzato nel canone 1395, § 2, era quello del chierico che 

lo commetteva nei confronti di un minore. Nonostante queste 

argomentazioni, la Congregazione per la Dottrina della Fede ha avviato 

l'indagine. Dopo la dovuta diligenza, il procedimento fu chiuso per 

mancanza di prove e fu ordinato di ripristinare “il buon nome e la 

reputazione dell'accusato”18. 

 

17 La lettera manoscritta, di natura privata, è stata pubblicata fotograficamente in un 

servizio giornalistico di El Mundo, del 2 ottobre 2015. 
18 Il 9 ottobre 2015, monsignor Luis Ladaria, allora segretario della Congregazione per 

la Dottrina della Fede, informava per lettera il centro accademico della chiusura 

dell'inchiesta: «Al respecto, le informo que, desde el 7 de enero de 2015, momento en que 

se encargó a esta Congregación investigar con carácter preliminar (can. 1717 CIC) los 

hechos denunciados el 15 de diciembre de 2014, hasta el 15 de julio de 2015, se ha procedido 

con prontitud y cautela en una completa indagación canónica que también incluyó un 

minucioso análisis super actis, valorando los numerosos documentos públicos y privados. 

De este modo, este Dicasterio ha velado para que se acreditara la verosimilitud de la notitia 

criminis y la eventual imputabilidad del mencionado profesor, respetando en todo 



 

74 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Tuttavia, l'accusa non era soddisfatta della risposta della Santa Sede 

e ha continuato con le sue accuse nei media. Inoltre, nel giugno 2015, lo 

studente, ormai maggiorenne, ha avviato un procedimento penale presso la 

giurisdizione statale. Il risultato è stata una condanna da parte del Tribunale 

provinciale di Bizkaia, datata 13 novembre 2018. La Corte ha condannato 

l'insegnante a undici anni di reclusione per un reato continuato di abuso sessuale. 

È importante notare che l'unica testimonianza dell'accusa che ha costituito 

la base della condanna è stata quella dell'accusatore. La sentenza è stata 

chiaramente criticata per i “pregiudizi e i gravi difetti nella valutazione 

delle prove”19. 

Sia l'imputato che la scuola dove lavorava hanno continuato a 

sostenere la sua propria innocenza. Di conseguenza, la sentenza è stata 

impugnata in cassazione davanti alla Corte Suprema spagnola. Questa 

Corte ha emesso la sua sentenza il 21 settembre 2020. Il “Tribunal Supremo” 

ha dichiarato che la presunzione di innocenza (art. 24.2 della Costituzione 

spagnola) era stata violata a causa della mancanza di un confronto rigoroso 

tra le fonti di prova della difesa e dell'accusa, e ha ridotto la pena da undici a 

due anni. In considerazione dell'assenza di precedenti penali, l'imputato non 

avrebbe dovuto essere incarcerato20. 

Gli accusati e la scuola hanno continuato a sostenere la loro 

innocenza fino a oggi21. In ogni caso, questo era lo stato delle cose a livello 

 

momento su dignidad, su presunción de inocencia y sus garantías procesales, así como los 

derechos del menor y de los testigos. Teniendo en cuenta que los delitos investigados “no 

han sido probados y que, en consecuencia, se debe restablecer el buen nombre y la fama 

del acusado, sin que proceda adoptar, ulteriormente, ninguna otra medida en relación a la 

citada persona”, el 2 de octubre de 2015 ha sido dispuesto 1) que se cierre canónicamente 

el caso y se restablezca la buena fama del imputado, 2) que el Ordinario del lugar en el que 

se encuentra el Colegio comunique en modo pastoral a los padres del menor denunciante 

esta decisión conclusiva del caso y 3) que también se informe de ello a la dirección del 

Colegio»: “Carta de Mons. Luis Ladaria a D. Imanol Goyarrola, Director del Colegio 

Gaztelueta”, 9 de octubre de 2015 (Prot. N. 7/2015-S2597): il testo in F. SIMÓN, Dictamen 

sobre la noticia, cit., n. 6, p. 4. 
19 F. SIMÓN, Dictamen sobre la noticia, cit., n. 9, p. 5; su questi vizi, cfr. ivi, n. 9, pp. 5-7. 
20 Va ricordato che il sistema di cassazione in Spagna impone restrizioni alla Corte 

Suprema nella valutazione delle prove, in modo che rispetti quella effettuata dal tribunale 

di grado inferiore; questo spiega perché la sentenza del 2020 non ha stabilito una completa 

assoluzione dell'imputato, nonostante un'attenuazione così significativa della pena. 
21 La sentenza della Corte Suprema è stata impugnata davanti alla Corte Costituzionale, 

ma il ricorso è stato respinto in limine, il 13 maggio 2021, per l’accertamento negativo della 



 

75 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

civile quando ebbe luogo una nuova azione canonica del tutto inaspettata. 

Il 15 settembre 2022, il vescovo di Bilbao, mons. Joseba Segura, su richiesta 

della Santa Sede, pubblicò una nota informativa in cui annunciava che il 

Papa stava seguendo da vicino gli sviluppi del caso; la nota aggiungeva che  
 

“In questo momento, [il Santo Padre] ha ritenuto opportuno ordinare 

l'istruzione di un processo canonico [...]. Lo scopo di questo processo è 

quello di appurare le responsabilità e di aiutare a guarire le ferite che 

sono state inflitte”.  
 

Il Papa nominava giudice delegato mons. José Antonio Satué Huerto, 

vescovo di Teruel y Albarracín, e due consiglieri22. 

La nota ha suscitato grande sorpresa. A quanto pare, l'accusatore 

aveva avuto accesso personale a Papa Francesco e gli aveva espresso la sua 

insoddisfazione per l'esito del procedimento penale civile, convincendolo 

della necessità di ottenere una condanna dell'accusato secondo il diritto 

canonico. Tutto questo quando il caso era passato in giudicato secondo la 

legge spagnola e quando la Chiesa stessa aveva condotto un'indagine 

preliminare completa che, come ricordato, si era conclusa con la decisione 

di ripristinare la buona reputazione dell'accusato e del centro accademico, 

dove aveva lavorato per anni senza aver ricevuto alcuna denuncia di 

comportamenti abusivi o inappropriati.  

 

“speciale rilevanza costituzionale”. Sulle motivazioni più dettagliate a sostegno della 

difesa, si veda M. ECHARRI IRRIBARREN, J.R. PARDINAS SANZ, M. GAS AIXENDRI, 

F. SIMÓN YARZA, M. PEREIRA GARMENDIA, Elementos de verificación de la inocencia de 

José María Martínez Sanz, 26 pp. (disponibile su https://unav.academia.edu/FSY/Briefs e su vari 

siti web). 
22 “El Santo Padre conoció, en diciembre de 2014, las denuncias de abuso a un menor 

contra un profesor del Colegio Gaztelueta, en Bilbao (España). Desde entonces, ha seguido 

de cerca la situación de las personas y las diferentes actuaciones realizadas por los 

tribunales españoles y por la Iglesia. En este momento, ha considerado oportuno ordenar 

la instrucción de un proceso canónico, encomendado a Mons. José Antonio Satué Huerto, 

obispo de Teruel y Albarracín. Como notario actuará el Rvdo. José Luis Perucha Rojo, 

Rector del Seminario de la Diócesis de Sigüenza-Guadalajara. La Dra. Mirian Cortés 

Dieguez, Rectora de la Universidad Pontificia de Salamanca, y el Rvdo. Federico Mantaras 

Ruiz-Berdejo, Vicario general de la Diócesis de Asidonia-Jerez, serán los asesores. Con este 

proceso se pretende depurar responsabilidades y ayudar a sanar heridas producidas. † 

Joseba Segura Obispo de Bilbao (Bilbao, 15-09-2022)”: en F. SIMÓN, Dictamen sobre la 

noticia, cit., n. 14, p. 11. 



 

76 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

L'azione del Papa sollevò ancora una volta seri problemi di 

parzialità, dal momento che egli si è occupato personalmente solo delle 

ragioni dell'accusatore. D'altra parte, l'accusato aveva chiesto formalmente 

di essere ricevuto dal Pontefice in tre occasioni senza successo23. Inoltre, 

questa azione aggravò un problema di primo ordine, ossia la 

determinazione della legge applicabile alla nuova procedura canonica. È già 

stato sottolineato che al momento del primo intervento del Papa, nel 

gennaio 2015, non esisteva un delitto canonico che punisse gli abusi sessuali 

commessi da un fedele laico nei confronti di un minore.  

Il giudice delegato ha fatto riferimento a questo grave problema di 

determinazione della legge applicabile in una lettera del 26 settembre 2022 

indirizzata all'imputato. Nella sua qualità di “Delegato della Santa Sede”, 

Mons. José Antonio Satué Huerto ha comunicato  
 

“l'istruzione di un procedimento amministrativo penale (c. 1720 del 

CIC) riguardante le denunce presentate dal sig. Juan Cuatrecasas 

Cuevas contro di voi”, sulla base di “un [possibile] reato contro il sesto 

comandamento del Decalogo con un minore, tipizzato nel canone 1398 

§§ 1-2”24.  
 

In altre parole, la comunicazione annunciava che la norma 

applicabile sarebbe stata il nuovo canone promulgato dalla riforma del 

diritto penale canonico del 202125. L'obiettivo era quindi quello di applicare 

una norma dell'anno 2021 ai fatti che si sarebbero verificati negli anni 2008-

2009 e 2009-2010, attraverso una chiara deroga al principio di irretroattività 

delle leggi penali. Infatti, nella citata lettera di mons. Satué informava la 

persona indagata che: “Il Santo Padre ha disposto che si applichi la legge 

attualmente in vigore e non quella del tempo in cui i fatti potevano essere 

commessi, derogando a quanto previsto dal canone 1313 § 1”.  

Il can. 1313, § 1, derogato ad casum, riprende il principio 

dell'irretroattività della legge penale, fondamentale nel diritto canonico e 

nel diritto nazionale e internazionale. La norma canonica recita: “Se dopo 

 

23 Si veda la voce del blog di José María Martínez Sanz del 7 novembre 2023 e le voci 

precedenti: https://josemariamartinezgaztelueta.com/. 
24 La lettera in F. SIMÓN, Dictamen sobre la noticia, cit., n. 16, pp. 11-13. 
25 Secondo il nuovo canone 1398, § 2, CIC è quantomeno discutibile che la condotta 

incriminata possa essere addebitata all'insegnante in base ai presunti fatti dell'anno 2008; 

ciò che è indubbio è la sua inesistenza come norma penale prima dell'anno 2021. 



 

77 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

che il delitto è stato commesso la legge subisce mutamenti, al reo si deve 

applicare la legge più favorevole”.  

Ancora di più. La lettera prevedeva come legge complementare 

applicabile al caso le Norme sui delitti riservati alla Congregazione per la 

Dottrina della Fede, approvate con Rescripta ex Audientia il 3 e 6 dicembre 

2019, nonché quella dell'11 ottobre 2021, tenendo conto dei numeri 91-129 

del Vademecum su alcune questioni processuali nei casi di abusi sessuali su 

minori commessi da chierici. Insomma, un insieme di norme penali e linee 

guida adottate dopo i fatti che si stavano giudicando. Una legge penale 

scelta discrezionalmente all'inizio del procedimento da applicare al caso 

Cuatrecasas versus Martínez Sanz ... 

Il caso è andato avanti dopo che l'insegnante indagato ha deciso di 

sottoporsi alla giurisdizione del giudice delegato. Da quel momento sono 

seguite diverse azioni irregolari da parte del vescovo-giudice, che non 

possiamo descrivere in dettaglio. La prima di queste era contenuta nella già 

citata lettera del 26 settembre 2022. In essa, infatti, il giudice si rivolgeva alla 

persona indagata in questi termini: 
 

“Infine, come fratello nella fede, raccomando rispettosamente che se, 

per qualsiasi motivo, avete difeso la vostra innocenza in modo incerto, 

consideriate questo procedimento come un'opportunità per 

riconoscere la verità e chiedere scusa al signor Juan Cuatrecasas 

Cuevas e alla sua famiglia”26. 
 

Parliamo qui di irregolarità perché è francamente inaudito che il 

giudice violi la sua imparzialità in limine litis rivolgendosi in questo modo 

alla persona che deve giudicare, come se la considerasse già colpevole 

prima del procedimento penale. 

Il fatto che queste e altre azioni del giudice siano state dannose per 

la sua difesa, ha portato l'imputato a presentare una supplicatio alla Santa 

Sede per far riconsiderare la situazione, chiedendo la nullità del 

procedimento e in particolare l'astensione di Papa Francesco nel caso. Vale 

la pena di accennare brevemente in questo commento a un aspetto della 

 

26 “Finalmente, como hermano en la fe, me permito recomendarle con todo respeto que 

si, por las circunstancias que fuesen, usted hubiera defendido su inocencia de forma 

incierta, contemple este procedimiento como una oportunidad para reconocer la verdad y 

pedir perdón al Sr. Juan Cuatrecasas Cuevas y a su familia”: in F SIMÓN, Dictamen sobre 

la noticia, cit., n. 16.f, p. 13. 



 

78 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

risposta del Supremo Tribunale della Segnatura Apostolica che riguarda 

più direttamente la questione oggetto del presente studio, ossia l'attuale 

validità del principio prima sedes a nemine iudicatur. Infatti, il decreto della 

Segnatura Apostolica ha risposto alla richiesta di nullità del decreto della 

Santa Sede del 17 agosto 202227 affermando che la richiesta del docente 
 

«Costituisce una chiara violazione delle disposizioni dei canoni 1404 e 

1406, § 1, poiché si riferisce ad un atto proprio del Romano Pontefice, 

la cui revoca e dichiarazione di nullità di un decreto della Santa Sede 

potrebbe essere intesa, al massimo, come una richiesta di grazia, e 

nessun giudice, "senza un preventivo mandato dello stesso [Romano 

Pontefice] (can. 1405, § 2) è competente a giudicare un tale atto"»28. 
 

Inoltre, per quanto riguarda la richiesta al Papa di una sospensione 

dell'esecuzione, la Segnatura decreta che 
 

“Il Romano Pontefice, unico giudice nei processi del sistema canonico, 

non può mai essere ricusato (cfr. can. 331), poiché gode della potestà 

ordinaria, suprema, piena, immediata e universale sulla Chiesa, che 

può liberamente esercitare”29. 
 

Il decreto della Segnatura confonde la petizione al Papa di non 

intervenire con una ricusazione, che riguardava solo l'operato del delegato 

pontificio30. Ma oltre al fatto che la ricusazione del Papa non è stata sollevata 

nel caso, in pratica il decreto interpreta il principio prima sedes a nemine 

iudicatur come se impedisse di chiedere al Romano Pontefice una revisione 

 

27 La data si riferisce al momento dell'emissione del decreto che è stato pubblicato con 

lettera del vescovo di Bilbao il 15 settembre 2022, già citato in precedenza. Il decreto del 17 

agosto 2022 era stato firmato da Papa Francesco. 
28 «[...] constituye una clara violación de lo dispuesto en los cánones 1404 y 1406, § 1, ya 

que se refiere a un acto propio del Romano Pontífice, cuya revocación y declaración de 

nulidad de un decreto de la Santa Sede podría entenderse, a lo sumo, como una petición 

de gracia y, ningún juez, “sin previo mandato del mismo [Romano Pontífice] (c. 1405, § 2) 

es competente para juzgar un acto semejante”»: SUPREMO TRIBUNALE DELLA SEGNATURA 

APOSTOLICA, decreto del 28 giugno 2023, prot. n. 56749/23. 
29 “[...] el Romano Pontífice, único juez en los juicios del sistema canónico, nunca puede 

ser recusado (cf. can. 331), ya que goza de la potestad ordinaria, suprema, plena, inmediata 

y universal sobre la Iglesia, la cual puede ejercer libremente”: ibidem. 
30 Mentre l’astensione del giudice può avvenire per giusta causa, sia su iniziativa 

dell'interessato (can. 1449, § 1, del CIC) che in conseguenza di una giusta richiesta (cann. 

212, § 2, 221), la ricusazione è una exceptio suspicionis che può essere sollevata contro un 

giudice affinché non intervenga in una causa specifica (cann. 1448 e 1449). 



 

79 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

volontaria del suo operato e permettesse invece un'azione contraria ai 

principi generali del diritto canonico e del diritto internazionale. 

Infatti, l'irretroattività delle leggi penali e l'applicazione della legge 

più favorevole non è semplicemente un principio di diritto positivo, sancito 

anche dal diritto canonico31. È un principio fondamentale che ispira la 

legislazione dei sistemi giuridici più sviluppati e il diritto internazionale dei 

diritti umani. È esplicitamente affermato nella Carta dei diritti dell'ONU, 

un testo per il quale la Chiesa cattolica ha la massima considerazione32. 

Protegge da qualsiasi atteggiamento tirannico che perseguita le persone con 

successive riforme legali fino a punirle. In questo senso, si tratta di un 

criterio riconducibile al diritto naturale, che non può essere violato 

nemmeno in singoli casi.  

Sebbene gli atti della difesa non abbiano raggiunto l'obiettivo di far 

dichiarare nullo il procedimento, le loro argomentazioni sulle irregolarità 

commesse e sulla collisione con il diritto internazionale sui diritti umani e 

fondamentali devono aver impressionato la Curia romana. Questo spiega 

perché, in una “nota” allegata al decreto di rigetto di la supplicatio, la 

Segnatura Apostolica ha deciso di riconsiderare l'oggetto canonico della 

controversia. Infatti, la nota, datata 28 giugno 2023 e approvata in forma 

specifica da Papa Francesco, stabiliva che nel procedimento amministrativo 

si sarebbero dovute applicare «le norme sostantive stabilite negli articoli 

[sic] 30, § 1 e 32 del "Codice di Diritto Particolare dell'Opus Dei" (= CDPOD), 

che il signor Martínez Sanz era tenuto ad osservare in passato ed è tuttora 

tenuto ad osservare» (n. 2).  

Le norme statutarie sopra citate sono inserite in un capitolo dedicato 

alla Rinuncia e dimissione dei fedeli dalla Prelatura:  
 

“n. 30 § 1. I fedeli, temporaneamente o definitivamente incorporati alla 

Prelatura, non possono essere dimessi se non per gravi cause, che, nel 

 

31 Cfr. CIC, cann. 9 e 1313, § 1; si aggiunga l'interpretazione stretta della legge penale 

secondo il can. 18. 
32 “Nessun individuo sarà condannato per un comportamento commissivo od omissivo 

che, al momento in cui sia stato perpetuato, non costituisse reato secondo il diritto interno 

o secondo il diritto internazionale. Non potrà del pari essere inflitta alcuna pena superiore 

a quella applicabile al momento in cui il reato sia stato commesso”: articolo 11.2 della 

Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo del 10 dicembre 1948. Cfr. recentemente, 

DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione Dignitas infinita sulla dignità 

umana, 2 aprile 2024, nn. 14, 23 e 56.  



 

80 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

caso d’incorporazione definitiva, sempre devono derivare da colpa 

dello stesso fedele”; “n. 32. Dopo due ammonimenti rimasti senza 

esito, la dimissione sia disposta dal Prelato o, nella sua circoscrizione, 

dal Vicario, sempre con voto deliberativo del proprio Consiglio, 

avendone rese note le ragioni all’interessato e avendogli assicurata la 

piena facoltà di rispondere e salvo sempre il diritto dei fedeli di 

ricorrere al Prelato o alla Santa Sede. Se il ricorso è stato avanzato entro 

dieci giorni, l’effetto giuridico della dimissione rimane sospeso finché 

non si abbia la decisione del Prelato, o, se del caso, della Santa Sede”33. 
 

La nota afferma inoltre al n. 3 quanto segue:  
 

«Alla luce di queste norme [numeri 30 § 1 e 32 degli Statuti dell'Opus 

Dei, n. del A.], che sono imprescrittibili, il procedimento 

amministrativo davanti al Delegato deve verificare se, in effetti, al Sig. 

Martínez vengono addebitate "cause gravi che (...) devono derivare 

dalla colpa del fedele stesso" (art. 30, § 1 CDPOD), per un 

comportamento che già al momento in cui si presumeva potesse 

costituire una "causa grave" per un laico, e che ora ha anche una 

rilevanza penale secondo il canone 1398, § 1, 1º e § 2 del nuovo Libro 

VI del CIC. Le disposizioni del canone 1728, § 2 CIC devono essere 

prese in considerazione in questo procedimento»34. 
 

Vale la pena cercare di capire l'argomentazione che porta a una 

soluzione così inaspettata: poiché gli Statuti dell'Opus Dei erano in vigore 

quando sono stati commessi i presunti atti di rilevanza penale e sono 

obbligatori per la persona accusata, sarebbe possibile applicare il c. 1398, § 

1, 1º, e § 2 del nuovo Libro VI del CIC, nel caso in cui si dimostri la sua 

colpevolezza; in questo modo si salverebbe l'irretroattività della legge 

penale. Tuttavia, questo argomento non potrebbe essere più infelice; 

 

33 Gli Statuti dell'Opus Dei possono essere consultati nella loro versione ufficiale in 

latino e nella traduzione in italiano, che è quella che seguo qui, sul sito https://opusdei.org/it-

it/article/traduzione-in-italiano-degli-statuti-dellopus-dei/. 
34 «A la luz de estas normas [los números 30 § 1 y 32 de los Estatutos del Opus Dei, n. 

del A.], que son imprescriptibles, el procedimiento administrativo ante el Delegado debe 

comprobar si, efectivamente, al Sr. Martínez se le imputan “causas graves que, [...], deben 

derivar de la culpa del mismo fiel” (art. 30, § 1 CDPOD), por conductas que ya en el 

momento en que supuestamente tuvieron lugar eran susceptibles de constituir una “causa 

grave” para un laico, y que ahora tienen también relevancia penal, de acuerdo con el canon 

1398, § 1, 1º y § 2 del nuevo Libro VI del CIC. Las disposiciones del canon 1728, § 2 CIC 

deben tenerse en cuenta en estos procedimientos». 



 

81 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

sembra piuttosto un ultimo tentativo di applicare una decisione 

precedentemente adottata, anche se la legge non lo giustifica. Infatti, 

sebbene gli Statuti dell'Opus Dei fossero in vigore nel 2008 e lo siano tuttora, 

all'epoca dei fatti contestati non esisteva alcuna norma penale canonica che 

punisse un fedele laico per abusi sessuali su minori. La validità degli Statuti 

è una questione del tutto indipendente dall'inesistenza a quel tempo della 

norma ora prevista dal can. 1398, § 1, § 1, 1°, e § 2 del nuovo Libro VI del 

CIC.  

Inoltre, trattandosi di un procedimento penale canonico, non 

dovrebbe essere applicabile una norma disciplinare interna dell'Opus Dei. 

Non esiste nel diritto di questa prelatura una norma come quella prevista 

dal can. 695 del CIC, che stabilisce che un membro che commette 

determinati reati, compresi quelli dell'attuale can. 1398, deve essere espulso 

dall'istituto religioso. Pur non citandola espressamente, la nota della 

Segnatura applica per analogia il can. 695 al caso in esame, ma la persona 

accusata è un fedele laico e non un membro di un istituto religioso. Va 

ricordato che l'applicazione analogica della legge penale non è 

canonicamente consentita (canoni 18 e 19 del CIC)35. 

Alla luce delle procedure di cui sopra, e prima ancora che la 

decisione del giudice delegato fosse conosciuta, José María Martínez Sanz 

ha deciso di intentare una causa civile accusando il giudice, mons. Satué, di 

aver gravemente violato il suo diritto fondamentale all'onore e alla buona 

reputazione con le azioni del procedimento sopra descritto. L’otto maggio 

2024 è stata pubblicata la notizia che un giudice spagnolo ha dichiarato 

 

35 Indirettamente, la nota della Segnatura rimprovera alle autorità dell'Opus Dei di non 

aver applicato all'epoca il n. 32 dei suddetti Statuti. Secondo questo approccio, la Santa 

Sede si assumerebbe la propria responsabilità nell'applicazione degli Statuti. Ma questo 

modo di intendere le cose, oltre ad apparire incompatibile con il principio di sussidiarietà, 

solleva una petizione di principio. Infatti, come già ricordato, la Procura minorile ha chiuso 

il caso nel 2013; inoltre, a seguito dell'indagine condotta dalla Congregazione per la 

Dottrina della Fede nel 2015, il caso è stato chiuso con il mandato di ripristinare «il buon 

nome e la reputazione dell'accusato»; la condanna civile è stata corretta in modo molto 

importante dalla Corte Suprema spagnola e, soprattutto, l'accusato ha sostenuto con 

fermezza e coerenza la propria innocenza di fronte alle accuse e al rumore mediatico. Con 

tutti questi elementi, come si può ipotizzare un'espulsione da parte delle autorità della 

Prelatura? Il rischio di un'azione eccessiva e ingiusta era evidente. 



 

82 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

ricevibile la domanda, dando inizio a un processo civile che si prevede 

durerà per qualche tempo36. 

Il decreto con cui termina il procedimento amministrativo penale 

porta la data del 17 dicembre 2024, anche se è stato comunicato a partire dal 

2 marzo 202537. Occorre sottolineare che il testo del decreto copia 

parzialmente la documentazione della sentenza civile, senza effettuare una 

nuova indagine; rifiuta, senza motivazione, la pratica di nuove prove 

richieste dall'imputato, compresa la documentazione esonerativa della 

Congregazione per la Dottrina della Fede dell'anno 2015. La decisione finale 

non impone alcuna pena canonica all'imputato, ma dichiara che  
 

“i fatti provati, commessi contro un minorenne e imputabili 

all'imputato (cfr. can. 1321, § 3) costituiscono una causa grave che 

giustifica la sua espulsione dalla Prelatura, secondo l'art. 30, § 1, del 

Codice di Diritto Particolare dell'Opus Dei, che il sig. José María 

Martínez Sanz era obbligato ad osservare in passato e lo è ancora”. 
 

Il 25 aprile 2025 il professore ha presentato un ricorso presso la 

Segnatura Apostolica contro il decreto amministrativo penale del giudice 

delegato. Al momento della stesura di questo testo, la Segnatura non ha 

ancora risposto al ricorso presentato.  

Si è cercato di presentare l'ampia sintesi del caso dal punto di vista 

della parte indagata, ma in modo oggettivo, evitando le diverse qualifiche 

che potrebbero essere applicate alla condotta riassunta. Né ci si è soffermati 

su questioni di merito. Tuttavia, sembra indubbio che le irregolarità formali 

e sostanziali sopra descritte siano di per sé indicative di un esercizio del 

potere che chiede clamorosamente di essere corretto. Il caso è già studiato 

criticamente in alcune facoltà di diritto canonico. 

I due casi penali esaminati, al di là della loro ampia risonanza 

mediatica, invitano la canonistica ad approfondire il contenuto e lo scopo 

del potere annesso per diritto divino all'ufficio del Pontefice romano. Nelle 

pagine seguenti verranno esaminati alcuni profili dell'ufficio primaziale, 

che aiutano a comprendere meglio la portata del prima sedes a nemine 

iudicatur. Qui, da un lato, la classica questione dei limiti del potere pontificio 

 

36 Sulla causa civile contro mons. Satué, cfr: https://www.omnesmag.com/actualidad/ 

atentado-honor-demanda-civil-satue/ (consultato: 8 maggio 2024). 
37 Il testo completo del decreto è disponibile al seguente link: https://www.aciprensa. 

com/pdf/decreto-final-caso-gaztelueta.pdf. 



 

83 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

si intreccia con la necessità, dall'altro, di illustrare in modo positivo gli 

aspetti principali di questo potere di diritto divino. 

 

 

3 - Importanza di approfondire il contenuto diaconale e spirituale del 

primato del Papa 

 

Ordinaria, suprema, piena, immediata, universale e libera: gli aggettivi 

tradizionali della potestà papale espressi oggi nel can. 331 del CIC possono 

essere sorprendenti38, soprattutto se si aggiunge la sua estensione in virtù 

dell'ufficio a tutte le Chiese particolari e ai loro raggruppamenti (can. 333, § 

1). Naturalmente, queste espressioni meritano una spiegazione adeguata 

che ne favorisca la corretta comprensione; è quanto ha cercato di fare la 

dottrina ecclesiologica e canonica contemporanea, soprattutto per quanto 

riguarda il magistero degli ultimi due concili ecumenici39. L'ecclesiologia 

dopo il Vaticano II li ha ampiamente commentati, cercando di spiegare il 

rapporto e la continuità tra l'ultimo concilio ecumenico e il Vaticano I, come 

afferma la Cost. Lumen gentium al n. 18. Non ci soffermeremo su queste 

questioni teologiche, né sulla questione del corretto rapporto tra la Chiesa 

universale e le Chiese particolari. Anche se il canone 333, § 1, sembra 

ricondurle al principio di sussidiarietà, questa non è l'unica spiegazione 

possibile del rapporto tra primato ed episcopato40. In ogni caso, queste 

 

38 Cfr. CONCILIO VATICANO I, cost. Pastor Aeternus, 18.VII.1870 (in H. DENZINGER, P. 

HÜNERMANN, Enchiridion Symbolorum, 2ª ed., Dehoniane, Bologna, 1996, n. 3063); CIC 

1917, can. 218; cost. Lumen gentium, n. 18; decr. Christus Dominus, n. 2. 
39 Vedi ampiamente, B. RIES, Amt und Vollmacht des Papstes. Eine theologisch-rechtliche 

Untersuchung zur Gestalt des Petrusamtes in der Kanonistik des 19. und 20. Jahrhunderts, Lit 

Verlag, Münster, 2003. Cfr. per l'ambito ecumenico, DICASTERO PER LA PROMOZIONE 

DELL’UNITÀ DEI CRISTIANI, Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici e nelle 

risposte all'Enciclica «Ut unum sint», Documento di studio, Roma, 2024, nn. 57-73 

(disponibili sul sito: http://www.christianunity.va/content/unitacristiani/it/documenti/altri-

testi/2024-il-vescovo-di-roma.html). In questo documento si dedica ampio spazio a questioni 

teologiche fondamentali intorno al primato di giurisdizione. Il principio prima sedes a 

nemine iudicatur non è citato nel testo. 
40 Secondo il can. 333, § 1, “Romanus Pontifex, vi sui muneris, non modo in universam 

Ecclesiam potestate gaudet, sed et super omnes Ecclesias particulares earumque coetus 

ordinariae potestatis obtinet principatum, quo quidem insimul roboratur atque vindicatur 

potestas propria, ordinaria et immediata, qua in Ecclesias particulares suae curae commissas 

Episcopi pollent”. Queste espressioni sono molto simili a quelle che si trovano nella Lumen 



 

84 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

relazioni non sono e non possono essere concepite come una semplice 

subordinazione. Secondo l'ecclesiologia del Vaticano II, il rapporto tra il 

Papa e i vescovi non segue lo schema superiore-suddito, come se il Papa fosse 

un superiore nello stile degli ordini religiosi più gerarchizzati; piuttosto, 

l'approccio ecclesiologico ha a che fare con il modello del Popolo di Dio e 

soprattutto con il modello della comunione dei fedeli e delle Chiese. Le 

relazioni del Papa e dei vescovi sono regolate dal principio della collegialità 

episcopale, nel quadro della relazione teologica tra la Chiesa universale e le 

Chiese particolari. Questo paradigma non esclude la dipendenza dei 

vescovi dal primato del Papa, ma la colloca in un quadro di relazioni 

pastorali e giuridiche che va ben oltre il semplice schema mandato-

obbedienza. È un approccio più aperto alla collaborazione congiunta come 

espressione della sollicitudo omnium Ecclesiarum in cui il Papa e i vescovi 

sono singolarmente coinvolti. 

In questo quadro il Papa è al servizio particolare della comunione e 

dell'unità dei vescovi con il Papa stesso e tra di loro. La Cost. Lumen 

Gentium, invocando gli insegnamenti della Pastor Aeternus del Vaticano I, 

esprime al n. 18 questo aspetto e questa finalità che ispirano essenzialmente 

l'elemento funzionale oggettivo dell'officium del Romano Pontefice al 

servizio dell'unità della fede e della comunione41. 

L'esercizio del munus petrinum non può essere limitato da strumenti 

giuridici umani. Il principio prima sedes a nemine iudicatur protegge da 

questa deviazione. La Chiesa è sempre stata cauta nel formalizzare i limiti 

 

gentium n. 27, che a sua volta fa riferimento a Cost. Pastor Aeternus, 3. 
41 “Haec Sacrosancta Synodus, Concilii Vaticani primi vestigia premens, cum eo docet 

et declarat Iesum Christum Pastorem aeternum sanctam aedificasse Ecclesiam, missis 

apostolis sicut Ipse missus erat a Patre (cfr. Io 20,21); quorum successores, videlicet 

episcopos, in Ecclesia sua usque ad consummationem saeculi pastores esse voluit. Ut vero 

episcopatus ipse unus et indivisus esset, beatum Petrum ceteris apostolis praeposuit in 

ipsoque instituit perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis principium et 

fundamentum (cf. Conc. Vat. I, Const. dogm. De Ecclesia Christi, Pastor aeternus: Denz. 

1821, 3050 s.). Quam doctrinam de institutione, perpetuitate, vi ac ratione sacri Primatus 

Romani Pontificis deque eius infallibili magisterio, Sacra Synodus cunctis fidelibus firmiter 

credendam rursus proponit, et in eodem incepto pergens, doctrinam de episcopis, 

successoribus apostolorum, qui cum successore Petri, Christi Vicario (cf. Conc. Flor., 

Decretum pro Graecis: Denz. 694 (1307) e Conc. Vat. I, Const. dogm. De Ecclesia Christi, 

Pastor aeternus: Denz. 1826, 3059) ac totius Ecclesiae visibili Capite, domum Dei viventis 

regunt, coram omnibus profiteri et declarare constituit”. 



 

85 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

al potere pontificio e ha cercato di imparare dalle conseguenze storiche 

negative delle crisi conciliariste che affermavano la superiorità del concilio 

ecumenico sul Papa. Si trattava di situazioni che danneggiavano 

gravemente l'unità dei cristiani. Di fronte ai pericoli di qualsiasi pretesa che 

possa giustificare una deposizione illegittima del Papa, la Chiesa sta 

cercando altre strade. La soluzione principale è approfondire l'oggetto del 

potere papale: rafforzare e difendere l'unità della Chiesa e, in particolare, 

dei vescovi tra loro. Si tratta di un potere concesso da Dio stesso (missio 

divina), nel senso non solo che l'ufficio primaziale è stato istituito per diritto 

divino, ma anche che il Papa è nominato attraverso una procedura umana 

che coopera con una missione divina attraverso l'elezione effettuata per 

tanti secoli dal collegio cardinalizio42. Questa convinzione della missione 

divina associata alla procedura elettorale, compatibile, ovviamente, con la 

libertà dei cardinali di designare il nuovo Papa, compensa il fatto che il 

papato non è un sacramento. 

Il legittimamente eletto è chiamato a svolgere il suo alto ufficio come 

servus servorum Dei, il che dovrebbe escludere ogni prepotenza, 

autoritarismo o disinteresse per il Collegio episcopale (anche se, 

naturalmente, il Papa può esercitare la sua potestà in modo personale 

secondo le esigenze della Chiesa). Oltre ai vescovi, la posizione del Romano 

Pontefice nei confronti degli altri fedeli lo chiama a una vera e propria 

paternità spirituale, ben distinta da un paternalismo presuntuoso, e volta a 

realizzare la visione della Chiesa come “casa di Dio” (1 Tim 3,15) e famiglia 

di famiglie. Questa concezione ecclesiologica, spirituale e familiare allo 

stesso tempo, giustifica il carattere vitalizio del titolare dell'ufficio papale43. 

 

42 Secondo il can. 109 del CIC del 1917, “Qui in ecclesiasticam hierarchiam cooptantur, 

non ex populi vel potestatis saecularis consensu aut vocatione adleguntur; sed in gradibus 

potestatis ordinis constituuntur sacra ordinatione; in supremo pontificatu, ipsomet iure 

divino, adimpleta conditione legitimae electionis eiusdemque acceptationis; in reliquis 

gradibus iurisdictionis, canonica missione”. 
43 Sul potere come servizio, espressivo del “nucleo essenziale del primato pontificio”, in 

prospettiva storica, cfr. O. CONDORELLI, Il primato del Vescovo di Roma tra principi 

dogmatici e forme storiche di esercizio. Elementi per una comprensione condivisa tra le Chiese 

d'Oriente e d'Occidente, in Eastern canon law, 8 (2019) I, pp. 51-115, specialmente pp. 101-102. 

Papa Francesco afferma che la Chiesa è una famiglia di famiglie: “La Chiesa è famiglia di 

famiglie, costantemente arricchita dalla vita di tutte le Chiese domestiche”: FRANCESCO, 

es. ap. Amoris laetitia, 19 marzo 2016, n. 87. 



 

86 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

La difesa nel caso di un'eventuale crisi della vita ecclesiale causata 

dallo stile e dal comportamento inadeguato di un papa deve comportare 

una rivitalizzazione del contenuto spirituale del munus a lui affidato. Nulla 

sarebbe più dannoso per la Chiesa di un Papa ignorante o intenzionalmente 

lontano dall'origine, dal contenuto e dalla finalità spirituale della sua 

responsabilità44. In questo senso, la pratica delicata e ferma della correzione 

fraterna potrebbe essere di grande aiuto al Papa e alla Chiesa. La correzione 

fraterna è una pratica normale in diverse comunità cristiane, secondo il suo 

fondamento evangelico (Mt 18, 15-17), e non si vede perché debba essere 

esclusa nel caso del Romano Pontefice. La Chiesa primitiva fu 

profondamente grata per l'occasione della correzione di Pietro, il primo 

Papa, da parte dell'apostolo Paolo (Gal 2, 11-14). Questo evento, chiamato 

“incidente di Antiochia”, è stato di grande importanza storica perché la 

questione era sostanzialmente la libertà dei cristiani dall'osservanza della 

legge ebraica: Paolo ha corretto la dissimulazione di Pietro che non 

mangiava con i gentili per paura di essere accusato dai cristiani di 

Gerusalemme. Come ha spiegato Papa Francesco nel 2014,  
 

“La correzione fraterna è un aspetto dell’amore e della comunione che 

devono regnare nella comunità cristiana, è un servizio reciproco che 

possiamo e dobbiamo renderci gli uni gli altri. Correggere il fratello è 

un servizio, ed è possibile ed efficace solo se ciascuno si riconosce 

peccatore e bisognoso del perdono del Signore. La stessa coscienza che 

mi fa riconoscere lo sbaglio dell’altro, prima ancora mi ricorda che io 

stesso ho sbagliato e sbaglio tante volte”45. 
 

È noto che la correzione fraterna nei confronti del Papa è stata 

sperimentata nella Chiesa contemporanea, ma non senza frastuono e 

conseguente smarrimento tra i fedeli, poiché suona come una sorta di sfida 

pubblica all'autorità del Pontefice46. Ma i pericoli di un'azione pubblica 

 

44 “Sì, fratelli e figli, Roma è la Sede di Pietro. Nei secoli gli sono succeduti in questa 

Sede sempre nuovi Vescovi. Oggi un nuovo Vescovo sale sulla Cattedra Romana di Pietro, 

un Vescovo pieno di trepidazione, consapevole della sua indegnità. E come non trepidare 

di fronte alla grandezza di tale chiamata e di fronte alla missione universale di questa Sede 

Romana?!”: GIOVANNI PAOLO II, Omelia della Messa per l'inizio del pontificato, 22 ottobre 

1978, nelle omelie archiviate in www.vatican.va. 
45 Parole all'Angelus del 7 settembre 2014, su www.vatican.va, nella sezione Angelus-

Regina caeli. 
46 Si può ricordare la polemica circa i dubia sul contenuto dell'esortazione Amoris laetitia 



 

87 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

intemperante non devono far considerare sistematicamente la correzione 

come inopportuna o addirittura impossibile: certo, la correzione fraterna 

potrebbe essere fatta privatamente e personalmente da chiunque abbia 

l'autorità di accedere alla persona del Pontefice. Perché non pensare a 

qualcuno con questa missione esclusiva o compatibile con altri? Ad 

esempio, si potrebbe affidare al Decano del Collegio cardinalizio il compito 

di correggere prudentemente il Papa quando lo ritenga necessario per il suo 

bene personale e per lo status generalis Ecclesiae, per usare la vecchia 

terminologia47.  

L'oggetto della correzione fraterna non consisterebbe tanto 

nell'opportunità di azioni concrete di governo (che spetta al Papa 

determinare liberamente), quanto piuttosto in atteggiamenti, commenti o 

omissioni che hanno un'influenza sul compito pastorale e che dovrebbero 

essere rettificati e avvertiti in modo tempestivo, con il massimo rispetto e 

delicatezza verso la persona del Pontefice, ma anche con la fermezza e la 

chiarezza necessarie. In questo modo si potrebbe correggere la condotta e, 

se necessario, rimediare alle eventuali ingiustizie commesse. In questo 

senso, anche se l'oggetto della correzione fraterna non si riferisce 

direttamente al contenuto delle disposizioni papali, non è da escludere una 

parola di avvertimento sulle possibili conseguenze morali delle decisioni 

pontificie: ad esempio, la necessità di ascoltare tutti coloro che sono 

direttamente coinvolti nelle controversie che arrivano al Pontefice e non 

solo alcuni di loro; la richiesta di pareri da parte di associazioni e comunità 

interessate da decisioni onerose della Santa Sede. Si tratta di esempi 

concreti, riferiti a fedeli cattolici che negli ultimi anni non hanno avuto 

sufficiente informazione e nemmeno accesso alla persona del Papa, almeno 

per dare la loro versione di eventi che sono stati ingiustamente o male 

interpretati. È importante che l'accesso al Papa comprenda il potere di 

avvertirlo liberamente, per ufficio e sempre con rispetto, delle situazioni che 

devono essere corrette. Praesis ut prosis: tu presidi la Chiesa per servirla; le 

 

presentati da quattro cardinali a Papa Francesco. I noti cardinali Brandmüller, Caffarra, 

Burke e Meisner hanno pubblicato il 14 novembre 2016 una lettera che, non essendo stata 

contestata dal Papa, è stata posta non solo come espressione di dubbi dottrinali ma come 

una pubblica correzione fraterna. 
47 Cfr. Y.M. CONGAR, Status Ecclesiae, originale del 1972, ora in: ID., Droit ancien et 

structures ecclésiales, Variorum reprints, London, 1982, I, pp. 3-31. 



 

88 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

famose parole di San Bernardo rivolte a Papa Eugenio III dovrebbero 

risuonare nella vita di ogni successore di Pietro48. 

Accanto a tali importanti rimedi di ordine spirituale, ve ne devono 

essere altri che comportano formalità giuridiche, senza che ciò implichi un 

giudizio sul Papa come istanza superiore. Si tratta delle cause di cessazione 

del Romano Pontefice, tra le quali non si annovera la deposizione o la 

rimozione. 

 

 

4 - Il principio “prima sedes a nemine iudicatur” e le cause di cessazione 

nell'ufficio del Romano Pontefice  

 

Trasmissione e significato del principio “prima sedes a nemine 

iudicatur” 

 

L'applicazione di pesi e contrappesi al governo romano può essere 

considerata necessaria, ma non è priva di complessità. Innanzitutto, occorre 

distinguere tra chi siede sulla cattedra di San Pietro e i suoi collaboratori nel 

governo. In quest'ultimo caso, i controlli e gli equilibri non solo sono 

possibili, ma sono tassativamente previsti dalla legislazione ordinaria della 

curia romana, che richiede licenze, approvazioni e vari requisiti procedurali 

per gli atti amministrativi curiali49. Ma nel caso del Romano Pontefice vale 

tradizionalmente il criterio secondo cui egli non può essere giudicato da 

alcuna istanza umana: prima sedes a nemine iudicatur. È ora di soffermarsi sul 

contenuto effettivo di questo principio tradizionale, oggi ripreso dalla 

codificazione canonica.  

La storia della formulazione di questo principio nel VI secolo e della 

sua trasmissione attraverso le collezioni canoniche fino al decreto di 

Graziano è stata descritta in dettaglio50 . L'espressione prima sedes a nemine 

 

48 “Praesis ut prosis; praesis ut fidelis servus et prudens, quem constituit Dominus super 

familiam suam. Ad quid? Ut des illis escam in tempore; hoc est, ut dispenses non imperes“: 

BERNARDO DI CHIARAVALLE, De consideratione, Lib. III, I, 2, in Obras completas de san 

Bernardo, edizione curata dai monaci cistercensi di Spagna, vol. 2, 2ª ed., B.A.C., Madrid, 

1984, p. 120. Cfr. già in sant'AGOSTINO, Sermoni 340A. 
49 Cfr. FRANCESCO, cost. ap. Praedicate Evangelium, in AAS, 114 (2022), pp. 375-455, 

soprattutto gli articoli 29-32, 36, 37 e 43. 
50 Sulla formulazione del principio e la sua trasmissione attraverso le collezioni 



 

89 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

iudicatur ha origine come tale in una falsificazione, il cosiddetto apocrifo 

simmachiano51. La falsificazione avvenne in una data imprecisata, ma 

comunque anteriore al IX secolo, e consistette nel far passare uno scritto di 

Ennodio (ca. 474-521), vescovo a Milano e Pavia, come un documento 

attribuibile a un concilio che si sarebbe tenuto nei primi anni del VI secolo, 

convocato da papa Simmaco. Il testo passò alle decretali pseudoisidoriane 

nel IX secolo e alle collezioni canoniche anteriori al Decreto di Graziano 

attraverso gli apocrifi simmachiani52; si trattava, insomma, di una raccolta 

di opuscoli falsificati ispirati dai sostenitori di papa Simmaco, e 

probabilmente prodotti da un'unica persona. Lo scopo principale della 

falsificazione era quello di affermare l'esenzione della prima sede da 

qualsiasi giurisdizione terrena, anche imperiale, e il riconoscimento del 

primato di giurisdizione del Papa53. 

Evidentemente, non è che la dottrina espressa dal principio prima 

sedes a nemine iudicatur fosse sconosciuta nella Chiesa prima degli Apocrifi 

simmachiani; ma gli Apocrifi le diedero una forma più sintetica e popolare, 

 

canoniche fino al Decreto di Graziano, cfr. S. VACCA, Prima sedes a nemine iudicatur. Genesi 

e sviluppo storico dell'assioma fino al Decreto di Graziano, PUG, Roma, 1993; cfr. anche O. 

CONDORELLI, Il Papa deposto tra storia e diritto, in Ephemerides iuris canonici, 56 (2016), p. 

8 ss.; A. VIANA, Posible regulación de la Sede Apostolica impedida, in Ius canonicum, 53 (2013), 

pp. 547-572, specialmente, pp. 555-561. 
51 Gli Apocrifi simmachiani si riferiscono a un sinodo, tenutosi a Roma il 23 ottobre 501, 

in cui si affermava che nessun tribunale umano poteva giudicare la prima sede, cioè il Papa, 

e che il giudizio doveva essere lasciato solo a Dio. Il sinodo era stato convocato a seguito 

della controversia sorta dopo l'elezione di Simmaco al pontificato romano nel 498 tra i suoi 

sostenitori e quelli dell'antipapa Lorenzo, dopo la morte di papa Anastasio. Il sinodo 

rappresentava i vescovi d'Italia ed era stato convocato dal re Teodorico per giudicare le 

gravi accuse contro papa Simmaco sollevate dai sostenitori di Lorenzo. L'assemblea si 

concluse con una dichiarazione che respingeva le accuse contro Simmaco in quanto egli 

occupava la Sede apostolica e non poteva essere giudicato da altri che da Dio dopo la sua 

morte. I vescovi italici non trovavano nella tradizione alcuna base per giudicare un papa. 

In quell'ambiente la formulazione testuale di prima sedes a nemine iudicatur apparteneva a 

Ennodio (ca. 474-521), vescovo di Milano e Pavia, che, in occasione del sinodo del 501, 

difese in uno scritto che il Pontefice Romano, per la sua posizione superiore, non poteva 

essere giudicato da istanze umane. Cfr. S. VACCA, Prima sedes, cit., pp. 35-47. 
52 Per quanto segue, cfr. S. VACCA, Prima sedes, cit., p. 47 e pp. 50-78. Per il processo di 

trasmissione degli apocrifi simmachiani attraverso le collezioni canoniche fino al decreto 

di Graziano, cfr. ivi, soprattutto pp. 97-108 e 211-249. 
53 Oggi non c'è dubbio che contengano testi falsificati. Già nel 1721 l'erudito Pierre 

Coustant ne aveva dimostrato il carattere spurio: cfr. S. VACCA, Prima sedes, cit., pp. 7, 51. 



 

90 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

in modo da renderla più facilmente comprensibile. Così gli Apocrifi 

simmachiani apparterrebbero a quel tipo di falsificazioni medievali che 

valorizzano e diffondono un insegnamento di per sé vero e addirittura già 

espresso in precedenza54. Pertanto, al di là delle vicissitudini storiche della 

formulazione del principio prima sedes a nemine iudicatur, esso è ed è rimasto 

un criterio primario del diritto canonico.  

Il Decreto di Graziano riprende diversi testi della tradizione 

precedente che confermano che il Papa non può essere giudicato e i suoi atti 

non possono essere rivisti da istanze superiori o parallele. Così, la terza 

questione della nona causa del Decreto di Graziano, nella sua seconda parte, 

contiene diversi passaggi in cui questo principio viene ripetutamente 

affermato. Particolarmente degno di nota è il capitolo 6 della distinzione 40 

della prima parte del Decreto, a cui farò riferimento in seguito.  

Il principio in esame è stato incorporato anche nella codificazione 

canonica del XX secolo. Nonostante la sua collocazione sistematica nel CIC 

del 1983, si tratta di un principio di diritto costituzionale e non solo di diritto 

processuale, per la sua stretta connessione con il dogma del primato del 

Romano Pontefice55. È il “corollario del primato di giurisdizione”, del quale 

il Vescovo di Roma gode quale successore di Pietro e vicario di Cristo56. 

Secondo la dottrina sulla diversa portata degli insegnamenti del magistero 

della Chiesa, il principio prima sedes a nemine iudicatur rientrerebbe nella 

categoria delle “verità necessariamente connesse con la Rivelazione 

divina”, sia per ragioni storiche sia per ragioni di connessione logica con il 

primato di giurisdizione del Papa. “Si tratta di un enunciato in forma 

negativa dell'autorità - della potestas - suprema del successore di Pietro”57. 

Tali verità sono insegnate dal magistero ordinario della Chiesa e devono 

essere considerate e accettate come definitive dai suoi membri58.  

 

54 Cfr. S. VACCA, Prima sedes, cit., pp. 26-30, 74, 262-263. 
55 Cfr. i cann. 1556 del CIC del 1917 e 1404 del CIC del 1983 all'interno delle norme di 

diritto processuale dedicate ai processi in generale e al foro competente. Cfr. anche il can. 

1058 del CCEO: romanus pontifex a nemine iudicatur. 
56 O. CONDORELLI, Il Papa deposto, cit., p. 5. 
57 C. IZQUIERDO, «Prima sedes a nemine iudicatur». Precisiones teológicas sobre un 

principio canónico, pro manuscripto, p. 7. 
58 Sulle verità necessariamente connesse alla Rivelazione, cfr. GIOVANNI PAOLO II, 

m.p. Ad tuendam fidem, 18 maggio 1998, n. 3, in AAS, 90 (1998), pp. 457-461, e i cann. 750, § 

2, del CIC e 598, § 2, del CCEO. Cfr. anche i nn. 6 e 7 della Nota dottrinale che illustra la 

formula conclusiva della “Professio fidei”, pubblicata dalla CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA 



 

91 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Il principio prima sedes a nemine iudicatur è, inoltre, un criterio 

integrato nell'ordinamento giuridico della Chiesa, che prevede un'ultima, 

definitiva e suprema istanza giudiziaria e amministrativa, tanto da essere 

completato dal divieto di impugnare gli atti papali e dall'impossibilità per 

il Papa di essere rimosso dal suo ufficio59. In questo senso, il principio è una 

riaffermazione del potere supremo, l'ultima istanza legislativa, esecutiva e 

giudiziaria, che coincide con l'ufficio del successore di San Pietro; l'ultima 

voce in materia di governo e magistero, ma sempre al servizio della Parola 

di Dio e nel pieno rispetto della costituzione della Chiesa. 

È importante specificare e limitare il principio prima sedes a nemine 

iudicatur, poiché esiste il pericolo di un'interpretazione esorbitante della sua 

portata. Il principio si riferisce alla persona e agli atti giuridici compiuti dal 

Papa personalmente60. Non protegge necessariamente gli atti compiuti da 

un delegato pontificio61, né quelli attribuiti a uffici con potere vicario, come 

le istituzioni della Curia romana. In attesa della prova dell'intervento 

personale del Pontefice, tali atti possono essere legittimamente conosciuti e 

sottoposti a revisione da autorità amministrative o tribunali ecclesiastici. 

Neppure gli atti normativi o i documenti approvati dal Romano Pontefice 

sono sottratti al controllo giuridico, salvo il caso particolare delle 

approvazioni pontificie in forma specifica, che conferiscono alla norma, 

all'atto giuridico o al documento approvato un'efficacia paragonabile a 

quella degli atti personali del Papa; proprio per questo motivo, le 

approvazioni in forma specifica non possono essere presunte, ma devono 

essere verificate, e sono persino interessate da una specifica procedura di 

petizione che è stata prevista e disciplinata per la prima volta nel 

Regolamento Generale della Curia Romana62. Tuttavia, il principio secondo 

 

DELLA FEDE, 29 giugno 1998, in AAS, 90 (1998), pp. 544-551. 
59 Cfr. CIC, cann. 333, § 3, 1629, 1º, 1732; CCEO, cann. 45, § 3, 996, 1310, 1º. 
60 Cfr. A. FADDA, «Prima Sedes a nemine iudicatur». Rilevanza e conseguenze giuridiche di 

un principio ecclesiologico, en G. MELE, N. SCACCAPELO (eds.), Il papato di San Simmaco (498-

514), Atti del Convegno Internazionale di studi. Oristano, 19-21 novembre 1998, Pontificia 

Facoltà Teologica della Sardegna, Cagliari, 2000, pp. 337-349, 339.  
61 Ciò si deduce dalla normativa sul potere delegato, che riconosce la autonomia propria 

del delegato, entro certi limiti: cfr. in particolare i cann. 133, 137, § 2, e 138 del CIC. Il 

delegato, a differenza del vicario, opera subordinatamente al delegante, ma a proprio 

nome: H. SOCHA, Sub c. 131, p. 5, in K. LÜDICKE (ed.), Münsterischer Kommentar zum Codex 

Iuris Canonici, Essen, 1985. 
62 La procedura è stata stabilita nel RGCR del 4 febbraio 1992 e confermata dall'art. 126 



 

92 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

cui non si può ricorrere contro gli atti approvati dal Papa in forma specifica63 

è compatibile con il fatto che, in casi specifici, il Papa rivede le proprie 

decisioni personalmente o incaricando un tribunale o un ufficio 

unipersonale di farlo. È il caso dell'aperitio oris prevista incidentalmente 

dalla normativa del can. 1405, § 264. Questa possibilità contribuisce a 

suggerire che il principio prima sedes a nemine iudicatur è compatibile almeno 

con misure di revisione volontaria al fine di evitare possibili ingiustizie. 

 

Collegamento del principio “prima sedes a nemine iudicatur” con le 

cause di cessazione nell'ufficio del Romano Pontefice 

 

L'impossibilità per il Papa di essere giudicato, deposto o rimosso dall'ufficio 

è una questione distinta, anche se correlata, dalle cause di cessazione 

nell'ufficio primaziale. Oltre alla morte, come causa naturale, la storia della 

Chiesa e la legislazione vigente riconoscono il motivo della rinuncia 

all'ufficio (cc. 332, § 2, del CIC e 44, § 2, del CCEO). Per quanto riguarda 

un'eventuale incapacità totale che impedisca al Papa di svolgere il suo 

ufficio —cioè il caso di impedimento totale (e non solo parziale) della Sede 

Romana— non esiste una legislazione che regoli con precisione la 

procedura per dichiarare tale situazione, anche se la possibile 

regolamentazione è accennata nelle norme comuni, sia latine che orientali 

(CIC, can. 335; CCEO, can. 47). In assenza di norme speciali sulla Sede 

Romana totalmente impedita da malattia, infortunio o qualsiasi altra causa, 

si dovrebbe ricorrere per analogia a quanto prescritto dal can. 412 del CIC, 

ma l'ufficio del Romano Pontefice presenta tali peculiarità che le 

disposizioni per le sedi diocesane comuni non sono sufficienti, anche perché 

non esiste un ufficio gerarchicamente superiore a quello del Papa. Per 

questo motivo, sarebbe necessario regolare il passaggio da una sede 

completamente e definitivamente impedita alla situazione di sede vacante, 

attraverso una legge pontificia che non è ancora stata promulgata. A partire 

dalle dimissioni di Benedetto XVI dell'11 febbraio 2013, la scienza canonica 

si è interrogata sulle conseguenze canoniche delle dimissioni papali e sulla 

possibilità di regolamentare la situazione personale del Papa che ha 

 

del RGCR del 30 aprile 1999 (in AAS, 91, 1999, pp. 629-687). 
63 “Non si dà mai ricorso contro atti approvati dal Sommo Pontefice in forma specifica”: 

art. 134, § 4, RGCR, 1999. 
64 Cfr. I. ZUANAZZI, Aperitio oris, in DGDC, I, pp. 399-402. 



 

93 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

rinunciato al suo ufficio, nonché sull'opportunità di promulgare una legge 

pontificia sulla sede romana completamente impedita65. 

Infine, la tradizione teologica e canonica ammette anche l'eresia 

notoria come causa di cessazione nell'ufficio di Romano Pontefice. Ci 

interessa accennare a questa questione storica perché tradizionalmente si è 

discusso se il Papa potesse perdere il suo ufficio cadendo in eresia e se in 

tale evenienza vi fosse un'eccezione alla sua immunità giudiziaria. In effetti, 

il famoso capitolo 6 della distinzione 40 del Decreto di Graziano sembra 

formulare un'eccezione: papa a nemine est iudicandus, nisi deprehendatur a fide 

devius, il Papa non deve essere giudicato da nessuno, a meno che non si 

allontani dalla fede66.  

La formulazione dell'eresia come eccezione al principio che il Papa 

non può essere giudicato dall'autorità umana non è il contenuto esclusivo 

della tradizione dottrinale sottesa a D.40 c.6; ma al di là di questa 

precisazione67, è certo che la questione del papa eretico fu dibattuta dai 

decretisti e dagli autori successivi, soprattutto come questione scolastica e 

accademica68. In seguito fu sollevata crudamente nelle crisi conciliari del 

XIV e XV secolo, e soprattutto come argomento esemplare usato per 

 

65 Si veda il sito https://www.progettocanonicosederomana.it/, nonché I. ZUANAZZI, M.C. 

RUSCAZIO, V. GIGLIOTTI, (a cura di), La sinodalità nell'attività normativa della Chiesa. Il 

contributo della scienza canonistica alla formazione di proposte di legge, Mucchi, Modena, 2023. 

Cfr. anche S. MARX, «Episcopus emeritus Ecclesiae Romanae». Eine kanonistische und 

rechtshistorische Untersuchung des päpstlichen Amtsverzichts unter besonderer Berücksichtigung 

der Verzichtsleistung Papst Benedikts XVI., Duncker & Humblot, Berlin, 2023. 
66 D.40 c.6 (ed. FRIEDBERG I, 146): “Si Papa suae et fraternae salutis negligens 

reprehenditur inutilis et remissus in operibus suis, et insuper a bono taciturnus, quod 

magis officit sibi et omnibus, nichilominus innumerabiles populos cateruatim secum ducit, 

primo mancipio gehennae cum ipso plagis multis in eternum uapulaturus. Huius culpas 

istic redarguere presumit mortalium nullus, quia cunctos ipse iudicaturus a nemine est 

iudicandus, nisi deprehendatur a fide deuius; pro cuius perpetuo statu uniuersitas 

fidelium tanto instantius orat, quanto suam salutem post Deum ex illius incolumitate 

animaduertunt propensius pendere”. 
67 Cfr. A. VIANA, Posible regulación, cit., pp. 561 e 562. 
68 Cfr. O. CONDORELLI, Il Papa deposto, cit., pp. 16-21; P.V. AIMONE, Prima sedes a 

nemine iudicatur: si papa a fide devius, in M.J. PELÁEZ (ed.), Historia de la Iglesia y de las 

instituciones eclesiásticas. Trabajos en homenaje a Ferran Valls i Taberner, XIV, UMA, Barcelona, 

1989, pp. 4153 ss; A. ANTÓN, El misterio de la Iglesia. Evolución histórica de las ideas 

eclesiológicas, vol. I, BAC, Madrid, 1986, pp. 151-155, 187-199, 406-433; Th. SOL, Nisi 

deprehendatur a fide devius: l'immunité du pape de Gratien à Huguccio, in Ius Ecclesiae, 31 (2019), 

pp. 177-204; B. RIES, Amt und Vollmacht des Papstes, cit., p. 147 ss. 



 

94 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

affermare la superiorità del concilio sul Papa, almeno in certi casi. Il concilio 

generale sarebbe l'organo competente a deporre il Papa, dopo aver 

dichiarato l'eresia. Ciò che decretisti e decretalisti avevano dibattuto in 

ipotesi scolastiche divenne allora un problema vivo e drammatico69. 

Per non dilungarsi sui dettagli della polemica dottrinale, sarà più 

utile ricordare che l'opinione più condivisa sulle conseguenze dell'eresia 

papale era (ed è tuttora) quella diffusa da Roberto Bellarmino. Secondo 

l'opinione dell'influente teologo, se il Papa cade in eresia cessa ipso facto di 

essere membro e di appartenere al corpo della Chiesa; per questo motivo, 

chi non è più membro della Chiesa non può esserne il capo, per cui 

perderebbe il suo ufficio70. L'opinione di Bellarmino si basa sulla dottrina 

classica dell'appartenenza alla Chiesa. Un eretico nascosto non è 

spiritualmente unito all'anima della Chiesa, anche se vi appartiene 

esternamente; mentre chi è pubblicamente eretico cessa di appartenere al 

corpo della Chiesa71. 

 

69 Cfr. J. ORLANDIS, Historia de la Iglesia, 4ª ed., Palabra, Madrid, 2004, pp. 106 e 107; 

O. CONDORELLI, Il Papa deposto, cit., pp. 21-30; ID., Principio elettivo, consenso, 

rappresentanza. Itinerari canonistici su elezioni episcopali, provvisioni papali e dottrine sulla 

potestà sacra da Graziano al tempo della crisi conciliare (secoli XII-XIV), Il Cigno, Roma, 2003, p. 

99 ss; L. FONBAUSTIER, La déposition du pape hérétique. Une origine du constitutionnalisme?, 

Mare & Martin, Paris, 2016 (tesi di dottorato); St. MÜCKL, Der Papst-Oberhaupt der 

katholischen Kirche und Souverän des Vatikanstaats, in Jahrbuch des öffentlichen Rechts, 70 (2022), 

pp. 263-290, 277-278. 
70 “Non christianus non potest ullo modo esse Papa [...] et ratio est, quia non potest esse 

caput id quod non est membrum; et non est membrum Ecclesiae is qui non est christianus: 

at haereticus manifestus non est christianus [...]; haereticus igitur manifestus Papa esse non 

potest”: R. BELLARMINUS, De controversiis christianae fidei adversus huius temporis 

haereticos, I, De Summo Pontifice, liber secundus, caput XXX, pp. 418-419 dell'edizione di 

Napoli, 1856. 
71 “Fundamentum huius sententiae est, quoniam haereticus manifestus nullo modo est 

membrum Ecclesiae, idest, neque animo neque corpore, sive neque unione interna, neque 

externa. Nam catholici etiam mali sunt uniti et sunt membra, animo per fidem, corpore per 

confessionem fidei et visibilium sacramentorum participationem: haeretici occulti, sunt 

uniti et sunt membra, solum externa unione, sicut e contrario, boni cathecumeni sunt de 

Ecclesia, interna unione tantum, non autem externa: haeretici manifesti nullo modo, ut iam 

probatum est”: R. BELLARMINUS, De controversiis, cit., p. 420. Per quanto riguarda la 

piena incorporazione nella Chiesa, Lumen gentium, n. 14, distingue, citando Sant'Agostino, 

tra il rimanere nella Chiesa con il corpo e con il cuore. Cfr. anche Catechismo della Chiesa 

Cattolica, n. 837 e c. 205 del CIC 1983. 



 

95 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

Ma ritenere che un papa che cade in eresia perda ipso facto il suo 

ufficio pone, tuttavia, il problema di individuare l'organo giuridico che 

dovrebbe dichiarare tale situazione. Un tribunale della Santa Sede, come 

quello della Rota Romana o della Segnatura Apostolica, non sarebbe adatto 

a questo scopo, poiché questi tribunali possono esercitare le loro funzioni 

solo in nome del Papa.  

Infatti, sebbene questa sia proprio l'eccezione riconosciuta dal diritto 

classico al principio prima sedes a nemine iudicatur, qualsiasi altra persona o 

collegio ecclesiastico che intervenisse dichiarando l'eresia papale 

occuperebbe una posizione superiore al Papa. Una sentenza di eresia, anche 

solo dichiarativa, è una manifestazione rigorosa della potestà di regime o di 

giurisdizione e richiede un attento esame dell'eresia pubblica e della 

colpevolezza del soggetto.  

Questo caso di cessazione dell'ufficio papale non è previsto dal 

diritto canonico, a causa dei problemi che comporta non solo la sua 

possibilità e portata, ma anche la sua eventuale determinazione e 

dichiarazione. In ogni caso, è dottrina tradizionale comune a teologi e 

canonisti che il Papa perda ipso facto il suo ufficio quando cade in una 

pubblica e nota eresia72. 

Nonostante le difficoltà configurative, l'assunzione storico-dottrinale 

dell'eresia come causa di cessazione è espressione del fatto che l'ufficio 

primaziale è al servizio della Chiesa, secondo il mandato di Gesù Cristo. Il 

diritto divino è un elemento essenziale della costituzione ecclesiastica, 

insieme ad altre dimensioni del diritto umano spesso attestate da un'ampia 

tradizione.  

 

 

5 - Il discorso sui limiti della potestà primaziale 

 

Un importante strumento di trasmissione del prima sedes a nemine iudicatur 

fu anche il Dictatus papae, un documento espressivo dell'ecclesiologia della 

 

72 Secondo il cardinale Ghirlanda, se il Romano Pontefice commettesse un'eresia 

pretendendo di imporre la sua autorità primaziale, cesserebbe ipso iure dal suo ufficio, ma, 

poiché la prima sede non può essere giudicata da nessuno (can. 1404), non sarebbe 

possibile la sua deposizione, ma solo la dichiarazione del fatto, che corrisponderebbe ai 

cardinali, almeno quelli presenti a Roma: G. GHIRLANDA, Cessazione dall'ufficio di Romano 

Pontefice, in La Civiltà Cattolica, 164/I (2013), p. 446. 



 

96 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

riforma di Gregorio VII (1073-1085)73. Con i papi Innocenzo III (1198-1216) 

e Innocenzo IV (1253-1254) gli effetti di questa riforma e il consolidamento 

della cosiddetta monarchia papale raggiunsero il culmine, con importanti 

conseguenze per il secondo millennio cristiano. Secondo la nuova 

impostazione, il Papa è soggetto alla legge divina, ma è posto al di sopra 

della legge ecclesiastica, tanto da poterla applicare in modo discrezionale e 

persino arbitrario, pur non dovendo contraddirla senza giusta causa74. Così, 

piuttosto che osservare i canoni, il Romano Pontefice ne disporrebbe 

liberamente; tra le altre conseguenze di questo approccio, il Papa avrebbe 

la libertà e la possibilità di sopprimere comunità e ordini religiosi75.  

Nei dibattiti del Concilio Vaticano I - nel quadro della formulazione 

del primato romano di giurisdizione - è stato spiegato che dal punto di vista 

morale il Romano Pontefice deve sottomettersi alla tradizione canonica e, 

pur potendo riformare, abrogare e stabilire nuove disposizioni, è 

moralmente obbligato a rispettare i canoni, a meno che non vi siano ragioni 

per la loro dispensa, riforma, derogazione o abrogazione76. In altre parole, 

la capacità di cambiare la legge non implica il potere di farlo a piacimento. 

È una questione affrontata dalla teologia morale della prima metà del XX 

secolo, sulla base della dottrina di San Tommaso, con chiare implicazioni 

canoniche77. 

In effetti, sostenere che il Papa è al di sopra della legge ecclesiastica 

(Papa legibus solutus) era discutibile anche all'apice storico del primato di 

giurisdizione definito dal Concilio Vaticano I. Ricordiamo un caso ben noto, 

 

73 “Quod a nemine ipse [Romanus Pontifex] iudicare debeat”: Dictatus papae, c. XIX; cfr. 

U.R. BLUMENTHAL, Dictatus papae, DGDC, III, p. 308; O. CONDORELLI, Il Papa deposto, 

cit., p. 13 ss. 
74 Cfr. K. SCHATZ, El primado del Papa. Su historia desde los orígenes a nuestros días, 

traduzione spagnola di J. SANTIAGO MADRIGAL, Sal Terrae, Santander, 1996, p. 138; G. 

BONI, I. SAMORÈ, Il diritto nella storia della Chiesa. Lezioni, Morcelliana, Brescia, 2023, pp. 

388-390. 
75 Cfr. K. SCHATZ, El primado del Papa, cit., pp. 138-139. 
76 Si veda la Relatio di mons. F. Zinelli alla 83ª Congregazione generale del 5 luglio 1870: 

I.D. MANSI, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, vol. 52, specialmente col. 

1108-1109; cfr. H. LEGRAND, Le riforme di Francesco, in Il Regno-Attualità, 12 (2014), pp. 419-

428, 422. 
77 D. PRÜMMER, Manuale theologiae moralis secundum principia S. Thomae aquinatis, 10ª 

ed., Herder, Barcelona, 1946, pp. 128-129: De ipso legislatore ut subiecto propriis legibus; J. 

MAUSBACH, G. ERMECKE, Teología moral católica, I, Moral general, traduzione spagnola 

della edizione tedesca del 1959, Eunsa, Pamplona, 1971, p. 190. 



 

97 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

la disputa provocata dal cancelliere Bismarck nel 1874. Lo statista prussiano 

sosteneva che dopo il Concilio Vaticano I i vescovi erano diventati meri 

strumenti del centralismo romano, ufficiali di un sovrano straniero, 

strumenti del Papa, senza autonomia personale. La dichiarazione 

dell'episcopato tedesco del 1875, in risposta alle accuse di Bismarck, fu 

approvata da Papa Pio IX. In quella dichiarazione collettiva si negava in 

modo assoluto che i vescovi diocesani potessero essere considerati semplici 

funzionari papali e si spiegava l'istituzione divina della potestà episcopale, 

che non viene assorbita dalla giurisdizione papale78. Questo aspetto 

fondamentale della costituzione della Chiesa sarà meglio chiarito dal 

Concilio Vaticano II quando spiegherà che il Papa è il fondamento visibile 

e perpetuo dell'unità nella Chiesa universale, mentre ogni vescovo è anche 

il fondamento visibile dell'unità a capo della sua Chiesa particolare, che 

governa con potestà propria79; un insegnamento completato da quello sulla 

collegialità episcopale. In un contesto ecclesiologico di comunione tra la 

Chiesa universale e le Chiese particolari, è impossibile accettare lo schema 

del Papa, da una parte, e dei vescovi-funzionari dipendenti, dall'altra.  

Il discorso sui limiti del potere pontificio è stato ulteriormente 

sviluppato dalla teologia e dal diritto canonico, insieme agli accenti del 

magistero ecclesiastico contemporaneo. Più che limiti in senso restrittivo, 

essi sono espressione positiva della “fedeltà e razionalità del disegno 

divino” per la Chiesa80. Storicamente sono stati individuati come punti 

fermi non disponibili all'arbitrio del titolare dell'ufficio primaziale: i 

contenuti della legge divina positiva e naturale, l'orientamento al bene 

comune della Chiesa, la legge dei sacramenti, le norme dei Concili. Lo 

sviluppo magisteriale ha chiarito la giustificazione del primato come 

istituzione, cioè l'unità dell'episcopato, nonché l'unità della fede e della 

comunione di tutti i fedeli. Il rispetto della costituzione ecclesiastica, 

dell'episcopato e dei diritti dei fedeli è parte imprescindibile di quelle sfide 

 

78 Cfr. H. DENZINGER, P. HÜNERMANN, El magisterio de la Iglesia. Enchiridion 

symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, traduzione spagnola della 

38ª ed. tedesca, Herder, Barcelona, 1999, nn. 3112-3121. 
79 Cfr. CONCILIO VATICANO II, cost. Lumen gentium, nn. 23 e 27. 
80 M. DEL POZZO, L'estensione della potestà primaziale nel disegno costituzionale, in Ius 

canonicum, 56 (2016), p. 215. Questo saggio è particolarmente prezioso per un approccio 

contemporaneo alla portata del potere primaziale. 



 

98 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

positive di fedeltà al disegno divino da parte del titolare dell'ufficio 

primaziale81. 

Le Considerazioni sul primato del successore di Pietro nel mistero della 

Chiesa, pubblicate nel 1998 dalla Congregazione per la Dottrina della Fede, 

sottolineano che il Papa  
 

“non decide secondo il proprio arbitrio, ma dà voce alla volontà del 

Signore, che parla all'uomo nella Scrittura vissuta ed interpretata dalla 

Tradizione; in altri termini, la episkopè del Primato ha i limiti che 

procedono dalla legge divina e dall'inviolabile costituzione divina 

della Chiesa contenuta nella Rivelazione”82.  
 

Il n. 10 dello stesso documento menziona il principio oggetto del 

nostro studio, ma forse con espressioni che potrebbero essere fraintese come 

se il Papa non dovesse rispettare la legge. In ogni caso esclude fermamente 

qualsiasi interpretazione assolutistica del potere primaziale83. 

Geraldina Boni si è recentemente soffermata su queste questioni. La 

nota Autrice spiega che il potere pontificio è supremo, ma non assoluto, 

nemmeno per quanto riguarda il diritto ecclesiastico umano: 
 

«Se per un verso [il successore di Pietro] ha potestà suprema sulla 

Chiesa medesima (can. 331 del Codex Iuris Canonici) e può modificare 

le norme di produzione umana ovvero derogare a esse, per l’altro è in 

linea di principio tenuto alla loro osservanza - “Legibus mere 

ecclesiasticis tenentur baptizati in Ecclesia catholica vel in eandem 

recepti” (can. 11 del Codex Iuris Canonici) -, posto che definiscono 

 

81 Su tutti questi aspetti, cfr. M. DEL POZZO, L'estensione, cit., pp. 201-209. 
82 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Il primato del successore di Pietro nel 

mistero della Chiesa, in L'Osservatore romano, 31 ottobre 1998, p. 7, n. 8 (citato dalla versione 

italiana pubblicata su www.vatican.va). 
83 «Per il carattere supremo della potestà del Primato, non v'è alcuna istanza cui il 

Romano Pontefice debba rispondere giuridicamente dell'esercizio del dono ricevuto: 

“prima sedes a nemine iudicatur”. Tuttavia, ciò non significa che il Papa abbia un potere 

assoluto. Ascoltare la voce delle Chiese è, infatti, un contrassegno del ministero dell'unità, 

una conseguenza anche dell'unità del Corpo episcopale e del sensus fidei dell'intero Popolo 

di Dio; e questo vincolo appare sostanzialmente dotato di maggior forza e sicurezza delle 

istanze giuridiche - ipotesi peraltro improponibile, perché priva di fondamento - alle quali 

il Romano Pontefice dovrebbe rispondere. L'ultima ed inderogabile responsabilità del Papa 

trova la migliore garanzia, da una parte, nel suo inserimento nella Tradizione e nella 

comunione fraterna e, dall'altra, nella fiducia nell'assistenza dello Spirito Santo che 

governa la Chiesa»: CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Il primato, cit., n. 10. 



 

99 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

razionalmente e secundum iustitiam il retto ordine della società 

ecclesiale. E comunque non è ammissibile il travalicamento delle 

frontiere tracciate dallo ius divinum perché la potestà primaziale “è 

certamente suprema ma non affatto assoluta”»84. 
 

È opportuno citare anche Eduardo Baura quando afferma con 

decisione che il legislatore ecclesiastico deve essere soggetto alla legge che 

egli stesso ha promulgato. La questione, discussa dalla scienza canonica, 

deve essere risolta in senso affermativo, perché altrimenti la legge 

cesserebbe di essere una norma generale, razionale e astratta orientata al 

bene comune, e diventerebbe “un atto di dominio personale volontario”, 

con il legislatore come signore e padrone. Al contrario, il legislatore è egli 

stesso soggetto al giusto ordine sociale stabilito nella Chiesa85. Questa 

conclusione non esclude né limita il carattere supremo del potere 

primaziale, né la possibilità per il Papa di abrogare oppure derogare la 

legislazione stabilita; al contrario, è una prova del carattere non assoluto del 

suo potere ed è una conclusione del tutto logica, dal momento che l'autorità 

non potrebbe esigere un'autentica obbedienza alla legge che non sia essa 

stessa disposta ad adempiere in modo esemplare.  

In breve, è estremamente importante che si cerchi di allontanare dai 

fedeli qualsiasi equivoco che faccia rivivere l'idea politica della monarchia 

papale: papa-rex legibus solutus. Si tratta di un approccio chiaramente 

superato dalla Chiesa del Vaticano II, poiché i fedeli non sono semplici 

sudditi e il Papa non è un superiore al di sopra della legge. Mentre in ambito 

civile non si parla più di sudditi, nel diritto canonico questa categoria è 

ancora utilizzata86, anche se coesiste con quella di christifidelis, molto più 

 

84 G. BONI (con la collaborazione di M. GANARIN e A. TOMER), Il “processo del 

secolo”, cit., p. 10. L'Autrice cita qui un altro suo testo con titolo significativo: G. BONI, La 

potestà del Papa è suprema, ma non assoluta o illimitata, in La Nuova Bussola Quotidiana, 5 

dicembre 2023, in www.lanuovabq.it; EAD., Il potere del Papa: servizio alla trasmissione della 

fede, 6 dicembre 2023, ibidem. 
85 “Un tema ricorrente nella dottrina canonistica è se il legislatore segua o meno la 

propria legge. Alla domanda si deve rispondere superando una concezione della legge che 

può essere in qualche modo volontaristica o basata su una visione in cui la legge sarebbe 

un atto di dominio personale volontaristico in cui il legislatore sarebbe il padrone. Al 

contrario, poiché il legislatore in quanto persona fisica è anche membro della comunità, 

egli è sottoposto all'ordine giusto stabilito per la società”: E. BAURA, Parte generale del 

diritto canonico. Diritto e sistema normativo, Edusc, Roma, 2013, p. 312. 
86 Il CIC parla di subditus/subditi in più di trenta occasioni, quasi sempre per indicare 



 

100 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

appropriata teologicamente e canonicamente per esprimere la piena 

cittadinanza di coloro che devono essere considerati e trattati secondo la loro 

dignità e libertà di figli di Dio (Lumen gentium, n. 9)87. La natura misteriosa 

della Chiesa come “realtà complessa” (Lumen gentium, n. 8), divina e umana 

allo stesso tempo, esclude alla radice un approccio meramente “politico” al 

primato, quasi fosse un'altra variante della monarchia assoluta, con l'unico 

limite della coscienza personale del Papa e del suo personalissimo 

discernimento pastorale. La Chiesa in cui oggi si applica il principio della 

sinodalità parla proprio di cattolici responsabili e partecipi della missione 

comune, una Chiesa che non vuole tollerare possibili abusi di potere. La 

natura del primato non esclude, ma anzi consiglia, una sufficiente 

formalizzazione del governo pontificio da parte del diritto umano. In 

questo modo, il diritto canonico viene messo al servizio della pastorale e si 

evitano gli inconvenienti di un potere supremo troppo personalistico e 

informale, che potrebbe nuocere al bene della Chiesa e ai diritti dei fedeli.  

Oggi non si possono ignorare le sincere espressioni di 

preoccupazione - serene, costruttive e rispettose, ma anche ferme - di 

eminenti canonisti, soprattutto per quanto riguarda l'esercizio del potere 

legislativo88. Tali riflessioni evidenziano talvolta problemi oggettivi che 

rimangono irrisolti. Si avverte la necessità di opportuni aggiustamenti, nel 

 

casi di esercizio del potere di regime o di ordine. 
87 Cfr. S. DIANICH, Riforma della Chiesa e ordinamento canonico, Dehoniane, Bologna, 

2018, pp. 29 e 72; J. HERVADA, La dignidad y la libertad de los hijos de Dios, in Fidelium iura, 

4 (1994), pp. 9-32. 
88 In alcuni casi con qualche polemica, soprattutto dopo la pubblicazione del libro di G. 

BONI, La recente attività normativa ecclesiale: finis terrae per lo ius canonicum? Per una 

valorizzazione del ruolo del Pontificio Consiglio per i testi legislativi e della scienza giuridica nella 

Chiesa, Mucchi, Modena, 2021: cfr. P. CAVANA, Francesco (poco) canonico, in Il Regno-

attualità, 16 (2021), pp. 501-504; S. BERLINGÒ, Francesco, Papa paziente, in Il Regno-attualità, 

18 (2021), pp. 568-569; P. CAVANA, Legislatore impaziente, in Il Regno-attualità, 20 (2021), pp. 

637-638; P. MONETA, “A chiare lettere - Confronti”. Non c'è pace per i tribunali ecclesiastici 

italiani, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 21 del 2021, pp. 46-52; G. BONI, “A 

chiare lettere - Confronti”. Ancora sul legislatore paziente o impaziente, in Stato, Chiese e 

pluralismo confessionale, cit., n. 22 del 2021, pp. 1-10; vedasi anche G. BIER, Papa Francesco il 

legislatore, in Il Regno-attualità, 22 (2017), pp. 681-685. Vale la pena leggere un recente testo 

di J. OTADUY, Verdad, coherencia y corrección «in legislando», en C. PEÑA, T. PUEYO MORER 

(coord.), Justicia, seguridad jurídica y pastoral: cuestiones relativas a la creación y aplicación de la 

ley canónica, Actas de las 43ª Jornadas de actualidad canónica de la Asociación Española de 

Canonistas, Madrid, del 3 al 5 de abril de 2024, Dykinson, Madrid, 2024, pp. 23-45. 



 

101 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

rispetto del primato del successore di Pietro, affinché eventuali “cattive 

pratiche” non si consolidino né cristallizzino. Tali cattive pratiche si 

riscontrano talvolta anche nell'esercizio della potestà penale, soprattutto nel 

caso di frequenti procedimenti amministrativi a seguito dell'applicazione di 

una legislazione d'emergenza, provocata dalla crisi degli abusi del clero; 

una legislazione di emergenza che sospende alcuni dei più importanti 

principi del diritto penale e che dura già da troppi anni, a scapito 

dell'applicazione del processo penale ordinario89.  

Nell'era della trasparenza, della responsabilità e dei giusti equilibri 

non si capirebbe un atteggiamento rassegnato, in attesa che in futuro le cose 

si sistemino90. L'affermazione del principio prima sedes a nemine iudicatur è 

compatibile con la consapevolezza che la costituzione della Chiesa include 

i limiti del primato romano. In realtà, come abbiamo già cercato di spiegare 

qui, più che parlare di limiti, dovremmo piuttosto riferirci positivamente al 

contenuto teologico e spirituale dell'ufficio primaziale91. 

 

 

6 - La promozione effettiva della collegialità episcopale 

 

89 Su questo problema, con riferimento alla dottrina che avverte contro questa deriva, 

cfr. A. VIANA, Aspetti della valutazione del Diritto canonico nel Sinodo sulla sinodalità (2021-

2024), en NomoK@non, 10 marzo 2025 (https://doi.org/10.5282/nomokanon/296), specialmente 

pp. 16-18. Vedi anche recentemente, G. BONI, M. GANARIN, A. TOMER, La lesione dei 

principi di legalità penale e del giusto processo nell'ordinamento canonico. Quali ripercussioni 

giuridiche nel diritto italiano?, Bologna University Press, Bologna, 2025. 
90 Sulla trasparenza e la responsabilità ha insistito molto il Sinodo sulla sinodalità del 

2021-2024: cfr. A. VIANA, Aspetti della valutazione, cit., pp. 8-12. 
91 “Quel che succede è che i veri limiti della episkopè del Primato sono di altro ordine: 

sono quelli che procedono dalla stessa Parola di Dio, dal Vangelo di salvezza, che indica ai 

credenti tanto la inviolabile costituzione divina della Chiesa come le esigenze proprie 

dell’ufficio primaziale e dei suoi limiti immanenti. Fa parte del mistero del Primato il fatto 

che il dono ed il compito della sua episkopè siano inseriti nella episkopè concessa da Cristo a 

tutto il ministero episcopale e consistano proprio nell’onorare e difendere quella stessa cosa 

che ne costituisce il limite inviolabile: la Parola salvatrice e misericordiosa di Dio. Questo è 

il paradosso e il mistero del Successore di Pietro: che il Papa, proprio per il fatto di essere 

Papa, non può tutto. Detto in altro modo: può tutto ciò che sia richiesto dal servizio 

dell’unità di fede e di comunione della Chiesa inviata ad evangelizzare il mondo”: P. 

RODRÍGUEZ, Natura e fini del primato del Papa: il Vaticano I alla luce del Vaticano II, in Il 

primato del Successore di Pietro nel mistero della Chiesa. Considerazioni della Congregazione per 

la Dottrina della Fede. Testo e commenti, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2002, 

pp. 99-100, citato da G. BONI et al., Il "processo del secolo", cit., p. 40, nota 151. 



 

102 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 

Il Papa non è costituzionalmente isolato, ma unito agli altri membri del 

Collegio episcopale, di cui è il capo. Il principio della collegialità episcopale 

modella la costituzione ecclesiastica in modo speciale, bilanciando il 

principio apicale gerarchico. Sebbene si esprima in modo singolare e 

solenne attraverso la convocazione e la celebrazione del Concilio 

ecumenico, questa non è l'unica forma di collegialità, che può manifestarsi 

anche in modo extraconciliare92. La collegialità episcopale si esprime in 

parte anche in forme stabili e organiche di collaborazione tra vescovi, come 

i concili particolari, le conferenze episcopali e anche il Sinodo dei Vescovi. 

Il Sinodo dei Vescovi riunito in assemblea straordinaria nel 1985 ha definito 

questi collegi “realizzazioni parziali” del principio di collegialità 

episcopale, poiché a rigore il principio teologico della collegialità episcopale 

implica la riunione di tutti i vescovi con il Romano Pontefice a beneficio di 

tutta la Chiesa93. 

Proprio il Sinodo dei Vescovi ha subito una grande trasformazione 

nel pontificato di Papa Francesco attraverso la riforma del suo regime 

giuridico. Tanto importante che ci si è chiesti fino a che punto il nuovo 

Sinodo dei Vescovi sia evoluto in un collegio rappresentativo dei fedeli 

(vescovi, sacerdoti, persone consacrate, laici)94. In questo modo ci sarebbe 

una transizione dalla collegialità episcopale alla sinodalità. Tuttavia, a 

prescindere dal futuro sviluppo del Sinodo dei Vescovi, è necessario notare 

la distinzione tra collegialità episcopale e la sinodalità come “stile” di 

governo. La nuova sinodalità, che implica la partecipazione attiva alla 

missione della Chiesa, non si confonde con la collegialità episcopale, che è 

un principio teologico correlato ma diverso, poiché implica la relazione 

 

92 Cfr. Cost. Lumen gentium, nn. 22 e 23, Nota esplicativa n. 4; CIC, can. 337. 
93 Cfr. Assemblea straordinaria del Sinodo dei Vescovi 1985. Relazione finale, II. C. 4, in 

Documentos del Sinodo 1985, 2ª ed., Madrid, 1986, 17. Da parte sua, Apostolos suos dice al n. 

12: «In altre parole, "la collegialità episcopale in senso proprio e stretto appartiene solo 

all'intero Collegio episcopale che, come soggetto teologico, è indivisibile"»: GIOVANNI 

PAOLO II, m.p. Apostolos suos, 21 maggio 1998, in AAS, 90 (1998), pp. 641-658. La citazione 

di Apostolos suos si riferisce a GIOVANNI PAOLO II, Discorso alla Curia romana, 20 

dicembre 1990, 6, in AAS, 83 (1991), p. 744. 
94 Cfr. A. VIANA, Episcopalis communio. Un comentario a las nuevas normas sobre el sínodo 

de los obispos, in Revista española de derecho canónico, 76 (2019), pp. 361-381, 380-381. 



 

103 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

specifica tra il successore di San Pietro e il Collegio che succede al Collegio 

degli apostoli come gruppo stabile fondato sulla Rivelazione divina95.  

Se la missione del successore di Pietro è quella di assicurare l'unità 

della Chiesa e dei vescovi in particolare, la collegialità episcopale è una 

realtà teologica che modera e bilancia l'esercizio del primato, in modo da 

richiedere sia la consultazione che la partecipazione reale al governo della 

Chiesa. La collegialità non è semplicemente un'assistenza esterna che i 

vescovi danno al primato affinché possa esercitare un discernimento 

personale per il bene della Chiesa, ma un modo di partecipare insieme, 

primato ed episcopato in comunione gerarchica, alla missione comune.  

Questa promozione della collegialità episcopale può riferirsi anche 

ai concistori dei cardinali, che sono di fatto vescovi chiamati a collaborare 

strettamente con il Papa nel servizio della Chiesa di Roma e della Chiesa 

universale. I consiglieri personali del Papa, scelti da lui come persone di 

fiducia, hanno il loro posto, naturalmente; ma il loro parere non dovrebbe 

né escludere né sempre prevalere su quello di coloro che sono consiglieri 

d'ufficio nel Collegio episcopale, nel Collegio cardinalizio e persino nella 

Curia romana. Il sistema dei “consiglieri aulici”, scelti liberamente dal 

sovrano, ha il pericolo di creare gruppi chiusi ed esclusivi che talvolta non 

trasmettono informazioni complete e non di rado cedono alla tentazione 

dell'adulazione, distorcendo la realtà. Questo fenomeno è stato a lungo 

descritto dalla sociologia delle organizzazioni. Nella Chiesa romana, il 

principio della collegialità episcopale, se applicato correttamente, può 

aiutare a evitare la formazione di gruppi ristretti di notabili in cui non 

circolano informazioni sufficienti né verso l'interno né verso l'esterno. La 

promozione di una vera collegialità deve iniziare con la condivisione di 

informazioni sufficienti ai vescovi, soprattutto quando si tratta di misure 

generali che li riguardano. Questo principio pratico è stato spesso trascurato 

nel governo romano negli ultimi tempi, nonostante sia espressamente 

previsto dalla legislazione della Curia romana96. 

 

95 Sulla possibilità di una concezione unilaterale della sinodalità con disattenzione della 

collegialità episcopale, cfr. C. FANTAPPIÈ, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa 

Francesco, Marcianum press, Venezia, 2023, pp. 76-77. 
96 Secondo l'art. 36, § 2, della Cost. ap. Praedicate Evangelium, 19 marzo 2022, “Si casus 

ferat, documenta indolis generalis peculiare momentum habentia vel ad aliquas Ecclesias 

particulares praecipue spectantia parentur, ratione habita voti Conferentiarum 

Episcoporum earundemque Coetuum regionalium et continentalium seu Institutorum 



 

104 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 

 

7 - Prudente deconcentrazione organica dell'esercizio del potere 

 

Nell'esercizio del governo da parte della Santa Sede si pongono, tra le altre, 

due questioni principali: in primo luogo, l'eventuale partecipazione al 

potere legislativo conferito al Papa per ufficio; in secondo luogo, il potere 

esercitato dalla Curia romana.  

Durante la preparazione del progetto della Legge fondamentale della 

Chiesa negli anni Settanta del secolo scorso, fu sollevata la possibilità che il 

Papa non esercitasse sempre il potere legislativo in modo personale e che 

potesse avere dei collaboratori in questa alta funzione. In quel contesto, i 

canonisti avanzarono varie proposte, che caddero nel dimenticatoio quando 

il progetto fu accantonato e non furono incorporate nei canoni del CIC e del 

CCEO97. Si riteneva coerente con la costituzione ecclesiastica che il Papa non 

dovesse sempre legiferare personalmente; si potevano trovare altre 

soluzioni, sempre in accordo con la volontà del Papa e mai contro di essa, 

poiché il sistema istituzionale canonico non si basa sulla divisione dei 

poteri. Tuttavia, una distinzione dei poteri è possibile e persino auspicabile, 

e questo è un principio di diritto pubblico oggi integrato nel diritto 

canonico98.  

Oggi la questione è stata riproposta dalla dottrina canonica, 

soprattutto come applicazione pratica del principio di gerarchia normativa 

(CIC, can. 135; CCEO, can. 985) che facilita una maggiore visibilità del 

diritto costituzionale canonico. Si parla quindi “dell'opportunità di un 

ufficio legislativo con potestà ordinaria e vicaria” che armonizzerebbe la 

superiore potestà papale con la soggezione al diritto canonico, in 

considerazione del fatto che l'esercizio personale e individuale della potestà 

legislativa pontificia non è sempre necessario99. Questa possibilità può 

 

hierarchicorum Orientalium, quorum interest”: in AAS, 114 (2022), pp. 375-455; per quanto 

riguarda la precedente soluzione della cost. ap. Pastor Bonus, cfr. art. 26, § 1, in AAS, 80 

(1988), pp. 841-912. 
97 Cfr. una sintesi delle diverse proposte dell'epoca in A. VIANA, La potestad de los 

dicasterios de la curia romana, in Ius canonicum, 59 (1990), p. 87, nota 11. 
98 Cfr. CIC, can. 135, § 1; CCEO, can. 985, § 1. 
99 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, El principio de jerarquía normativa y su alcance en el derecho 

canónico, in Revista española de Derecho canónico, 79 (2023), pp. 371-415, 404. Cfr. anche le 



 

105 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

avere il vantaggio di evitare un eccessivo coinvolgimento del Papa in 

compiti di governo che richiedono un'attenzione specializzata e che, se 

necessario, potrebbero essere rivisti più facilmente, in quanto non sempre 

considerati personalmente e strettamente pontifici. 

Oltre a questa possibilità di deconcentrazione dell'esercizio del 

potere legislativo, è possibile e auspicabile una maggiore partecipazione di 

canonisti e teologi alla preparazione delle norme generali. In realtà, questo 

avviene sempre, in un modo o nell'altro, perché l'autorità ha bisogno di 

avere il parere di esperti in questioni che talvolta sono complesse e a volte 

influiscono in modo decisivo sulla vita della Chiesa. Per questo i dicasteri 

della Curia romana hanno tradizionalmente un corpo di consultori che 

svolgono il loro lavoro di collaborazione specialistica su base personale o 

addirittura collegiale100. Oggi, però, si avverte la necessità di estendere 

questa collaborazione: in parte perché, dal punto di vista tecnico, negli 

ultimi anni le possibilità di comunicazione tra gli esperti sono state 

notevolmente facilitate, così da poter coordinare efficacemente il lavoro dei 

canonisti di tutto il mondo; in parte per le conseguenze negative di riservare 

l'elaborazione delle leggi a collaboratori fidati, che non sempre si 

distinguono per la loro competenza professionale (sia detto questo con il 

massimo rispetto) e che, inoltre, non svolgono un lavoro soggetto a critiche 

e revisioni, dal momento che le motivazioni dei loro pareri, che alla fine 

prevalgono nella legge, non vengono pubblicate. Negli ultimi anni, questo 

modo di agire è stato particolarmente deplorato nella preparazione della 

riforma del processo matrimoniale, ma anche di altre leggi101. 

Per quanto riguarda la Curia romana, che partecipa in modo vicario 

al potere amministrativo e giudiziario del Papa, l'appropriata 

deconcentrazione dei compiti significa fondamentalmente che le istituzioni 

curiali dovrebbero assumere la paternità e le conseguenze delle loro 

decisioni; naturalmente, dopo aver consultato il Papa e aver ottenuto, se del 

caso, le corrispondenti approvazioni. Ma tali approvazioni papali non 

 

proposte de iure condendo di M. GANARIN, El ámbito material de la Curia romana. Enseñanza, 

liturgia, gobierno y caridad, in Ius canonicum, 63 (2023), pp. 576-585. 
100 Cfr. cost. ap. Praedicate Evangelium, artt. 13, 16, 17 e 27, specialmente. 
101 Cfr. il già citato libro di G. BONI, La recente attività. Cfr. anche il mio studio La 

sinodalidad en la preparación de las leyes de la Iglesia, in C. PEÑA, J. BERNAL (a cura di), El 

Derecho canónico en una Iglesia sinodal. Aportaciones en el 40o aniversario del Código, Dykinson, 

Madrid, 2023, pp. 57-71. 



 

106 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

devono impedire alle istituzioni curiali, e in particolare ai dicasteri, di 

assumersi le proprie responsabilità. In questo senso, l'uso delle 

approvazioni pontificie in forma specifica dovrebbe essere molto più 

contenuto rispetto agli ultimi anni, in cui sono state utilizzate per evitare 

che alcuni atti amministrativi fossero giudicati dalla Segnatura Apostolica, 

anche quando erano già stati impugnati davanti a questo tribunale 

apostolico102. Un problema particolare è posto dalle approvazioni pontificie 

in forma specifica di norme generali della curia. Gli esempi negli ultimi anni 

sono stati numerosi103.  

Ciò che di solito è più appropriato è l'uso di approvazioni 

“comuni”104; queste non escludono gli atti approvati dal regime ordinario 

di impugnazione e revisione degli atti amministrativi; d'altra parte, i 

documenti curiali o le decisioni approvate in forma specifica non possono 

essere riesaminati in sede amministrativa o contenzioso-amministrativa, a 

meno che non si ricorra all'aperitio oris del Papa (CIC, can. 1405 § 2). L'aperitio 

oris è una misura di revisione straordinaria e puramente volontaria da parte 

del Romano Pontefice, quindi non si può confidare che l'atto possa essere 

effettivamente rivisto. Infatti, l'aperitio oris non può essere considerata come 

un controllo amministrativo, ma piuttosto come una richiesta di grazia 

affinché il Papa dia il mandato al giudice105. Insomma, l'uso troppo 

frequente di approvazioni pontificie in forma specifica protegge le autorità 

subordinate e mina le possibilità di difesa contro decisioni e atti 

amministrativi considerati illegittimi. 

 

 

102 Sui problemi posti da questa prassi e su altri aspetti delle approvazioni in forma 

specifica, cfr. G.P. MONTINI, L'approvazione in forma specifica di un atto impugnato, in 

Periodica, 107 (2018), pp. 37-72; W.L. DANIEL, Accountability and the juridical responsibility 

of the Public Ecclesiastical Administration, en Ius Ecclesiae, 30 (2018), p. 49. Cfr. anche M. 

GANARIN, El ámbito material, cit., p. 571, commentando le disposizioni finali dell'istr. Cor 

orans, 1° aprile 2018; I. ZUANAZZI, La potestà vicaria della Curia romana nel dinamismo tra 

continuità e riforme, in Diritto e religione. Supplemento Rivista n. 2-2023, p. 56 ss. Sullo 

strumento canonico delle approvazioni pontificie ex certa scientia o in forma specifica, cfr. V. 

GÓMEZ-IGLESIAS, Aprobación en forma específica, in DGDC, I, pp. 431-435. 
103 Cfr. G. BONI, La recente attività, cit., pp. 194-210. 
104 In tal senso, cfr. I. ZUANAZZI, La potestà vicaria, cit., p. 58. Nella cost. ap. Praedicate 

Evangelium le approvazioni comuni sono previste in modo generale all'art. 31, § 2, e le 

approvazioni in forma specifica all'art. 30. 
105 Cfr. I. ZUANAZZI, Aperitio oris, cit., pp. 400 e 401. 



 

107 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 

8 - Rispetto della legittima diversità e prudente promozione della vita 

associativa 

 

Invece di concepire il governo pontificio come quello di un legislatore 

supremo che interviene continuamente nella vita delle comunità ecclesiali, 

dovrebbe piuttosto trasparire la considerazione del Papa come giudice 

supremo a cui si può o si deve ricorrere. La norma astratta e generale deve 

essere al servizio dei fedeli e non viceversa106. Papa Francesco ha spiegato 

nell'esortazione apostolica Evangelii gaudium, l'esortazione programmatica 

del suo pontificato, come la realtà sia più importante dell'idea107. Questo 

principio filosofico evoca il rapporto tra la norma giuridica e la realtà 

sociale. Se, da un lato, la norma può provocare trasformazioni sociali, 

dall'altro, la realtà legittima deve essere rispettata da essa. Enti di vario 

genere, associazioni, famiglie, individui, non devono essere sostituiti nelle 

loro iniziative, ma la loro libertà deve essere sostenuta e promossa, senza 

limitare queste sfere di propria responsabilità con eccessivi interventi 

autoritari, se non per l'assistenza richiesta dal bene comune108. Come 

afferma il Catechismo della Chiesa Cattolica al n. 1884, “questo modo di 

governo va imitato nella vita sociale”.  

All'interno della comunione ecclesiale, la legittima varietà deve essere 

valorizzata e promossa, poiché è una conseguenza della libertà e del 

primato della persona109. Sappiamo che il fedele, e non l'autorità gerarchica, 

è il protagonista del diritto canonico, poiché la missione dell'autorità è 

proprio il servizio dei fedeli110. La varietà e la diversità corrispondono ai 

 

106 Cfr. H. PREE, Diritto canonico e terzo millennio, in Il Regno-attualità, 22 (2017), p. 686. 
107 Cfr. FRANCESCO, es. ap. Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, nn. 231-233. 
108 Cfr. CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA, 1883-1885, 1894. 
109 Cfr. H. PREE, Diritto canonico, cit., pp. 690 e 691. 
110 “Hinc sequitur, ut fundamentalis illa ratio novitatis, quae, a traditione legifera 

Ecclesiae numquam discedens, reperitur in Concilio Vaticano II, praesertim quod spectat 

ad eius ecclesiologicam doctrinam, efficiat etiam rationem novitatis in novo Codice. Ex 

elementis autem, quae veram ac propriam Ecclesiae imaginem exprimunt, haec sunt 

praecipue recensenda: doctrina qua Ecclesia ut Populus Dei, et auctoritas hierarchica uti 

servitium proponitur; doctrina praeterea quae Ecclesiam uti communionem ostendit ac 

proinde mutuas statuit necessitudines quae inter Ecclesiam particularem et universalem, 

atque inter collegialitatem ac primatum intercedere debent; item doctrina qua omnia 

membra Populi Dei, modo sibi proprio, triplex Christi munus participant, sacerdotale 



 

108 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

fedeli considerati individualmente o raggruppati in associazioni e istituti di 

vario tipo, alcuni espressivi della natura carismatica della Chiesa, altri più 

modestamente limitati a scopi speciali di culto, insegnamento o carità. 

L'applicazione del principio di sussidiarietà all'interno della Chiesa, 

e non solo in ambito civile, non deve limitarsi a un decentramento di 

competenze111. Il principio di sussidiarietà non esprime esclusivamente 

questo aspetto, ma contiene un saggio criterio di buon governo, molto 

presente nella dottrina sociale cattolica. Può essere applicato a tutti i 

processi sociali in cui esiste una relazione tra la struttura di governo 

generale, i corpi intermedi e le singole persone. Il modello ecclesiologico 

della società perfetta è certamente superato, ma non lo è il concetto di 

Chiesa come “società dotata di organi gerarchici”112. I legami sociali tra i 

fedeli sono equivalenti ai legami di comunione. I fedeli sono uniti tra loro, 

con i sacri pastori nelle Chiese particolari: communio fidelium, hierarchica, 

ecclesiarum.  

Comunione non significa uniformità, né esaurisce la legittima 

diversità nella Chiesa; come è stato spesso detto, senza diversità non può 

 

scilicet propheticum atque regale, cui doctrinae ea etiam adnectitur, quae respicit officia ac 

iura christifidelium, ac nominatim laicorum; studium denique ab Ecclesia in 

oecumenismum impendendum”: GIOVANNI PAOLO II, const. ap. Sacrae disciplinae leges, 

25 gennaio 1983. 
111 Nel principio direttivo n. 5 per la riforma del CIC del 1917, si mettevano in relazione 

i concetti di sussidiarietà, autonomia e decentramento: cfr. la Prefazione al CIC del 1983 e 

Communicationes, 1 (1969), pp. 80-82. Successivamente, nel 1985, il Sinodo dei Vescovi, 

riunito in assemblea straordinaria, ha sollevato la questione dell'applicabilità del principio 

di sussidiarietà alla vita della Chiesa, dubitando dell'opportunità di invocare il 

decentramento del potere come criterio generale dell'organizzazione ecclesiastica, in 

particolare per quanto riguarda il rapporto tra il Papa e i vescovi. Il Sinodo, tenutosi in 

occasione del ventesimo anniversario della chiusura del Vaticano II, ha considerato fino a 

che punto il principio di sussidiarietà sia applicabile alla vita della Chiesa: cfr. Relatio finalis, 

II. C. 8. c), in G. CAPRILE, Il Sinodo dei Vescovi. Seconda Assemblea Generale Straordinaria (24 

novembre-8 dicembre 1985), Roma, 1986, p. 566. Questo invito ha dato origine a diversi studi 

pubblicati da teologi e canonisti. Ho studiato la questione in El principio de subsidiariedad en 

el gobierno de la Iglesia, in Ius canonicum, 38 (1998), pp. 147-172. 
112 “Societas organis hierarchicis instructa”: Const. Lumen gentium, n. 8. Il principio di 

sussidiarietà è ampiamente citato nel quadro dell'ecclesiologia ecumenica: vedi DICASTERO 

PER LA PROMOZIONE DELL'UNITÀ DEI CRISTIANI, Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei 

dialoghi ecumenici e nelle risposte all'Enciclica "Ut unum sint», nn. 136-143: ”La sussidiarietà è 

spesso citata nei dialoghi ecumenici come un principio importante per l'esercizio del 

primato”: ibidem, n. 136. 



 

109 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

esserci vera comunione. Diversità di condizioni personali dei fedeli, 

considerati individualmente o associati ad altri; diversità di carismi, uffici e 

ministeri; diversità delle Chiese particolari nella Chiesa universale. Tutte 

queste diversità si compongono armoniosamente nella comunione della 

Chiesa, poiché “la promozione dell'unità non preclude la diversità”113. 

Quando la legittima autonomia e la libertà non sono sufficientemente 

rispettate, i fedeli soffrono senza che ve ne sia necessità. È doverosa 

un'adeguata armonizzazione di tutte queste diversità, in modo che l'unità 

richiesta per una vera comunione non venga costruita a scapito della 

legittima libertà e dei diritti dei fedeli e delle istituzioni in cui sono 

raggruppati. Se, come insegna il Concilio Vaticano II, la persona è il centro 

della vita sociale, parallelamente il christifidelis, lo ripetiamo, è il 

protagonista del diritto della Chiesa, per cui tutte le sue istituzioni devono 

essere al suo servizio114. Non sono forse eloquenti queste parole di san 

Giovanni Paolo II sulla base dell'ecclesiologia del Vaticano II?: 
 

«Tra tutte le creature terrene, solo l'uomo è “persona”, soggetto cosciente e 

libero e, proprio per questo, “centro e vertice” di tutto quanto esiste 

sulla terra [GS, n. 12]. La dignità personale è il bene più prezioso che 

l'uomo possiede, grazie al quale egli trascende in valore tutto il mondo 

materiale. (...) Contano non tanto i beni del mondo, quanto il bene della 

persona, il bene che è la persona stessa. In forza della sua dignità 

personale l'essere umano è sempre un valore in sé e per sé, e come tale 

esige d'essere considerato e trattato, mai invece può essere considerato 

e trattato come un oggetto utilizzabile, uno strumento, una cosa»115. 
 

Una considerazione particolare va riservata alle comunità 

carismatiche, come i movimenti ecclesiali e altre realtà aggregative, in cui i 

membri assumono particolari impegni di vita cristiana secondo un 

particolare spirito o carisma riconosciuto dall'autorità gerarchica. Nelle 

 

113 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, lettera Communionis notio, 28 maggio 

1992, n. 15, in AAS, 85 (1993), pp. 838-850. 
114 ”Secundum credentium et non credentium fere concordem sententiam, omnia quae 

in terra sunt ad hominem, tamquam ad centrum suum et culmen, ordinanda sunt”: cost. 

Gaudium et spes, n. 12; ”Homo enim totius vitae oeconomicae-socialis auctor, centrum et 

finis est”: ibidem, n. 63; in relazione a cost. Lumen gentium, n. 32 e CIC, can. 208 ss; CCEO, 

can. 7 ss. 
115 GIOVANNI PAOLO II, exh. ap. Christifideles laici, 30 dicembre 1988, n. 37 (corsivo 

nell'originale). 



 

110 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

comunità carismatiche si richiede non solo l'autonomia, il rispetto e il 

sostegno del proprio carisma (questione di grande importanza per il bene 

comune della Chiesa), ma anche il riconoscimento di diritti più specifici di 

quelli previsti per tutti i fedeli (cc. 208-223 del CIC). Infatti, aspetti come il 

libero esercizio delle attività corporative o la difesa del proprio patrimonio 

spirituale vanno oltre le possibilità di azione del singolo fedele116. 

Quando si tratta di associazioni di fedeli, l'applicazione di questi 

criteri presuppone di concepire il diritto di associazione come un diritto di 

libertà, cioè di rispetto della varietà, delle iniziative e dei carismi specifici, 

fatto salvo il necessario intervento dell'autorità ecclesiastica, del Vescovo 

diocesano, della Conferenza episcopale, e se del caso, della Santa Sede, 

come garanzia ed espressione della comunione gerarchica. Tale intervento 

rischia di spingersi troppo in là se ignora soprattutto che il diritto di 

associazione e la libertà nel suo esercizio non sono concessioni 

paternalistiche dell'autorità, ma sono profondamente radicati nella 

condizione dei fedeli, cioè nel sacramento del battesimo117. Si tratta di un 

principio fondamentale, espresso dal magistero e dal diritto della Chiesa, 

che non permette di confondere la legittima libertà e varietà di associazione 

con una concessione di autorità, che sarebbe padrona di fissare i limiti senza 

possibilità di rettifica. 

Come conclusione generale di questo saggio, è sempre necessario 

approfondire il contenuto diaconale e spirituale della potestà annessa per 

diritto divino all'ufficio del Romano Pontefice. In questo modo si definisce 

meglio la portata dell'antico principio prima sedes a nemine iudicatur e si 

impedisce un'interpretazione in senso politico assoluto. In nessun altro 

livello del governo ecclesiale si manifestano così gravi e inquietanti le 

conseguenze di sottoporre la norma canonica al criterio pastorale 

 

116 Cfr. M. DEL POZZO, La soggettività dei diritti fondamentali nelle comunità carismatiche, 

in Ephemerides iuris canonici, 63 (2023), pp. 667-687, 679 specialmente. 
117 «Nam agnoscenda imprimis est in Ecclesia christifdelium laicorum libertas sese 

consociandi, quod verum et proprium ius est, non a quadam auctoritatis “concessione” 

proveniens, sed quod ab ipso scatet Baptismo, cum id sit sacramentum quod christifideles 

laicos convocat ad active participandum in communione et missione Ecclesiae»: 

GIOVANNI PAOLO II, es. ap. Christifideles laici, 30 dicembre 1988, n. 29 (corsivo 

nell'originale) in AAS, 81 (1989), p. 445. Cfr. questa affermazione in relazione al Vaticano 

II: decr. Apostolicam Actuositatem, n. 19, per le associazioni laicali e decr. Presbyterorum 

ordinis, n. 8, per le associazioni clericali. Per quanto riguarda la codificazione canonica, cfr. 

CIC, cann. 215, 216 e 299; CCEO, cann. 18 e 19. 



 

111 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 10 del 2025               ISSN 1971- 8543 

soggettivo, e in modo così vivo il necessario rapporto del diritto con il fine 

soprannaturale della Chiesa. 

 

 

 
PAROLE-CHAVE: Limiti della potestà del Papa.- Finalità della potestà pontificia.-

Primato di giurisdizione.- Cause di cessazione nell'ufficio del Romano Pontefice.- 

Collegialità episcopale 

 
KEY WORDS: Limits of the power of the Pope.- Purpose of pontifical power.- 

Primacy of jurisdiction.- Causes of cessation in the office of the Roman Pontiff.- 

Episcopal collegiality 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


